Al Marhalah P-ISSN 0126-043X
Volume. 9, No. 2 November 2025 E-ISSN 27162-400

MEMBANGUN HUMANISME TEOSENTRIS PADA ANAK
MADRASAH IBTIDAYAH DALAM MERDEKA BELAJAR

M. Fatwal, Istinaroh?, Nur Khasan3, Mukhrodi*
!Sekolah Tinggi Islam Darul Amanah Kendal, Jawa Tengah
Email: fatwada878@gmail.com
2Sekolah Tinggi Islam Darul Amanah Kendal, Jawa Tengah
Email: istinarohrocketmail@gmail.com
3Sekolah Tinggi Islam Darul Amanah Kendal, Jawa Tengah
Email: nkhasan211@gmail.com
“Sekolah Tinggi Islam Darul Amanah Kendal, Jawa Tengah
Email: mukhrodialfagir@gmail.com

ABSTRACT

Education in Madrasah Ibtidaiyah should foster faith awareness, creativity, and
noble character, not merely memorization, by balancing cognitive, emotional, and
spiritual aspects. The learning process needs to be more democratic so that
children can develop their potential, character, and personality in accordance
with their natural disposition through a theocentric humanism approach that
integrates human values and divine unity. Theocentric humanism in Madrasah
Ibtidaiyah within the independent learning framework emphasizes developing
children’s natural disposition as active subjects oriented toward God, with the
principle of life balance. Its implementation can be realized through methods such
as playing, storytelling, singing, role modeling, and habituation both inside and
outside the classroom. The ultimate goal is to shape a generation with noble

character (akhlaq karimah), growing holistically and grounded in monotheism
(tawhid).

Keyword: Building, Theocentric Humanism, Madrasah Ibtidaiyah, Independent
Learning

ABSTRAK

Pendidikan di Madrasah Ibtidaiyah seharusnya menumbuhkan kesadaran iman,
kreativitas, dan akhlak mulia, bukan sekadar hafalan, dengan menyeimbangkan
aspek kognitif, emosional, dan spiritual. Proses pembelajaran perlu lebih
demokratis agar anak dapat mengembangkan potensi, watak, dan kepribadian
sesuai fitrahnya melalui pendekatan humanisme teosentris yang memadukan nilai
kemanusiaan dan ketauhidan. Humanisme teosentris pada anak Madrasah
Ibtidaiyah dalam merdeka belajar menekankan pengembangan fitrah anak sebagai
subyek aktif yang berorientasi kepada Tuhan dengan prinsip keseimbangan hidup.
Penerapannya dilakukan melalui metode bermain, bercerita, bernyanyi,
keteladanan, dan pembiasaan di dalam maupun luar kelas. Tujuannya membentuk
generasi berakhlakul karimah yang berkembang secara holistik dan berlandaskan
ketauhidan.

118 | Al Marhalah


mailto:fatwada878@gmail.com
mailto:istinarohrocketmail@gmail.com
mailto:nkhasan211@gmail.com
mailto:mukhrodialfaqir@gmail.com

Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

Kata Kunci: Membangun, Humanisme Teeosentris, Madrasah Ibtidayah,
Merdeka Belajar

1. PENDAHULUAN

Fokus utama pendidikan adalah menumbuhkan kesadaran kepintaran
peserta didik yang berakar pada kepribadian sadar diri dan budi luhur sebagai
dasar kreativitas serta kemandirian dalam menghadapi perubahan sosial.
Pendidikan Agama Islam seharusnya tidak berhenti pada hafalan, melainkan
membangun kesadaran iman dan ketuhanan yang melahirkan komitmen ibadah,
relasi sosial harmonis, dan akhlak karimah. Sayangnya, dunia pendidikan masih
cenderung menekankan aspek kognitif (IQ) semata dan mengabaikan
pengembangan emosional (EQ) serta spiritual (SQ). Akibatnya, banyak peserta
didik tumbuh terasing dari lingkungan sosial, rentan pada perilaku negatif, hingga
terjerumus dalam tindakan negatif maupun tindakan destruktif lainnya. Kondisi
ini menunjukkan perlunya perbaikan metode pembelajaran agar sesuai dengan
nilai dasar kemanusiaan dan fitrah peserta didik (Mulkhan, 2017: 71 — 72)

Lebih jauh lagi dalam proses pembelajaran di sekolah madrasah Ibtidayah
dipandang kurang demokratis. Kurangnya wadah bagi siswa untuk
mengembangkan imajinasi dan kreativitasnya dengan sudut pandangnya. Padahal,
daya kreatif dan kompetensi kritis dalam berpikir merupakan aset berharga bagi
anak untuk dapat mengatasi tantangan dan lebih kompetitif (Arbayah, 2015). Guru
tidak memberikan kesempatan bagi peserta didik untuk memaksimalkan
kreatifitasnya.

Tentu hal ini tidak sejalan dengan nilai-nilai pendidikan agama sendiri
yang sangat menjunjung tinggi prinsip persamaan dan pembebasan, prinsip
keutamaan dan kemaslahatan untuk seluruh elemen pendidikan karena fungsi
pendidikan tidak lain membekali peserta didik untuk dapat terjun dalam realias
kehidupan manusia (Abdillah, 2017). Pendidikan Agama Islam diberikan dengan
mengikuti tuntunan bahwa agama diajarkan kepada manusia dengan visi untuk
mewujudkan manusia yang bertakwa kepada Allah SWT dan berakhlak mulia,
serta bertujuan untuk menghasilkan manusia yang jujur, adil, berbudi pekerti, etis,
saling menghargai, disiplin, harmonis dan produktif, baik personal maupun sosial
(Armai, 2017: 3).

Masa anak Madrasah Ibtidayah dasar merupakan sebuah periode
pembentukan watak, kepribadian dan karakter dari seorang manusia agar anak
tidak memiliki kekuatan dan kemampuan serta mampu berdiri tegak dalam meniti
kehidupan (Husein, 2016: 13). Selain itu juga masa anak-anak sekolah dasar
sekolah adalah masa proses belajar fisik, emosional dan intelektual yang utama di
dalam kehidupan. Anak-anak usia Madrasah Ibtidayah bersifat ingin tahu, ingin
mengetahui segalanya, mempunyai keinginan dan mandiri. Anak-anak usia pra
sekolah juga bisa keras kepala, malu-malu dan tidak dapat berdiri sendiri. Kedua
kepribadian mereka yang selalu berubah-ubah dan ketidakmampuan mereka untuk
menggunakan pikiran secara maksimal membuat mereka menjadi makhluk yang
sulit dikendalikan baik oleh guru maupun orang tuanya sendiri. Anak-anak usia
ini hidup di dunia yang menantang bagi mereka serta orang tuanya (Wrequena dan
Miller, 2015: 2).

Perkembangan anak berlangsung secara berkesinambungan yang berarti
bahwa tingkat perkembangan yang dicapai pada suatu tahap diharapkan
meningkat baik secara kuantitatif maupun kualitatif pada tahap selanjutnya.

119 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

Walaupun setiap anak adalah unik, karena perkembangan anak berbeda satu sama
lain yang dipengaruhi oleh faktor internal dan eksternal, namun demikian,
perkembangan anak tetap mengikuti pola yang umum. Agar anak mencapai
tingkat perkembangan yang optimal, dibutuhkan keterlibatan orang tua dan orang
dewasa untuk memberikan rangsangan yang bersifat menyeluruh dan terpadu
yang meliputi pendidikan, pengasuhan, kesehatan, gizi, dan perlindungan yang
diberikan secara konsisten melalui pembiasaan.

Pengembangan potensi tersebut perlu diarahkan pada pembangunan
kepribadian atau akhlak yang karimah sebagai landasan dasar penting bagi siswa
Madrasah Ibtidayah. Pendidikan bertujuan untuk mengembangkan fitrah dan
sumber daya insani menjadi manusia beriman dan bertaqwa kepada Allah, berbudi
luhur dan berbagai kemampuan untuk memikul tanggung jawab. Di era
pembelajaran yang mengedepankan merdeka belajar yang mengedepankan murid
merasa nyaman belajar dan berdiskusi dengan guru, Karena pembelajaran tidak
harus didalam kelas bisa dilaksanakan dengan auting class dengan tidak hanya
mendengarkan penjelasan dari guru akan tetapi lebih membentuk karakter peserta
didik, yang berani mandiri,cerdik dalam bergaul, beradab, sopan berkompetensi
dan tidak hanya mengandalkan sistem perengkingan yang justu meresahkan
banyak orag tua. karena sebenarnya masing-masing anak mempunyai potensi
yang berbeda dengan anak lainya, tentunya membangun konsep humanisme
teosentris penting bagi pembangunan petensi siswa Madrasah Ibtidayah dalam
meredeka belajar.

Pendidikan diberikan kepada anak harus terikat kepada konsep humanisme
teosentris, humanisme itu harus mengangkat harkat kamusia, yaitu memanusiakan
manusia, dalam proses pendidikan wujudnya nilai-nilai kemanusiaan harus
diangkat, jika tujuan pendidikan Islam tidak mengangkat nilai-nilai
kemanusiaannya berarti pendidikan itu gagal, misalnya: ada rasa kasih sayang ada
rasa persaudaraan, sedangkan teosentris menjujung nilai takaran Allah SWT
(tauhid) melalui pancarannya, akan tetapi humanisme didahulukan karena
humanisme tampil ke depan yang diketahui orang. Anak Madrasah Ibtidayah
perlu dikembangkan dasar keagamaanya dengan tetap mengedepankan sisi
humanisme yagn dimiliki anak, sehingga nanti tujuan memperkokoh karakter
anak Madrasah Ibtidayah dimasa depan akan lebih baik..

2. METODE

Penyusunan makalah ini menggunakan metode penulisan kepustakaan
(library research) (Zed, 2020: 5). Maka penulis menggunakan teknik yang
diperoleh dari perpustakaan dan dikumpulkan dari buku-buku tersebut yaitu hasil
membaca dan mencatat dari buku ilmiah yang berkaitan dengan pembahasan dan
permasalahannya. Analisis yang digunakan adalah deskriptif analitis. Metode
deskriptif analitis digunakan dalam usaha mencari dan mengumpulkan data,
menyusun, menggunakan serta menafsirkan data yang sudah ada (Zed, 2020: 19).
Untuk menguraikan secara lengkap, teratur dan teliti terhadap suatu obyek
penulisan (Moleong, 2019: 334), yaitu menguraikan dan menjelaskan upaya
membangun humanisme teosentris pada Anak Madrasah Ibtidayah dalam merdeka
belajar.

3. HASIL PEMBAHASAN
3.1. Konsep Humasnisme Teosentris

120 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

Bentuk pengembangan fitrah manusia adalah penanaman nilai pendidikan
Islam, untuk dapat menanamkan nilai-nilai pendidikan Islam bangun dulu
paradigma bertolak dari fitrah bertolak dari konsep fitrah, maka nilai-nilai yang
bisa dibangun dari konsep fitrah adalah Humanisme Teosentris. Istilah humanisme
teosentris sesungguhnya perpaduan antara humanisme dan teosentrisme, namun
karena teosentris dimaksudkan untuk memberi sifat humanisme, maka menjadi
humanisme teosentris. “Artinya humanisme yang teosentris, sehingga secara
exsplisit berbeda dengan naturalistik, humanisme scientifik, atau humanisme
rasional yang sekuler” (Achmadi, 2022: 17).

Istilah humanisme digunakan bersama dengan istilah teosentris untuk
menjelaskan humanisme teosentris ditempatkan sebagai paradigma ideologi
pendidikan Islam, maka maka format ideologi tidak harus kaku untuk
menghindari kekakuan konsep, namun yang penting adalah tetap terkait dengan
paradigma humanisme teosentris. Humanisme teosentris merujuk pada pandangan
yang menggabungkan prinsip-prinsip humanisme dengan pandangan yang sentral
terhadap keberadaan Tuhan atau entitas ilahi yang menganggap manusia sebagai
subjek yang memiliki martabat dan nilai intrinsik yang tinggi berupa realitas
spiritual dan transendental secara unik berupa moral dan spiritual yang besar rasa
tanggung jawab terhadap diri sendiri, masyarakat, dan pencipta. Oleh karena itu
pendekatan pendidikan dalam paradigma humanisme teosentris akan menekankan
pada pengembangan potensi manusia secara holistik, yang melibatkan aspek-
aspek 1Q, EQ dan ESQ yang melingkupi eksistensi manusia (Kurnialoh, 2024).

Humanisme teosentris, bukan humanisme agama sebagai pandangan dunia
filosofis pengajaran Islam karena makna teosentris lebih luas mencakup seluruh
bagian kehidupan yang terfokus bagi Tuhan, meskipun agama sangat penting bagi
kehidupan yang kuat dalam Islam diamalkan dengan perspektif yang berpusat
pada Tuhan dalam pendidikan Islam dengan mempertimbangkan standar
kemajuan, ketepatan, dan kemuliaan kenabian (Kurnialoh, 2024).

Terdapat tiga pandangan hidup humanisme teosentris karena: Pertama,
kemajuan tidak signifikan sepenuhnya terletak pada radikalisme instruktif sebagai
Perspektif John Dewey dengan hipotesis reformisme dan eksperimentalismenya,
namun dimulai dari standar peluang penuh perhatian, seperti yang ditunjukkan
dalam Al-Qur'an bahwa masyarakat diberi potensi dengan harapan akan adanya
kemauan yang saling melengkapi untuk mengambil keputusan; Kedua,
humanisme arus utama di Barat yang muncul sebagai perbedaan pendapat
terhadap agama yang dianggap tidak ada dapat diantisipasi untuk mengadvokasi
isu-isu yang penuh kasih sayang tergantung pada gagasan fitrah dalam Islam yang
memandang manusia sebagai hewan paling mulia dengan potensi kemanusiaan
dapat ditumbuhkan, sehingga ia dapat berperan sebagai khalifah Tuhan di muka
bumi dan dapat mendekatkan diri kepada-Nya; Ketiga, kualitas luar biasa yang
bersifat profetik sekaligus memberi arti penting pada ubudiyah kemajuan dan
akulturasi.

Ketiga hal itu dalam istilah Kuntowijoyo disebut moral profetik sebagai
adaptasi, kebebasan dan keagungan, yang merupakan deduksi dari kerangka nilai
yang terkandung dalam kata amar ma'ruf, nahi munkar dan tu'minuna billah.
Adaptasi Tersirat Kuntowijoyo, didirikan pada humanisme teosentris menyiratkan
bahwa manusia harus memusatkan perhatian pada Tuhan, namun motivasinya
adalah demi keuntungan manusia dalam pandangan teosentris selalu berhubungan

121 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

dengan tujuan baik berupa solidaritas yang tidak dapat dipisahkan (Tongat, dkk,
2018).

Keistimewaan moral kenabian akulturasi dan kebebasan memberikan
petunjuk tentang arah dan tujuan di mana adaptasi dan kebebasan dilakukan.
Konsep keistimewaan yang disiratkan oleh Kuntowijoyo mirip dengan pandangan
Roger Garaudy dalam mengartikan keistimewaan, khususnya dalam tiga hal:
Pertama, keagungan mencakup pemahaman manusia akan ketergantungannya
pada penciptanya. Ini membawa perasaan kedamaian dalam mengakui bahwa
manusia adalah bagian dari keseluruhan yang lebih besar seperti keinginan dan
ambisi akan kekuasaan. Kedua, keagungan mencerminkan persepsi tentang
keseimbangan dan proporsi yang normal antara Tuhan dan manusia.. Ketiga,
keagungan memberikan pengalaman langsung yang melebihi pemahaman
manusia (Fahmi, 2015).

Humanisme teosentris menurut adalah “kata lain dari humanisme tauhid
yang berarti segala sesuatu yang dilakukan manusia itu kembali kepada Tuhan,
dan semua yang dilakukan Tuhan juga kepada manusia”. Pendidikan yang
diberikan kepada anak harus terikat kepada konsep humanisme teosentris,
humanisme itu harus mengangkat harkat kamusia, yaitu memanusiakan manusia,
dalam proses pendidikan wujudnya nilai-nilai kemanusiaan harus diangkat, jika
tujuan pendidikan Islam tidak mengangkat nilai-nilai kemanusiaannya berarti
pendidikan itu gagal, misalnya: ada rasa kasih sayang ada rasa persaudaraan,
sedangkan teosentris menjujung nilai takaran Allah SWT (tauhid) melalui
pancarannya, akan tetapi humanisme didahulukan karena humanisme tampil ke
depan yang diketahui orang, karena dengan orang melihat itu orang Islam, itu
terjadi sebelum ibadah atau amalan ibadahnya (Achmadi, 2022: 17).

Secara terminologi tauhid berarti pengakuan terhadap keesaan Allah SWT.
Secara metafissis dan aksiologis tauhid menduduki posisi tertinggi karena Dia ada
dengan sendirinya secara mutlak dan transendental, sedangkan keberadaan
sesuatu yang lain tergantung oleh-Nya. Dialah sumber kebaikan dan keindahan.
Iradah-Nya melahirkan hukum-hukun alam (Sunnuh Allah SWT) dan hukum
moral (Akhlak) yang kebenaranya bersifat mutlak. Tauhid merupakan fondasi
seluruh bangunan ajaran Islam. Pandangan hidup tauhit bukan hanya sekedar
pengakuan akan keesaan Allah SWT, tetapi juga meyakini kesatuan penciptaan,
kesatuan kemanusiaan, kesatuan tuntunan hidup, dan kesatuan tujuan dari
kesatuan ketuhanan. Bila pengertian ini ditarik dalam kehidupan sosial maka
tauhit tidak mengakui adanya kontradiksi-kontradiksi berdasarkan kelas,
keturunan, dan latar belakang geografis (Achmadi, 2017: 84).

Bertolak dari pengertian tersebut di atas sesungguhnya tauhid sudah sudah
cukup sebagai landasan bagi seluruh kegiatan hidup dan kehidupan manusia
termasuk pendidikan. Karena dalam pandangan hidup Islam merupakan nilai yang
paling esensial dan sentral dan seluruh gerak hidup muslim tertuju kesana.
Dengan dasar tauhid seluruh kegiatan pendidikan Islam dijiwai oleh norma-norma
Ilahiyah dan sekaligus dimotivasi sebagai ibadah. Dengan ibadah pekerjaan
pendidikan lebih bermakna, tidak hanya makna materiil tetapi juga makna
spiritual. Dibandingkan dengan nilai-nilai yang lain dalam Islam, “Tauhid
merupakan nilai intrinsik, nilai dasar dan tidak akan berubah menjadi nilai
instrumental. Misalnya, kebahagiaan, kesejahteraan dan kemajuan di satu saat
merupakan nilai intrinsik, sedangkan kekayaan, ilmu pengetahuan dan jabatan
merupakan nilai instrumental untuk menuju kebahagiaan” (Achmadi, 2017: §3).

122 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

Mengingat bahwa manusia dengan segala potensinya adalah citra bersyarat
(conditional statemen), maka dalam aktualisasinya, menuntut upaya dari manusia
itu sendiri. Artinya, manusia yang tunduk kepada Allah harus bisa
mengaktualisasikan potensinya dalam bentangan ruang dan waktu. Karena itu,
Tuhan memberi manusia kemerdekaan untuk berikhtiyar tanpa menunggu Tuhan
untuk bertindak (Mas’ud, 2018: 275-276).

Dalam proses pendidikan, fungsi khalifah dijadikan titik awal, proses
maupun produk. Sementara itu, fungsi ‘abd Allah menjadi tujuan akhir dari
pendidikan Islam (Ismail SM, 2011: 300). Sebagai titik awal, subyek didik
haruslah dipandang sebagai manusia yang mempunyai misi mengelola bumi,
sehingga manusia dipandang sebagai makhluk yang mempunyai hakikat
eksistensi. Sebagai proses, subyek didik dipandang sebagai makhluk yang
memikul amanat Tuhan, sehingga nilai Islam pun perlu ditanamkan kepadanya.
Sebagai produk, manusia sebagai khalifah diharapkan bisa mengimplementasikan
nilai Islam dalam kehidupan. Sedangkan konsep ‘abd Allah berarti segala perilaku
yang merupakan produk dari pendidikan Islam haruslah bertujuan untuk
mengabdi kepada Tuhan (Ismail SM, 2011: 300). Jadi, dengan intergalnya status
fungsi ‘abd Allah sekaligus khalifah dalam proses pendidikan Islam, manusia
diharapkan akan membawa terciptanya tatanan kehidupan yang bermoral dan
damai bagi seluruh alam. Hal ini tentu saja sejalan dengan esensi ajaran Islam
sebagai ajaran yang damai pada semua (rahmatan lil ’alamin) (Mas’ud, 2016:
141-142).

Sistem pendidikan yang baik akan membentuk peradaban suatu bangsa
yang baik, sebaliknya apabila sistem pendidikan tidak berjalan dengan baik akan
membentuk sebuah peradaban yang tidak baik pula (Ali, 2010: 23). Pendidikan
sebagai kesatuan iman dan amal, belumlah cukup untuk menggambarkan
pendidikan Islam, karena keduanya masih membutuhkan ilmu disamping akhlak
mulia. Oleh karena itu, menurut penulis, pendidikan Islam merupakan kesatuan
ilmu, iman, amal, dan akhlak mulia. Keempatnya harus berjalan secara stimulan,
karena konsekuensi ilmu adalah meningkatnya iman, amal, dan akhlak dalam arti
bahwa semakin tinggi ilmu seseorang tidaklah bernilai ilahiyah apabila tidak
semakin meningkatnya iman, amal shalih dan akhlak mulia (Ali, 2012: 22).

Islam adalah universal religion of peace; Agama yang sangat menekankan
kedamaian pada seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin) (Mas’ud, 2018: 141-142).
Ajaran kedamaian ini juga yang menyebabkan mengapa humanisme harus
dikembangkan dalam dunia pendidikan Islam. Sebab, tanpa nilai kedamaian
dalam humanisasi bagi proses pendikan Islam, produk pendidikan Islam pun akan
menjadi tidak manusiawi. Karena itu, dalam aktualisasinya, manusia ideal adalah
manusia yang mampu mengaktualisasikan dirinya sebagai ‘abd sekaligus khalifah
sebagai realisasi ketertundukannya kepada Tuhan baik secara pibadi, komunitas
maupun seluruh umat manusia demi kemaslahatan serta menjaga kerusakan demi
meraih kebahagiaan dunia maupun akherat. Disinilah inti dari ajaran Islam
tentang kemanusiaan (humanisme). Islam mengajarkan bahwa sikap manusia
yang tunduk kepada Tuhan, harus mengaktualisasikannya dalam bentuk “amal
shaleh”, yakni menjalin hubungan yang baik dengan Tuhan dan sesama manusia
dalam bentuk kerja dan karya positif, kreatif, kritis, terbuka, mandiri, bebas dan
bertanggungjawab (Muhaimin, 2017: 157).

Dengan kata lain, inti ajaran kemanusiaan (humanisme) dalam Islam
adalah “kemerdekaan dalam persamaan”. Artinya, kemerdekaan pribadi harus

123 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

diaktualisasikan melalui usaha dan tindakan berdasar pola ilahi yang telah
diwahyukan dalam bentangan ruang dan waktu. Karena itu, Islam mengajarkan
bahwa ilmu hakikatnya adalah untuk amal. Amal tanpa ilmu tidak akan mencapai
tujuan, sedangkan ilmu tanpa amal akan menghancurkan peradaban bahkan akan
membawa kerusakan. Dalam kontek inilah, pendidikan Islam seharusnya sarat
akan aksi kemanusiaan. Artinya, pendidikan dituntut lebih peka terhadap realitas
aktual yang sesungguhnya. Aksi inilah sebagai jembatan antara idealitas dan
realitas. Dalam kontek ini, Fazlur Rahman berpendapat: “sebuah proses
pendidikan tidak akan memperoleh pengetahuan tentang tujuan akhir kehidupan,
jika tidak mengetahui realitas aktual yang sesungguhnya” (Rahman, 2015: 160).

Islam mengajarkan bahwa disamping manusia harus menata niat, manusia
juga harus merealisasikan niatnya dalam bentuk usaha dan tindakan. Selain itu
pun, manusia dituntut untuk menata tujuan yang hendak dicapai. Semuanya mesti
sejalan dengan pola ilahi, sebab menyimpang dari norma dan pola ilahi berarti
menyimpang dari prinsip tauhid (Tafsir, dkk, 2012: 7). Dari sinilah tauhid sebagai
intisari dalam ajaran Islam hendak memberikan penegasan bahwa kebenaran dan
kebaikan perbuatan manusia, baik yang termanifestasi melalui niat maupun
tindakan akan benar-benar memiliki nilai baik apabila didasarkan pada prinsip
tauhid. Sejarah antara putra Adam yakni Habil dan Qobil, serta Ismail putra
Ibrahim yang telah diabadikan oleh al-Qur’an setidaknya bisa dijadikan dasar
pijjakan (Mas’ud, 2016: 130-135). Kedua kisah tersebut nampaknya
mengisyaratkan bahwa Tuhan tidak akan menerima “pengorbanan manusia” tanpa
dasar yang tegas dan jelas yakni hanya mengharapkan ridho-Nya. Jadi, tanpa
orientasi kepada dzat yang Maha Tinggi, manifestasi kemanusiaan dalam dunia
pendidikan Islam sama sekali tidak akan mempunyai arti.

Islam memberikan ajaran kepada manusia tentang ‘“kemerdekaan dalam
persamaan”. Artinya, kemerdekaan individu harus diaktualisasikan dalam kontek
kehidupannya berdasar pola ilahi. Konsekuensinya, meskipun manusia secara de
facto bersifat merdeka dalam mencari ilmu pengetahuan, tetapi maksud dari
mencari pengetahuan itu adalah menanamkan kebaikan atau kedamaian kepada
manusia. Karena itu, secara de jure ilmu pengetahuan tersebut harus selalu
diorientasikan untuk tujuan pengabdian mencari ridha Allah SWT.
Konsekuensinya, manusia harus mengamalkan ilmunya demi kemaslahatan.

Segala bentuk aspek kebebasan, kemerdekaan, dan kemampuan
intelektualitas manusia dihargai dan ditempatkan sebagaimana mestinya. Nilai-
nilai tersebut tidak lagi dicampakkan kepada otoritas wahyu, tetapi posisinya
justru dihargai sebagai “sarana” untuk memahami wahyu. Disinilah humanisme
Islam tidak mengesampingkan monoteisme mutlak akan tetapi memberikan
kepada manusia keagungan untuk mengembangkan kebajikannya dalam
kehidupan. Karena itu, humanisme Islam memberikan keseimbangan kehidupan
bagi manusia antara dunia dan akhirat (Boisard, 2018: 151-153).

Pembelajaran yang dibangun atas dasar paradigma humanisme teosentris
menjadi penting disadarkan subyek didik untuk memilih tujuan hidup di dunia ini
menjadi penuh damai dan sejahtera bagi semua orang sekalian alam jagat raya ini
tanpa diskriminasi atas perbedaan ideologi agama dan keagamaan, ras dan suku
bangsa.

Pengembangan fitrah manusia dalam pendidikan Islam harus berlandaskan
paradigma humanisme teosentris, yaitu perpaduan antara penghargaan terhadap
martabat manusia dengan orientasi ketuhanan. Paradigma ini menempatkan

124 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

manusia sebagai makhluk bermartabat yang berfungsi sebagai khalifah dan ‘abd
Allah, dengan tujuan akhir mendekatkan diri kepada Allah SWT. Pendidikan
Islam bukan hanya mengembangkan aspek intelektual (IQ), emosional (EQ), dan
spiritual (ESQ), tetapi juga menanamkan nilai tauhid sebagai fondasi moral
profetik yang tercermin dalam amar ma’ruf, nahi munkar, dan iman kepada Allah.
Dengan demikian, pendidikan Islam harus mengangkat harkat kemanusiaan,
menyeimbangkan ilmu dan amal, serta mewujudkan kedamaian universal
(rahmatan lil ‘alamin). Paradigma ini mengajarkan bahwa kebebasan, ilmu, dan
amal hanya bermakna bila diorientasikan untuk pengabdian kepada Allah dan
kemaslahatan umat manusia.

3.2. Humanisme Teosentris sebagai Upaya Membangun Fitrah Anak

Madrasah Ibtidayah dalam Merdeka Belajar

Pembelajaran pada anak Madrasah Ibtidaiyah yang berlandaskan
humanisme, maka nilai-nilai fundamental yang secara universal dan obyektif
merupakan kebutuhan anak Madrasah Ibtidaiyah perlu dikemukakan sebagai dasar
pembelajaran, adalah kemanusiaan, kesatuan umat manusia, keseimbangan dan
rahmat bagi seluruh alam. Pertama kemanusiaan yaitu pengakuan akan hakekat
dan martabat manusia. Hak-hak asasi seseorang harus dihargai dan dilindungi.
Sebaliknya untuk merealisasikan hak-hak tersebut, tidak dibenarkan melakukan
pelanggaran terhadap hak-hak orang lain karena setiap orang memiliki persamaan
derajat hak dan kewajiban yang sama. Yang membedakan antara seseorang
dengan yang lainnya hanyalah ketakwaan.

Kedua kesatuan umat manusia, yang menegaskan tentang persatuan dan
kesatuan umat manusia. Perbedaan suku, bangsa dan warna kulit bukan halangan
untuk mewujudkan prinsip persatuan dan kesatuan ini, pada dasarnya, mereka
semua memiliki tujuan hidup yang sama yakni mengabdi kepada Allah SWT.
Artinya, hal-hal yang menyangkut kesejahteraan, keselamatan, keamanan
manusia, termasuk masalah-masalah yang berkaitan dengan pendidikan, tidak
cukup dipikirkan dan dipecahkan oleh sekelompok masyarakat atau bangsa
tertentu tetapi menjadi tanggungjawab bersama seluruh umat manusia.
Ketimpangan yang tajam antara satu bangsa dengan bangsa lainnya (Negara maju
dan Negara berkembang) apabila tidak dijembatani akhirnya akan menjadi
bumerang bagi seluruh umat manusia. “Bila suatu bangsa memikirkan dirinya
sendiri dan hanya berpegang pada aturannya sendiri tanpa mengindahkan aturan-
aturan umum yang disepakati dan untuk kepentingan bersama, maka cepat atau
lambat akan datang kehancuran manusia”.

Ketiga keseimbangan, dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari prinsip
ketauhidan. Secara khusus prinsip keseimbangan itu terlihat pada penciptaan
alam. Selanjutnya Islam mendudukkan berbagai perkara menjadi baik dan positif
pada titik keseimbangan ini. Prinsip keseimbangan yang harus diperjuangkan
dalam kehidupan, melalui pendidikan antara lain:

1. Keseimbangan antara kepentingan hidup dunia dan akhirat
2. Keseimbangan kebutuhan jasmani dan rohani

3. Keseimbangan kepentingn individu dan sosial

4. Keseimbangan antar ilmu dan amal

Prinsip keseimbangan ini merupakan landasan bagi terwujudnya keadilan,
adil terhadap dirinya sendiri dan adil terhadap orang lain. “Keadilan dalam
pendidikan termanivestasikan dalam sikap obyektif seorang pendidik terhadap
peserta didiknya. Bagi pemerintah sikap adil dalam pendidikan termanivestasikan

125 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

dalam kebijakan pemerataan pendidikan bagi seluruh rakyatnya”. Keempat
rahmatan lil ‘alamin yaitu Seluruh karya setiap manusia termasuk pendidikan
berorientasi pada terwujudnya rahmat bagi seluruh alam (Achmadi, 2018: 88-89).

Pendidikan untuk mencerdaskan bangsa dan meningkatkan kualitas SDM
dilaksanakan dalam rangka mewujudkan rahmatan lil ‘alamin. Aktivitas
pendidikan sebagai transformasi nilai, ilmu pengetahuan dan teknologi juga
dilakukan dalam rangka rahmatan lil ‘alamin. Semua usaha pendidikan untuk
membawa kemajuan hidup tidak lain hanya merupakan nilai instrumental untuk
menuju rahmatan lil ‘alamin. “Kemajuan hidup yang telah dicapai masyarakat
modern ternyata tidak menyelesaikan problem kemanusiaan bahkan sering
menimbulkan malapetaka dan nestapa. Tak ada yang bisa menyelamatkan, kecuali
konsep rahmatan /il ‘alamin”.

Kalau dilihat Tujuan utama dan fungsi pembelajaran ialah untuk
mengembangkan fitrah keberagamaan peserta didik menjadi manusia yang
beriman dan bertagwa melalui peningkatan pemahaman, penghayatan dan
pengamalan ajaran Islam. Bila dikaitkan dengan yang sedang dan terjadi sebagai
dampak globalisasi, maka fungsi pembelajaran perlu dielaborasi berdasarkan,
liberalisasi dan trasendensi ini dikarenakan:

Pertama, pembelajaran pada anak Madrasah Ibtidaiyah harus dapat
memberikan kemampuan individual dalam menetapkan pilihan nilai-nilai positif
yang diyakini sebagai kebenaran dari sudut pandang Islam. Kedua, memberikan
pembelajaran pada anak Madrasah Ibtidaiyah tentang kearifan dalam
memanifestasikan keimanan dan keislamannya dalam kehidupan individu dan
sosial dalam masyarakat yang semakin plural sehingga Islam dapat dirasakan
sebagai rahmatan lil ‘alamin.

Ketiga, menyadarkan akan perlunya mengembangkan potensi-potensi
insaniah (SDM) anugerah Tuhan seoptimal mungkin (sebagai wujud syukur
nikmah), sehingga mampu berkompetisi secara sehat (fastabiqul khoirot) dengan
orang lain. Tidak rendah diri dan frustasi menghadapi kompetitornya (Achmadi,
2018: 124).

Oleh karena itu dalam konsep humanisme teosentris menuntut
pembelajaran harus ngopeni (anak harus dididik rasa kemanusiaan). Oleh karena
manusia terikat oleh teosentris maka humanisme itu diarahkan kepada ketauhidan,
akan tetapi pada dasarnya anjuran-anjuran Islam itu menuju ke humanisme, jadi
waktu seseorang mengajar dalam Pendidikan Islam, nilai-nilai kemanusiaan itu
harus diangkat jangan bersifat linier, karena itu adalah arah dari pendidikan itu
sendiri, misalnya seperti dalam menerangkan permasalahan bahwa yang dihisab
pertama kali itu shalat, maka seorang guru jangan hanya menghukumi tentang
formalnya shalat, akan tetapi bagaimana mengajarkan shalat tentang makna shalat
itu sendiri yang dimulai dari takbir yang merupkan wujud ketauhidan manusia dan
diakhiri dengan salam yang merupakan bentuk atau wujud pemberian keselamatan
bagi seluruh umat, tentunya semua itu dirangkai atau dijelaskan itu sesuai dengan
perkembangan anak-anak.

Humanisme yang di gunakan pada dasarnya pembelajaran pembelajaran
pada anak Madrasah Ibtidaiyah ini pada dasarnya juga bertolak dari ketujuh
prinsip dasar kemanusiaan diantaranya:

1. “Manusia adalah makhluk asli, artinya ia mempunyai substansi yang
mandiri di antara makhluk — makhluk lain, dan memiliki esensi kemuliaan.

126 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

2. Manusia adalah makhluk yang memiliki kehendak bebas yang merupakan
kekuatan paling besar dan luar biasa. Kemerdekaan dan kebebasan
memilih adalah dua sifat Ilahiyah yang merupakan ciri menonjol dalam
diri manusia.

3. Manusia adalah makhluk yang sadar (berfikir) sebagai karakteristik
manusia yang paling menonjol. Sadar berarti manusia dapat memahami
realitas alam luar dengan kekuatan berfikir.

4. Manusia adalah makhluk yang sadar akan dirinya sendiri, artinya dia
adalah makhluk hidup satu-satunya yang memiliki pengetahuan budaya
dan kemampuan membangun peradaban.

5. Manusia adalah makhluk yang kreatif, yang menyebabkan manusia
mampu menjadikan dirinya makhluk sempurna di depan sesama dan
dihadapan Tuhan.

6. Manusia adalah makhluk yang punya cita-cita dan merindukanm sesuatu
yang ideal, artinya dia tidak menyerah dan menerima “apa yang ada”,
tetapi selalu berusaha mengubahnya menjadi “apa yang semestinya”.

7. Manusia adalah makhluk moral, yang berkaitan dengan masalah nilai”
(Achmadi, 2018: 122).

Oleh karena itu humanisme dalam pandangan Islam tidak dapat dipisahkan
dengan prinsip teosentris. Karena di satu sisi keimanan” Tauhid” sebagai inti
ajaran islam, menjadi pusat seluruh orientasi nilai. Akan tetapi semua itu kembali
untuk manusia yang dieksplisitkan dalam tujuh risalah Islam “Rahmatan
Lil’alamin’.

Selain itu pengembangan fitrah manusia pada pembelajaran pada anak
Madrasah Ibtidaiyah harus diarah kepada terciptanya manusia yang berakhlkul
karimah, karena Inti dari Islam adalah terciptanya akhlakul karimah, jika
akhlaknya hilang berarti gagal tujuan ajaran-ajaran agama Islam. Untuk
menanamkan akhlak kaitannya dengna konsep fitrah ini tertuang salah satunya
dalam surat as-syams ayat 7-9.

Ayat ini mengisyaratkan pendidikan akhlak yang ditanamkan sejak dini
pada anak-anak dengan sendirinya akan menjadi bagian dari unsur-unsur
kepribadiannya. Anak yang telah tertanami nilai-nilai Islam tersebut secara
langsung akan dapat mengendalikan keinginan-keinginan dan dorongan-dorongan
yang timbul dalam dirinya. Proses seorang anak menjadi seorang yang berperilaku
karimah atau berkepribadian Islam tersebut tidak lepas dari lingkungan yang
mendukungnya, teladan yang baik dan pendidikan akhlak, agar si anak dapat
hidup bermoral dalam kehidupannya ketika dewasa (Achmadi, 2018: 122).

Elizabeth H Hurlock, mengemukakan “Behavior which may be called
“true morality” not only conforms to social standards but also is carried out
voluntarily. It comes with the transition from external to internal authority and
consists of conduct regulated from within” (Hurlock, 2016: 386). “Tingkah
laku/yang dikenal dengan moral yang baik, bukan hanya merupakan aturan
kemasyarakatan saja, tetapi yang lebih penting harus dilaksanakan secara suka
rela. Tingkah laku tersebut dapat dilihat dari luar yang digerakkan oleh sebuah
kekuatan yang diatur dari dalam”.

Beberapa hikmah yang dapat diraih apabila pendidikan akhlak ditanamkan
sejak dini antara lain; Pertama, pendidikan akhlak mewujudkan kemajuan
rokhani. Kedua, pendidikan akhlak menuntun kebaikan. Ketiga, pendidikan
akhlak mewujudkan kesempurnaan iman. Keempat, pendidikan akhlak

127 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

memberikan keutamaan hidup di dunia dan kebahagiaan dihari kemudian. Kelima,
pendidikan akhlak akan membawa kepada kerukunan rumah tangga, pergaulan di
masyarakat dan pergaulan umum (Hurlock, 2016: 386).

Seseorang anak yang sejak dini telah dididik akhlak akan memiliki akhlak
al-karimah apabila secara aqidah memang telah tertanam kuat. Karena seseorang
yang mempunyai kesempurnaan iman tentu saja akan melahirkan kesempurnaan
akhlak. Dengan kata lain, keindahan akhlak merupakan manifestasi dari
kesempurnaan iman. Sebaliknya tidaklah seseorang dipandang beriman secara
sungguh-sungguh jika dalam realitas moral dan akhlaknya buruk, karena
kesempurnaan iman akan membawa pada kesempurnaan akhlak. Di samping itu
keimanan dalam pendidikan Islam harus lebih dahulu masuk dalam jiwa anak
didik, agar timbul kepercayaan pada Allah SWT Yang Maha Ghaib. Hal ini
karena menjadi landasan dalam ia bertindak dan berperilaku.

Alasan inilah yang kemudian menuntut perlu terjadinya perubahan
paradigma mengajar pda pembelajaran pada anak MI, dari mengajar hanya
sebatas penyampaian materi pelajaran kepada mengajar sebagai proses mengatur
lingkungan (Sanjaya, 2022: 100). Dikaitkan dengan pembelajaran humanisme
theosentris dapat difahami sebagai berikut: Pertama, subyek didik dipandang
sebagai organisme yang sedang berkembang, untuk dapat melaksanakan tugas-
tugas perkembangannya, diperlukan orang dewasa yang dapat mengarahkan dan
membimbing mereka agar tumbuh dan berkembang secara optimal. Karena
kemajuan teknologi menuntut perubahan peran guru. Guru tidak lagi memosisikan
diri sebagai sumber informasi yang bertugas menyampaikan informasi, melainkan
ia sebagai pengelola sumber belajar untuk menjaga subyek didik agar tidak
terpengaruh oleh berbagai informasi yang menyesatkan dan mengganggu
pertumbuhan dan perkembangan subyek didik, baik fisik maupun psikis.
Sekaligus memanfaatkan dan menumbuh-kembangkan potensi dan sumber daya
subyek didik.

Kedua, pembelajaran pada anak Madrasah Ibtidaiyah tidak hanya sekedar
menghafal informasi, dan menghafal rumus-rumus, tetapi bagaimana
menggunakan informasi dan pengetahuan itu untuk mengasah kemampuan
berfikir. Ketiga, perlu pemahaman baru pada pembelajaran pada anak Madrasah
Ibtidaiyah di bidang psikologi terhadap konsep perubahan tingkah laku manusia,
dewasa ini, anggapan manusia sebagai organisme yang pasif yang perilakunya
dapat ditentukan oleh lingkungan seperti pemahaman aliran behavioristik, telah
banyak ditinggalkan orang. Sekarang lebih dipercaya, bahwa manusia adalah
organisme yang memiliki potensi sebagaimana yang telah dikemukakan di atas.
Potensi itulah yang akan menentukan perilaku manusia dalam berfikir dan
berbuat.

Dari ketiga hal di atas menunjukkan bahwa paradigma humanisme
teosentris memberikan pembelajaran pada anak Madrasah Ibtidaiyah kepada
keseluruhan bagian yang mengarahkan kepada pengembangan semua kesadaran
manusia (subyek didik), baik kesadaran intelektual, kesadaran emosional, dan
kesadaran spiritual. Dan secara berangsur-angsur proses pembelajaran humanis
mengarahkan individu menuju tujuan yang tak terbatas Pembelajaran semacam itu
dapat dikatakan pembelajaran holistik (Nahlawi, 2016: 364), sebab, di dalam
proses pendidikan tidak terdapat bagian kesadaran subyek didik yang terabaikan
dan tidak ada.

128 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

Humanisme teosentris pada pembelajaran anak Madrasah Ibtidaiyah
mengedepankan mengenai pola interaksi antara pendidik dan subyek, jenis
kelamin, peristiwa-peristiwa yang terjadi dalam kehidupan, baik dalam hubungan
sosial secara inter atau pun antar umat beragama. Pola interaksi guru-murid dalam
Islam. Di dalam proses belajar mengajar, hubungan guru murid, khususnya pada
jenjang pendidikan dasar, adalah seperti hubungan orang tua dan anak (Asrohah,
2017: 82). Di mana guru memberlakukan anak dengan penuh kasih sayang, meski
kadangkala tampak secara tegas guru mewajibkan anak menguasai suatu hal yang
dianggap berguna dan bermanfaat bagi diri anak itu sendiri, agama, bangsa dan
Negara. Orang tua tidak mempermasalahkan hal-hal semacam itu, seperti
peristiwa yang terjadi pada masa khalifah Harun al-Rasyid (salah seorang khalifah
Bani Abbasiyah) ketika beliau menyerahkan putranya kepada seorang guru yang
bersama al-Amin:

Aku percayakan anakku, buah hatiku, kepadamu. Aku berikan kepadamu
kekuasaan untuk menguasainya. Buat dia agar taat kepadamu. Kepercayakan
kedudukan penting ini kepadamu. Ajarkan kepadanya al-Qur’an, sejarah, syair,
hadis, dan pidato. Jangan berikan dia kesempatan bersenda gurau, kecuali pada
saat-saat tertentu. Didiklah dia agar menaruh hormat kepada pemuka-pemuka
Banu Hasyim dan memperlakukan dengan baik komando-komando militer jika
mereka menghadap kepadanya. Jangan biarkan waktu berlalu tanpa melakukan
pengajaran bagi dia, tetapi jangan membuat dia bersedih. Jangan terlalu baik
kepadanya, karena dia akan malas. Perlakukan dia dengan lemah lembut, tetapi
jika itu tidak mempan, perlakukan dia dengan kekerasa (Stanton, 2019: 16).

Pembicaraan antara orang tua (Harun al-Rasyid) dan guru anaknya (al-
Amin) menunjukan bahwa guru merupakan perpanjangan tangan orang tuanya
dalam menjalankan pendidikan, dan orang tua pun dengan ikhlas menyerahkan
anaknya kepada sang guru. Pola hubungan guru murid semacam itu, ternyata tidak
hanya terjadi antara dua arah anak dan guru, melainkan juga melibatkan orang tua,
atau hubungan segi tiga.

Ada beberapa metode-metode yang dapat digunakan untuk
mengembangkan fitrah anak diantaranya :

1. Metode Bermain, Bercerita Dan Bernyanyi (BCM)
Bermain adalah “pekerjaan yang menyenangkan” Orang dewasa yang
menganggap pekerjaan mereka menarik, bermanfaat dan menyenangkan akan
menggunakan kata bermain (Bob, 2019: 6). Dalam Etika Yunani — Romawi
tertanam ajaran perbedaan belajar dengan bermain. Bermain itu pekerjaan
yang menyenangkan, tidak sulit dan tidak perlu serius sedang belajar dianggap
pekerjaan serius (Bob, 2019: 31).
Bermain adalah cara yang paling alamiah untuk mempelajari hal-hal baru.
Kecepatan belajar anak usia Madrasah Ibtidayah banyak dipengaruhi oleh
beberapa faktor antara 1Q anak, guru yang mengajar dan metode
pengajarannya. Dalam mengembangkan genius learning berkeyakinan bahwa
tidak ada anak yang bodoh yang menjadi permasalahan adalah metode
pengajarannya dengan metode bermain sambil belajar akan:
a. Mempersingkat waktu belajar hingga 60%

Dengan cara memadukan semua materi dalam satu mata pelajaran

selanjutnya anak dibuat menjadi kelompok-kelompok kecil, materi

pelajaran tersebut dibuat bahan permainan.
b. Memberi “kehidupan” pada materi yang membosankan

129 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

c. Belajar multi disiplin dan multi dimensi (Gunawan, 2019: 206)
Selanjutnya bercerita diartikan sebagai tuturan yang membentangkan
bagaimana terjadinya suatu hal (Peristiwa, kejadian dan sebagainya) atau
karangan yang menuturkan perbuatan, pengalaman atau penderitaan orang,
kejadian dan sebagainya (baik yang sungguh-sungguh terjadi maupun
yang hanya rekaan belaka) (Poerwadarminta, 2012: 202).

Metode cerita itu sendiri diartikan sebagai teknik yang dilakukan dengan
cara bercerita, yaitu mengungkapkan peristiwa-peristiwa bersejarah yang
mengandung nilai-nilai pendidikan moral, rohani dan sosial bagi seluruh umat
manusia di segala tempat dan zaman, baik yang mengenai kisah yang bersifat
kebaikan maupun kedhaliman atau juga ketimpangan jasmani, rohani, material
dan spiritual yang dapat melumpuhkan semangat manusia (Mursy, 2018: 118).

Kemudian bernyanyi adalah Menyanyi (nyanyi) adalah bunyi berirama
dan berlagu/bersyair (Syah, 2020: 179). Menyanyi merupakan metode efektif
untuk materi hafalan seperti menghafal rukun islam, rukun iman dan lain
sebagainya. Ruhard Hish membagi daya ingat manusia ada dua yaitu:

a. Memori fakta yaitu kemampuan untuk mengingat informasi-informasi
seperti nama-nama, tanggal, tempat, wajah, kata-kata, kejadian bersejarah
dan lain sebagainya

b. Memori Ketrampilan bukanlah sebagai suatu usaha untuk mengingat-
ingat, tetapi hasil dari latihan berulang-ulang kali, misalnya bermain tenis
dengan segera ingat kembali serisnya (Shaleh, 2017: 70).

Metode menyanyi adalah "menyanyi" yang dijadikan sebagai cara untuk
memudahkan kegiatan proses belajar mengajar guna mencapai tujuan. Dari
pengertian keseluruhan dapat penulis simpulkan Jadi Metode bermain cerita dan
bernyanyi adalah sebuah metode alternatif pembelajaran yang digunakan untuk
anak-anak, yang merupakan daya pikat yang didasarkan pada fitrah kejiwaan anak
dengan pola pendekatan anak happy learning (keceriaan).

Pada masa permainan merupakan alat yang sangat penting untuk
memenuhi kebutuhan fantasi. Dengan balok-balok, pasir, kertas, tali, tanah lihat,
karton dan lain-lain anak dapat menciptakan apa yang dikehendaki. Dengan balok
misalnya, anak dapat membuat sawah, kali, bendungan, dan lain-lain. sebaliknya
permainan dengan alat-alat yang sudah jadi (mobil, boneka dan lain-lain)
menyebabkan perkembangan fantasi kurang dapat berkembang. Kegunaan dari
Permainan diantaranya

a. Permainan merupakan alat penting untuk menumbuhkan sifat sosial,

untuk hidup bermasyarakat, karena dengan bermain maka anak dapat
mengenal bermacam-macam tingkah laku.

b. Permainan merupakan alat untuk mengembangkan fantasi dan bakat

c. Permainan dapat mendatangkan berbagai perasaan, antara lain perasaan

senang dalam menjalankan permainan.

d. Dalam permainan bersama dapat menumbuhkan rasa bertanggung jawab

dan mentaati peraturan yang dibuatnya.

Atau dengan singkat dapat dikatakan bahwa dengan permainan itu anak
dapat mencapai kemajuan: jasmani, rasa sosial, moral, intelek, rasa keindahan
dan lain-lain (Shaleh, 2017: 68 — 74).

Kemudian Tujuan metode bernyanyi Dengan selingan menyanyi dalam
proses belajar mengajar dapat merubah suasana jenuh menjadi gembira. Jenuh
adalah padat atau penuh sehingga tidak mampu lagi memuat apapun. Jenuh bisa

130 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

juga diartikan bosan. (Syah, 2020: 179) Gembira adalah ekspresi dari kalangan
yaitu perasaan terbebas dari ketegangan (Shaleh, 2017: 177). Dalam
perkembangan jaman nyanyian mengalami berbagai macam perubahan dan
perkembangan mulai dari fungsi tujuan penyebutan dan sebagainya. Nyanyian
kadang orang menyebut dengan lagu, tembang, syair dan lain-lain. Nyanyian juga
bisa berfungsi bermacam-macam. Fungsi religius hiburan, membangkitkan
semangat dan lain-lain. Bahkan juga sebagai sarana pendidikan.

Bagi seorang anak menyanyi adalah menyenangkan sarana untuk
mengekspresikan jiwa. Sementara lirik lagu itu sendiri ibarat sumber informasi
yang bisa mengajarkan keindahan alam kebesaran Tuhan rasa kemanusiaan,
tentang cara bergaul dan lain-lain. Nyanyian atau lagu sebagai media pengajaran
paling tidak harus memiliki ciri-ciri yang bisa menggambarkan hal-hal sebagai
berikut. Diantaranya adalah:

a. Mengandung persoalan yang sesuai dengan materi dipelajari
b. Melodi sesuai dengan kemampuan anak
c. Syair-syairnya sesuai dengan tingkat pemahaman anak

Jadi tujuan dari metode bermain, bercerita dan menyanyi (BCM) adalah
menjadikan proses pembelajaran yang menyenangkan bagi siswa dengan
melakukan permainan sambil bercerita dan bernyanyi.

Aplikasi metode bermain, bercerita dan menyanyi (BCM) sebagai wujud
pembelajaran merdeka dilakukan sebagai berikut: Pembelajaran dimulai dengan
menyiapkan anak berbaris di depan kelas secara teratur di bawah bimbingan guru,
setelah anak rapi dan teratur bersama-sama dengan guru kelas, masing-masing
anak-anak dibimbing membaca ikrar yaitu dua kalimat syahadat dilanjutkan
dengan berdo’a bersama-sama yaitu membaca surat al-Fatihah, kemudian
dilanjutkan dengan hafalan surat-surat pendek dibawah bimbingan guru kelas
secara bersama-sama.

Selanjutnya guru memberi salam kepada anak-anak kemudian berdo’a
bersama-sama untuk membiasakan anak agar selalu berdo’a sebelum menjalankan
sesuatu. Guru bersama-sama anak memperhatikan (mengabsen) siapa yang tidak
hadir. Membuat kesepakatan-kesepakatan aturan dan tata tertib di kelas.

Pada tahap ini, guru melakukan pendekatan-pendekatan kepada anak, guru
berupaya memasuki emosi anak untuk mengenal pribadi masing-masing anak,
yaitu dengan menciptakan kondisi kelas yang menyenangkan, mengenali
kecerdasan dan gaya belajar anak. Menjalin hubungan yang harmonis dengan
anak dan meminimalisir suasana yang tidak mendukung proses belajar, masuk ke
dunia anak, mengajak anak bermain, bercerita dan bernyanyi yang berhubungan
dengan materi rukun iman dan guru menjelaskan lebih rinci lagi metode BCM
yang digunakan.

Guru menyampaikan tema atau materi pelajaran yaitu rukun iman dengan
mengajak siswa untuk bernyanyi bersama-sama sambil tepuk tangan menyanyi
rukun iman dan dilanjutkan guru bercerita tentang rukun iman yang terkait dengan
cerita Nabi Ibrahim yang disesuaikan dengan realitas kehidupan anak dengan
mimik muka dan gerakan dengan menggunakan media boneka yang menjadikan
siswa semangat untuk mendengarkan. Kegiatan dilanjutkan dengan guru
mempersilahkan siswa untuk bertanya tentang materi.

Kemudian guru membentuk kelompok kerja siswa untuk melakukan
permaianan dimana setiap kelompok terdiri atas 4 anak, permainan yang harus
dilakukan kelompok adalah bermain puzzle untuk menempelkan nama Malaikat

131 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

dan tugasnya sesuai urutannya, setiap kelompok berlomba untuk menyelesaikan
puzzle, kelompok yang paling cepat adalah pemenang dan maju kedepan
membaca hasil puzzlenya dan guru memberikan reward berupa aplus kepada
kelompok tersebut.

Setelah anak-anak selesai mengerjakan pembelajaran dengan metode
BCM anak di beri soal sebanyak 10 soal untuk dijawab, setelah mereka selesai
menjawab guru menyiapkan anak cuci tangan secara bergiliran, kemudian makan
bersama. Sebelum makan dimulai anak-anak dibiasakan berdo’a setelah makan
selesai. Setelah makan bersama selesai anak-anak bersiap-siap untuk pulang dan
tidak lupa berdo’a bersama-sama sebelum pulang.

Metode Bermain, Bercerita, dan Bernyanyi (BCM) merupakan pendekatan
pembelajaran yang menyenangkan dan sesuai dengan fitrah anak, karena mampu
menumbuhkan keceriaan, kreativitas, serta nilai sosial dan spiritual. Melalui
BCM, anak tidak hanya belajar kognitif, tetapi juga menginternalisasi nilai moral,
religius, dan kemanusiaan yang sejalan dengan paradigma humanisme teosentris,
yaitu memanusiakan manusia dengan tetap berorientasi pada Tuhan. Dalam
konteks Merdeka Belajar di Madrasah Ibtidaiyah, BCM membantu anak
mengembangkan fitrahnya secara utuh, mencakup kecerdasan intelektual,
emosional, dan spiritual. Dengan demikian, pendidikan menjadi sarana untuk
membentuk generasi berakhlak mulia, ceria, dan bertanggung jawab sebagai
khalifah sekaligus hamba Allah Swt.

2. Metode Teladan

Dalam praktik pendidikan, anak didik cenderung meneladani pendidiknya
dan ini diakui oleh hampir semua ahli pendidikan. Pada dasarnya secara psikologi
anak senang meniru tidak saja yang baik-baik tetapi juga yang jelek dan secara
psikologis juga manusia membutuhkan tokoh teladan dalam hidupnya. Di pihak
lain, Islam tidak melihat adanya harga suatu perkataan yang tidak diterjemahkan
dalam ‘amal. Karena orang Islam yang sempurna ialah orang yang amalnya
menguatkan perkataannya dan ilmunya terpancar dalam tingkah lakunya
(Nahlawi, 2016: 364). Tingkah laku seseorang pendidik (guru) yang diikuti
dengan perbuatannya akan memudahkan dalam penyampaian pesan atau nilai
yang ingin diinternalisasikan kepada anak. Penyampaian pesan melalui
keteladanan sangat penting, terutama guru yang berprofesi sebagai mursyid
(pembimbing), karena anak (subyek didik) memiliki insting (gharizah) untuk
beridentifikasi (taqlid) dalam diri setiap manusia, yaitu dorongan untuk menjadi
sama (identik) dengan tokoh identifikasi.

Berikut adalah beberapa cara yang dilakukan oleh guru Madrasah
Ibtidaiyah dalam menerapkan metode teladan terutama dalam membentuk
kepribadian peserta didik baik itu dilaksanakan guru dalam proses belajar
mengajar maupun diluar proses belajar mengajar.

a. Teladan Materi Keimanan

Penerapan keteladanan yang di terapkan oleh guru Madrasah Ibtidaiyah

yang lainnya adalah mengajarkan Al-Qur’an pada anak Madrasah

Ibtidaiyah. Dengan mengajarkan Al- Qur’an pada anak MI berarti seorang

guru memberikan contoh bagaimana cara membaca Al-Qur’an yang baik

dan benar serta memberikan penjelasan secara ringkas dan sederhana
mengenai makna ayat-ayat Al-Qur’an sehingga hal itu masuk ke dalam
benak peserta didik.

b. Teladan Materi Ibadah.

132 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

Dalam hal ini penerapan keteladanan yang di lakukan oleh guru Madrasah

Ibtidaiyah yang ada kaitannya dengan materi ibadah adalah:

Pelaksanaan shalat dhuhur berjamaah. Dan pelaksanaan shalat dhuhur

berjamaah ini di lakukan oleh semua guru dan anak Madrasah Ibtidaiyah,

dengan adanya pelaksanaan shalat dhuhur berjamaah nilai yang dapat di

ambil adalah menjaga dan memelihara ketepatan waktu, menumbuhkan

sikap sabar dan meningkatkan rasa tanggung jawab dan kewajiban
melaksanakan sesuatu.

c. Keteladanan guru dalam memberikan contoh bagaimana cara untuk
beramal. Itu di lakukan dengan memberikan infaq yang di lakukan oleh
guru dan di ikuti oleh anak Madrasah Ibtidaiyah yang di lakukan setiap
hari jum’at. Nilai yang dapat di tanamkan dalam infaq ini adalah rasa
syukur kepada Allah Swt, menghindarkan sifat bakhil dan kikir serta
kepedulian antar sesama.

d. Pemberian contoh atau keteladanan dalam hal menjaga kebersihan diri dan
lingkungan sekolah Madrasah Ibtidaiyah, misalnya selalu berpakaian rapi
dan bersih serta membuang sampah pada tempatnya.

e. Membiasakan untuk selalu berpuasa khususnya puasa ramadhan, karena
dengan puasa mendidik manusia untuk selalu sabar, tabah, dan jujur.

f. Teladan Materi Akhlak.

Keteladanan yang perlu dicontohkan pada anak Madrasah Ibtidaiyah

antara lain adalah:

a. Sikap disiplin guru dalam berangkat sekolah, karena dalam hal ini proses
pembelajaran yang ada Madrasah Ibtidaiyah di mulai pada pukul 07.00
pagi dan ini pun ditiru oleh anak MI supaya tidak terlambat sekolah dan
tidak mendapat hukuman.

b. Sikap menghormati dan sopan santun terhadap orang yang lebih tua.

Setiap guru membiasakan mengucapkan salam ketika masuk ruangan.

d. Berbicara lembut dan tindakan kasih sayang terhadap anak Madrasah
Ibtidaiyah.

e. Memberikan contoh untuk selalu menjaga dan memelihara lingkungan
yang ada, misalnya dengan membuang sampah pada tempatnya. Dan ini
pun di ikuti oleh peserta didik yang ada Madrasah Ibtidaiyah. Contoh
langkah-langkah keteladanan dalam pembelajaran.

Sebelum proses pembelajaran dilaksanakan guru telah mempersiapkan
program perencanaan atau modul Untuk menarik motivasi siswa agar semangat
dalam belajar, penjelasan dibantu dengan guru memberi contoh ataupun
menggunakan media pengajaran salah satunya dengan menggunakan gambar yang
terkait dengan materi shalat fardhu.

Pelaksanaan pembelajaran PAI pada materi shalat fardhu seperti biasa
sebelum dimulai siswa bersama-sama membaca doa sebelum belajar dan hafalan
surat pendek. Selanjutnya guru mengadakan apersepsi tentang materi shalat
fardhu. Kegiatan selanjutnya guru menjelaskan materi shalat fardhu secara rinci
dengan menunjukkan gambar gerakan shalat dan siswa memperhatikan dengan
baik dan siswa mempraktekkan dengan teman-temannya. Kemudian guru terlebih
dahulu memberi contoh gerakan shalat dengan bacaannya. Dan siswa
memperhatikan guru. Untuk memperkuat tentang materi shalat Madrasah
Ibtidaiyah maka dilakukan kegiatan shalat dhuhur berjamaah yang diikuti siswa,
guru dan karyawan.

e

133 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

Pemberian contoh teladan yang baik (uswah hasanah) dalam beribadah
terhadap peserta didik, terutama anak yang belum mampu berfikir kritis akan
banyak mempengaruhi pola tingkah laku mereka dalam prilaku sehari-hari atau
dalam mengerjakan sesuatu tugas pekerjaan yang sulit. Pengajar sebagai pembawa
dan pengamal nilai-nilai agama akan mempunyai kedayagunaan mendidik anak
bila menerapkan metode keteladanan.

Metode keteladanan dalam pendidikan Madrasah Ibtidaiyah menegaskan
bahwa anak cenderung meniru perilaku gurunya, sehingga guru harus menjadi
uswah hasanah dalam iman, ibadah, akhlak, dan kehidupan sehari-hari. Dengan
menampilkan sikap disiplin, kasih sayang, kebersihan, kepedulian, hingga
keteraturan dalam beribadah, guru tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga
menanamkan nilai moral dan spiritual. Hal ini sejalan dengan paradigma
humanisme teosentris, yang memanusiakan manusia dengan tetap berorientasi
kepada Allah SWT sebagai pusat nilai. Dalam konteks Merdeka Belajar,
keteladanan menjadi sarana membangun fitrah anak secara holistik agar tumbuh
menjadi pribadi berakhlak mulia, bertanggung jawab, dan sadar akan perannya
sebagai khalifah sekaligus hamba Allah Swt.

3. Metode Pembiasaan

Pendidikan kepada anak prasekolah pada dasarnya lebih diarahkan pada
penanaman nilai moral, pembentukan sikap dan perilaku yang diperlukan agar
anak-anak mampu untuk mengembangkan dirinya secara optimal. Anak-anak usia
prasekolah memiliki daya tangkap dan potensi yang sangat besar untuk menerima
pengajaran dan pembiasaan disbanding pada usia lainnya.

Belajar kebiasaan adalah proses pembentukan kebiasaan-kebiasaan
baru atau perbaikan kebiasaan-kebiasaan yang telah ada. Tujuannya agar siswa
memperoleh sikap-sikap dan kebiasaan-kebiasaan perbuatan baru yang lebih tepat
dan positif dalam arti selaras dengan kebutuhan ruang dan waktu (kontekstual).
Selain itu, arti tepat dan positif diatas ialah selaras dengan norma dan tata nilai
moral yang berlaku, baik yang bersifat religius maupun tradisional dankultural
(Darajat, 2015: 56).

Adapun langkah-langkah pelaksanaan metode pembiasaan pada
pembelajaran Anak MI adalah sebagai berikut:

Melatih hingga benar-benar paham dan bisa melakukan tanpa kesulitan.
Mengingatkan anak yang lupa melakukan.
Apresiasi pada masing-masing anak secara pribadi.
Hindarkan mencela pada anak (Syah,2020: 123-124).
Kegiatan metode pembiasaan pada pembelajaran Anak MI dapat dilakukan
secara terprogram dapat dilaksanakan dengan perencanaan khusus dalam kurun
waktu tertentu, untuk mengembangkan pribadi peserta didik secara individual,
kelompok dan klasikal sebagai berikut:
a. Biasakan peserta didik untuk bertanya dalam setiap proses pembelajaran.
b. Biasakan peserta didik untuk belajar kelompok (cooperative learning)
untuk menciptakan masyarakat belajar.
c. Biasakanlah oleh guru untuk selalu menjadi model dalam setiap
pembelajaran.
d. Biasakan melakukan refleksi dalam setiap akhir pembelajaran.
e. Biasakan melakukan penilaian yang sebenarnya, adil dan transparan
dengan berbagai cara.

aeoc o

134 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

f. Biasakan peserta didik untuk bekerja sama (team work) dan saling
menujang satu sama lain.

g. Biasakanlah untuk belajar dengan menggunakan berbagai sumber belajar.

h. Biasakan untuk bekerja sama dan memberikan laporan kepada  kedua
orang tua peserta didik terhadap perkembangan prilakunya.

i. Biasakan peserta didik untuk tidak mencari kambing hitam dalam
memutuskan masalah (Gunawan, 2016: 94-95).

Sementara itu dalam kegiatan metode pembiasaan pada pembelajaran
Anak Madrasah Ibtidayah guru menggunakan prinsip-prinsip sebagai berikut:

a. Berpusat pada peserta didik
Bahwa setiap peserta didik itu memiliki perbedaan minat (interest),
kemampuan (ability), kesenangan (prefence), pengalaman (experience)
dan cara belajar (learning style). Kegiatan pembelajaran perlu
menempatkan mereka sebagai subyek belajar dan mendorong mereka
untuk mengembangkan segenap bakat dan potensinya secara optimal.

b. Belajar dengan melakukan
Peserta didik melakukan aktifitas karena itu guru memberi kesempatan
kepada peserta didik diberi kegiatan nyata yang melibatkan dirinya. Untuk
mencari dan menemukan sendiri, sehingga akan menjadi kegembiraan
sendiri dan peserta didik memperoleh harga diri sesuai dengan hasil
karyanya.

c. Perpaduan kompetensi, kerjasama dan solidaritas
Bahwa setiap peserta didik diharapkan berkompetensi, bekerja sama dan
mengembangkan solidaritasnya untuk mengembangkan kompetensi yang
sehat pada proses pembelajaran berlangsung.

Ada empat cara pelaksanaan pembiasaan yang dilaksanakan di pada
pembelajaran Anak Madrasah Ibtidayah yaitu sebagai berikut:

a. Kegiatan yang dilakukan secara rutin yaitu memasukkan kegiatan yang
dilakukan secara reguler, baik di kelas maupun di luar kelas. Tujuan
kegiatan ini adalah untuk membiasakan siswa mengerjakan sesuatu dengan
baik seperti ibadah bersama.

b. Kegiatan yang dilakukan secara spontan adalah kegiatan pembelajaran
pembiasaan yang ditentukan tempat dan waktunya. Beberapa contoh
kegiatan pembiasaan secara spontan yang dapat dilakukan seperti:
membiasakan memberi salam, membiasakan membuang sampah pada
tempatnya, membiasakan berperilaku terpuji.

c. Kegiatan teladan yaitu kegiatan pembelajaran pembiasaan yang
mengutamakan pemberian contoh (teladan) dari guru dan pengelola
pendidikan yang lain kepada siswa. Beberapa contoh kegiatan
peneladanan yang dapat dilakukan adalah seperti yang diamalkan dalam
aspek ibadah dan akhlak.

d. Kegiatan yang dilakukan terprogram yaitu kegiatan pembelajaran
pembiasaan yang diprogramkan dan direncanakan secara formal baik di
kelas maupun di sekolah. Kegiatan terprogram ini memberikan wawasan
tambahan kepada siswa-siswi tentang unsur-unsur baru dalam kehidupan
bermasyarakat yang penting untuk perkembangan dan pengetahuan siswa.
Beberapa kegiatan yang dilakukan terprogram antara lain: pesantren kilat,
kafilah dakwah, erta studi banding berkaitan dengan program pembiasaan
di sekolah-sekolah lain.

135 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

Metode pembiasaan dalam pendidikan Madrasah Ibtidaiyah berperan
penting untuk menanamkan nilai moral, religius, dan sosial melalui kegiatan rutin,
spontan, teladan, dan terprogram yang membentuk sikap positif anak. Dengan
membiasakan anak beribadah, berperilaku terpuji, bekerja sama, serta menghargai
perbedaan, pendidikan diarahkan pada pengembangan fitrah secara utuh. Hal ini
sejalan dengan paradigma humanisme teosentris, yang memandang pembiasaan
bukan sekadar rutinitas, tetapi sebagai sarana memanusiakan manusia dengan
orientasi kepada Allah SWT. Dalam kerangka Merdeka Belajar, pembiasaan
membentuk anak yang mandiri, berakhlak mulia, dan sadar akan tanggung
jawabnya sebagai khalifah sekaligus hamba Allah. Swt.

Proses pembiasaan yang dilakukan terus menerus akan memudahkan siswa
melakukan pengamalan peraturan karena sesuatu yang berat akan menjadi ringan,
sekalipun pertama kali akan terjadi kesulitan atau kebosanan. Pembentukan
akhlak al-karimah siswa pada pembelajaran Anak MI melalui pembiasaan
mengajarkan siswa untuk melaksanakan kewajiban-kewajiban dan nilai-nilai
luhur serta mencegah mereka dari pelanggaran maupun sifat-sifat buruk.
Pembiasaan itu merupakan sebuah sarana yang sangat hebat untuk menciptakan
fondasi keimanan, serta kesalehan yang kokoh dan stabil dalam diri siswa.
Pelaksanaan sebuah program pendidikan dengan pengamalan melalui model
pembiasaan diharapkan dapat mencegah dampak berbahaya bagi lingkungan di
masa mendatang. Akumulasi kegiatan pembiasaan yang di dalamnya penuh
nuansa pendidikan budi pekerti dalam waktu yang relatif lama selama masa
pendidikan, akhirnya akan terbentuk dan tercipta manusia yang kuat spiritual
agamanya, mampu mengendalikan diri, berkepribadian baik, percaya diri, dan
berakhlak mulia yang cakap dan tangguh untuk mengatasi kehidupan di masa
depan.

Pembelajaran di Madrasah Ibtidaiyah yang berlandaskan humanisme
teosentris diarahkan pada pengembangan fitrah anak melalui keseimbangan antara
aspek intelektual, emosional, spiritual, dan sosial. Nilai-nilai universal seperti
kemanusiaan, kesatuan umat manusia, keseimbangan hidup, dan rahmatan lil
‘alamin menjadi dasar agar anak tumbuh sebagai pribadi beriman, berakhlak
mulia, serta mampu hidup dalam masyarakat yang plural. Dengan metode
bermain, bercerita, bernyanyi (BCM), keteladanan, dan pembiasaan, pendidikan
tidak sekadar mengisi pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai moral, religius,
dan kemanusiaan. Paradigma humanisme teosentris dalam Merdeka Belajar
menegaskan bahwa memanusiakan manusia harus tetap berorientasi pada Allah
SWT, sehingga lahirlah generasi yang cerdas, mandiri, kreatif, serta bertanggung
jawab sebagai khalifah sekaligus hamba Allah Swt.

4. KESIMPULAN

Membangun humanisme teosentris pada anak Madrasah Ibtidaiyah dalam
merdeka belajar berarti mengembangkan fitrah anak sebagai subyek pembelajaran
aktif yang selalu berorientasi kepada Tuhan. Prinsipnya adalah keseimbangan
antara dunia dan akhirat, jasmani dan rohani, individu dan sosial, serta ilmu dan
amal. Aplikasinya dapat diwujudkan melalui metode bermain, bercerita,
bernyanyi, keteladanan, dan pembiasaan, baik di dalam maupun di luar kelas.
Seluruh kegiatan diarahkan untuk mengoptimalkan potensi anak secara holistik
dengan tetap menjunjung tinggi harkat manusia. Pada akhirnya, tujuan

136 | Al Marhalah



Membangun Humanisme Teosentris Pada Anak...

humanisme teosentris adalah membentuk generasi berakhlakul karimah yang
berlandaskan ketauhidan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, R. (2017). Analisis Teori Dehumanisasi Pendidikan Paulo Freire. Jagfi:
Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 2(1), 1-21.

Achmadi. (2012). Islam Sebagai Paradigma Illmu Pendidikan. Aditya Media
dengan IAIN Walisongo Press.

Achmadi. (2017). Ilmu Pendidikan Sebuah Pengantar. CV. Saudara.

Achmadi. (2022). Ideologi Pendidikan Islam. Pustaka Pelajar.

Arbayah, A. (2015). Model Pembelajaran Humanistik. Dinamika Ilmu: Jurnal
Pendidikan, 13(2).

Armai, A. (2017). Pengantar llmu dan Metodologi Pendidikan Islam. Ciputat
Press.

Asrohah, H. (2017). Sejarah Pendidikan Islam. Logos.

Berg, J. S. (2014). Brain Games for Toddlers. Erlangga.

Boisard, M. A. (2018). Humanisme Dalam Islam. Bulan Bintang.

Darajat, Z. (2015). Ilmu Jiwa Agama. PT. Bulan Bintang.

Fahmi, M. (2015). Islam Transendental: Menelusuri Jejak-jejak Pemikiran Islam
Kuntowijoyo. Pilar Media.

Fauziyah, N. L., Nabil, N., & Syah, A. (2022). Analisis Sumber Literasi
Keagamaan Guru PAI Terhadap Siswa Dalam Mencegah Radikalisme Di
Kabupaten Bekasi. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11, 503-517.

Gunawan, A. W. (2019). Genius Learning Strategy. Gramedia Pustaka Utama.

Gunawan, H. (2016). Pendidikan Karakter Konsep Dan Implementasi. Alfabeta.

Hurlock, E. B. (2016). Child Development, Sixty Edition Internasional Students
(146th ed.). Graw—Hill, Kogakusa, LTD.

Husein, A. R. (2012). Hak Anak Dalam Islam. Fikahati Aneka.

Ismail, S. M. (Ed.). (2011). Paradigma Pendidikan Islam. Pustaka Pelajar.

Kementerian Pendidikan Nasional Republik Indonesia. (2009). Peraturan Menteri
Pendidikan Nasional Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2009 tentang
Standar Pendidikan Anak Usia Dini.

Kurnialoh, N. (2024). Humanisme Teosentris dalam Ideologi Pendidikan Islam.
Ma’rifah: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Peradaban, 2(1).
https://doi.org/10.64173/mrf.v2i1.107

Mas’ud, A. (2016). Menuju Paradigma Islam Humanis. Gama Media.

Mas’ud, A. (2018). Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik: Humanisme
Religius Sebagai Paradigma Pendidikan Islam. Gama Media.

Muhaimin. (2017). Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Pustaka Pelajar.

Mursy, M. S. (2018). Seni Mendidik Anak. Arroyan.

Nabil, N. (2020). Dinamika Guru Dalam Menghadapi Media Pembelajaran
Teknologi Informasi Dan Komunikasi. Almarhalah: Jurnal Pendidikan
Islam, 4(1), 51-62.

Nahlawi, A. al-. (2016). Prinsip-prinsip dan metode Pendidikan Islam dalam
Keluarga, di Sekolah, dan di Masyarakat. Diponegoro.

Poerwadarminta. (2012). Kamus Umum Bahasa Indonesia. Balai Pustaka.

Rahman, F. (2015). Islam dan Modernitas Tentang Transformasi Intelektual.
Pustaka.

Sample, B. (2019). Revolusi Belajar Untuk Anak. Kaifa.

137 | Almarhalah



| M. Fatwa, Istinaroh, Nur Khasan, Mukhrodi

Sanjaya, W. (2022). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses
Pendidikan (Cet. ke-8). Kencana Prenada Media.

Shaleh, A. R. (2017). Psychology: Suatu Pengantar dalam Perspektif Islam.
Kencana.

Stanton, C. M. (2019). Higher Learning in Islam: The Classical Period, AD. 700-
1300. Rowman and Littlefield Inc.

Syah, M. (2020a). Psikologi Pendidikan Dengan Pendekatan Baru. PT Remaja
Rosdakarya.

Syah, M. (2020b). Psychologi Belajar. Grafindo Pesada.

Tafsir, & others. (2012). Moralitas AI-Qur’an dan Tantangan Modernitas: Telaah
Atas Pemikiran Fazlur Rahman, Al-Ghazali, dan Isma’il Raji Al-Farugi.
Gama Media Bekerjasama dengan Program Pasca Sarjana IAIN
Walisongo.

Tongat, & others. (2018). Intelektualisme Profetik (Respons terhadap Isu-isu
Kontemporer di Seputar HAM, Radikalisme, Ekologi, dan Pendidikan).
UMM Press.

Wrequena, K., & Miller, L. (2015). Good Kid, Bad Behaviour: Strategi Jitu
Membangun Disiplin Anak. Prestasi Pustakarya.

138 | Al Marhalah



