
Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  19

Model Manajemen Pendidikan Islam;

Tela’ah atas “Pemikiran” dan 

“Tindakan Sosial”

Ahmad Fauzi*
 

Abstract: 

The issue of Islamic education in the present context, ranging from the 

nature of the foundational and operational, has not been resolved. From the 

aspect of the foundational, many people still question whether the substance 

of the management of Islamic education, where lies the difference between 

a scientiÀc assessment of the management of public education, this paper 
brieÁy menjelsakan of the management of Islamic education as the conceptual 
framework of action for someone to make changes and updates in the Àeld 
of education through role individuals on the values ​​in Islam and become a 

positive energy towards social action in question. Management values ​​of Islamic 

education, is a product of tension between energy-spiritual and the material or 

the spiritual-corporeal impulse can bring signiÀcant change of the dimensions 
of the material on the spiritual dimension (spirit, divinity) and internalize the 

nature of his action social.

Keywords; Thought manajmen Islamic education and social action

PENDAHULUAN 

Pada tataran realitas, berbagai persoalan pendidikan Islam, mulai 

dari yang bersifat fondasional hingga operasional, rupanya belum 

terselesaikan dengan baik. Kini menjadi benang kusut yang menyedot 

perhatian para praktisi dan pemikir pendidikan untuk diurai secara 

rapi dan dapat ditemukan ujung pangkalnya. Dari aspek fondasional, 

banyak orang masih mempertanyakan, apakah subtansi manajemen 

pendidikan Islam? dimana letak perbedaan kajian menejemen 

pendidikan Islam dengan manajemen pendidikan pada umumnya. 

Sepanjang benang kusut ini belum terurai, maka sampai kapanpun 

orang akan menjulukinya dengan istilah manajemen yang diberi label 

“islam”, seolah olah tanpa dilandasi pijakan ÀlosoÀs dan kerangka 
berÀkir yang solid. Pernyataan tersebut menjadi kegelisahan 

*	 Dosen Tetap Institut Ilmu Keislaman Zainul Hasan



20  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

dikalangan praktisi pendidikan, dan membutuhkan bangunan 

epistemologis untuk mengurai kedua hal tersebut.

Konsep manajemen dalam pendidikan digunakan sebagai 

pendekatan dalam pengelolaan mutu pendidikan. Peran pendidikan 

pada hakikatnya ditafsirkan sebagai perubahan sosial dan 

pusat peradaban.1 Hasil penelitian Heyneman dalam Supriadi2 

mengemukakan bahwa, kemajuan sebuah bangsa dan perubahan 

sosiak sangat ditentukan oleh pelaksanaan mutu pendidikan. Pada 

konteks tersebut pendidikan menjadi yang tempat strategis dan 

untuk mengantarkan cita-cita ideal dimaksud, maka dibutuhkan 

sistem manajemken strategis dalam pengelolaan pendidikan. Pada 

aspek yang lain optimalisasi manajemen dalam pendidikan adalah 

sesuatu yang penting, karena pendidikan sebagai lembaga noble 

industry3mengemban misi ganda antara  profit dan sosial, misi sosial 

dapat dicapai secara maksimal apabila lembaga atau organisasi 

tersebut memiliki capital human capital dan sosial capital yang memadai 

dan efektiÀtas yang tinggi. Karena itu menjadi manager pendidikan 

tidak hanya dengan pengetahuan dan profesionalisme akademik saja, 

tetapi juga dengan misi “niat” suci, inilah yang dimaksud oleh penulis 

sebagai makna dan eksistensi dari kegiatan manajemen pendidikan 

Islam, karena itu manajemen pendidikan Islam merupakan sesuatu 

yang absah untuk kita urai dalam tulisan ini. 

PEMBAHASAN 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi diera globalisasi, 

memberikan pengaruh signiÀkan terhadap kehidupan sosial, khususnya 
di bidang pendidikan. Kemajuan tersebut mengakibatkan perubahan 

tatanan dalam sistem pengelolaan manajemen pendidikan termasuk 

paradigma pelaksanaan manajemen pendidikan menuju manajemen 

pendidikan Islam. Konsepsi manajemen dalam pendidikan Islam 

bukanlah sebuah istilah yang dipaksakan atau diberi label “Islam”, 

melainkan berangkat dari landasan sosiologis-ÀlosoÀs dimana kondisi 

1	 Steenbrink., Karel A., Pesantren., Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam dalam 
Kurun Modern (Jakarta: LP3ES, 1994), h. 8

2	 Supriadi, D. 1999.  Mengangkat Citra dan Martabat Guru. Jakarta: Adicita 
Karya Nusantara.

3	 Tobroni., The Spiritual Leadership Mengefektifkan Organisasi Noble Industry Melalui 
Prinsip-Prinsip Spiritual Etis, (Malang: UMM, 2002), h. 1



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  21

sosial masyarakat modern saat ini dibenturkan dengan kegelisahan 

intelektualitas, merosotnya nilai-nilai keagamaan dan terjadinya kriris 

multi-demensional pada semua sektor kehidupan manusia,4 termasuk 

dalam sistem pengelolaan pendidikan5. Tobroni dalam penelitianya 

menyatakan, persoalan nilai (spiritualitas) semakin diterima sejak 

abad ke-21 oleh para futurolog seperti Aburdene dan Fukuyama, 

yang dikatakan sebagai abad nilai (the value age). Dalam perspektif 

Islam, spiritualitas telah terbukti menjadi kekuatan luar biasa untuk 

menciptakan individu-individu yang baik “suci”, memiliki integritas 
dan nilai akhlaqul karimah yang bermanfaat pada orang lain.6

Nilai spiritual dimaksud, menjadi core values sistem pengelolaan 

pendidikan Islam untuk menumbuhkan kesadaran manusia di dunia 

noble industry. Para praktisi pendidikan baik eksekutif puncak dan 

manajer sekolah mulai mencari spiritualitas  untuk meningkatkan 

prokduÀtas dan disiplin kerja, tanggung jawab dan moralitas dalam 
kegiatan manajerial. Perkembangan tersebut meruntuhkan pandangan 

positivisme yang selama ini menaÀkan dimensi metaÀsik dan 
spiritualitas dari berbagai kehidupan kerja, ataupun sikap nominalis 

bahkan agnostik sebagian orang7. 

Ketika konsep manajemen dalam pendidikan diberi label 

“Islam” atau nilai spritual mungkin sesuatu yang dianggap anomali, 

mereka menganggap spiritualitas suara hati dan persoalan religi dan 

4	 Kanungo dan Mendonca mengatakan; masyarakat kita telah kehilangan 
kepercayaan akan nilai nilai keagamaan, karena itu perlu kelahiran kembali spritualitas 
dalam model kepemimpinan. Rabindra N. Kanungo dan Mendonca., Ethical Dimentions 
of Leadership, (London: Sge, 1996), h. 6., Ludeman mengatakan; spritualitas dapat 
mengilhami tindakan seseorang, membangkitkan, mempengaruhi, menggerakkan 
keteladanan dan mengimplementasikan nilai nilai dalam perilaku individu. Lihat. 
Gay Hendricks dan Kate Ludeman., The Corporate Mystic: A Guidebook for Visionarities 
with Their Freet on The Ground, (New York: Bantam Book, 1996), h. 78

5	 Kondisi sosial pendidikan saat ini baik di sekolah/ madrasah masih jauh dari 
nilai-nilai “islam”. Sistem nilai sosial dimaksud hanya sebagai doktrin dan belum 
mampu menjadi nilai budaya pada setiap organisasi yang termasuk noble industry, 
misalnya; lahirnya kepemimpinan otoriter yang tidak mau mendengarkan bawahanya 
dan tidak megedepankan musyawarah, laporan pada setiap kegiatan cenderung masih 
manipulatif dan membohongi, kelulusan peserta didik hanya sebuah formalitas 
belaka, dll.    

6	 Tobroni., Perilaku Kepemimpinan Spritual dalam Pengembangan Organisasi 
pendidikan dan Pembelajaran; Kasus Lima Pemimpin Kota Ngalam (Jogyakarta, Disertasi 
tidak diterbitkan, PPs UIN Sunan Kalijaga, 2005),  h. 12 

7	 Levin, Michael., Spiritual Intelligence, Awakening the Power oj Michael Levin, 
Spiritual Intelligence, Awakening the Power of Your Spirituality and Intuition, (London: 
Hodder & Stoughton, 2000), h. 87



22  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

menimbulkan komplikasi yang tidak perlu karena dan dianggap 

menghambat dinamika perkmbangan. Tetapi perkembangan yang 

ada menunjukkan sebaliknya. Spiritualitas dalam “Islam” justru 

semakin dibutuhkan untuk mendukung transformasi manajemen 

dan memperkuat mekanisme dalam berbagai bidang termasuk 

pendidikan. Tetapi di manapun tempatnya dan apapun yang menjadi 

faktor pendorong, tumbuhya kesadaran spiritualitas harus dibaca 

dalam tiga pengertian, pertama; sebagai kecenderungan dimana 

orang mulai mencari makna hidup yang lebih holistik (wholeness) 

dengan membangun keharmonisan, kedua; mengantungkan diri 

kepada rabbNya, ketiga;sebagai kecenderungan evolusi dari 
perkembangan kepribadian yang menuju pengalaman puncak (peak 

experience)pada ekstase inmaterial dan trasendental.

Kecenderungan global di maksud, harus dipahami oleh 

pengelola noble industry terutama di bidang pendidikan melalui 

manajemen pendidikan islam, dengn kajian teoritis sebagai berikut:

1.	 Pengertian Manajemen Pendidikan Islam 

Istilah manajemen berasal dari bahasa latin; manus yang berarti 

tangan dan ager yang berarti tindakan atau melakukan, kata tersebut 

digabung menjadi kata kerja manegere yaitu menangani, managere 

dalam bahasa Inggris yaitu kerja to-manage dengan kata benda 

management. Sedangkan manajer bagi orang yang melakukan dikenal 

dengan manejemen. Menurut Sayyid Mahmud al Hawariy dalam 

bukunya Al Idarah Al Ushul Wal Ushushil Ilmiyah, manajemen adalah 

mengetahui adanya tujuan yang harus dicapai dan kesukaran apa 

yang harus dihindari, kekuatan apa yang harus dilakukan8.

Berbeda dengan Stooner yang mengemukakan bahwa manajemen 

adalah proses perencanaan, pengorganisasian, pengarahan, dan 

pengawasan para anggotanya dalam organisasi atau pendidikan 

dengan memanfaatkan sumber daya manusia yang lain agar 

dapat mencapai tujuan organisasi. Sedangkan Oemar Hamalik 

mengemukakan manajemen adalah proses sosial yang berkenaan 

dengan keseluruhan usaha manusia dengan bantuan manusia lain 

serta sumber-sumber lain, menggunakan metode yang efektif, eÀsien 
untuk mencapai tujuan yang ditentukan sebelumnya.

8	 Blumberg, & GreenÀeld., The Effective Principle: Perspectives on School Leadership. 
(Boston: Allyn and Bacon Inc, 1980), h. 23



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  23

Pada demensi yang lain, manajemen adalah proses usaha 

pelaksanaan aktivitas yang diselesaikan secara eÀsien dengan 
dan melalui pendayagunaan orang lain meliputi perencanaan, 

pengorganisasian, penempatan, penggerakan dan pengendalian 

untuk mencapai tujuan tertentu yaitu menghasilkan produk. Kegiatan 

manajemen sebagai seni untuk melaksanakan pekerjaan melalui orang-

orang (the art of getting things done through people).9 Dalam perspektif 

Islam konsep manajemen dapat diinterpretifkan sebagai bentuk 

perintah kepada umatnya untuk dapat mengerjakan segala aktiÀtas 
mengerjakan segala aktiÀtas yang baik harus dilakukan secara rapi, 
benar, tertib, dan teratur sesuai dengan proses yang diperintahkan.10 

seperti dijelaskan dalam Al-Qur’an11

Dalam manajemen pendidikan Islam, pemimpin merupakan 

seorang konseptor dalam menjalankan organisasi untuk mencapai 

tujuan pendidikan Islam.  Pemimpin merupakan inti dari kegiatan 

manajemen12 dan melibatkan secara optimal konstribusi orang-orang 

dan sumber lainnya secara efektif dan eÀsien. Konsep manajemen 
pendidikan Islam adalah rangkaian kegiatan proses perencanaan, 

pengorganisasian, dan pengevaluasian dan pengelolaan dalam 
pendidikan Islam yang berpedoman pada nilai-nilai al-Qur’an dan 

hadits sebagai dasar pelaksanaan untuk mengefektifkan tindakan 

sosial terhadap orang lain. Nilai-nilai tersebut menjadi magnet dan 

modal dasar bagaimana proses manajemen dapat berjalan agar dapat 

mencapai misi pada sebuah organisasi. Manajemen pendidikan Islam 

tidak hanya menjadikan sebuah 

2.	 Nilai Nilai Manajemen Pendidikan Islam 

Nilai-nilai di atas, harus mampu memberikan perubahan dan 

pembaharuan secara signiÀkan terhadap kegiatan manajerial melalui 
9	 George R.Terry & Leslie W. Rue., Dasar-Dasar Manajemen, Terj. G.A. Ticoalu, 

(Jakarta: PT Bumi Aksara), h. 1.  
10	Prim Masrokan., Manajemen Mutu Sekolah: Strategi Peningkatan Mutu dan  Daya 

Saing Lembaga Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2014), h. 35.
11	Lihat Q.S: As-Sajadah; ayat 5, Artinya; Dia mengatur urusan dari langit ke bumi, 

kemudian (urusan) itu naik kepadanya dalam satu hari yang kadarnya adalah seribu tahun 
menurut perhitunganmu.Yayasan Penyelenggaraan Penterjemah Al-Qur’an, At-Tanzil 
Al-Qur’an dan Terjemahannya Juz 1 s/d 30, terj. Anwar Abu Bakar (Bandung: Sinar 
Baru Algesindo, 2008).

12	Prim Masrokan., Manajemen Mutu Sekolah: Strategi Peningkatan Mutu dan Daya 
Saing Lembaga Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2014), h. 35.



24  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

kepemimpinan yang kuat (strong leadership)13dan harus memiliki 

konsepsi yang berbeda dengan manajemen pendidikan pada 

umumnya14, konsepsi dan realtualisasi manajemen Islam dengan 

kepemimpinan yang kuat, visioner dapat membangun iklim budaya 
orgasisasi yang efektif dan kondusif. Manajemen pendidikan islam 

yang efektif dapat melahirkan lembaga pendidikan yang bermutu, 

berdaya saing tinggi dan memiliki produktiÀtas kerja yang baik. 
Hasil penelitian Edmonds15 mengemukakan, institusi pendidikan 

yang dinamis senantiasa berupaya untuk meningkatkan prestasi kerja 

dengan mengikutsertakan beberapa komponen dalam kelembagaan 

tersebut. 

Konsepsi nilai-nilai manajemen pendidikan islam harus mampu 

menjadi lingkaran pemberdayaan pengembangan  ruh al-jihddt16  dalam 

sistem pendidikan islam selama ini. Istilah nilai dalam manajemen 

pendidikan Islam berakar dari istilah  “spiritual” yaitu kata dasar 

“spirit” dalam bahasa inggris. Dalam kamus Oxford Advanced Learner’s 

Dictionary misalnya17, istilah spirit memiliki  cakupan  makna: jiwa, 

arwah / roh, soul, semangat, saling membantu, moralitas yang tinggi 

dan tujuan yang   hakiki, Sedangkan dalam Bahasa Arab, istilah 

spiritual terkait  dengan yang bersifat ruhani  dan rna ‘nawi dari segala 

sesuatu.18 Makna kata spirit berikut kata jadiannya seperti spiritual 

13	Lihat C.E. Beeby., Assessment of Indonesiaan Education A Guide in Planning. terj, 
BP3K dan YIIS. (Jakarta: LP3ES, 1987) Liha tjuga World Bank., Education in Indonesa: 
From Crisis to Recovery. (Education Sector Unit, East Asia and PaciÀc Regional OfÀce, 
1998), h. 67

14	Pada tataran teoritis, konsep kepemimpinan banyak menimbulkan interpretasi 
hal ini disebabkan dari sudut pendang dari masing-masing peneliti, mereka 
mendeÀnisikan kepemimpinan sesuai dengan perspektif individual dan aspek 
dari fenomena yang paling menarik perhatian mereka. Menurut Jacobs Jacques 
kepemimpinan sebagai sebuah proses memberi arti pengarahan terhadap usaha 
kolektif untuk mencapai sasaran. sedangkan Tannenbaum, Weschler Massarik 
kepemimpinan adalah pengaruh antar pribadi dan dijalankan dalam suatu sistem 
situasi tertentu, serta diarahkan melalui proses komunikasi, ke arah pencapain 
satu tujuan. Gary Yukl, Kepemimpinan Dalam Organisasi, terj. Jusuf Udaya, (Jakarta: 
Prenhallindo, 1994), h. 2

15	Edmonds. R., Some School Work and More Can, dalam (Social Policy, 1979).  h. 28
16	Pengertian jihad di sini dielaborasi dari pendapat  Maulana Abu al-Kalam   

Azad, AR Sutan Mansur dan AM Saefuddin. Lihat M. Dawarn Rahardjo., Ensiklopedi 
Al-Qur’an, (Jakarta:  Paramadina, 1996), h.  515-526.

17	Oxford Advanced Learners’s Dictionary., (Oxford Universuity Press. 1995), h. 1145-
1146

18	Daniel Goleman., Working With Emotional Intelligence, Kecerdasan Emosi untuk 
Mencapai Puncak Prestasi. (Jakarta: Gramedia, 2003), h. 90



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  25

dan spiritualitas adalah bermuara kepada kehakikian, keabadian dan 

ruh; bukan yang sifatnya sementara dan tiruan. Dalam perspektif 

Islam, dimensi spiritualitas senantiasa berkaitan secara Iangsung 

dengan realitas Ilahi, Tuhan Yang Maha Esa (tauhid). Spiritualitas 

bukan sesuatu yang asing bagi kehidupan manusia, karena hal ini 

merupakan inti (core) kemanusiaan itu sendiri,19 manusia terdiri 

dari unsur material dan spiritual atau unsur jasmani dan ruhani. 

Perilaku manusia merupakan produk tarik-menarik antara energi 

spiritual dan material atau  antara ruhaniah dan jasmaniah. Dorongan 

spiritual senantiasa membuat kemungkinan membawa dimensi 

material manusia pada dimensi spiritualnya (ruh, keilahian).Caranya 

adalah dengan memahami dan menginternalisasikan sifat-sifat-Nya, 

menjalani kehidupan sesuai dengan petunjuk-Nya dan meneladani 

Rasul-Nya untuk memperoleh ridlo-Nya.

Sistem nilai dalam manajemen pendidikan Islam telah mampu 

membawa dimensi keduniawian kepada dimensi spiritual (keilahian), 

dan mengantu makna; mengilhami, mencerahkan, membersihkan 

han nurani dan memenangkan jiwa hamba-Nya melalui pendekatan 

etis dan keteladanan. Karena itu, pelaksanaan kegiatan manajemen 

pendidikan Islam harus mengilhami, membangkitkan, mempengaruhi 

dan menggerakkan melalui keteladanan, pelayanan, kasih sayang  

dan implementasi nilai dan sifat-sifat ketuhanan lainnya dalam tujuan, 

proses, budaya dan perilaku manajemen pendidikan Islam. Disamping 

mampu menerapkan sifat yang utama yaitu siddiq (integrity), amanah 

(trust), jathanah (working  smart)  dan tabligh (openly,human relation) 

mampu mempengaruhi orang  lain dengan  cara mengilhami tanpa 

mengindoktrinasi, menyadarkan tanpa menyakiti,  membangkitkan 

tanpa memaksa  dan mengajak  tanpa  memerintah.

Berangkat dari tataran di atas, persoalan spiritualitas semakin  

diterima dalam abad ini, karena secara sosial, spiritualitas mampu 

membangun masyarakat Islam mencapai puncak peradaban, mampu 

mencapai  predikat khaira ummat dan keberadaannya membawa 

kebahagiaan untuk semua kehidupan manusia (rahmatan lil’dlamin). 

Pelaksanaan manajemen pendidikan Islam bukan berarti manajemen 

anti intelektual, menolak rasionalitas, melainkan justru menjemihkan 

19	Lihat C.E. Beeby., Assessment of Indonesiaan Education A Guide in Planning. terj, 
P3K dan YIIS. (Jakarta: LP3ES, 1987) Lihat juga World Bank., Education in Indonesa: 
From Crisis to Recovery. (Education Sector Unit, East Asia and PaciÀc Regional OfÀce, 
1998),  h.54



26  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

rasionalitas dengan bimbingan hati nuraninya dan juga tidak bisa 

disamakan dengan yang serba esoteris (batin) yang dilawankan dengan 

yang serba eksoteris (lahir, formal), melainkan berupaya membawa 

dan memberi nilai dan makna yang lahir menuju ke-batin (spiritual) 

atau memberi muatan spiritualitas dan kesucian terhadap segala yang 

profan.

Konsepsi manajemen pendidikan Islam harus di kaitkan dengan 

tiga pokok20, yaitu: 1) kekuasaan ialah otoritas dan legalitas yang 

memberikan wewenang pada pemimpin guna mempengaruhi dan 

menggerakkan bawahan untuk berbuat sesuatu dalam kegiatan 

manajerial. 2) kewibawaan ialah keunggulan, keutamaan, sehingga 

orang mampu mengatur orang lain, sehingga orang tersebut patuh 

pada pimpinan dan bersedia melakukan perbuatan tertentu untuk 

tercapainya tujuan organisasi. 3) kemampuan ialah segala daya, 

kemampuan, kesanggupan, kekuatan dan kecakapan/ ketrampilan 

teknis maupun sosial yang dianggap melebihi dari kemampuan 

anggota biasa.21

3.	 Epistemologi Manajemen Pendidikan Islam 

Epistemologi22dalam menajemen pendidikan Islam, menyediakan 

ruang untuk memperdebatkan persoalan-persoalan ÀlosoÀs yang 
20	Blumberg,  & GreenÀeld., The Effective Principle: Perspectives on School 

Leadership. (Boston: Allyn and Bacon Inc, 1980), h. 90
21	Kartini Kartono., Pemimpin Dan Kepemimpinan; Apakah Pemimpin Abnormal itu?, 

(Jakarta: PT. Raja GraÀndo Persada, 1998), h. 28-31
22	Epistemologi adalah cabang Àlsafat yang membicarakan mengenai hakikat 

ilmu, dan ilmu sebagai proses adalah usaha pemikiran yang sistematik dan metodik 
untuk menemukan prinsip kebenaran yang terdapat pada sutau obyek kajian ilmu. 
Apakah obyek kajian ilmu itu, dan seberapa jauh tingkat kebenaran yang bisa 
dicapainya dan kebenaran yang bagaimana yang bisa dicapai dalam kajian ilmu, 
kebenaran obyektif, subyektif, absolut atau relatif. Musa Asy’ari, Filsafat Islam: Sunnah 
Nabi Dalam Berpikir, (Yogyakarta: LESFI, 1999), h. 65. Epistemologi berasal dari bahasa 
Yunani, “episteme” yang berarti pengetahuan. Prasetya, Filsafat Pendidikan, (Bandung: 
Pustaka Setia, 2002), h. 143. Terdapat tiga persoalan pokok dalam bidang ini: Pertama, 
apakah sumber-sumber pengetahuan itu?, Di manakah pengetahuan yang benar itu 
datang dan bagaimana kita mengetahuinya ?. Kedua, apakah sifat dasar pengetahuan 
itu?, Apakah ada dunia yang benar-benar berada di luar pikiran kita, kalau ada 
apakah kita mengetahuinya?, Ini persoalan tentang apa yang kelihatan (phenomena 
atau appearance) versus hakikat (noumena atau essence). Ketiga, apakah pengetahuan 
kita itu benar (valid)?. Serta bagaimana kita dapat membedakan yang benar dari yang 
salah?, Ini adalah soal tentang mengkaji kebenaran atau verivikasi. Harold H. Titus 
dkk, Persoalan-persoalan Filsafat, peterj.: M. Rasyidi, (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 
h.187-188.



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  27

tidak dapat dijawab oleh wilayah ilmu, karena sifat ilmu menjunjung 

sakralitas nilai-nilai ilmiah dengan mendasarkan pada wilayah fisik-
empirik. Pertanyaan epistemologis tersebut mengarah pada upaya 

nilai pelaksanaan manajemen pendidikan Islam dan berkaitan 

dengan persoalan konsep dasar dan sekaligus metodologinya. Karena 

itu, subtansi manajemen pendidikan Islam merupakan paradigma 

ilmu, sebagaimana Munir Mulkhan menjelaskan bahwa problem 

epistemologis dan metodologis juga merupakan masuk pada wailayah 

pendidikan Islam.23

Dalam konteks tersebut, kajian manajemen pendidikan Islam 

dengan reformasi epistemologi sangat penting dilakukan demi 

menghasilkan konsep dan bagunan teori manajemen pendidikan 

Islam yang memiliki distingsi dengan manajemen pendidikan pada 

umumnya. Fenomena yang terjadi dalam pelaksanaan manajemen 

pendidikan saat ini menyebabkan tragedi keilmuan menjadi beku 

dan stagnan, sehingga potret manajemen pendidikan Islam sampai 

saat ini masih belum mampu menunjukkan perannya secara optimal 

karena tidak adanya keteladanan dan bukti kogkrit, untuk mengatasi 

kelemahan dimaksud harus dilakukan pembaruan-pembaruan 

(merekontruksi konsep dan pelaksanaan manajemen pendidikan Islam) 

secara komprehensif agar terwujud manajemen pendidikan Islam ideal 

dengan cara merekonstruksi epistemologi manajemen pendidikan islam 

melalui keteladanan leadership. Epistemologi pelaksanaan manajemen 

pendidikan Islam ini meliputi; nilai-nilai spiritual dan etika religius 

sebagai sarana pemurnian, pensucian dan pembangkitan  nilai-

nilai kemanusiaan sejati (hati nurani) dan berupa kekuatan spiritual 

yang berfungsi membimbing  dan  memberikan  kekuatan  spiritual  

kepada  manusia  untuk menggapai keagungan dan kemuliaan (ahsani  

taqwfm); kekuatan potensi manusia positif, berupa  aqlus salfm  (akal  

yang  sehat),  qalbun  salim (hati  yang  sehat), qalbun munib (hati yang  

bersih,  suci dari  dosa) dan  nafsul mutmainnah (jiwa  yang  tenang), 

yang kesemuanya itu  merupakan  modal insani atau sumber daya 

manusia yang memiliki kekuatan luar biasa; sikap dan perilaku etis. 

Sikap dan perilaku etis ini merupakan implementasi dari kekuatan 

spiritual dan kekuatan kepribadlan manusia yang melahirkan konsep-

konsep normatif tentang nilai-nilai manajemen pendidikan Islam 

23	Abdul Munir Mulkhan., Paradigma Intelektual Muslim: Pengantar Filsafat 
Pendidikan Islam dan Dakwah, (Yogyakarta: SIPRES, 1993), h. 213.



28  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

Bagunan epistemologi manajemen pendidikan Islam memiliki 

integritas (nafs al-mutmainnah) dan beramal saleh. Aktualisasi orang 

yang berkualitas  ini dalam hidup dan bekerja akan melahirkan perilaku 

kerja yang efetif karena personality (integritas, komitmen dan dedikasi), 

capacity (kecakapan) dan competency yang bagus pula (professional). 

Sedangkan dalam perspektif organik, akan melahirkan budaya 

organisasi yang efektif, meliputi  perilaku,  sistem  dan  proses yang 

efektif, baik organisasinya maupun substansi. Dalam hal ini epistemologi 

manajemen pendidikan Islam lebih diarahkan pada nilai spritual dan 

prilaku seorang pemimpin untuk membangun ilmu pengetahuan 

Islam, dari komponen lainnya, sebab pendekatan tersebut paling 

dekat dengan upaya mengembangkan manajemen pendidikan Islam, 

baik secara konseptual maupun aplikatif. Epistemologi pendidikan 

Islam bisa berfungsi sebagai pengkritik, pemberi solusi, penemu, dan 

pengembangan keilmuan dalam  manajemen pendidikan Islam.

Pendekatan epistemologi memperkuat bagunan nilai-nilai 

manajemen pendidikan Islam dan memberikan pemahaman integral 

dan komprehensif, dalam hal ini epistemologi melahirkan konsekuensi-

konsekuensi logis, yaitu:

1.	 Menghilangkan paradigma dikotomi antara ilmu agama dan 

ilmu umum, ilmu tidak bebas nilai, tetapi bebas untuk dinilai, 

mengajarkan agama lewat bahasa ilmu pengetahuan, dan tidak 

mengajarkan sisi tradisional saja, tetapi sisi rasional. Selain itu, 

perlu ditambahkan lagi dengan penggunaan indera dan akal pada 

wilayah obyek ilmu, sedangkan wahyu memberikan bimbingan 

atau menuntun akal untuk mewarnai ilmu itu dengan keimanan 

dan nilai-nilai spiritual.

2.	 Merubah pola manajemen pendidikan Islam indoktrinasi menjadi 

pola partisipatif antara guru dan murid. Pola ini memberikan ruang 

bagi peserta didik untuk berpikir kritis, optimis, dinamis, inovatif, 
memberikan alasan-alasan yang logis, bahkan peserta didik dapat 

pula mengkritisi pendapat guru jika terdapat kesalahan. 

3.	 Merubah paradigma ideologis menjadi paradigma ilmiah yang 

berpijak pada wahyu Allah SWT, memberikan keleluasaan bagi 

akal manusia untuk mengkaji, meneliti, melakukan observasi, 
menemukan, ilmu pengetahuan (ayat kauniyah)24 dengan petunjuk 

24	Ayat kauniyah adalah salah satu ayat Allah atau tanda-tanda kebesaran-
Nya, Alam semesta ini menyimpan sejuta ilmu dan rahasia dibaliknya. Tidak akan 



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  29

wahyu Allah SWT.25 Dan paradigma ilmiah saja tanpa berpijak pada 

wahyu, tetap akan menjadi sekuler, agar epistemologi terwujud, 

maka konsekuensinya harus berpijak pada wahyu Allah.

4.	 Guna menopang dan mendasari pendekatan epistemologi ini, 

maka perlu dilakukan rekonstruksi yang bersumber pada tauhid.

5.	 Epistemologi diorientasikan pada hubungan yang harmonis 

antara akal dan wahyu, ditekankan pada perumbu integrasi 

antara iman, ilmu, amal, dan akhlak.26 Semua dimensi ini bergerak 

saling melengkapi satu sama lainnya, sehingga perpaduan 

seluruh dimensi ini mampu menelorkan manusia paripurna 

yang memiliki keimanan yang kokoh, kedalaman spiritual, 

keluasan ilmu pengetahuan, dan memiliki budi pekerti mulia 

yang berpijak pada semua bersumber dari Allah, semua milik 

Allah, difungsikan untuk menjalankan tugasnya sebagai khalifah 

Allah dan sebagai abdullah, dan akan kembali kepada Allah. Bisa 

dikatakan bahwa hasil produk integrasi ini adalah manusia yang 

beriman tauhidiyah, berilmu amaliyah, beramal ilmiah, bertaqwa 

ilahiyah, berakhlak robbaniyah

6.	 Konsekuensi yang lain adalah merubah pendekatan dari 

pendekatan teoritis atau konseptual pada pendekatan kontekstual 

atau aplikatif. 

Dalam hal ini, alternatif untuk mencairkan kebekuan epistemplogi 

dalam membangun epistemologi manajemen pendidikan islam 

dilakukan beberapa langkah sebagai berikut:

mengetahui ilmu-ilmu dalam sunnatullah tersebut kecuali dengan cara melakukan 
penelitian, pengamatan, penemuan dan mengembangkan. Dari penelitian terhadap 
alam semesta (ciptaan-Nya ini), maka manusia menemukan berbagai ilmu 
pengetahuan, seperti kimia, biologi, astronomi, sosial, antropologi, giologi, kedokteran, 
dan lain sebagainya. Semua ilmu itu bersumber dari Allah dan dipergunakan oleh 
manusia untuk menjalankan tugasnya sebagai khalifatullah dan sebagai Abdullah untuk 
mencapai kebahagiaan di dunia dan di akhirat.

25	Lihat surat al-’Alaq ayat 1-5, Surat al-Ghosyiyah ayat 17-20 yang artinya 
“apakah mereka tidak memperhatikan (meneliti) unta, bagaimana dijadikan?; dan langit, 
bagaimana ditinggikan; dan gunung-gunung, bagaimana dipancangkan; dan bumi, bagaimana 
dihamparkan?”. Untuk mengenal ilmu hewan lihat surat an-Nahl ayat 66; Untuk 
mengetahui ilmu falak atau penanggalan lihat surat Yasiin ayat 38-40 dan Yunus 
ayat 5; Untuk mengenal ilmu tumbuh-tumbuhan lihat surat ar-Ra’du ayat 4; Untuk 
mengenal ilmu bumi dan sains alam lihat surat Qoof ayat 7-8 dan surat Saba ayat 18; 
dan masih banyak ayat-ayat Al-Qur’an yang memberikan keleluasaan bagi akal untuk 
berpikir kritis dan dinamis ini.

26	Lihat QS. al-Mujadalah: ayat 11.



30  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

1.	 Berpijak pada al-Qur’an dan as-Sunnah yang didesain dengan 

mempertimbangkan konsep ilmu pengetahuan, islamisasi ilmu 

pengetahuan dan karakter ilmu dalam perspekti Islam yang 

bersandar pada kekuatan spiritual yang memiliki hubungan 

harmonis antara akal dan wahyu, interdependensi akal dengan 

intuisi dan terkait nilai-nilai spiritual. Episemologi seperti ini, 

menjadi tumpuan harapan dalam membangun kehidupan umat 

Islam yang lebih baik dengan suatu peradaban Islam yang lebih 

mapan dan stabil. Epistemologi seperti ini menekankan totalitas 

pengalaman dan kenyataan (empirisme) serta menganjurkan 

banyak cara untuk mempelajari alam (rasionalisme), sehingga 

ilmu yang diperoleh dari wahyu maupun akal, dari observasi 
maupun intuisi, dari tradisi maupun spekulasi teoritis benar-benar 

mencetak generasi-generasi yang seimbang antara intelektual, 

skill, dan spiritualnya serta moralitasnya.

2.	 Memperioritaskan epistemologi manajemen pendidikan Islam 

yang berbasis proses tauhid, pengalaman empirik, di mana dari 

realitas empirik ini kemudian diamati, dikaji, dan diteliti dengan 

mengandalkan metode observasi dan eksperimentasi disertai 
tehnik-tehniknya dengan spirit tauhid keimanan. Langkah ini 

menekankan bahwa epistemologi harus dimaknai sebagai proses, 

prosedur, cara atau kerja metodoligi penelitian guna mencapai 

pengetahuan baru, bukan epistemologi dalam makna sumber 

atau alat untuk mencapai pengetahuan. Kemudian, muatan-

muatan teologis atau hegemoni teologi atas epistemologi harus 

dihilangkan sedemikian rupa sehingga epistemologi menjadi 

independen atau berdiri sendiri.

3.	 Orientasi atau penekanan pada knowing (ma’rifah), pengetahuan 

teoritik, atau akademik yang cenderung menjadikan peserta 

didik pasif dalam belajar di bawah otoriter guru, perlu dirubah ke 

arah orientasi epistemologi pendidikan Islam yang menekankan 

pada doing, aktivitas dan kreativitas, atau kerja profesional yang 
menjadikan peserta didik aktif dan kretif dalam belajar. Dalam 

proses doing, aktivitas, kreativitas tersebut nilai-nilai spiritual dan 
moralitas masuk di dalamnya, sehingga di samping peserta didik 

menemukan ilmu pengetahuan baru dia juga mengakses nilai-

nilai spiritual secara bersamaan.

		  Epistemologi manajemen pendidikan islam dikembangkan 



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  31

untuk membangun daya kritis atau intelektual bagi praktisi 

pendidikan selama ini, harus disandarkan pada wahyu, nilai-

nilai spiritual, maupun metode ilmiah secara integral yang 

implementasinya berbasis proses tauhid. Wahyu berfungsi 

memberikan dorongan, arahan, bimbingan, pengendalian, 

kontrol terhadap pelaksaan metode tersebut. Nilai-nilai spiritual 

berfungsi menanamkan pada pelaksanaan yang berlangsung 

dalam organisasi. Sedangkan metode ilmiah dijadikan acuan 

mendasar untuk memperoleh ilmu pengetahuan yang memenuhi 

syarat empirik, rasional, dan ilmiah. Integrasi ini akan dapat 

merubah bangunan epistemologi manajemen pendidikan Islam 

yang nantinya diharapkan mampu menjadi solusi praktis untuk 

membangun peradaban Islam yang lebih maju.

4.	 Konsep Manajemen Pendidikan Islam dan Tindakan Sosial

	 Membangun epistemologi manajemen pendidikan Islam, 

tidak lepas dari karakteristik yang harus dimiliki oleh seorang 

pemimpin menurut Percy, dalam bukunya Going Deep Exploring 

Spirituality in life and leadership, dijalankan dengan  formula 

30/30/20/20.,yaitu27: 

a)	 30% pertama adalah brain trust spiritual leader, 

menghabiskan 30% waktunya untuk berÀkir. Ia memercayai 
dan mengembangkan kemampuan otaknya, dia mendasarkan 

setiap pengambilan putusan dalam berdasar logika  atau 

pemikiran.

b)	 30% ke dua adalah komunikasi spiritual leader  menghabiskan 

2,5 jam sehari, untuk memastikan bahwa komunikasi di dalam 

dan di luar organisasi berjalan dengan efektif. Komunikasi 

dipandang merupakan hal yang sangat penting dalam 

organisasi, perhatian terhadap masukan dari bawahan sebagai 

wujud aspirasi menimbulkan perasaan pada bawahan bahwa 

mereka diperhatikan. 

c)	 20% pertama adalah mentoring dan perencanaan suksesi, 

spiritual leader mengalokasikan 1,5 jam/hari untuk 

konsultasi internal, pendampingan, mentoring/pelatihan, 

dan perencanaan suksesi. 20% terakhir adalah operasional

d)	 Spiritual leader, mengalokasikan 20% waktunya untuk membaca 

27	Percy, Ian., Going Deep. Exploring Spirituality in life and leadership. (Arizona : 
Inspired Production Press, 1990), h. 34



32  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

memahami laporan administrasi dalam pengembangan 

kelembagaan. Ia paham bagaimana kegiatan berjalan dengan 

baik dan mengerti kondisi organisasi yang dia pimpin. 

Adapun karakteristik dari manajemen pendidikan Islam yang 

dilakukan oleh seorang pemimpin spiritual, menurut Tobroni dalam 

Spiritual Leadership  The Probem Solver Krisis, harus memiliki beberapa 

bagunan konsep sebagai berikut; a) kejujuran sejati, rahasia sukses 

para pemimpin besar dalam mengemban misinya adalah memegang 

teguh kejujuran, b) fairness,  pemimpin spiritual mengembankan 

misi sosial untuk menegakkan keadilan, c) semangat amal shaleh,  

kepemimpinan spiritual bersikap berbeda, yakni bekerja karena 

panggilan dari hati nurani yang ditujukan semata-mata untuk 

mengharap ridho Tuhan, d) membenci formalitas dan organized 

religion, seorang pemimpin spiritual  membenci formalitas. Tindakan 

formalitas hanya perlu dilakukan untuk memperkokoh makna dari 

substansi tindakan itu sendiri dan dalam rangka merayakan sebuah 

kesuksesan, kemenangan, e) sedikit bicara banyak kerja, seorang 

pemimpin spiritual  adalah pemimpin yang sedikit bicara banyak 

kerja, f) membangkitkan yang terbaik bagi diri sendiri dan orang 

lain, g) keterbukaan menerima perubahan, ia tidak benci dengan 

perubahan dan cinta kemapanan. pemimpin spiritual memiliki rasa 

hormat bahkan rasa senang dengan perubahan, h) pemimpin yang 

dicintai, yang dapat mempengaruhi obyektiÀtas dalam pengambilan 
keputusan dan memperdayakan kinerja lembaga, tetapi cinta-kasih 

yang memberdayakan, cinta kasih yang tidak semata-mata bersifat 

perorangan, tetapi cinta kasih struktural yaitu cinta terhadap ribuan 

orang yang dipimpinnya, i) Think Globally and act locally Statemen  di 

atas merupakan visi seorang pemimpin spiritual, memiliki visi jauh 
ke depan dengan mempertimbangkan situasi sekarang., j) kerendahan 

hati, seorang pemimpin spiritual menyadari sepenuhnya bahwa 

semua kedudukan, prestasi, sanjungan dan kehormatan itu bukan 

karena dia dan bukan untuk dia, melainkan karena dan untuk Dzat 

Yang Maha Terpuji28.

Pelaksanaan manajemen pendidikan Islam yang dilakukan oleh  

seorang pemimpin harus memiliki kecerdasan spiritual dan mampu 

28	Daniel Goleman., Working With Emotional Intelligence, Kecerdasan Emosi untuk 
Mencapai Puncak Prestasi. (Jakarta: Gramedia, 2003), h. 46



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  33

diimplementasikan dalam kehidupan sosial nyata, beberapa tipologi 

yang harus dimiliki seorang dimaksud antara lain; a) Áeksibel, orang 
yang memiliki kecerdasan spiritual di tandai dengan sikap yang 

Áeksibel atau luwes dan dapat membawa diri dan menyesuaikan 
diri dengan berbagai situasi yang dihadapi, b) kemampuan reÁeksi 
tinggi, memiliki kecerdasan spiritual, memiliki kemampuan reÁeksi. 
Ia cenderung bertanya mengapa atau bagaimana seandainya sebagai 

kelanjutan apa dan bagaimana, c) kesadaran diri dan lingkungan tinggi, 

ia telah mampu mengendalikan dirinya, misalnya mengendalikan 

emosi dan dorongan lainnya, d) kemampuan kontemplasi tinggi, orang 

memilki kecerdasan spiritual tinggi di tandai dengan kemampuan 

kontemplasi, yaitu: kemampuan mendapat inspirasi dari berbagai 

hal; kemampuan menyampaikan nilai dan makna kepada orang 

lain(memberi inspirasi); mengamati berbagai hal untuk menarik 

hikmahnya atau mendapat inspirasi; memilikikreatititas tinggi dan 

kemampuan inovasi yang berasal dari inspirasi yang di dapatnya, e) 
Berpikir secara holistik, berpikir secara holistic berarti berpikir secara 

menyeluruh, mengkaitkan berbagai hal yang berbeda-beda, f) berani 

menghadapi dan memanfaatkan penderitaan segala kesulitan hidup 

merupakan tempaan atau ujian untuk meningkatkan kesadaran diri 

seseorang, g) berani melawan arus dan tradisi, tidak selalu mengikuti 

arus namun di sini kita di tantang untuk melawan arus jika dibutuhkan. 

PENUTUP 

Pada tataran realitas, persoalan pendidikan Islam, mulai yang 

bersifat fondasional dan operasional, rupanya belum terselesaikan 

dengan baik. Dari aspek fondasional, banyak orang masih 

mempertanyakan, apakah subtansi manajemen pendidikan Islam, 

dimana letak perbedaan kajian keilmuan tersebut. Berangkat dari 

pernyataan tersebut, tulisan ini secara singkat dapat disimpulalkan 

sebagai berikut: pertama; manajemen pendidikan islam dapat di 

interpretifkan sebagai kerangka konseptual tentang tindakan seseorang  

untuk melakukan perubahan dan pembaharuan dibidang pendidikan 

melalui peran individu atas nilai-nilai islam dan menjadi energi positif 

terhadap tindakan tersebut. Kedua; nilai-nilai manajemen Islami, 

adalah perilaku manusia yang merupakan produk tarik-menarik 

antara energi spiritual dan material atau  antara ruhaniah dan jasmaniah 



34  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

dorongan tersebut membawa dimensi material pada dimensi 

spiritualnya (ruh, keilahian) dan menginternalisasikan sifat-sifat-Nya. 

Ketiga, epistemologi menajemen pendidikan, memperdebatkan 

persoalan-persoalan ÀlosoÀs yang tidak dapat dijawab oleh wilayah 
ilmu, karena sifat ilmu menjunjung sakralitas nilai-nilai ilmiah dengan 

mendasarkan pada wilayah fisik-empirik. Kajian tersebut dilakukan 

untuk menghasilkan bagunan teoritik manajemen pendidikan 

Islam yang memiliki distingsi dengan manajemen pendidikan pada 

umumnya. Keempat; pelaksanaan manajemen pendidikan Islam 

dapat terwujud dengan cara merekonstruksi epistemologi manajemen 

pendidikan islam melalui keteladanan leadership, meliputi; nilai-nilai 

spiritual dan etika religius sebagai sarana pemurnian, pensucian 

dan pembangkitan  nilai-nilai kemanusiaan sejati (hati nurani) dan 

berupa kekuatan spiritual yang berfungsi membimbing, memberikan  

kekuatan  spiritual  kepada  manusia untuk menggapai keagungan 

dan kemuliaan (ahsani taqwfm); kekuatan potensi manusia positif, 

berupa aqlus salfm (akal sehat), qalbun  salim (hati  sehat), qalbun 

munib (hati yang  bersih) dan  nafsul mutmainnah (jiwa  tenang), dan 

kesemuanya itu  merupakan  modal insani atau sumber daya manusia 

yang memiliki kekuatan luar biasa; sikap dan perilaku etis. Sikap dan 

perilaku etis ini merupakan implementasi dari kekuatan spiritual 

dan kekuatan kepribadlan manusia yang melahirkan konsep-konsep 

normatif tentang nilai-nilai manajemen pendidikan Islam.



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  35

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah,  Amin.  2002.  The Idea  of  Universality  of Ethical  Norms  in 
Ghazali  and Kant (terj. Hamzah).  Bandung: Mizan.

Abdullah,   TauÀk  (ed).  Agama,   Etos  Kerja  dan  Perkembangan   
Ekonomi.   Jakarta. LP3ES.  1993.

Abdulbaqi,  Muhammad  Fu’d. AI-Mu ‘jam al-Mufahras.  Indonesia:  
Maktabah Dahlan. Abraham,   M.  Francis.   1991.  Perspectives   
on  Modernization:   Toward  a  General

Agustian,  Ary Ginanjar.  2001. Rahasia  Sukses  Membangun  Kecerdasan  
Emosi  dan Spiritual  ESQ. Jakarta: Arga

Apter, David E. 1965. The Politics  of Modernization.  Chicago: 
University  of Chicago Press

AriÀn, Imron.  1998. Kepemimpinan  Kepala Sekolah dalam Mengelola  
Madrasah lbtidaiyah	 dan  Sekolah   Dasar   Berprestasi     Studi  
Multi   Kasus  pada   MIN Malang  1, MI Mamba ‘ul Ulum dan SDN 
Ngaglik  I Batu  di Malang.  Disertasi pada Program Pascasarjana  
Institut Keguruan dan IImu pendidikan  Malang.

Armstrong,   Thomas.   2002.  Multiple   Intelligence   in  the  Classroom   
(terj.  Yudhi Murtanto).  Bandung:  Kaifa.

Autry,  James  A.  1991. Love  and Profit:  The Art  of Caring  Leadership.  
New  York: Morrow.

Azizy,   A.   Qodri.   2002.   Pendidikan    (Agama)   untuk   Membangun    
Etika   Sosial. Semarang: Aneka IImu.

Azra,   Azyumardi.    2000.   Pendidikan  Islam   Tradist   dan  Modernisasi  
Menuju Millenium Baru. Jakarta: Logos.

Bafadal,  Ibrahim.  1995. Proses Perubahan di Sekolah Studi Multi Situs 
Pada Tiga Sekolah Dasar yang  Baik di Sumekar. Disertasi  pada  
Program  Pascasarjana Institut Keguruan  dan IImu Pendidikan  
Malang.

Bakhtiar. Laleh  1994. Moral Healing Through the Most Beautifull Names: 
The Practice of Spiritual Chivalry, Volume III. Chicago: The 
Institute of Traditional Psychoethic  and Guidance.

Bakhtiar,   Laleh.   Meneladani Akhlak  Allah  Melalui Asmd’  Al-Husna.  
Bandung: Mizan, 2002.

Barry,   William   A.   and   William   J.  Connolly.   1982.  The Practice  
of  Spiritual Direction. San Francisco:  Harper & Row.



36  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

Bastaman,   Hanna   Djumhana.    2001.   Integrasi  Psikologi  dengan  
Islam  Menuju Psikologi Islami. Yogyakarta:  Yayasan Insan Kamil 
ec Pustaka Pelajar.

Beeby,  C.E.  1987. Assessment of Indonesian Education A Guide in 
Planning. Terj. BP3K dan VIIS. Jakarta: LP3ES.

Bellah,  Robert  N ..  2000.  Beyond Belief Essay on Religion in a 
Post-Traditional World (terj. Rudi Harisyah Alam). Jakarta: 
Paramadina.

BeneÀel,  Margaret.  “Spiritual Direction for  Organizations: Towards 
Articulating a Model.” Presence (An International Journal of Spiritual 
Direction) 2, no.  3 (Sept  1996).

Bancard,  Kenneth   dan  Johnson   Spencer,  M.D.  2001.  The One 
Minute Manager. Jakarta: PT Elek Media Komputindo

Bass  Bernard,  M.  1985. Leadership and Performance Beyond Expectations. 
New York: Free Press

Blancard,   Ken  et.  al..  2002.  Empowerment Takes More  Than Minute. 
(terj.  Y. Maryono).  Yogyakarta:  Amara Books

Blumberg,   A.  &  W.  GreenÀeld.   1980.  The Effective Principle: 
Perspectives on School Leadership. Boston: Allyn and Bacon Inc.

Izutsu,   Toshihiko.   Ethico  Religious  Concepts in  the  Qur’an.  Montreal:   
McGill University  Institute oÁslamic   Studies McGill University 
Press.  1966.

Jarolimek,  John.  1981. The Schools in ContemporarySociety. New York: 
Macmillan. Job, Rueben.  1996. A Guide to Spiritual Discernment.
Nashville:  Upper Room Book

Jaya,   Yahya.   1994.  Spiritualisasi Islam  dalam Menumbuhkan 
Kepribadian dan Kesehatan Mental. Jakarta: Ruhama.

Jalal,  Fasli  dan Dedi  Supriadi  (ed.).  2001.  Reformasi Pendidikan 
dalam Konteks Otonomi Daerah. Yogyakarta:  Adi Cita.

Kanungo,   Rabindra   N.   and   Manuel   Mendonca.    1996.  Ethical  
Dimensions  of Leadership. London:  Sage. Keller,  Suzanne.  Beyond 
the Ruling Class, the Role of the strategic Elites in Modern Societies 
(terj. Zahara D. Noer). Jakarta: Rajawali Pers.

Levin, Michael.  2000. Spiritual Intelligence, Awakening the Power oj 
Michael Levin, Spiritual Intelligence, Awakening the Power of Your 
Spirituality and Intuition, London: Hodder & Stoughton.



Ahmad Fauzi, Model Manajemen Pendidikan Islam (19-37)  |  37

Long,  Jimmy,  et.al.  1995. Small Group Leaders’ Handbook: The Next 
Generation. Downers  Grove, IL: Intervarsity  Press



38  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016


