
Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 221  

 
 

 

 

 

 

IMPLIKASI PERSELISIHAN FUQAHA’ TENTANG 

AMAR TERHADAP STATUS PRODUK HUKUM 

ISLAM 

 
Muhaki 

STAI Panca Wahana Bangil Pasuruan 

 

Abstract 

Para ahli fiqh sependapat mengenai amar sebagai katalisator normatif dari 

adanya hukum, namun mereka cenderung berbeda-beda dalam hal aplikasi 
amar sebagai model istinbat hukum. Perbedaan ini berimplikasi luas pada 

status produk hukumnya. Permasalahannya, pertama, Bagaimana para ahli 

fiqh memandang hakikat amar? Kedua, Bagaimana pertentangan ahli fiqh 

dalam mempergunakan amar pada istinbat hukum? Ketiga, Bagaimana 

implikasi perbedaan ulama tentang amar terhadap hukum Islam? Deskripsi 

dari penelitian pustaka ini menghasilkan temuan; pertama, Perbedaan terjadi 

karena ulama fiqh berbeda di dalam memandang sighat amar. Kedua, Sebagian 

ulama memandang qarinah amar sebagai li al-faur dan sebagaian yang lainnya 

memandang sebagai li al-tarakhi.  Ketiga, perbedaan ulama pada aplikasi amar 

berimplikasi pada sifat dan status hukumnya. Kesimpulannya bahwa kaidah 
yang ditunjuk oleh amar tetaplah sebagai taklif bagi mukallaf, karena perintah 

syari‘ menghendaki adanya suatu perbuatan yang kongkrit sebagai unsur 

formal dari hukum Islam.  
 

Keywords: Ikhtilaf  fuqaha, amar, istinbat hukum Islam. 

 

 
Pendahuluan 

 Pertentangan antar ulama dalam persoalan ushul fiqh atau fiqh lumrah 

terjadi. Bahkan bibit pertentangan itu telah ada sejak masa Nabi Muhammad 

s.a.w., sebagaimana pertentangan (ta‘arud) antara nash (sumber tekstual) dan ra‘y 

(pertimbangan rasional) yang terjadi dikalangan para sahabat. Adanya 

pertentangan semakin nyata menjelang kemunculan teoritisasi hukum Islam pada 



Muhaki 

222 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

abad ke II H. Pada periode tersebut ada dua kecenderungan dalam pembicaraan 

hukum Islam, yaitu ahl al-hadist (kelompok yang mengutamakan hadist) dan ahl al-

ra’yi (kelompok yang mengutamakan penalaran rasional). Akhirnya pembicaraan 

dalam bidang ushul fiqh pun sangat lekat dengan problem klasik tersebut. Dan 

pertentangan-pertentangan itu niscaya dapat melahirkan keseimbangan dalam 

penggunaan wahyu dan akal dalam sebuah istinbat hukum Islam.   

 Pada perkembangannya ushul fiqh kemudian dipahami sebagai 

pemproduksi fiqh meskipun menurut pembidangan keduanya merupakan suatu 

bidang yang berdiri sendiri. Menurut kacamata ushul fiqh, hukum selalu memiliki 

sumber dan untuk memahami sumber itu mestilah dengan kualifikasi penguasaan 

terhadap kaidah-kaidah deduksi dan interpretasi. Jika nash tidak dipahami secara 

tepat, maka tidak ada hukum yang bisa dideduksi darinya, terutama jika nash itu 

bukan merupakan dalil yang berdiri sendiri.1  

 Nash sebagai dalil berkaitan dengan Allah SWT sebagai shari‘ (legislator), 

dan manusia (mukallaf) sebagai pihak yang dibebani perintah dan atuaran-aturan 

(shari’ah) sebagai komponen yang dibebankan kepadanya. Shari’ah sebagai dalil 

berisi tuntutan dan kehendak dari al-amir yang menuntut dan menghendaki untuk 

melaksanakan suatu perbuatan.2 Dengan demikian, amar merupakan kata kunci 

untuk menemukan suatu taklif dalam shari‘ah. Karena amar secara kebahasaan 

bermakna “ شئ فعل هٌه طلت ” (memerintahkan),3 yang umumnya muncul dalam 

bentuk kalimat imperatif (kalimat perintah) baik pada waktu sekarang atau dalam 

bentuk kata kerja pada teks yang dibentuk, seperti perkataan: “Dirikanlah shalat”, 
“Patuhilah Allah dan utusan-Nya”.4 Namun secara definitif, para ulama ushul 

memiliki pandangan yang berbeda-beda tentang amar tersebut. 

 Menurut Ibnu Subki, amar mengandung dua puluh enam makna yang 

berupa sighat af‘al dan lain-lainya, yaitu: wujub, Nadb (kesunatan), Ta‟dib (memberi 

pelajaran), irshad (himbauan), idzn (memberi idzin), ibahah (membolehkan), iradah 

al-imtisal (agar keinginannya terpenuhi), ikram (memulyakan), imtinan (pemberian 

nikmat), tahdid (ancaman), indzar (peringatan), ihanah (penghinaan), ihtiqar 

(melecehkan), tashkir (merendahkan), takwin (menciptakan), ta’jiz (melemahkan), 

taswiyah (menyamakan), do’a, tamanni (berangan-angan) khabar (berita) ina’am 

                                                 
1 Abdul Mun‟im Saleh, Hukum Manusia Sebagai Hukum Tuhan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), h. 266-267. 
2 Syamsul Bahri, Metodologi Hukum Islam, (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 163. 
3 A.W. Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, tashih: Ali Ma’shum & Zainal Abidin Munawwir, (Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997), h. 38.  
4 Imran Ahsan Nyazee, Islamic Jurisprudence, (Pakistan: Islamic Research Institute, 2000), h.  294. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 223  

(menginggatkan kenikmatan), tafwid (menyerah), ta’ajub (menunjukan keheranan), 

takdzib (menunjukan kebohongan), masyurah (melakukan mushawarah), i’tibar 
(mengambil pelajaran).5  

 Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani 

lebih melihat dari segi faidah amar yang dapat menunjukkan 15 makna, yaitu 

perintah, mengizinkan, petunujuk, pengajaran, ancaman, penyamaan, 

merendahkan, merendahkan diri, ujian, pemulyaan, melemahkan, doa, takwin, 

pengandaian dan peringatan.6 

 Sementara pada keumumannya amar digunakan sebagai lawan dari nahy 

(larangan). Qadi Abu Bakar dan Imam Haramain memberi memahami amar 

sebagai suatu ucapan yang menuntut kepatuhan dari yang menyuruh untuk 

mengerjakan suatu perbuatan yang disuruhnya.7 Oleh karenanya, menurut 

beberapa ulama ushul bahwa suatu lafad yang disampaikan dengan bentuk amar 

(perintah) namun apabila hal itu disampaikan oleh orang sederajat maka tidak 

dimaksud sebagai amar, ia adalah iltimas. Demikian pula apabila suatu lafad 

dengan bentuk amar, namun  disampaikan oleh bawahan maka ia adalah doa dan 

bukan amar seperti yang dimaksud oleh ilmu ushul fiqh.8 

 Perbedaan ulama dalam memandang amar tersebut berimplikasi luas pada 

istinbat hukum Islam, sebagaimana dalam masalah hukum melaksanakan sejumlah 

shalat fardu dengan tayamum. Menurut Hanafiyah, Hanabilah, Syi‟ah Imamiyah 
dan Dzahiriyah menyatakan bahwa orang yang sudah bertayamum dengan satu 

kali tayamum boleh melaksanakan shalat sesukanya baik dari shalat-shalat fardu 

maupun shalat sunnah. 9 Sementara bagi Malikiyah, Syafi„iyah dan yang setuju 

dengannya berpendapat bahwa tidak boleh shalat lebih dari satu shalat fardu saja, 

sehingga harus bertayamum setiap kali ingin melaksanakan shalat fardu akan 

tetapi boleh melaksanakan shalat-shalat yang  sunnah, terkecuali Malikiyah yang 

berpendapat bahwa jika mutayammim shalat sunah sebelum salat fardu maka tidak 

sah shalat fardunya.10 Perbedaan yang demikian merupakan implikasi dari 

perbedaan pendapat mereka dalam hal memahami amar tayamum.  

                                                 
5 Abdul Wahab Bin Ali Assubki, Jam’u al-jawami’, (Beirut: Dar al-Kutub al-„Ilmiyah, 2003), h. 40-41.  
6 Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-

Ushul, (Bairut:: Dar al-Arabiyah, 1976), h. 48-49.  
7 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, (Jakarta: Kencana, 2008), h. 162-163. 
8 Ibid. 
9 Mustafa Ibrahim al-Zulami, Asbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, (Baghdad: Dar al-Arabiyah, 

1976), h. 88. 
10 Ibid., h. 89. 



Muhaki 

224 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

 Oleh karenanya fokus dari penelitian ini adalah ikhtilaf ulama tentang amar 

yang mesti berimplikasi luas pada status produk hukum Islam. Sementara status 

hukum itu yang dapat memastikan suatu maksud dari keharusan pekerjaan yang 

dibebankan oleh syari‘ kepada mukallaf. Dengan demikian penelitian ini memiliki 

urgensi yang signifikan dalam pemikiran hukum Islam, apalagi amar merupakan 

katalisator utama dalam penemuan atau legislasi hukum yang diupayakan agar 

sesuai dengan maksud shari‘, yang tentunya berhubungan dengan pengaturan 

kehidupan umat manusia. 

 

Pendapat Para Fuqaha’ Tentang Hakikat Amar  

 Asal kata amar adalah واهرأ اهرا-أهر  dan bermakna “ شئ فعل هٌه طلت ” 
(memerintahkan).11 Abi Abdullah mendefinisikan amar sebagai lafad yang 

menunjukkan tuntutan mengerjakan dari pihak yg lebih tinggi.12 Kata amar yang 

mengandung tuntutan untuk berbuat sewazan (setimbang) dengan  فعل. Sedangkan 

kalimat lainnya boleh saja amar dalam bentuk tuntutan untuk meninggalkan 

sesuatu, asalkan lafad yang digunakan dalam bentuk fi‘il amar, seperti perkataan 

diamlah, tinggalkanlah, atau jahuilah. Berdasarkan definisi ini, maka amar 

mencakup dua hal, yaitu: tuntutan untuk berbuat dalam arti sebenarnya atau 

secara aktif, dan berbuat dalam arti pasif.13 

 Menurut Zen Amiruddin dengan menukil pendapat Abdul Hamid Hakim 

dan Ja‟far Amir bahwa amar adalah tuntutan untuk memperbuat sesuatu dari 

pihak atasan kepada pihak bawahan.14 Oleh karena Abu Ishaq al-Syirazi 

mengatakan bahwa kata amar yang dapat berfungsi sebagai perintah adalah 

apabila memenuhi thalab al-fi‘li min al-‘ala ila al-‘adna.15 

 Dari pendapat itu dapat diketahui bahwa do‟a dan iltimas tidak masuk 

kategori amar.16 Seperti pendapat ulama Mu‟tazilah yang mensyaratkan 
kedudukan pihak yang menyuruh harus lebih tinggi dari pihak yang diseruh. Jika 

kedudukan yang menyuruh lebih rendah dari yang disuruh, maka tidak disebut 

                                                 
11 A.W. Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, tashih: Ali Ma’shum & Zainal Abidin Munawwir, (Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997), h. 38.  
12 Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-

Ushul, h. 48.   
13 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, (Jakarta: Kencana, 2008), h. 163-164. 
14  Abdul Hamid Hakim, al-Bayan, (Padang Panjang, Saadiyah Putra ), h.15. Juga lihat: A. Djazuli & Nurol Aen, 

Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam, (Jakarta: RajaGrafindo, 2000), h. 377. 
15 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, (Jakarta: Kencana, 2008), h. 161-162. 
16 Suatu lafad yang disampaikan dengan bentuk amar (perintah) namun disampaikan orang yang sederajat. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 225  

amar, melainkan disebut do‟a.17 Dalam hal ini maka dapat dikatakan bahwa do’a 

dan iltimas tidak termasuk amar meskipun menggunakan kata amar.18 Sementara 

Qadi Abu Husein tidak mensyaratkan kedudukan yang menyuruh harus lebih 

tinggi, tetapi mensyaratkan sikap ketika menyuruh dalam aksen ucapan yang 

meninggi atau “ϼستعϻا” (isti‘la’) dengan menggunakan suara yang lebih keras.19 

 Muhammad Hasan Hitu tidak mensyaratkan keduanya. Menurutnya, di 

dalam amar tidak disyaratkan apakah ia dari orang yang lebih tinggi, sederajat atau 

diungkapkan dengan nada yang layaknya orang memerintah meskipun ia 

diungkapkan oleh orang yang lebih rendah derajatnya. Karena ulama balagha dan 

mantik dalam mengartikan perintah itu jika keluar dari orang yang lebih tinggi 

derajatnya. Dan jika dari orang yang sederajat maka dinamakan iltimas,  dan 

apabila dari orang yang lebih rendah kepada yang lebih tinggi derajatnya maka 

dinamakan sual. Menurutnya, bahwa hal itu merupakan istilah yang khusus 

dipakai mereka. Adapun ulama ushul menyebut semuanya sebagai amar. Oleh 

karena itulah amar merupakan perkataan yang meminta untuk dilakukannya suatu 

perbuatan dengan tanpa harus dari orang yang lebih tinggi, dan juga tidak dengan 

nada menyuruh.20 

 Dengan demikian dapat dipahami, terlepas dari perbedaan definitif 

tersebut, bahwa amar pada hakikatnya mengandung tiga unsur: Pertama, Yang 

mengucapkan kata amar atau yang menyuruh; Kedua, Yang dikenai kata amar atau 

yang disuruh; Ketiga, Ucapan yang digunakan dalam suruhan. 

 

Klasifikasi Bentuk-bentuk Amar dalam Sumber Hukum Islam 

 Setiap lafad amar menunjuk kepada dan menuntut suatu maksud tertentu. 

Bila diperhatikan lafad-lafad amar di dalam al-Qur‟an terdapat banyak sekali 

bentuk tuntutannya yang antara satu dengan yang lainnya berbeda:21  

1) Untuk hukum wajib. Lafad amar ini menghendaki pihak yang disuruh wajib 

melaksanakan apa yang tersebut dalam lafad itu, sebagaimana dalam Qs. Al-

Nisa‟(4): 77:    حَ لس͉كَى  ٱ وَءَاتىُا   حَ لص͉لىَ  ٱ أقَيِوُىا  (Kerjakanlah shalat dan tunaikanlah zakat).  

2) Untuk hukum nadb atau sunnah, artinya hukum yang timbul dari amar itu 

adalah nadb, bukan untuk wajib. Misal Qs. Al-Nur (24): 33.   ُتنُ   إىِ   فكََبتجِىُهن  فيِهِن   عَلوِ 

                                                 
17 Ibid., h. 161-162.  
18 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 162-163. 
19 Ibid. 
20 Muhammad Hasan Hitu, al-Wajij fi Ushul al-Tashri’ al-Islamiyah, (Beirut, Muassat Al-Risalah: 2000), 131-132. 
21 Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 166.  



Muhaki 

226 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

 Maka buatlah Perjanjian dengan mereka, jika kamu mengetahui ada kebaikan) خَي رًا

pada mereka).22  

3) Untuk suruhan bersifat mendidik. Qs. Al-Baqarah (2): 282.    هِدُوا شَهِيدَي يِ  هِي تشَ  وَاس 
 dan saksikanlah oleh dua orang saksi dari orang-orang lelaki diantara .....) رِجَبلكُِن  

kamu). 

4) Untuk hukum ibahah atau boleh. Qs. Al-Baqarah (2): 60.  ِௌ͉  ِق رَثىُا هِي   رِز   كُلىُا وَاش 
(Makan dan minumlah rezki (yang diberikan) Allah). 

5) Untuk tahdid atau takut menakuti. Qs. Ibrahim (14): 30.    لٌب͉رِ ٱ إلًَِ هَصِيرَكُن   فإَىِ͉  توََتعُ͉ىا  

(Bersenang-senanglah kamu, karena Sesungguhnya tempat kembalimu ialah neraka). 

6) Untuk imtinan atau merangsang keinginan. Qs. Al-An‟am (6): 142.   ُكُلىُا هِو͉ب رَزَقكَُن 
 ُௌ͉ (Makanlah dari rezki yang telah diberikan Allah kepadamu). 

7) Untuk ikram atau memuliakan yang disuruh. Qs. Al-Hijr (15): 46. خُلىُهبَٱ  ن  ثسَِلَ   د 
 Masuklah ke dalamnya dengan sejahtera lagi" :(Dikatakan kepada mereka) ءَاهٌِيِيَ 

aman. 

8) Untuk taskhir yang berarti menghinakan. Qs. Al-Baqarah (2): 65.  َكُىًىُا قرَِدَحً  خَبسِئيِي 
(Jadilah kamu kera yang hina).23 

9) Untuk ta’jiz yang berarti menyatakan ketidak-mampuan seseorang. Firman 

Allah Qs. Al-Baqarah (2): 23.  ِِعَج دًِبَ فأَ تىُا ثسُِىرَح   هِي   هِث له   ً ٌ تنُ   فيِ رَي ت   هِو͉ب ًسَ͉ل ٌبَ عَلَ  Dan) وَإىِ   كُ

jika kamu (tetap) dalam keraguan tentang Al Quran yang Kami wahyukan kepada 

hamba Kami (Muhammad), buatlah24 satu surat (saja) yang semisal Al Quran). 

10) Untuk ihanah artinya mengejek dalam sikap merendahkan. Qs. Al-Dukhan 

ً تَ  ال عَسِيسُ  ال كَرِينُ  .49 :(44)  Rasakanlah, Sesungguhnya kamu orang yang Perkasa) ذُق   إًِكَ͉  أَ

lagi mulia).25 

11) Untuk taswiyah artinya menyamakan pengertian antara berbuat atau tidak 

berbuat. Firman Allah Qs. Al-Thuur (52): 16.   جرُِوا سَىَاء   عَليَ كُن جرُِوا أوَ   ϻَ  تصَ   Maka) فبَص 

baik kamu bersabar atau tidak, sama saja bagimu). 

12) Untuk do‟a. Seperti Firman Allah Qs. Ibrahim (14): 41. َفرِ  ٱ رَثٌ͉ب لدَِي͉ وَلىَِ   لًِ غ   

(Ya Tuhan Kami, beri ampunlah aku dan kedua ibu bapaku). 

                                                 
22 Salah satu cara dalam agama Islam untuk menghilangkan perbudakan, Yaitu seorang hamba boleh meminta 

pada tuannya untuk dimerdekakan, dengan perjanjian bahwa budak itu akan membayar jumlah uang yang 
ditentukan. Pemilik budak itu hendaklah menerima perjanjian itu kalau budak itu menurut penglihatannya 
sanggup melunasi perjanjian itu dengan harta yang halal. 

23 Sebagian ahli tafsir memandang bahwa ini sebagai suatu perumpamaan, artinya hati mereka menyerupai hati 
kera, karena sama-sama tidak menerima nasehat dan peringatan. Pendapat jumhur mufassir ialah mereka betul-
betul beubah menjadi kera, hanya tidak beranak, tidak makan dan minum, dan hidup tidak lebih dari tiga hari. 

24 Ayat ini merupakan tantangan bagi mereka yang meragukan tentang kebenaran Al-Qur‟an itu tidak dapat ditiru 
walaupun dengan mengerahkan semua ahli sastra dan bahasa karena ia merupakan mukjizat Nabi Muhammad 
s.a.w. 

25 Ucapan ini merupakan ejekan baginya. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 227  

13) Untuk ihtiqar , artinya menganggap enteng terhadap yang disuruh. Seperti 

Firman Allah Qs. Al-Syu„ara (26): 43. (Lemparkanlah apa yang hendak kamu 

lemparkan). 

14) Untuk taqwin dalam arti penciptaan. Firman Allah dalam Qs. Yasin (36): 

82. (Apabila Dia menghendaki sesuatu hanyalah berkata kepadanya: "Jadilah!" Maka 

terjadilah). 

15) Untuk takhyir artinya member pilihan. Seperti Sabda Nabi saw. فب تستخ لن اذا 
 Amr dalam hadith ini .(Bila kamu tidak malu, perbuatlah sekehendak hatimu) شئت

menyuruh berbuat apa yang diinginkannya untuk berbuat, adalah bukan dalam 

arti suruhan sebenarnya, tetapi memberi pilihan untuk berbuat. 

 Selain itu ada amar yang bersifat tamanni, yang berarti mengangankan 

suatu yang tidak akan terjadi. Umpamanya amar dalam sya„ir Arab:  ϻالليل ايهب ا 
ثبهثل هٌك اϻصجبح وهب ثصجخ اًجلً اϻ الطىيل  (Wahai malam yang panjang, kenapa kau tida 

segera berhenti dengan subuh, sekalipun subuh itu tidak akan lebih baik darimu). 

Menyuruh malam segera berganti dengan pagi sebagaimana tersebut dalam 

permintaan penya‟ir tersebut, tentu tidak dapat dianggap sebagai suruhan (amar), 

selain karena malam itu tidak dapat dijadikan sasaran suruhan juga suruhan itu 

tidak mungkin dapat diwujudkan.26 

 Dengan uraian di atas bahwa amar dapat digunakan untuk beberapa 

maksud yang berbeda-beda. Namun maksud dari amar tersebut dapat diketahui 

dari sighat lafad amar itu sendiri. 

 

Perbedaan Fuqaha’ Tentang Amar Sebagai Penunjuk Norma 

 Para ulama berbeda pendapat dalam menetapkan inti amar. Sebagian dari 

mereka ada yang berpendapat bahwa amar itu hanyalah diperuntukkan bagi wujub 

(wajib), sedangkan sebagian yang lainnya berpendapat bahwa inti amar itu 

hanyalah diperuntukkan bagi nadb (mandub). Dalam hal ini terdapat dua pendapat, 

yaitu perdebatan diseputar wujub atau nadb yang terkandung dalam amar. Namun 

ada juga yang lebih memilih tawaquf.  

 Pendapat yang Pertama, yaitu pendapat mayoritas ulama, yang 

menyatakan bahwa setiap amar jika dilihat dari qarinah-nya pada hakikatnya 

adalah untuk menunjukkan hukum wajib.27 Kaidah yang digunakan adalah  صلϷا 

                                                 
26 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 170. 
27  Ahmad bin Idris al-Qorofi, Syarhu Tankih al-Fushul (Bairut, Dar al-Fikr, 2004), 127. 



Muhaki 

228 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

للىجىة اϷهر في  (Pada dasarnya setiap perintah itu menunjukkan hukum wajib).28 Menurut 

rumusan kaidah ini, apabila tidak ada qarinah (keterangan) lain, maka setiap 

perintah itu kedudukan hukumnya adalah wajib, dan apabila tidak ada keterangan 

lebih lanjut, maka berarti perintah itu jazm (mengikat/tegas) sehingga hukumnya 

adalah wajib. Rumusan tersebut merupakan rumusan amar yang dijadikan 

pedoman oleh Jumhur Ulama. Mereka beralasan bahwa hakikat amar hanyalah 

diperuntukkan bagi pengertian wajib selama lafad amar itu tetap dalam 

kemutlakannya.29  

 Dengan demikian, amar meskipun tidak disertai oleh penjelasan (qarinah) 

apapun menghendaki wajibnya pihak yang dikenai amar untuk berbuat. Artinya, 

tidak dapat dipahami bahwa amar memiliki maksud lain, kecuali bila ada 

keterangan lain yang menjelaskannya.30 Tidak adanya keterangan lain ini 

menyebabkan setiap perintah kedudukan hukumnya adalah wajib, karena sifatnya 

adalah jazm (perintah yang tegas) sehingga mengisyaratkan adanya hukum wajib.31  

 Begitu juga menurut para ahli tata bahasa Arab, mereka menetapkan 

bahwa hakikat perintah itu mengandung arti wajib. Sebagai bukti, sebelum 

datangnya agama Islam seorang tuan mesti mencela hambanya yang tidak patuh 

atas perintahnya dan mensifatinya sebagai orang yang durhaka terhadap tuan-

tuannya.32 

 Bagi golongan ulama yang mengatakan bahwa hukum setiap perintah 

adalah wajib dengan alasan bahwa berdasarkan dalil naqliyah-nya, amar 

menunjukan wajib sebagaimana yang terjadi pada kasus malaikat dan iblis yang 

diperintah oleh  Allah s.w.t., untuk tunduk kepada Nabi Adam: دم اسجدواϷ فسجدوا ϻا 
 Tetapi iblis tidak tunduk terhadap perintah untuk bersujud kepada nabi .اثليس

Adam sehingga Allah s.w.t., mencelanya dengan pernyataan:  اى هٌعك هب ϻ اذ تسجدوا 
 Dari kasus ini dapat dipahami, jika sekiranya perintah agar Iblis sujud .اهرتك

kepada Adam itu hanya anjuran, tentu Allah s.w.t., tidak akan mencela mereka. 

Akibat keengganan mereka melaksanakan perintah itu maka mereka dihukum 

oleh Allah s.w.t., dengan dikeluarkan dari surga. 

                                                 
28 A. Hanai, Usul Fiqih, h. 31. Lihat juga: A. Djazuli dan Nurol Aen, Ushul Fiqh, h. 380. 
29 A. Djazuli & Nurol Aen, Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam, (Jakarta: RajaGrafindo, 2000), h. 380. 
30 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 171. 
31 Pemahaman itu menurut al-Qorofi, didasarkan pada firman Allah Qs. Al-Baqarah (2): 34, Qs. Al-A‟raf (7): 12, 

Qs. Al-Nuur (24): 2.  Lihat, Ahmad bin Idris al-Qorofi, Syarhu Tankih al-Fusul (Bairut, Dar al-Fikr, 2004), h. 

127. 
32 A. Djazuli & Nurol Aen, Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam, h. 381-382. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 229  

 Golong ulama tersebut juga memberikan alasan menurut dalil aqliyah-nya 

(rasionalitas). Secara akal, di dalam kehidupan sehari-hari dapat dikatakan bahwa 

apabila seseorang hamba (bawahan) diperintah oleh tuannya maka wajib 

memenuhinya, ia akan dianggap tercela manakala tidak mengerjakan perintah 

atasan tersebut. 

 Sementara untuk amar yang didahului oleh larangan, menurut mereka 

tidak lagi berfungsi sebagaimana asalnya, tetapi telah berubah menjadi ibahah, 

bagaimanapun bentuk amar sebelum adanya larangan tersebut. Berdasarkan 

kebiasaan dalam pembicaraan (ucapan) seseorang, apabila ia menyuruh sesudah 

sebelumnya melarang, maka suruhan itu bukan lagi dalam bentuknya yang semula 

(keharusan), tetapi berubah menjadi kebolehan. Jadi, berdasarkan urf syar‘i, amar 

yang berada sesudah larangan berubah hukumnya menjadi ibahah (boleh). 33  

 Dengan uraian di atas, bagi golongan ini hakikat dari setiap amar adalah 

wajib dikerjakan, kecuali ada qarinah (keterangan) yang tidak mewajibkan. 

Implikasi hukumnya, apabila mukallaf meninggalkan suruhan berarti ia 

mengingkari perintah yang menyuruh, sementara bagi yang melakukan 

(mematuhi) suruhan berarti ia setuju (patuh) terhadap yang menyuruh. Artinya, 

orang yang mematuhi suruhan berarti menyetujuinya (patuh), dan orang yang 

meninggalkan berarti mengingkari. Tegasnya, amar memiliki implikasi hukum 

dalam arti bahwa orang yang mengingkari perintah Allah berdosa, dan akan 

menerima balasannya.  

 Pendapat Kedua, yaitu para ulama yang menyatakan bahwa setiap 

perintah itu pada dasarnya hanya (nadb) anjuran. Kaidah yang digunakan:  صلϷا 
للٌدة اϷهر في  (Pada dasarnya setiap perintah itu menunjukkan anjuran). Menurut 

rumusan kaidah ini, jika amar tidak disertai keterangan yang menunjukkan sifat 

wajib, maka setiap perintah kedudukan hukumnya hanya anjuran atau sunnat 

saja.34  

 Golongan ini mengemukakan alasan bahwa setiap manusia yang lahir ke 

dunia ini memiliki hak azasi berupa kebebasan. Manusia sejak lahir diberi 

kebebasan, sedangkan  beban yang mengikat yang mau tidak mau harus diterima 

itu adalah ia terima setelah adanya interaksi dengan manusia lain atau 

lingkungannya. Atas dasar tabiatnya, maka apa yang dibebankan kepada manusia 

dalam rupa perintah pada dasarnya tidak mengikat, baik yang bersifat memaksa 

atau mewajibkan, karena bertentangan dengan prinsip hak dasar yang dimiliki 

                                                 
33 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 177. 
34  Zen Amiruddin, Usul Fiqih, (Yogyakarta, Teras: 2009), h. 108-111 



Muhaki 

230 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

manusia sejak lahir tersebut. Sehingga setiap printah hukum pada dasarnya 

hanyalah nadb (anjuran) saja, terkecuali ada keterangan lain yang menyatakan 

bahwa perintah itu memang harus dikerjakan, maka menjadi wajib.35 

 Pendapat yang kedua itu diikuti oleh ulama Mu„tazilah. Mereka 
berargumen, bahwa amar adalah untuk menuntut dari pihak yang menerima 

perintah mengenai apa yang diperintahkan. Hal ini menguatkan segi pelaksanaan 

apa yang disuruh itu. Bentuk penguatan tersebut kadang dalam bentuk hukum 

yang mengharuskan (wajib) dan kadang dengan hukum nadb. Maka ditetapkan 

mana yang lebih kecil dari dua kemungkinan tersebut. Perintah dalam bentuk nadb 

itulah yang meyakinkan sehingga ditemukan dalil yang menyatakan lebih dari 

nadb yaitu wajib.36 

 Lebih lanjut, ia memberi rasionalisasi bahwa amar dalam ucapan 

“kerjakanlah”, ditetapkan pada posisi yang paling rendah dari apa yang terhimpun 
dalam ucapan itu antara wujub dan nadb, yaitu suruhan untuk berbuat. Perbuatan 

yang disuruh lebih baik dikerjakan dari pada ditinggalkan. Adapun berlakunya 

sanksi atau ancaman untuk yang meninggalkan adalah hal yang belum 

dimaklumi. Oleh karena itu, untuk sampai pada hukum wajib, harus 

ditangguhkan sampai ada dalil yang menerangkannya. Argumentasi mereka 

didasarkan pada hadits Nabi:  استطعتن هب هٌه فأتىا ثأهر اهرتكن اذا  (Bila kamu disuruh 

melakukan suatu perbuatan, laksanakanlah semampu kamu). Di dalam hadits ini, 

menurut ulama‟ Mu‟tazilah berarti amar itu diserahkan kepada kita untuk 

mengamalkannya. Dengan begitu amar tersebut bukan suatu keharusan. Bahkan 

bagi ulama Mu‟tazilah bahwa amar yang terdapat sesudah larangan adalah tetap 

dalam posisi asalnya. Kedudukan amar sesudah larangan, tidak berpengaruh 

terhadap amar tersebut.37 

 Implikasi dari pendapat para ahli fiqh yang berpendapat bahwa amar tidak 

mengandung pengertian wajib, melainkan hanya mengandung pengertian nadb 

(anjuran), maka hakikat dari setiap perintah kedudukan hukumnya hanya anjuran 

atau sunnah saja terkecuali ada keterangan yang mewajibkan.38  

                                                 
35  Ibid.  
36 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 173. 
37 Ibid., h. 177. Pendapat Mu‟tazilah mengenai amar setelah nahi didukung oleh Kamal bin Hamam dari kalangan 

Hanafiyah, yang berpendapat, bahwa amar yang diletakan setelah bentuk larangan dikembalikan kepada 

hukum asalnya baik wujub atau yang lainnya. Seperti perintah untuk membunuh orang-orang musyrik adalah 
suatu kewajiban, dilarang syara’ ketika dalam bulan-bulan yang dimulyakan, kemudian diperintahkan lagi 

setelah berakhirnya asyhurul hurum, sehingga kembali lagi kepada hukum amar yang sebelumnya, yaitu wujub. 

Lihat: Wahbah Zuhaili, Ushul Fiqh al-Islami (Bairut: Dar  al-Fikr, 1986), h. 224.  
38 Qorofi, Syarhu Tankih al-Fushul, h. 127. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 231  

 Selain pandapat di atas, ada golongan ulama lain yang berpendapat bahwa 

asal amar adalah untuk ibahah. Golongan ini beralasan bahwa di antara keharusan 

amar adalah berlakunya sifat hasan (baik) bagi orang yang disuruh, karena orang 

yang bijak tidak akan menyuruh untuk melakukan perbuatan yang keji. Karena itu 

berlakulah secara mutlak apa yang merupakan keharusan dari suatu sighat dengan 

memberikan kemungkinan untuk berbuat. Dengan demikian, maka berarti amar 

adalah ibahah (kebolehan untuk berbuat atau tidak).39  

 Sementara pendapat yang  Ketiga, yaitu para kalangan ulama Asy„ariyah 
dan Imam al-Ghazali beserta pengikutnya memilih sikap tawaquf. Mereka tidak 

menetapkan asal penggunaan amar secara pasti (apakah wajib atau nadb), tetapi 

menetapkan kehendak amar kepada petunjuk yang menyertainya.40 Mereka 

mengajukan argumen bahwa sighat amar pernah digunakan secara bersama-sama 

untuk wajib, untuk nadb, untuk tahdib dan lainnya. Dengan demikian, menetapkan 

untuk wajib tidak akan lebih utama dari nadb, tahdib dan lainnya itu. Oleh 

karenanya perlu ditangguhkan (tawaquf) untuk mengetahui maksud sighat amar itu 

sampai ada dalil lain yang menjelaskannya.41 

 Menurut analisis Muhammad Hasan Hitu, bahwa pendapat ulama 

Mu„tazilah (pendapat kedua) tersebut kurang begitu kuat, karena andaikan dalalah 

amar yang asalnya adalah hanya untuk anjuran, maka apa fungsinya dari amar itu, 

apalagi seseorang tidak akan memerintahkan sesuatu kecuali untuk 

dilaksanakanya, yang mana hal itu akan sulit terealisasi kecuali apabila perintah 

itu untuk kewajiban.42  

 Dengan demikian, hakikat amar berhubungan dengan keberadaan 

manusia. Karena perbedaan sudut pandang para ulama mengenai hakikat amar 

terletak pada sifatnya. Sedangkan manusia tetap sebagai hamba yang akan 

melakukan perintah dan menjauhi larangan yang ditetapkan oleh Allah s.w.t. 

Ketika bentuk amar ditemukan, maka amar digunakan untuk suatu kewajiban, 

serta keharusan mukallaf untuk meyakini kewajiban dan melaksanakan apa yang 

terkandung dalam amar sebelum ditemukan keterangan yang dapat mengalihkan 

kewajiban pada yang lainnya. 

 

 

                                                 
39 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 174. 
40 Ibid. 
41 Ibid.  
42  Muhammad Hasan Hitu, al-Wajij fi Ushul at-Tasyri’ al-Islamiyah (Beirut, Muassatu Arrisalah: 2000), h.132-133.  



Muhaki 

232 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

Perbedaan Fuqaha pada Sighat Amar  

 Ikhtilaf fuqaha’ mengenai amar berakibat pada perbedaan dalam hal kasus-

kasus fiqh. Para ulama ada yang memahami amar sebagai li al-tikrar dan juga  li al-

Faur (harus dikerjakan segera). Li al-tikrar adalah berhubungan dengan waktu yang 

menuntut suatu perbuatan harus dikerjakan berulangkali dan disegerakan.43 

Terkait dengan hal tersebut setidaknya ada lima perbedaan pendapat di antara 

para ulama.44  

 Pertama, bahwa sighat amar mutlak hanya menuntut terealisasinya sebuah 

kewajiban tanpa adanya tuntutan agar segera di laksanakan atau bisa di tunda. 

Pendapat ini yang dipilih oleh Jumhur, Hanafiyah, Syafi„iyah dan Syi„ah 
Imamiyah. Mereka berpedoman pada kaidah صلϷهر فً اϷيقتضً اϻ الفىر  (menurut 

aslinya perintah tidak mengandung kesegeraan). Menurut kaidah ini sighat  amar 

diciptakan hanya semata-mata untuk menuntut dilakukan. Dan tidak ada petunjuk 

untuk segera dikerjakan atau ditunda. Oleh karenanya, pemahaman untuk 

mengerjakan atau menunda itu haruslah ada qarinah dari luar, bukan dari sighat itu 

sendiri.45 

 Jika amar mutlak dikhususkan terhadap perintah yang harus dikerjakan 

segera (faur) atau ditunda (tarakhi), maka dengan dibatasinya oleh kekhususan 

tehadap salah satunya menjadi tertolak dari yang lainnya.46 Di dalam aplikasinya 

adakalanya amar harus segera dikerjakan (faur) seperti printah beriman dalam 

firman Allah  واهٌىا Ϳورسله ثب .47 Dan adakalanya ditunda (tarakhi) seperti  perintah 

dalam firman Allah والعورح الحج واتوىا Ϳ  .48 

 Sedangkan menurut pendapat Imam Malik, Hanabilah dan al-Karakhi dari 

kalangan Hanafiyah dan Dzahiriyah bahwa sighat amar itu menunjukkan 

kesegeraan (faur), artinya kandungan perintah harus segera dikerjakan di awal 

waktu jika diakhirkan maka itu termasuk dosa. Adapun alasan-alasan  mereka 

diantaranya,49 firman Allah رثكن هغفرح الً وسبرعىا  (Wasari‘u Ila Maghfirati 
Rabbikum).50 Yang dijadikan alasan adalah kata الوسبرعخ اى  (al-musyara‘ah) pada 

ayat ini diartikan الوجبدرح (al-mubadarah) harus segera dilakaukan pada awal waktu 

                                                 
43 Mustafa Ibrahim al-Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 91.  
44 Ibid. 
45 A. Djazuli dan Nurol Aen, Ushul Fiqh, h. 403-404. 
46 Ibid.  
47 Qs. Al-„Imran: 179. 
48 Qs. Al-Baqarah: 196. 
49 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 92. 
50 Qs. Ali Imran: 133. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 233  

(majaz).  Tidak bisa diartikan hakikat karena ini terkait “ ௌ فعل ”, maka mustahil 
bagi seorang hamba untuk meraihnya.51 Jika amar tidak menunjukan faur 

(kesegeraan) maka sebuah perintah boleh di akhirkan, kenyataannya hal itu tidak 

boleh, maka jelas amar li al-Faur. 

 Kedua, amar sebagai li al-tarakhi. Artinya sebuah perintah boleh diakhirkan. 

Pendapat ini dipilih oleh Ibn al-Baqillani, diceritakan Ibn „Aqil dari riwayat 
Ahmad, Abu „Ali bin Abi Hurairah (Syafi„iyah), Abu Ali al-Tabari dan Abu Bakar 

al-Diqaq. Alasan-alasan dari kelompok ini, jika shigat amar itu bersamaan antara 

faur  dan tarakhi, maka tidak dikhususkan terhadap salah satunya saja, kecuali jika 

ditemukan qarinah-nya. Karena amar secara lafad (mustarik al-Lafdi) dalam 

aflikasinya digunakan untuk li al-faur dan tarakhi.52 

 Ketiga, tawakuf (menangguhkan) antara faur dan tarakhi. Sikap tawaquf, 

artinya menangguhkan sampai menemukan dalil yang menjelaskannya. Artinya, 

adanya pengulangan amar itu ada kemungkinan timbulnya kewajiban baru dan 

ada kemungkinan hanya menguatkan kewajiban pertama. Untuk memutuskan 

masalah ini harus ditangguhkan samapai ada petunjuk yang menerangkannya. 53 

 Sikap tawaquf diambil oleh al-Juwaini. Menurutnya, bahwa di dalam setiap 

mengerjakan isi perintah bisa segera dilakukan bisa berkesinambungan karena 

tidak ada ketentuan lebih rajih diantara keduanya. Bagi al-Juwaini, sebuah 

tuntutan itu sudah jelas, keragu-raguan dalam kebolehan mengakhirkannya maka 

wajib mensegerakan untuk mengeluarkan keragu-raguan menjadi keyakinan.54 

 Sebagaimana perosalan haji di atas, menurut Imam Shafi‟i, jika 
mengakhirkan haji padahal mampu melaksanakan, maka tidak dosa. Sedangkan 

menurut Imam Hanafi adalah diantara dua pendapat (segera dan tidak). 

Sedangkan yang dianggap benar, dalam hipotesis “Abi Abdullah Muhammad Ibn 
Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani”, bahwa perintah yang mutlak itu tidak 

menunjukkan segera atau diakhirkan, tergantung keadaan. Dari sekian pendapat 

ini, yang paling rajih adalah yang menyatakan bahwa amar li al-faur, artinya 

menuntut agar segera dikerjakan diawal waktu jika memungkinkan, hal itu dapat 

dipahami baik dari segi lughah dan urf. Karena suatu tuntutan dari perintah harus 

segera dilaksanakan oleh setiap mukallaf tatkala mengetahui perintah dan tidak ada 

halangan baginya. Jika mengahirkan perintah tanpa udzur maka dicela. 

                                                 
51 Majaz mursal (min Babi Itlaki al-Musabbab wa Urida Bihi as-Sabab) dengan qarinah istihalah. 
52 Zulami, Asbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 93. 
53Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, jilid 2, h. 184. 
54 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ , h. 94.  



Muhaki 

234 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

Maksudnya boleh ditunda apabila si-mukallaf tidak mampu menunaikannya pada 

waktu itu. 

 

Implikasi Perbedaan Aplikasi Dalalah Amar Terhadap Status Hukum 

Islam 

 Perintah dalam sebuah teks nash untuk melakukan perbuatan tertentu yang 

mengandung arti bahwa perbuatan tersebut dilakukan secara berulang-ulang. 

Karena para ahli hukum Islam mengkaitkan perintah yang demikian dengan 

anggapan asalnya, bahwa perintah perbuatan diasumsikan dilakukan secara 

berulang-ulang atau untuk sebuah perbuatan yang sekali saja.55 Sebagaimana 

adanya sebuah perintah yang pada awalnya perintah cukup dilakukan satu kali 

saja, namun ketika terdapat bukti lain yang menegaskan adanya pengulangan 

maka perbuatan tersebut harus dilakukan berulang-ulang.56 Tetapi dalam hal itu 

para ulama‟ berbeda pendapat, yang mana perbedaan ini pada akhirnya berakibat 
pada munculnya perbedaan-perbedaan pendapat dalam kasus fiqh, seperti 

kewajiban bertayamum.57  

 Dikalangkan ulama ushul dan ulama fiqh tidak ada perbedaan yang kentara 

dalam memandang amar dari segi  hakikatnya  yang menunjukan  terwujudnya 

suatu perbuatan (isi perintah), bukan dari segi madlul-nya. Demikian juga dalam 

hal muqayyad amar yang bisa menunjukan sekali pemenuhan saja atau berulang-

ulang tergantung yang mengqayidi-nya (membatasi). Akan tetapi terdapat 

perbedaan dalam memandang dalalah amar yang murni tidak dibatasi oleh sesuatu 

yang menunjukan terhadap berulang-ulangnya perbuatan atau sekali pemenuhan 

saja, dalam hal ini terdapat 4 (empat) pendapat yang berbeda-beda. Yang pertama, 

menurut jumhur, bahwa dilalah amar itu menunjukan diharuskannya mewujudkan 

apa yang diperintahkan tanpa memandang jumlah pelaksanaan yang harus 

berulangkali atau cukup satu kali. Pendapat ini diikuti oleh Imam Haramain, al-

Razi, al-Baidawi, Ibnu al-Hajib, dan al-Amidi.58 

 Dasar argumentasi dari pendapat di atas, bahwa  jika amar itu berpaidah 

terhadap salah satu dari tikrar dan marrah maka pasti dengan dibatasi oleh kedua 

makna tersbut akan tertolak ke-amarannya. Selain itu, menurut mereka bahwa 

hukum syara’ adakalanya menunjukkan tikrar seperti perintah pada ayat tentang 

                                                 
55 Imran Ahsan Nyazee, Islamic Jurisprudence, h. 294-295 
56 Ibid., h. 295. 
57 Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-Ushul, h. 55. 
58 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 86. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 235  

shalat. Dan adakalanya menunjukan sekali pemenuhan saja seperti perintah pada 

ayat tentang haji. Maka hakikat ukurannya berbarengan antara keduanya yang 

intinya keharusan  mendatangkan isi perintah atau kandungan amar-nya. 59 

 Pendapat yang kedua, bahwa dilalah Amar itu menunjukan tikrar apabila 

tidak ada qarinah yang menunjukan terlepasnya tikrar  tersebut. Menurut  Ibnu 

Hajib, pendapat itu  yang dipilih Abu Ishak. Menurut Ibn al-Luham, mazhab 

Imam Ahmad dan pengikutnya, dan Abu Ishak al-Isfiraini bahwa pendapat 

tersebut harus dipandang dari segi kekuatan dan imkan amar. Demikian juga 

dikatakan Abu Hatim al-Ghazwini dan Abdul Qa`dir al-Baghdadi.60 Dasar 

argumentasinya adalah ijma’ syukuti61 bagi ahli murtad yang sudah menolak untuk 

membayar zakat. Di dalam persoalan ini, menurut  Abu Bakar dengan berpegang 

kepada Firman Allah s.w.t.: “( السكبح واتىا )”, yaitu mewajibkan atas mereka berulang-

ulang dalam membayar zakat dan tidak ada satu sahabat pun yang 

mengingkarinya, maka dengan demikian ijma’ syukuti mununjukan terhadap tikrar. 

Tetapi jika amar tidak menunjukkan tikrar maka terjadi nasakh karena tidak ada-

nya ketetapan amar setelah kandungannya dilaksanakan sekali. Sesungguhnya 

adanya nasakh setelah dikerjakannya  kandungan amar itu mustahil “  الوصلحخ ظهىر
ثبلعكس أو خفبئهب ثعد ” (Duhuru al-Maslahah Ba‘da Khafa’iha au bi al-‘Aksi). 

 Pendapat yang Ketiga, Dilalah amar menunjukkan marrah (cukup sekali 

pemenuhan saja) tidak diharuskan adanya tikrar,  kecuali jika amar dikaitkan 

dengan syarat seperti dalam firman Allah “ فبطهروا جٌجب كٌتن واى ”. Menurut Imam 
Haramain bahwa pendapat ini dinukil dari sebagian guru-guru Hanafiyah dan qaul 

sebagian pengikut Imam Syafi„i. Dasar argumentasinya, bahwa dipatuhinya suatu 
perintah tidak menyatakan lebih sedikit dari marrah, maka  hal ini menunjukan 

bahwa amar itu menunjukan marrah. Tetapi apabila seseorang berkata: “  خبلد تصدق
 maka perkataan yang demikian tidak (Tashaddaq Khalid aw Yatashaddaq)”اويتصدق

mengandung keharusan berulang-ulangnya shadaqah, artinya cukup sekali 

pemenuhan saja.62 

 Perselisihan pendapat dari para Ulama tentang sifat dalalah amar di atas 

dapat disederhanakan dan dikelompokkan kedalam dua pendapat: Yang Pertama, 

                                                 
59 Ibid.  
60 Ibid., h. 87. 
61 Ijma‟ sikuti adalah ijma‟ yang dengan tegas persetujuan dinyatakan oleh sebagian mujtahid, sedangkan 

sebagian yang lainnya diam, tidak jelas apakah mereka menyetujui atau menentang. Yang disebut juga ijma‟ al-
i‟tibari. Sebuah ijma‟ yang menurut jumhur bukan hujjah, namun menurut Hanafiyah dianggap sebagai hujjah. 
Karena diamnya seorang mujtahid dianggap menyetujui apabila masalahnya telah dikemukakan kepada 
mereka dan telah diberi waktu untuk membahasnya. 

62 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 87-88. 



Muhaki 

236 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

pendapat yang menyatakan bahwa setiap ada perintah cukup dikerjakan sekali 

saja, kecuali ada dalil (perintah) yang menunjukan harus dikerjakan beberapa kali. 

Kaidah mereka adalah: صلϷهر في اϷا ϻ ًالتكرار يقتض . Misalnya perintah haji dan 

umroh: والعورح الحج وأتوىا Ϳ  . Menurut pendapat ini, haji atau umroh cukup 

dikerjakan sekali saja, sebab memang tidak ada keterangan lain yang menyatakan 

harus dikerjakan beberapa kali. Yang kedua, pendapat yang mengatakan bahwa 

setiap ada perintah tidak cukup dikerjakan hanya sekali saja. Kaidah mereka 

adalah: صلϻهر في اϷهكبى هع العور هدح التكرار يقتضً اϻا . Pada dasarnya setiap perintah itu 

menghendaki berulangnya pengerjaan (dikerjakan beberapa kali) sepanjang umur 

selama masih mungkin untuk dikerjakan. Berdasarkan kaidah ini, bahwa setiap 

ada perintah maka harus ditunaikan beberapa kali selama masih ada 

kesanggupan.63 

 Abdul Wahab Bin Ali Assubki berpendapat, bahwa sebenarnya amar yang 

bunyi dari qayyid untuk dilaksanakan satu kali atau berulang-ulang, menurut 

kebanyakan para ulama fiqh adalah tergantung bagaimana perintah itu dapat 

dikerjakan, maka tidak harus dilakukan sekali atau berkali-kali, akan tetapi 

pekerjaan tersebut tidak akan bisa diselesaikan tanpa suatu pekerjaan apapun, 

sehingga mengerjakan sekali merupakan suatu keharusan yang dengannya 

perintah dapat diselesaikan.64  

 Sementara pendapat yang dianggap benar oleh al-Talmisani adalah 

pendapat yang tidak menunjukkan berulang-ulang atau tidak. Karena perintah 

kadang berulang-ulang dan kadang tidak.65 Sedangkan pendapat yang dipilih oleh 

Mustafa Ibrahim al-Zulami adalah pendapat yang menyatakan, bahwa amar 

mutlak yang tidak disertai qarinah itu murni untuk kemutlakan sebuah tuntutan, 

jadi adanya batasan dari marrah atau tikrar itu sesuai dengan dilalah lughawiyah 

untuk lafad-lafad bahasa Arab sebagaimana terkandung dalam al-Quran atau 

dalam Sunnah Nabi s.a.w.66 

 Implikasi perbedaan pendapat antara adanya tikrar pada amar dan 

pendapat yang tidak menuntut adanya tikrar tersebut memunculkan persoalan 

sifatdan status hukum bahwa tidak bolehnya melaksanakan dua shalat fardu 

dengan satu tayamum. Pendapat ini berasal dari al-Syafi„i. Pendapat ini kemudian 

                                                 
63 Menurut pendapat ini amar memiliki ketentuan yang serupa dengan nahyu (larangan), yakni sama-sama 

merupakan tuntutan, hanya yang amar berupa tuntutan mewujudkan, sedang yang nahyu berupa tuntutan untuk 

tidak mewujudkan. Lihat: Wahbah Zuhaili, Ushul Fiqh al-Islami, h. 113-114 
64 Abdul Wahab Bin Ali Assubki, Jam’ul Jawami’ (Beirut, Dar al-Kutub al-„Ilmiyah, 2003),h. 159 
65 Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-Ushul, h. 55.  
66 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 88. 



Muhaki 

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember  2019 | 237  

mendapatkan respons dari Ibnu Hazm, menurutnya tayamum itu sama seperti 

wudhu sehingga tayamum tidak wajib dilaksanakan kecuali setelah hadast, hal itu 

bisa dipahami dari nash itu sendiri, jadi orang yang berkata ayat tersbut 

menunjukkan tikrar sehingga diharuskan bertayamum setiapkali mau shalat  itu 

keliru. Pendapat yang demikian juga dikatakan oleh Abu Muhammad karena nash 

ayat tidak mengharuskan bertayamum kecuali terhadap orang yang hadast. Begitu 

juga dalam kasus apakah hak perempuan yang dijatuhi talak dalam hak wakil? 

Bagi yang berpendapat bahwa amar tidak menuntut adanya tikrar, maka ia  

berpandangan tidak terjadi bagi perempuan yang di serahi talak dan bagi siwakil 

kecuali talak satu. Al-Syasyi dalam kitab ushulnya mengatakan bahwa amar 

dengan perbuatan  tidak menuntut adanya tikrar, oleh karena itu jika seseorang 

berkata talaklah istri saya  kemudian siwakil menolaknya selanjutnya orang 

tersebut menikahinya lagi, maka tidak bisa siwakil menolak yang kedua kalinya 

dengan perintah yang awal tadi. 

 Perbedaan cara pandang ulama tersebut muncul karena memang syari’ di 

dalam memberlakukan amar adakalanya menunjukkan marrah seperi dalam hal 

haji, dan adakalanya  umtuk tikrar seperti dalam hal shalat, zakat, puasa dan jihad. 

Sangat sedikit dalam al-Qur‟an maupun Sunnah ditemukan amar yang bersifat 

mutlak, tanpa disertai qarinah yang menunjukkan terhadap tikrar atau marrah. 

Karena masing-masing dari marrah dan tikrar dapat diketahui dari karakter sebuah 

perbuatan dalam mengerjakannya. Dengan demikian, sesungguhnya masalah 

khilafiyah dalam fiqh yang merupakan implikasi logis dari adanya perbedaan 

pendapat dalam kaidah usuliyah. 

 

Kesimpulan 

 Amar adalah sebagai katalisator adanya suatu norma hukum, tetapi 

yang memiliki pengaruh besar terhadap perubahan status hukumnya adalah 

qarinah. Sebagaimana perintah yang diletakan setelah adanya larangan 
atau permintaan izin, maka dikembalikan kepada hukum asal baik wujub 
atau yang lainnya, sehingga dalalah amar yang datang setelah laranggan 

statusnya sama dengan hukum yang dimiliki oleh permasalahan yang 
disebutkan oleh amar. 

Munculnya perbedan-perbedaan dikalangan ulama ushul fiqh pada tataran 
aplikasi amar, karena adakalanya amar li al-faur dan adakalnya li al-

Tarakhi. Perbedaan ulama dalam memandang amar dari segi qayyid 
berimplikasi pada sifat perintah apakah cukup dilaksanakan satu kali atau 



Muhaki 

238 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 

berulang-ulang, namun kebanyakan ulama berpendapat tergantung 

bagaimana perintah itu dapat dikerjakan, sehingga tidak harus dilakukan 
sekali atau berkali-kali, akan tetapi mengerjakan sekali merupakan suatu 
keharusan yang dengannya suatu perintah dapat dilakukan. 
 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ain, Nurol. Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam. Jakarta: Raja Grafindo, 2000. 

Assubki, Abdul Wahab Bin Ali. Jam’ul Jawami’. Bairut: Dar al-Kutub al-„Ilmiyah, 
2003.  

Amir, Ja‟far. Usul Fiqih. Semarang: Toha Putra, 1972.  

Amiruddin, Zen. Usul Fiqih. Yogyakarta: Teras, 2009. 

Bahri, Syamsul. Metodologi Hukum Islam. Yogyakarta: Teras, 2008. 

Djazuli, A. & Nurol Aen. Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam.  Jakarta: 

RajaGrafindo, 2000. 

Hakim, Abdul Hamid. al-Bayan.  Padang Panjang: Sa‟adiyah Putra. 
Hitu, Muhammad Hasan. al-Wajij fi Ushul al-Tasyri’ al-Islamiyah. Beirut: Mu„assat 

Al-Risalah: 2000. 

Hanai, A. Usul Fiqih. ttp. 

Munawwir, A.W. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia. tashih: Ali Ma’shum & Zainal 

Abidin Munawwir. Surabaya: Pustaka Progressif, 1997.  

Nyazee, Imran Ahsan. Islamic Jurisprudence. Pakistan: Islamic Research Instiyute, 

2000. 

Qorofi (al), Ahmad bin Idris. Syarhu Tankih al-Fushul. Bairut: Dar al-Fikr, 2004. 

Saleh, Abdul Mun‟im. Hukum Manusia Sebagai Hukum Tuhan. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2009. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh, jilid 2. Jakarta: Kencana, 2008. 

Talmisani (al), Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif . Miftah 

al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-Ushul.   

Zulami (al), Mustafa Ibrahim. Asbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah. 

Ttp. 

Zuhaili, Wahbah. Ushul Fiqh al-Islami. Bairut: Dar  al-Fikr, 1986. 

 


