IMPLIKASI PERSELISIHAN FUQAHA’ TENTANG
AMAR TERHADAP STATUS PRODUK HUKUM
ISLAM

Muhaki
STAI Panca Wahana Bangil Pasuruan

Abstract

Para ahli figh sependapat mengenai amar sebagai katalisator normatif dari
adanya hukum, namun mereka cenderung berbeda-beda dalam hal aplikasi
amar sebagai model istinbat hukum. Perbedaan ini berimplikasi luas pada
status produk hukumnya. Permasalahannya, perfama, Bagaimana para ahli
figh memandang hakikat amar? Kedua, Bagaimana pertentangan ahli figh
dalam mempergunakan amar pada istinbat hukum? Ketiga, Bagaimana
implikasi perbedaan ulama tentang amar terhadap hukum Islam? Deskripsi
dari penelitian pustaka ini menghasilkan temuan; pertama, Perbedaan terjadi
karena ulama figh berbeda di dalam memandang sighat amar. Kedua, Sebagian
ulama memandang garinah amar sebagai Ii al-faur dan sebagaian yang lainnya
memandang sebagai /i al-tarakhi. Ketiga, perbedaan ulama pada aplikasi amar
berimplikasi pada sifat dan status hukumnya. Kesimpulannya bahwa kaidah
yang ditunjuk oleh amar tetaplah sebagai taklif bagi mukallaf, karena perintah
syari‘ menghendaki adanya suatu perbuatan yang kongkrit sebagai unsur
formal dari hukum Islam.

Keywords: Ikhtilaf fugaha, amar, istinbat hukum Islam.

Pendahuluan

Pertentangan antar ulama dalam persoalan ushul figh atau figh lumrah
terjadi. Bahkan bibit pertentangan itu telah ada sejak masa Nabi Muhammad
s.a.w., sebagaimana pertentangan (fa‘arud) antara nash (sumber tekstual) dan ra‘y
(pertimbangan rasional) yang terjadi dikalangan para sahabat. Adanya
pertentangan semakin nyata menjelang kemunculan teoritisasi hukum Islam pada

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 | 221



Muhaki

abad ke II H. Pada periode tersebut ada dua kecenderungan dalam pembicaraan
hukum Islam, yaitu a/l al-hadist (kelompok yang mengutamakan hadist) dan a4/ al-
ra’yi (kelompok yang mengutamakan penalaran rasional). Akhirnya pembicaraan
dalam bidang ushul figh pun sangat lekat dengan problem klasik tersebut. Dan
pertentangan-pertentangan itu niscaya dapat melahirkan keseimbangan dalam
penggunaan wahyu dan akal dalam sebuah istinbat hukum Islam.

Pada perkembangannya ushul figh kemudian dipahami sebagai
pemproduksi figh meskipun menurut pembidangan keduanya merupakan suatu
bidang yang berdiri sendiri. Menurut kacamata ushul figh, hukum selalu memiliki
sumber dan untuk memahami sumber itu mestilah dengan kualifikasi penguasaan
terhadap kaidah-kaidah deduksi dan interpretasi. Jika nash tidak dipahami secara
tepat, maka tidak ada hukum yang bisa dideduksi darinya, terutama jika nash itu
bukan merupakan dalil yang berdiri sendiri.'

Nash sebagai dalil berkaitan dengan Allah SWT sebagai shari‘ (legislator),
dan manusia (mukallaf) sebagai pihak yang dibebani perintah dan atuaran-aturan
(shari’ah) sebagai komponen yang dibebankan kepadanya. Shari’ah sebagai dalil
berisi tuntutan dan kehendak dari al-amir yang menuntut dan menghendaki untuk
melaksanakan suatu perbuatan.” Dengan demikian, amar merupakan kata kunci
untuk menemukan suatu taklif dalam shari‘ah. Karena amar secara kebahasaan
bermakna “=% Jxé 4w <l (memerintahkan),’ yang umumnya muncul dalam
bentuk kalimat imperatif (kalimat perintah) baik pada waktu sekarang atau dalam
bentuk kata kerja pada teks yang dibentuk, seperti perkataan: “Dirikanlah shalat”,
“Patuhilah Allah dan utusan-Nya”.* Namun secara definitif, para ulama wushul
memiliki pandangan yang berbeda-beda tentang amar tersebut.

Menurut Ibnu Subki, amar mengandung dua puluh enam makna yang
berupa sighat af'a/ dan lain-lainya, yaitu: wujub, Nadb (kesunatan), Ta’dib (memberi
pelajaran), irshad (himbauan), idzn (memberi idzin), ibahah (membolehkan), iradah
al-imtisal (agar keinginannya terpenuhi), ikram (memulyakan), imtinan (pemberian
nikmat), fahdid (ancaman), indzar (peringatan), ihanah (penghinaan), ihtigar
(melecehkan), tashkir (merendahkan), takwin (menciptakan), ta’%iz (melemahkan),
taswiyah (menyamakan), do’a, tamanni (berangan-angan) khabar (berita) ina’am

' Abdul Mun’im Saleh, Hukum Manusia Sebagai Hukum Tuhan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), h. 266-267.

2 Syamsul Bahri, Metodologi Hukum Islam, (Yogyakarta: Teras, 2008), h. 163.

> AW. Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, tashih: Ali Ma’shum & Zainal Abidin Munawwir, (Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997), h. 38.

4 Imran Ahsan Nyazee, Islamic Jurisprudence, (Pakistan: Islamic Research Institute, 2000), h. 294.

222 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki

(menginggatkan kenikmatan), fafwid (menyerah), fa’ajub (menunjukan keheranan),
takdzib (menunjukan kebohongan), masyurah (melakukan mushawarah), i’tibar
(mengambil pelajaran).’

Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani
lebih melihat dari segi faidah amar yang dapat menunjukkan 15 makna, yaitu
perintah, mengizinkan, petunujuk, pengajaran, ancaman, penyamaan,
merendahkan, merendahkan diri, ujian, pemulyaan, melemahkan, doa, takwin,
pengandaian dan peringatan.®

Sementara pada keumumannya amar digunakan sebagai lawan dari nahy
(larangan). Qadi Abu Bakar dan Imam Haramain memberi memahami amar
sebagai suatu ucapan yang menuntut kepatuhan dari yang menyuruh untuk
mengerjakan suatu perbuatan yang disuruhnya.” Oleh karenanya, menurut
beberapa ulama ushul bahwa suatu lafad yang disampaikan dengan bentuk amar
(perintah) namun apabila hal itu disampaikan oleh orang sederajat maka tidak
dimaksud sebagai amar, ia adalah iltimas. Demikian pula apabila suatu lafad
dengan bentuk amar, namun disampaikan oleh bawahan maka ia adalah doa dan
bukan amar seperti yang dimaksud oleh ilmu ushul figh.®

Perbedaan ulama dalam memandang amar tersebut berimplikasi luas pada
istinbat hukum Islam, sebagaimana dalam masalah hukum melaksanakan sejumlah
shalat fardu dengan tayamum. Menurut Hanafiyah, Hanabilah, Syi’ah Imamiyah
dan Dzahiriyah menyatakan bahwa orang yang sudah bertayamum dengan satu
kali tayamum boleh melaksanakan shalat sesukanya baik dari shalat-shalat fardu
maupun shalat sunnah. ° Sementara bagi Malikiyah, Syafi‘iyah dan yang setuju
dengannya berpendapat bahwa tidak boleh shalat lebih dari satu shalat fardu saja,
sehingga harus bertayamum setiap kali ingin melaksanakan shalat fardu akan
tetapi boleh melaksanakan shalat-shalat yang sunnah, terkecuali Malikiyah yang
berpendapat bahwa jika mutayammim shalat sunah sebelum salat fardu maka tidak
sah shalat fardunya.' Perbedaan yang demikian merupakan implikasi dari
perbedaan pendapat mereka dalam hal memahami amar tayamum.

5 Abdul Wahab Bin Ali Assubki, Jam’u al-jawami’, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2003), h. 40-41.

¢ Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani, Miftak al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-
Ushul, (Bairut:: Dar al-Arabiyah, 1976), h. 48-49.

7 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, (Jakarta: Kencana, 2008), h. 162-163.

8 Ibid.

® Mustafa Ibrahim al-Zulami, Asbab Ikhtilaf al-Fugaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘yyah, (Baghdad: Dar al-Arabiyah,
1976), h. 88.

1 Ibid., h. 89.

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019|223



Muhaki

Oleh karenanya fokus dari penelitian ini adalah ikAtilaf ulama tentang amar
yang mesti berimplikasi luas pada status produk hukum Islam. Sementara status
hukum itu yang dapat memastikan suatu maksud dari keharusan pekerjaan yang
dibebankan oleh syari‘ kepada mukallaf. Dengan demikian penelitian ini memiliki
urgensi yang signifikan dalam pemikiran hukum Islam, apalagi amar merupakan
katalisator utama dalam penemuan atau legislasi hukum yang diupayakan agar
sesuai dengan maksud shari, yang tentunya berhubungan dengan pengaturan
kehidupan umat manusia.

Pendapat Para Fuqaha’ Tentang Hakikat Amar

Asal kata amar adalah |5 1< i dan bermakna “ii Jab 4ie il
(memerintahkan)." Abi Abdullah mendefinisikan amar sebagai lafad yang
menunjukkan tuntutan mengerjakan dari pihak yg lebih tinggi.'” Kata amar yang
mengandung tuntutan untuk berbuat sewazan (setimbang) dengan J=i. Sedangkan
kalimat lainnya boleh saja amar dalam bentuk tuntutan untuk meninggalkan
sesuatu, asalkan lafad yang digunakan dalam bentuk fi%/ amar, seperti perkataan
diamlah, tinggalkanlah, atau jahuilah. Berdasarkan definisi ini, maka amar
mencakup dua hal, yaitu: tuntutan untuk berbuat dalam arti sebenarnya atau
secara aktif, dan berbuat dalam arti pasif."

Menurut Zen Amiruddin dengan menukil pendapat Abdul Hamid Hakim
dan Ja'far Amir bahwa amar adalah tuntutan untuk memperbuat sesuatu dari
pihak atasan kepada pihak bawahan.' Oleh karena Abu Ishaq al-Syirazi
mengatakan bahwa kata amar yang dapat berfungsi sebagai perintah adalah
apabila memenuhi thalab al-fi li min al-‘ala ila al-‘adna.”

Dari pendapat itu dapat diketahui bahwa do’a dan iltimas tidak masuk
kategori amar.'® Seperti pendapat ulama Mu’tazilah yang mensyaratkan
kedudukan pihak yang menyuruh harus lebih tinggi dari pihak yang diseruh. Jika
kedudukan yang menyuruh lebih rendah dari yang disuruh, maka tidak disebut

' A.W. Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, tashih: Ali Ma’shum & Zainal Abidin Munawwir, (Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997), h. 38.

12 Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-
Ushul, h. 48.

3 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, (Jakarta: Kencana, 2008), h. 163-164.

4" Abdul Hamid Hakim, a/-Bayan, (Padang Panjang, Saadiyah Putra ), h.15. Juga lihat: A. Djazuli & Nurol Aen,
Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam, (Jakarta: RajaGrafindo, 2000), h. 377.

5 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, (Jakarta: Kencana, 2008), h. 161-162.

18 Suatu lafad yang disampaikan dengan bentuk amar (perintah) namun disampaikan orang yang sederajat.

224 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki
amar, melainkan disebut do’a.!” Dalam hal ini maka dapat dikatakan bahwa do’a
dan iltimas tidak termasuk amar meskipun menggunakan kata amar.'® Sementara
Qadi Abu Husein tidak mensyaratkan kedudukan yang menyuruh harus lebih
tinggi, tetapi mensyaratkan sikap ketika menyuruh dalam aksen ucapan yang
meninggi atau “xiu¥)” (isti 7a’) dengan menggunakan suara yang lebih keras."

Muhammad Hasan Hitu tidak mensyaratkan keduanya. Menurutnya, di
dalam amar tidak disyaratkan apakah ia dari orang yang lebih tinggi, sederajat atau
diungkapkan dengan nada yang layaknya orang memerintah meskipun ia
diungkapkan oleh orang yang lebih rendah derajatnya. Karena ulama balagha dan
mantik dalam mengartikan perintah itu jika keluar dari orang yang lebih tinggi
derajatnya. Dan jika dari orang yang sederajat maka dinamakan #ltimas, dan
apabila dari orang yang lebih rendah kepada yang lebih tinggi derajatnya maka
dinamakan sual/. Menurutnya, bahwa hal itu merupakan istilah yang Kkhusus
dipakai mereka. Adapun ulama wushul menyebut semuanya sebagai amar. Oleh
karena itulah amar merupakan perkataan yang meminta untuk dilakukannya suatu
perbuatan dengan tanpa harus dari orang yang lebih tinggi, dan juga tidak dengan
nada menyuruh.*

Dengan demikian dapat dipahami, terlepas dari perbedaan definitif
tersebut, bahwa amar pada hakikatnya mengandung tiga unsur: Pertama, Yang
mengucapkan kata amar atau yang menyuruh; Kedua, Yang dikenai kata amar atau
yang disuruh; Ketiga, Ucapan yang digunakan dalam suruhan.

Klasifikasi Bentuk-bentuk Amar dalam Sumber Hukum Islam
Setiap lafad amar menunjuk kepada dan menuntut suatu maksud tertentu.

Bila diperhatikan lafad-lafad amar di dalam al-Qur’an terdapat banyak sekali

bentuk tuntutannya yang antara satu dengan yang lainnya berbeda:*

1) Untuk hukum wajib. Lafad amar ini menghendaki pihak yang disuruh wajib
melaksanakan apa yang tersebut dalam lafad itu, sebagaimana dalam Qs. Al-
Nisa’(4): 77: 8850 i 812 53Xl | sadl (Kerjakanlah shalat dan tunaikanlah zakat).

2) Untuk hukum nadb atau sunnah, artinya hukum yang timbul dari amar itu
adalah nadb, bukan untuk wajib. Misal Qs. Al-Nur (24): 33. a8 Axle ) 2 55l&

7 1bid., h. 161-162.

'8 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 162-163.

" Tbid.

2 Muhammad Hasan Hitu, al-Wajij fi Ushul al-Tashri’ al-Islamiyah, (Beirut, Muassat Al-Risalah: 2000), 131-132.
2! Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 166.

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 | 225



Muhaki

15 (Maka buatlah Perjanjian dengan mereka, jika kamu mengetahui ada kebaikan
pada mereka).”

kamu).

4) Untuk hukum ibahah atau boleh. Qs. Al-Bagarah (2): 60. & 35 G 1soas 1K
(Makan dan minumlah rezki (vang diberikan) Allah).

5) Untuk tahdid atau takut menakuti. Qs. Ibrahim (14): 30. J& ) 38 jean G | gaiad
(Bersenang-senanglah kamu, karena Sesungguhnya tempat kembalimu ialah neraka).

6) Untuk imtinan atau merangsang keinginan. Qs. Al-An’am (6): 142. &3 las AS
& (Makanlah dari rezki yang telah diberikan Allah kepadamu). ‘

7) Untuk ikram atau memuliakan yang disuruh. Qs. Al-Hijr (15): 46. als G 43
Oxele  (Dikatakan kepada mereka): "Masuklah ke dalamnya dengan sejahtera lagi
aman.

8) Untuk taskhir yang berarti menghinakan. Qs. Al-Baqarah (2): 65. Gl 3308 PP
(Jadilah kamu kera yang hina)

9) Untuk ta%jiz yang berarti menyatakan ketidak-mampuan seseorang. Firman
Allah Qs. Al-Baqarah (2): 23. 4fix (e 355 18 Usie (e W5 s 05 3 55 )5 (Dan
Jika kamu (tetap) dalam keraguan tentang Al Quran yang Kami wahyukan kepada
hamba Kami (Muhammad), buatlah® satu surat (saja) yang semisal Al Quran,).

10) Untuk ihanah artinya mengejek dalam sikap merendahkan. Qs. Al-Dukhan
(44): 49. euﬁ‘ )-uﬂ‘ e 3 (Rasakanlah, Sesungguhnya kamu orang yang Perkasa
lagi mulia) >

11) Untuk taswiyah artinya menyamakan pengertian antara berbuat atau tidak
berbuat. Firman Allah Qs. Al-Thuur (52): 16. &le 2150 1 55uai ¥ 51 15508 (Maka
baik kamu bersabar atau tidak, sama saja bagimu,).

12)  Untuk do’a. Seperti Firman Allah Qs. Ibrahim (14): 41. G335 J Hal &)
(Ya Tuhan Kami, beri ampunlah aku dan kedua ibu bapaku).

22 Salah satu cara dalam agama Islam untuk menghilangkan perbudakan, Yaitu seorang hamba boleh meminta
pada tuannya untuk dimerdekakan, dengan perjanjian bahwa budak itu akan membayar jumlah uang yang
ditentukan. Pemilik budak itu hendaklah menerima perjanjian itu kalau budak itu menurut penglihatannya
sanggup melunasi perjanjian itu dengan harta yang halal.

2 Sebagian ahli tafsir memandang bahwa ini sebagai suatu perumpamaan, artinya hati mereka menyerupai hati
kera, karena sama-sama tidak menerima nasehat dan peringatan. Pendapat jumhur mufassir ialah mereka betul-
betul beubah menjadi kera, hanya tidak beranak, tidak makan dan minum, dan hidup tidak lebih dari tiga hari.

# Ayat ini merupakan tantangan bagi mereka yang meragukan tentang kebenaran Al-Qur’an itu tidak dapat ditiru
walaupun dengan mengerahkan semua ahli sastra dan bahasa karena ia merupakan mukjizat Nabi Muhammad
S.a.W.

» Ucapan ini merupakan ejekan baginya.

226 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki

13) Untuk ihtigar , artinya menganggap enteng terhadap yang disuruh. Seperti
Firman Allah Qs. Al-Syu‘ara (26): 43. (Lemparkanlah apa yang hendak kamu
lemparkan).

14) Untuk tagwin dalam arti penciptaan. Firman Allah dalam Qs. Yasin (36):
82. (Apabila Dia menghendaki sesuatu hanyalah berkata kepadanya: "Jadilah!" Maka
terjadilah).

15) Untuk takhyir artinya member pilihan. Seperti Sabda Nabi saw. W i &l 1)
<l (Bila kamu tidak malu, perbuatlah sekehendak hatimu). Amr dalam hadith ini
menyuruh berbuat apa yang diinginkannya untuk berbuat, adalah bukan dalam
arti suruhan sebenarnya, tetapi memberi pilihan untuk berbuat.

Selain itu ada amar yang bersifat tamanni, yang berarti mengangankan
suatu yang tidak akan terjadi. Umpamanya amar dalam sya‘ir Arab: Jdll ! ¥
Jib dlic Zlaa¥) by muay S8V Y Qb (Wahai malam yang panjang, kenapa kau tida
segera berhenti dengan subuh, sekalipun subuh itu tidak akan lebih baik darimu).
Menyuruh malam segera berganti dengan pagi sebagaimana tersebut dalam
permintaan penya’ir tersebut, tentu tidak dapat dianggap sebagai suruhan (amar),
selain karena malam itu tidak dapat dijadikan sasaran suruhan juga suruhan itu
tidak mungkin dapat diwujudkan.?

Dengan uraian di atas bahwa amar dapat digunakan untuk beberapa
maksud yang berbeda-beda. Namun maksud dari amar tersebut dapat diketahui
dari sighat lafad amar itu sendiri.

Perbedaan Fuqaha’ Tentang Amar Sebagai Penunjuk Norma

Para ulama berbeda pendapat dalam menetapkan inti amar. Sebagian dari
mereka ada yang berpendapat bahwa amar itu hanyalah diperuntukkan bagi wujub
(wajib), sedangkan sebagian yang lainnya berpendapat bahwa inti amar itu
hanyalah diperuntukkan bagi nadb (mandub). Dalam hal ini terdapat dua pendapat,
yaitu perdebatan diseputar wujub atau nadb yang terkandung dalam amar. Namun
ada juga yang lebih memilih tawaquf.

Pendapat yang Pertama, yaitu pendapat mayoritas ulama, yang
menyatakan bahwa setiap amar jika dilihat dari garinah-nya pada hakikatnya
adalah untuk menunjukkan hukum wajib.?” Kaidah yang digunakan adalah JwY)

% Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 170.
21 Ahmad bin Idris al-Qorofi, Syarhu Tankih al-Fushul (Bairut, Dar al-Fikr, 2004), 127.

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019|227



Muhaki

G sl Y & (Pada dasarnya setiap perintah itu menunjukkan hukum wajib).”* Menurut
rumusan kaidah ini, apabila tidak ada garinah (keterangan) lain, maka setiap
perintah itu kedudukan hukumnya adalah wajib, dan apabila tidak ada keterangan
lebih lanjut, maka berarti perintah itu jazm (mengikat/tegas) sehingga hukumnya
adalah wajib. Rumusan tersebut merupakan rumusan amar yang dijadikan
pedoman oleh Jumhur Ulama. Mereka beralasan bahwa hakikat amar hanyalah
diperuntukkan bagi pengertian wajib selama lafad amar itu tetap dalam
kemutlakannya.?

Dengan demikian, amar meskipun tidak disertai oleh penjelasan (garinah)
apapun menghendaki wajibnya pihak yang dikenai amar untuk berbuat. Artinya,
tidak dapat dipahami bahwa amar memiliki maksud lain, kecuali bila ada
keterangan lain yang menjelaskannya.”® Tidak adanya keterangan lain ini
menyebabkan setiap perintah kedudukan hukumnya adalah wajib, karena sifatnya
adalah jazm (perintah yang tegas) sehingga mengisyaratkan adanya hukum wajib.*

Begitu juga menurut para ahli tata bahasa Arab, mereka menetapkan
bahwa hakikat perintah itu mengandung arti wajib. Sebagai bukti, sebelum
datangnya agama Islam seorang tuan mesti mencela hambanya yang tidak patuh
atas perintahnya dan mensifatinya sebagai orang yang durhaka terhadap tuan-
tuannya.*

Bagi golongan ulama yang mengatakan bahwa hukum setiap perintah
adalah wajib dengan alasan bahwa berdasarkan dalil nagliyah-nya, amar
menunjukan wajib sebagaimana yang terjadi pada kasus malaikat dan iblis yang
diperintah oleh Allah s.w.t., untuk tunduk kepada Nabi Adam: Y !sisud 2 | 53
oull. Tetapi iblis tidak tunduk terhadap perintah untuk bersujud kepada nabi
Adam sehingga Allah s.w.t., mencelanya dengan pernyataan: 3 s ¥ o cleie Lo
¢l )l Dari kasus ini dapat dipahami, jika sekiranya perintah agar Iblis sujud
kepada Adam itu hanya anjuran, tentu Allah s.w.t., tidak akan mencela mereka.
Akibat keengganan mereka melaksanakan perintah itu maka mereka dihukum
oleh Allah s.w.t., dengan dikeluarkan dari surga.

% A. Hanai, Usul Figih, h. 31. Lihat juga: A. Djazuli dan Nurol Aen, Ushul Figh, h. 380.

¥ A. Djazuli & Nurol Aen, Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam, (Jakarta: RajaGrafindo, 2000), h. 380.

% Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 171.

3! Pemahaman itu menurut al-Qorofi, didasarkan pada firman Allah Qs. Al-Baqarah (2): 34, Qs. Al-A’raf (7): 12,
Qs. Al-Nuur (24): 2. Lihat, Ahmad bin Idris al-Qorofi, Syarhu Tankih al-Fusul (Bairut, Dar al-Fikr, 2004), h.
127.

32 A. Djazuli & Nurol Aen, Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam, h. 381-382.

228 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki

Golong ulama tersebut juga memberikan alasan menurut dalil agliyah-nya
(rasionalitas). Secara akal, di dalam kehidupan sehari-hari dapat dikatakan bahwa
apabila seseorang hamba (bawahan) diperintah oleh tuannya maka wajib
memenuhinya, ia akan dianggap tercela manakala tidak mengerjakan perintah
atasan tersebut.

Sementara untuk amar yang didahului oleh larangan, menurut mereka
tidak lagi berfungsi sebagaimana asalnya, tetapi telah berubah menjadi ibahah,
bagaimanapun bentuk amar sebelum adanya larangan tersebut. Berdasarkan
kebiasaan dalam pembicaraan (ucapan) seseorang, apabila ia menyuruh sesudah
sebelumnya melarang, maka suruhan itu bukan lagi dalam bentuknya yang semula
(keharusan), tetapi berubah menjadi kebolehan. Jadi, berdasarkan wurf syari, amar
yang berada sesudah larangan berubah hukumnya menjadi ibahah (boleh). *

Dengan uraian di atas, bagi golongan ini hakikat dari setiap amar adalah
wajib dikerjakan, kecuali ada garinah (keterangan) yang tidak mewajibkan.
Implikasi hukumnya, apabila mukallaf meninggalkan suruhan Dberarti ia
mengingkari perintah yang menyuruh, sementara bagi yang melakukan
(mematuhi) suruhan berarti ia setuju (patuh) terhadap yang menyuruh. Artinya,
orang yang mematuhi suruhan berarti menyetujuinya (patuh), dan orang yang
meninggalkan berarti mengingkari. Tegasnya, amar memiliki implikasi hukum
dalam arti bahwa orang yang mengingkari perintah Allah berdosa, dan akan
menerima balasannya.

Pendapat Kedua, yaitu para ulama yang menyatakan bahwa setiap
perintah itu pada dasarnya hanya (nadb) anjuran. Kaidah yang digunakan: Ja¥
ull )N 4 (Pada dasarnya setiap perintah itu menunjukkan anjuran). Menurut
rumusan kaidah ini, jika amar tidak disertai keterangan yang menunjukkan sifat
wajib, maka setiap perintah kedudukan hukumnya hanya anjuran atau sunnat
saja.*

Golongan ini mengemukakan alasan bahwa setiap manusia yang lahir ke
dunia ini memiliki hak azasi berupa kebebasan. Manusia sejak lahir diberi
kebebasan, sedangkan beban yang mengikat yang mau tidak mau harus diterima
itu adalah ia terima setelah adanya interaksi dengan manusia lain atau
lingkungannya. Atas dasar tabiatnya, maka apa yang dibebankan kepada manusia
dalam rupa perintah pada dasarnya tidak mengikat, baik yang bersifat memaksa
atau mewajibkan, karena bertentangan dengan prinsip hak dasar yang dimiliki

3% Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 177.
¥ Zen Amiruddin, Usul Figih, (Yogyakarta, Teras: 2009), h. 108-111

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 | 229



Muhaki

manusia sejak lahir tersebut. Sehingga setiap printah hukum pada dasarnya
hanyalah #nadb (anjuran) saja, terkecuali ada keterangan lain yang menyatakan
bahwa perintah itu memang harus dikerjakan, maka menjadi wajib.*

Pendapat yang kedua itu diikuti oleh ulama Mu'‘tazilah. Mereka
berargumen, bahwa amar adalah untuk menuntut dari pihak yang menerima
perintah mengenai apa yang diperintahkan. Hal ini menguatkan segi pelaksanaan
apa yang disuruh itu. Bentuk penguatan tersebut kadang dalam bentuk hukum
yang mengharuskan (wajib) dan kadang dengan hukum nadb. Maka ditetapkan
mana yang lebih kecil dari dua kemungkinan tersebut. Perintah dalam bentuk nadb
itulah yang meyakinkan sehingga ditemukan dalil yang menyatakan lebih dari
nadb yaitu wajib.*

Lebih lanjut, ia memberi rasionalisasi bahwa amar dalam ucapan
“kerjakanlah”, ditetapkan pada posisi yang paling rendah dari apa yang terhimpun
dalam ucapan itu antara wujub dan nadb, yaitu suruhan untuk berbuat. Perbuatan
yang disuruh lebih baik dikerjakan dari pada ditinggalkan. Adapun berlakunya
sanksi atau ancaman untuk yang meninggalkan adalah hal yang belum
dimaklumi. Oleh karena itu, untuk sampai pada hukum wajib, harus
ditangguhkan sampai ada dalil yang menerangkannya. Argumentasi mereka
didasarkan pada hadits Nabi: aiskisl L 4ie Vg8 b &85l S (Bila kamu disuruh
melakukan suatu perbuatan, laksanakanlah semampu kamu). Di dalam hadits ini,
menurut ulama’ Mu’tazilah berarti amar itu diserahkan kepada kita untuk
mengamalkannya. Dengan begitu amar tersebut bukan suatu keharusan. Bahkan
bagi ulama Mu’tazilah bahwa amar yang terdapat sesudah larangan adalah tetap
dalam posisi asalnya. Kedudukan amar sesudah larangan, tidak berpengaruh
terhadap amar tersebut.’’

Implikasi dari pendapat para ahli figh yang berpendapat bahwa amar tidak
mengandung pengertian wajib, melainkan hanya mengandung pengertian nadb
(anjuran), maka hakikat dari setiap perintah kedudukan hukumnya hanya anjuran
atau sunnah saja terkecuali ada keterangan yang mewajibkan.*®

5 Tbid.

% Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 173.

7 Ibid., h. 177. Pendapat Mu’tazilah mengenai amar setelah nahi didukung oleh Kamal bin Hamam dari kalangan
Hanafiyah, yang berpendapat, bahwa amar yang diletakan setelah bentuk larangan dikembalikan kepada
hukum asalnya baik wujub atau yang lainnya. Seperti perintah untuk membunuh orang-orang musyrik adalah
suatu kewajiban, dilarang syara’ ketika dalam bulan-bulan yang dimulyakan, kemudian diperintahkan lagi
setelah berakhirnya asyhurul hurum, sehingga kembali lagi kepada hukum amar yang sebelumnya, yaitu wujub.
Lihat: Wahbah Zuhaili, Ushul Figh al-Islami (Bairut: Dar al-Fikr, 1986), h. 224.

%8 Qorofi, Syarhu Tankih al-Fushul, h. 127.

230 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki

Selain pandapat di atas, ada golongan ulama lain yang berpendapat bahwa
asal amar adalah untuk ibahah. Golongan ini beralasan bahwa di antara keharusan
amar adalah berlakunya sifat hasan (baik) bagi orang yang disuruh, karena orang
yang bijak tidak akan menyuruh untuk melakukan perbuatan yang keji. Karena itu
berlakulah secara mutlak apa yang merupakan keharusan dari suatu sighat dengan
memberikan kemungkinan untuk berbuat. Dengan demikian, maka berarti amar
adalah ibahah (kebolehan untuk berbuat atau tidak).*

Sementara pendapat yang Ketiga, yaitu para kalangan ulama Asy‘ariyah
dan Imam al-Ghazali beserta pengikutnya memilih sikap fawaquf. Mereka tidak
menetapkan asal penggunaan amar secara pasti (apakah wajib atau nadb), tetapi
menetapkan kehendak amar kepada petunjuk yang menyertainya.** Mereka
mengajukan argumen bahwa sighat amar pernah digunakan secara bersama-sama
untuk wajib, untuk nadb, untuk fahdib dan lainnya. Dengan demikian, menetapkan
untuk wajib tidak akan lebih utama dari nadb, tahdib dan lainnya itu. Oleh
karenanya perlu ditangguhkan (tawaguf) untuk mengetahui maksud sighat amar itu
sampai ada dalil lain yang menjelaskannya.*'

Menurut analisis Muhammad Hasan Hitu, bahwa pendapat ulama
Mu‘tazilah (pendapat kedua) tersebut kurang begitu kuat, karena andaikan dalalah
amar yang asalnya adalah hanya untuk anjuran, maka apa fungsinya dari amar itu,
apalagi seseorang tidak akan memerintahkan sesuatu kecuali untuk
dilaksanakanya, yang mana hal itu akan sulit terealisasi kecuali apabila perintah
itu untuk kewajiban.*

Dengan demikian, hakikat amar berhubungan dengan keberadaan
manusia. Karena perbedaan sudut pandang para ulama mengenai hakikat amar
terletak pada sifatnya. Sedangkan manusia tetap sebagai hamba yang akan
melakukan perintah dan menjauhi larangan yang ditetapkan oleh Allah s.w.t.
Ketika bentuk amar ditemukan, maka amar digunakan untuk suatu kewajiban,
serta keharusan mukallaf untuk meyakini kewajiban dan melaksanakan apa yang
terkandung dalam amar sebelum ditemukan keterangan yang dapat mengalihkan
kewajiban pada yang lainnya.

% Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 174.

“ Tbid.

4! Tbid.

42 Muhammad Hasan Hitu, al-Wajij fi Ushul at-Tasyri’ al-Islamiyah (Beirut, Muassatu Arrisalah: 2000), h.132-133.

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019|231



Muhaki

Perbedaan Fuqaha pada Sighat Amar

Ikhtilaf fugaha’ mengenai amar berakibat pada perbedaan dalam hal kasus-
kasus figh. Para ulama ada yang memahami amar sebagai i al-tikrar dan juga i al-
Faur (harus dikerjakan segera). Li al-tikrar adalah berhubungan dengan waktu yang
menuntut suatu perbuatan harus dikerjakan berulangkali dan disegerakan.®
Terkait dengan hal tersebut setidaknya ada lima perbedaan pendapat di antara
para ulama.*

Pertama, bahwa sighat amar mutlak hanya menuntut terealisasinya sebuah
kewajiban tanpa adanya tuntutan agar segera di laksanakan atau bisa di tunda.
Pendapat ini yang dipilih oleh Jumhur, Hanafiyah, Syafi‘lyah dan Syi‘ah
Imamiyah. Mereka berpedoman pada kaidah _sill =@y Yl & Ja¥) (menurut
aslinya perintah tidak mengandung kesegeraan). Menurut kaidah ini sighat amar
diciptakan hanya semata-mata untuk menuntut dilakukan. Dan tidak ada petunjuk
untuk segera dikerjakan atau ditunda. Oleh karenanya, pemahaman untuk
mengerjakan atau menunda itu haruslah ada garinah dari luar, bukan dari sighat itu
sendiri.®

Jika amar mutlak dikhususkan terhadap perintah yang harus dikerjakan
segera (faur) atau ditunda (farakhi), maka dengan dibatasinya oleh kekhususan
tehadap salah satunya menjadi tertolak dari yang lainnya.*® Di dalam aplikasinya
adakalanya amar harus segera dikerjakan (faur) seperti printah beriman dalam
firman Allah 4l 4b )55 ¥ Dan adakalanya ditunda (tarakhi) seperti perintah
dalam firman Allah 4 5 jesll 5 zall ) sl 5 48

Sedangkan menurut pendapat Imam Malik, Hanabilah dan al-Karakhi dari
kalangan Hanafiyah dan Dzahiriyah bahwa sighat amar itu menunjukkan
kesegeraan (faur), artinya kandungan perintah harus segera dikerjakan di awal
waktu jika diakhirkan maka itu termasuk dosa. Adapun alasan-alasan mereka
diantaranya,” firman Allah &K 38 ) Ve s (Wasariu Ila Maghfirati
Rabbikum).”® Yang dijadikan alasan adalah kata ic_wd ) (al-musyara‘ah) pada
ayat ini diartikan 33\ (al-mubadarah) harus segera dilakaukan pada awal waktu

4 Mustafa Ibrahim al-Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘yyah, h. 91.
“ Tbid.

4 A. Djazuli dan Nurol Aen, Ushul Figh, h. 403-404.

“ Ibid.

47 Qs. Al-Imran: 179.

“ Qs. Al-Baqarah: 196.

4 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 92.

%0 Qs. Ali Imran: 133.

232 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki
(majaz). Tidak bisa diartikan hakikat karena ini terkait “4) J=8” maka mustahil
bagi seorang hamba untuk meraihnya.’! Jika amar tidak menunjukan faur
(kesegeraan) maka sebuah perintah boleh di akhirkan, kenyataannya hal itu tidak
boleh, maka jelas amar Ii al-Faur.

Kedua, amar sebagai Ii al-tarakhi. Artinya sebuah perintah boleh diakhirkan.
Pendapat ini dipilih oleh Ibn al-Bagqillani, diceritakan Ibn ‘Aqil dari riwayat
Ahmad, Abu ‘Ali bin Abi Hurairah (Syafi‘iyah), Abu Ali al-Tabari dan Abu Bakar
al-Digaq. Alasan-alasan dari kelompok ini, jika skigat amar itu bersamaan antara
faur dan tarakhi, maka tidak dikhususkan terhadap salah satunya saja, kecuali jika
ditemukan garinah-nya. Karena amar secara lafad (mustarik al-Lafdi) dalam
aflikasinya digunakan untuk / al-faur dan tarakhi.’*

Ketiga, tawakuf (menangguhkan) antara faur dan tarakhi. Sikap tawaquf,
artinya menangguhkan sampai menemukan dalil yang menjelaskannya. Artinya,
adanya pengulangan amar itu ada kemungkinan timbulnya kewajiban baru dan
ada kemungkinan hanya menguatkan kewajiban pertama. Untuk memutuskan
masalah ini harus ditangguhkan samapai ada petunjuk yang menerangkannya. >

Sikap tawaquf diambil oleh al-Juwaini. Menurutnya, bahwa di dalam setiap
mengerjakan isi perintah bisa segera dilakukan bisa berkesinambungan karena
tidak ada ketentuan lebih rajih diantara keduanya. Bagi al-Juwaini, sebuah
tuntutan itu sudah jelas, keragu-raguan dalam kebolehan mengakhirkannya maka
wajib mensegerakan untuk mengeluarkan keragu-raguan menjadi keyakinan.*

Sebagaimana perosalan haji di atas, menurut Imam Shafi’i, jika
mengakhirkan haji padahal mampu melaksanakan, maka tidak dosa. Sedangkan
menurut Imam Hanafi adalah diantara dua pendapat (segera dan tidak).
Sedangkan yang dianggap benar, dalam hipotesis “Abi Abdullah Muhammad Ibn
Ahmad al-Maliki al-Syarif al-Talmisani”, bahwa perintah yang mutlak itu tidak
menunjukkan segera atau diakhirkan, tergantung keadaan. Dari sekian pendapat
ini, yang paling rajih adalah yang menyatakan bahwa amar li al-faur, artinya
menuntut agar segera dikerjakan diawal waktu jika memungkinkan, hal itu dapat
dipahami baik dari segi /ughas dan urf. Karena suatu tuntutan dari perintah harus
segera dilaksanakan oleh setiap mukallaftatkala mengetahui perintah dan tidak ada
halangan baginya. Jika mengahirkan perintah tanpa udzur maka dicela.

5! Majaz mursal (min Babi Itlaki al-Musabbab wa Urida Bihi as-Sabab) dengan garinah istihalah.
52 Zulami, Asbab Ikhtilaf al-Fugaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syariyyah, h. 93.

53 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, jilid 2, h. 184.

> Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’, h. 94.

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019|233



Muhaki
Maksudnya boleh ditunda apabila si-mukallaf tidak mampu menunaikannya pada
waktu itu.

Implikasi Perbedaan Aplikasi Dalalah Amar Terhadap Status Hukum
Islam

Perintah dalam sebuah teks nasz untuk melakukan perbuatan tertentu yang
mengandung arti bahwa perbuatan tersebut dilakukan secara berulang-ulang.
Karena para ahli hukum Islam mengkaitkan perintah yang demikian dengan
anggapan asalnya, bahwa perintah perbuatan diasumsikan dilakukan secara
berulang-ulang atau untuk sebuah perbuatan yang sekali saja.”” Sebagaimana
adanya sebuah perintah yang pada awalnya perintah cukup dilakukan satu kali
saja, namun ketika terdapat bukti lain yang menegaskan adanya pengulangan
maka perbuatan tersebut harus dilakukan berulang-ulang.’® Tetapi dalam hal itu
para ulama’ berbeda pendapat, yang mana perbedaan ini pada akhirnya berakibat
pada munculnya perbedaan-perbedaan pendapat dalam kasus figh, seperti
kewajiban bertayamum.’’

Dikalangkan ulama ushul dan ulama figh tidak ada perbedaan yang kentara
dalam memandang amar dari segi hakikatnya yang menunjukan terwujudnya
suatu perbuatan (isi perintah), bukan dari segi madlul-nya. Demikian juga dalam
hal muqgayyad amar yang bisa menunjukan sekali pemenuhan saja atau berulang-
ulang tergantung yang mengqayidi-nya (membatasi). Akan tetapi terdapat
perbedaan dalam memandang dalalah amar yang murni tidak dibatasi oleh sesuatu
yang menunjukan terhadap berulang-ulangnya perbuatan atau sekali pemenuhan
saja, dalam hal ini terdapat 4 (empat) pendapat yang berbeda-beda. Yang pertama,
menurut jumhur, bahwa dilalah amar itu menunjukan diharuskannya mewujudkan
apa yang diperintahkan tanpa memandang jumlah pelaksanaan yang harus
berulangkali atau cukup satu kali. Pendapat ini diikuti oleh Imam Haramain, al-
Razi, al-Baidawi, Ibnu al-Hajib, dan al-Amidi.*®

Dasar argumentasi dari pendapat di atas, bahwa jika amar itu berpaidah
terhadap salah satu dari tikrar dan marrah maka pasti dengan dibatasi oleh kedua
makna tersbut akan tertolak ke-amarannya. Selain itu, menurut mereka bahwa
hukum syara’ adakalanya menunjukkan tikrar seperti perintah pada ayat tentang

% Imran Ahsan Nyazee, Islamic Jurisprudence, h. 294-295

% Ibid., h. 295.

3" Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-Ushul, h. 55.

58 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fugaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 86.

234 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki
shalat. Dan adakalanya menunjukan sekali pemenuhan saja seperti perintah pada
ayat tentang haji. Maka hakikat ukurannya berbarengan antara keduanya yang
intinya keharusan mendatangkan isi perintah atau kandungan amar-nya. >

Pendapat yang kedua, bahwa dilalah Amar itu menunjukan tikrar apabila
tidak ada garinah yang menunjukan terlepasnya tikrar tersebut. Menurut Ibnu
Hajib, pendapat itu yang dipilih Abu Ishak. Menurut Ibn al-Luham, mazhab
Imam Ahmad dan pengikutnya, dan Abu Ishak al-Isfiraini bahwa pendapat
tersebut harus dipandang dari segi kekuatan dan imkan amar. Demikian juga
dikatakan Abu Hatim al-Ghazwini dan Abdul Qa'dir al-Baghdadi.®® Dasar
argumentasinya adalah ijma’ syukut®" bagi ahli murtad yang sudah menolak untuk
membayar zakat. Di dalam persoalan ini, menurut Abu Bakar dengan berpegang
kepada Firman Allah s.w.t.: “(S3 )53 5)” | yaitu mewajibkan atas mereka berulang-
ulang dalam membayar zakat dan tidak ada satu sahabat pun yang
mengingkarinya, maka dengan demikian jma’ syukuti mununjukan terhadap tikrar.
Tetapi jika amar tidak menunjukkan tikrar maka terjadi nasakh karena tidak ada-
nya ketetapan amar setelah kandungannya dilaksanakan sekali. Sesungguhnya
adanya nasakh setelah dikerjakannya kandungan amar itu mustahil ¢ aaladl sl
oSl 51 s 2y (Duhuru al-Maslahah Ba‘da Khafa’iha au bi al-‘Aksi).

Pendapat yang Ketiga, Dilalah amar menunjukkan marrah (cukup sekali
pemenuhan saja) tidak diharuskan adanya tikrar, kecuali jika amar dikaitkan
dengan syarat seperti dalam firman Allah “\s bl Lis &€ ol g7, Menurut Imam
Haramain bahwa pendapat ini dinukil dari sebagian guru-guru Hanafiyah dan gau/
sebagian pengikut Imam Syafi‘i. Dasar argumentasinya, bahwa dipatuhinya suatu
perintah tidak menyatakan lebih sedikit dari marrah, maka hal ini menunjukan
bahwa amar itu menunjukan marrah. Tetapi apabila seseorang berkata: “ A& izl
Gxaly o)’ (Tashaddaq Khalid aw Yatashaddaq) maka perkataan yang demikian tidak
mengandung keharusan berulang-ulangnya shadaqah, artinya cukup sekali
pemenuhan saja.®

Perselisihan pendapat dari para Ulama tentang sifat dalalah amar di atas
dapat disederhanakan dan dikelompokkan kedalam dua pendapat: Yang Pertama,

% Thid.

% Ibid., h. 87.

' Tjma’ sikuti adalah ijma’ yang dengan tegas persetujuan dinyatakan oleh sebagian mujtahid, sedangkan
sebagian yang lainnya diam, tidak jelas apakah mereka menyetujui atau menentang. Yang disebut juga ijjma’ al-
i’tibari. Sebuah {jma’ yang menurut jumhur bukan hujjah, namun menurut Hanafiyah dianggap sebagai hujjah.
Karena diamnya seorang mujtahid dianggap menyetujui apabila masalahnya telah dikemukakan kepada
mereka dan telah diberi waktu untuk membahasnya.

82 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 87-88.

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019|235



Muhaki

pendapat yang menyatakan bahwa setiap ada perintah cukup dikerjakan sekali
saja, kecuali ada dalil (perintah) yang menunjukan harus dikerjakan beberapa kali.
Kaidah mereka adalah: LIS =i ¥ Y & Ja¥). Misalnya perintah haji dan
umroh: 4 3alls zall sals . Menurut pendapat ini, haji atau umroh cukup
dikerjakan sekali saja, sebab memang tidak ada keterangan lain yang menyatakan
harus dikerjakan beberapa kali. Yang kedua, pendapat yang mengatakan bahwa
setiap ada perintah tidak cukup dikerjakan hanya sekali saja. Kaidah mereka
adalah: OSeY) e yaadl 320 ) Sl oy 5aY) (& JaY), Pada dasarnya setiap perintah itu
menghendaki berulangnya pengerjaan (dikerjakan beberapa kali) sepanjang umur
selama masih mungkin untuk dikerjakan. Berdasarkan kaidah ini, bahwa setiap
ada perintah maka harus ditunaikan beberapa kali selama masih ada
kesanggupan.®

Abdul Wahab Bin Ali Assubki berpendapat, bahwa sebenarnya amar yang
bunyi dari gayyid untuk dilaksanakan satu kali atau berulang-ulang, menurut
kebanyakan para ulama figh adalah tergantung bagaimana perintah itu dapat
dikerjakan, maka tidak harus dilakukan sekali atau berkali-kali, akan tetapi
pekerjaan tersebut tidak akan bisa diselesaikan tanpa suatu pekerjaan apapun,
sehingga mengerjakan sekali merupakan suatu keharusan yang dengannya
perintah dapat diselesaikan.®

Sementara pendapat yang dianggap benar oleh al-Talmisani adalah
pendapat yang tidak menunjukkan berulang-ulang atau tidak. Karena perintah
kadang berulang-ulang dan kadang tidak.®® Sedangkan pendapat yang dipilih oleh
Mustafa Ibrahim al-Zulami adalah pendapat yang menyatakan, bahwa amar
mutlak yang tidak disertai garinah itu murni untuk kemutlakan sebuah tuntutan,
jadi adanya batasan dari marrah atau tikrar itu sesuai dengan dilalah lughawiyah
untuk lafad-lafad bahasa Arab sebagaimana terkandung dalam al-Quran atau
dalam Sunnah Nabi s.a.w.%

Implikasi perbedaan pendapat antara adanya tikrar pada amar dan
pendapat yang tidak menuntut adanya tikrar tersebut memunculkan persoalan
sifatdan status hukum bahwa tidak bolehnya melaksanakan dua shalat fardu
dengan satu tayamum. Pendapat ini berasal dari al-Syafi‘i. Pendapat ini kemudian

% Menurut pendapat ini amar memiliki ketentuan yang serupa dengan nahyu (larangan), yakni sama-sama
merupakan tuntutan, hanya yang amar berupa tuntutan mewujudkan, sedang yang nahyu berupa tuntutan untuk
tidak mewujudkan. Lihat: Wahbah Zuhaili, Ushul Figh al-Islami, h. 113-114

% Abdul Wahab Bin Ali Assubki, Jamul Jawami’ (Beirut, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2003),h. 159

% Talmisani, Miftah al-Ushul Fi Bina’ al-Furu‘ ‘Ala al-Ushul, h. 55.

8 Zulami, Ashbab Ikhtilaf al-Fugaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah, h. 88.

236 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



Muhaki
mendapatkan respons dari Ibnu Hazm, menurutnya tayamum itu sama seperti
wudhu sehingga tayamum tidak wajib dilaksanakan kecuali setelah hadast, hal itu
bisa dipahami dari nash itu sendiri, jadi orang yang berkata ayat tersbut
menunjukkan tikrar sehingga diharuskan bertayamum setiapkali mau shalat itu
keliru. Pendapat yang demikian juga dikatakan oleh Abu Muhammad karena nash
ayat tidak mengharuskan bertayamum kecuali terhadap orang yang hadast. Begitu
juga dalam kasus apakah hak perempuan yang dijatuhi talak dalam hak wakil?
Bagi yang berpendapat bahwa amar tidak menuntut adanya tikrar, maka ia
berpandangan tidak terjadi bagi perempuan yang di serahi talak dan bagi siwakil
kecuali talak satu. Al-Syasyi dalam kitab ushulnya mengatakan bahwa amar
dengan perbuatan tidak menuntut adanya tikrar, oleh karena itu jika seseorang
berkata talaklah istri saya kemudian siwakil menolaknya selanjutnya orang
tersebut menikahinya lagi, maka tidak bisa siwakil menolak yang kedua kalinya
dengan perintah yang awal tadi.

Perbedaan cara pandang ulama tersebut muncul karena memang syari’ di
dalam memberlakukan amar adakalanya menunjukkan marrah seperi dalam hal
haji, dan adakalanya umtuk tikrar seperti dalam hal shalat, zakat, puasa dan jihad.
Sangat sedikit dalam al-Qur’an maupun Sunnah ditemukan amar yang bersifat
mutlak, tanpa disertai garinah yang menunjukkan terhadap tikrar atau marrah.
Karena masing-masing dari marrah dan tikrar dapat diketahui dari karakter sebuah
perbuatan dalam mengerjakannya. Dengan demikian, sesungguhnya masalah
khilafiyah dalam figh yang merupakan implikasi logis dari adanya perbedaan
pendapat dalam kaidah usuliyah.

Kesimpulan

Amar adalah sebagai katalisator adanya suatu norma hukum, tetapi
yang memiliki pengaruh besar terhadap perubahan status hukumnya adalah
qarinah. Sebagaimana perintah yang diletakan setelah adanya larangan
atau permintaan izin, maka dikembalikan kepada hukum asal baik wujub
atau yang lainnya, sehingga dalalah amar yang datang setelah laranggan
statusnya sama dengan hukum yang dimiliki oleh permasalahan yang
disebutkan oleh amar.

Munculnya perbedan-perbedaan dikalangan ulama ushul figh pada tataran
aplikasi amar, karena adakalanya amar 1i al-faur dan adakalnya 1i al-
Tarakhi. Perbedaan ulama dalam memandang amar dari segi qayyid
berimplikasi pada sifat perintah apakah cukup dilaksanakan satu kali atau

Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019 | 237



Muhaki

berulang-ulang, namun kebanyakan ulama berpendapat tergantung
bagaimana perintah itu dapat dikerjakan, sehingga tidak harus dilakukan
sekali atau berkali-kali, akan tetapi mengerjakan sekali merupakan suatu
keharusan yang dengannya suatu perintah dapat dilakukan.

DAFTAR PUSTAKA

Ain, Nurol. Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam. Jakarta: Raja Grafindo, 2000.

Assubki, Abdul Wahab Bin Ali. Jam ul Jawami’. Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah,
2003.

Amir, Ja'far. Usul Figih. Semarang: Toha Putra, 1972.

Amiruddin, Zen. Usul Figih. Yogyakarta: Teras, 2009.

Bahri, Syamsul. Metodologi Hukum Islam. Y ogyakarta: Teras, 2008.

Djazuli, A. & Nurol Aen. Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam. Jakarta:
RajaGrafindo, 2000.

Hakim, Abdul Hamid. al-Bayan. Padang Panjang: Sa’adiyah Putra.

Hitu, Muhammad Hasan. al-Wajij fi Ushul al-Tasyri’ al-Islamiyah. Beirut: Mu‘assat
Al-Risalah: 2000.

Hanai, A. Usul Figih. ttp.

Munawwir, A.W. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia. tashih: Ali Ma’shum & Zainal
Abidin Munawwir. Surabaya: Pustaka Progressif, 1997.

Nyazee, Imran Ahsan. Islamic Jurisprudence. Pakistan: Islamic Research Instiyute,
2000.

Qorofi (al), Ahmad bin Idris. Syarhu Tankih al-Fushul. Bairut: Dar al-Fikr, 2004.

Saleh, Abdul Mun’im. Hukum Manusia Sebagai Hukum Tuhan. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2009.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh, jilid 2. Jakarta: Kencana, 2008.

Talmisani (al), Abi Abdullah Muhammad Ibn Ahmad al-Maliki al-Syarif . Mifiah
al-Ushul Fi Bina’ al-Furu* ‘Ala al-Ushul.

Zulami (al), Mustafa Ibrahim. Asbab Ikhtilaf al-Fuqaha’ Fi al-‘Ahkam al-Syar‘iyyah.
Ttp.

Zuhaili, Wahbah. Ushul Figh al-Islami. Bairut: Dar al-Fikr, 1986.

238 | Kariman, Volume 07, Nomor 02, Desember 2019



