PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

Formalisme Agama: Tinjauan Teologi Religionum tentang Formalisme
Agama dan Relevansinya dalam Kerukunan Umat Beragama

'Denni Khas Juliana Br Nainggolan, *Pitri Sartika Sihotang
12Sekolah Tinggi Teologi Sumatera Utara
!dennikhasjuliananainggolan @ gmail.com, *pitrisihotang @ gmail.com

Abstract: This study aims to examine religious problems which are only a formality and to find out
about a symptom, event, event that is happening at the present time which is directly related to
religious formalism. The research method used is library research, namely by collecting relevant
literature in order to obtain the necessary data. The research finding is that if religion is to really
function, it must be determined to break through its rigidity of dogmatism and ritualism, and start
paying very serious attention to ethical challenges. Any religion that is aware of ethical challenges
will recognize that these ethical challenges are common challenges. Religion is not just a formality
because if it is only so then it is dangerous, both for the religion itself and its adherents. With
formalization, religion will be amputated in such a way, separated from social and cultural contexts,
weaned from its growth throughout history, and its messages will be determined based on the
ideological frame and/or platform of political parties.

Keywords: Formalism; religion; multi-religious, political; conflict

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji permasalahan agama yang hanya menjadi formalitas
saja serta untuk mengetahui tentang suatu gejala, peristiwa, kejadian yang terjadi pada saat sekarang
yang berhubungan langsung dengan formalisme agama. Metode penelitian yang dipakai adalah
penelitian pustaka, yaitu dengan cara mengumpulkan literatur-literatur yang relevan guna memperoleh
data yang diperlukan. Temuan penelitian adalah bahwa bila agama benar-benar mau berfungsi, harus
bersiteguh hati menerobos kebekuan dogmatisme dan ritualismenya, dan mulai menaruh perhatian
yang amat serius terhadap tantangan-tantangan etis. Setiap agama yang menyadari tantangan etis akan
menyadari bahwa tantangan-tantangan etis ini adalah tantangan-tantangan bersama. Agama bukan
hanya sekedar formalitas saja karena jika hanya demikian maka hal itu membahayakan, baik bagi
agama itu sendiri maupun penganutnya. Dengan formalisasi, agama akan diamputasi sedemikian rupa,
dilepaskan dari konteks sosial dan kultural, disapih dari pertumbuhannya sepanjang sejarah, dan
pesan-pesannya akan ditentukan berdasarkan bingkai ideologis dan/atau platform partai politik.

Kata kunci: Formalisme; agama; multi religius; politik; konflik

I. Pendahuluan

Dewasa ini formalisme agama mungkin adalah virus sosial yang paling mematikan di
dunia sekarang ini. Dalam arti, formalisme agama adalah pemahaman beragama yang terjebak
pada bentuk (form) semata, seperti ritual dan aturan-aturan yang sudah ketinggalan jaman.
Orang sibuk mengikuti aturan berdoa dan aturan moral yang dibuat ratusan, bahkan ribuan
tahun yang lalu, tanpa paham isi dan tujuan sebenarnya. Ia lalu cenderung untuk tidak toleran
terhadap perbedaan, bersikap fanatik dan radikal. Kebangkitan agama-agama tidak disertai
dengan peningkatan yang substansial dalam kerjasama antar-agama, malah sebaliknya
memperlihatkan kian mengentalnya pengkhotbah-pengkhotbah antar-umat. Hubungan antar-
agama cenderung begitu formalnya, menjadi hubungan ‘antar-kotak’ semakin kehilangan

249


mailto:dennikhasjuliananainggolan@gmail.com

PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

spontanitas, dinamika dan dimensi personalnya. Padahal ketika hubungan itu menjadi
hubungan formal ‘antar-kotak’, sulit sekali kalau tidak hendak dikatakan mustahil
mengharapkan terjadinya terobosan-terobosan yang kreatif dan orisinal. Paling-paling yang
maksimal dapat diharapkan adalah kesepakatan-kesepakatan formal yang mengukuhkan status
quo. Melihat berbagai peristiwa yang terjadi di dunia, khususnya dengan banyaknya
kekerasan yang berhubungan dengan agama atau suatu gereja, mungkin muncul pertanyaan,
apakah dunia lebih baik tanpa agama atau gereja. Pertanyaan dan ini nampaknya konyol,
namun di dalamnya terkandung sebuah kerinduan bagaimana supaya umat beragama dapat
memberikan perannya di tengah-tengah dunia ini. Bukan saja sekedar pengakuan ‘aku
percaya’ tetapi bagaimana kepercayaan itu menjadi sumber nilai dan norma yang mendasari
tatanan kehidupan dalam konteks pluralisme dewasa ini.(Saragih 2006)

Agama sebagai aktivitas hidup manusia membutuhkan bentuk-bentuk konkret dalam
sikap hidup dan tindakan. Dengan demikian, beragama tidak sekedar meyakini sesuatu, tetapi
bertindak sesuai dengan apa yang diyakininya. Bahkan beragama seharusnya terwujud dalam
totalitas kehidupan dan diamalkan dalam setiap tingkah laku, sehingga agama tidak hanya
berarti bagi diri sendiri, melainkan juga bagi sesama dan lingkungan tempat seseorang berada.

Ambiguisitas agama muncul atas dualisme, maka dapat dilihat bahwa agama memiliki
sifat ambigu. Dualisme muncul dalam kategori-kategori misalnya transenden dan imanen,
yang tunggal dan yang jamak (manusia), yang universal dan yang partikular, ambiguisitas
agama, dalam pandangan Aloysius Pieris terlihat dalam penampilannya dimana agama dapat
sekaligus membebaskan dan juga memperbudak penganutnya. Menurutnya dalam wajahnya
yang psikologis, watak memperbudak agama terwujud dalam takhyul, ritualisme,
dogmatisme, sedangkan dalam wajahnya yang secara sosiologis memperbudak agama
cenderung mengabsahkan suatu struktur status quo yang menindas. Di lain pihak wajah
agama yang secara psikologis membebaskan dapat dilihat dalam pembebasan batin dari dosa
(mammon, anti Allah, naluri-naluri memeras dan menindas), sementara itu wajah agama yang
secara sosiologis membebaskan tampak dalam potensi agama untuk melakukan transformasi
sosial. Dengan kata lain, agama membebaskan apabila agama itu memungkinkan kita untuk
bergaul dan berhubungan dengan orang-orang lain tanpa beban. Fanatisme adalah wujud yang
sangat jelas dari wajah agama yang memperbudak. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan
untuk mengkaji permasalahan agama yang hanya menjadi formalitas saja serta untuk
mengetahui tentang suatu gejala, peristiwa, kejadian yang terjadi pada saat sekarang yang
berhubungan langsung dengan formalisme agama.

I1. Metode Penelitian

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan metode kualitatif-deskriptif, yaitu dengan
menggunakan sumber informasi berdasarkan sumber literatur atau pustaka (library research)
yang relevan dengan topik yang ditelusuri. Adapun langkah-langkah yang akan ditempuh oleh
peneliti dalam menggali data dan menginterpretasi data guna menemukan jawaban
permasalahan dalam penelitian.

250



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

II1. Hasil dan Pembahasan
Hakikat Agama dan Fungsinya

Dalam bahasa Inggris, agama berarti religion, yang berasal dari kata religare yang
berarti mengikat. Pengertian ini menjelaskan bahwa agama adalah keterikatan manusia
dengan Tuhan. Hal ini tampak dari gambaran agama yang memiliki sifat keterikatan manusia
terhadap Tuhan di dalam menjalankan dan mematuhi semua ajarannya.(Kahjmad 2000)
Dalam bahasa Sansekerta, agama berarti ajaran atau kumpulan peraturan. Akar katanya adalah
“gam” yang berarti pergi dan awalan “a” berarti tidak. Jadi, pengertian agama yaitu yang
tetap atau tidak berubah.(Heuken 1991) Agama sebagai sistem keyakinan dapat menjadi
bagian dan inti dari sistem-sistem nilai yang ada dalam kebudayaan dari masyarakat yang
bersangkutan, dan menjadi pendorong dan penggerak serta pengontrol bagi tindakan-tindakan
para anggota masyarakat tersebut untuk tetap berjalan sesuai dengan nilai-nilai kebudayaan
dan ajaran-ajaran agamanya.(Poerwadarminta 1976)

Elizabeth K. Notingham memandang bahwa agama bukan sesuatu yang dapat dipahami
melalui defenisi, melainkan melalui deskripsi (penggambaran). Menurutnya, agama adalah
gejala yang begitu sering terdapat dimana-mana, dan agama berkaitan dengan usaha manusia
untuk dapat mengukur dalamnya makna dari keberadaan diri sendiri dan keberadaan alam
semesta. Selain itu, agama dapat membahagiakan batin yang paling sempurna, dan juga
perasaan takut dan ngeri. Meskipun perhatian tertuju kepada adanya suatu dunia yang tidak
dapat dilihat (akhirat), namun agama melibatkan dirinya dalam masalah-masalah kehidupan
sehari-hari dunia.(Notingham 1975)

Masalah yang berhubungan dengan agama terkadang menimbulkan konflik antar
pemeluk agama. Apalagi jika agamanya dibandingkan dengan agama lainnya dan jika
berkaitan dengan masalah keyakinan. Karena, beragama sudah menjadi darah
dan daging di dalam jiwa dan raga yang melekat erat dalam kehidupannya.

Manusia menginginkan sebuah agama karena dipahami agama dapat memberikan
kenyamanan khususnya dalam spiritual. Manusia hidup dengan didampingi oleh
pergumulan/permasalahan. Untuk menjawab permasalahan tersebut tidak selamanya dapat
diatasi secara sosiologis, akhirnya manusia lari kepada agama karena agama diyakini
memiliki kemampuan untuk menjawab permasalahan manusia tersebut. Selain dari pada itu,
agama juga memberikan sebuah jalan keselamatan, pembelajaran dan inilah yang disebut
sebagai fungsi agama tersebut.(Kristiantoro 2020) Berikut ini diuraikan berkenaan dengan
fungsi agama. Pertama, fungsi edukatif. Manusia mempercayakan fungsi edukatif kepada
agama yang mencakup tugas mengajar dan tugas bimbingan. Tidak seperti instansi/institusi
profan, agama dianggap sanggup memberikan pengajaran otoritatif, bahkan dalam hal-hal
yang sakral tidak dapat salah. Agama menyampaikan ajarannya dengan perantaraan petugas-
petugasnya baik di dalam upacara keagamaan, khotbah, renungan, (meditasi), pendalaman
rohani, dll. Tugas bimbingan yang diberikan petugas-petugas agama juga dibenarkan dan
diterima berdasarkan pertimbangan yang sama. Masyarakat mempercayakan anggota-
anggotanya kepada instansi agama dengan keyakinan bahwa mereka sebagai manusia (di

251



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

bawah bimbingan agama), akan mencapai pribadinya yang penuh melalui proses hidup yang
telah ditentukan. Bahkan saat terakhir manusia menghadapi kematian, kehadiran petugas
agama sebagai pembimbing.(Yewangoe 2002)

Kedua, fungsi penyelamatan. Berbicara tentang keselamatan adalah hal yang diinginkan
setiap manusia, baik itu ketika masih hidup maupun sesudah mati. Untuk mencapai hal itu,
agama adalah satu-satunya jaminan yang dapat dipercayai. Karena di dalam agama terdapat
cara untuk mencapai kebahagiaan, mengenal yang sakral dan berkomunikasi dengannya.
Agama juga sanggup mendamaikan kembali manusia yang salah dengan Tuhannya dengan
jalan pengampunan dan penyucian. Perdamaian antara manusia dengan Tuhan dan
pengenalannya akan yang sakral secara teologis akan mengarahkan pula terhadap perdamaian
dengan sesama manusia dan lingkungannya.

Ketiga, fungsi pengawasan sosial. Pada umumnya manusia mempunyai keyakinan yang
sama, bahwa kesejahteraan kelompok sosial khususnya masyarakat besar umumnya tidak
dapat dipisahkan dari kesetiaan kelompok atau masyarakat itu pada kaidah-kaidah susila dan
hukum-hukum rasional yang telah ada pada kelompok itu. Disadari pula bahwa
penyelewengan terhadap nilai-nilai susila dan peraturan yang berlaku mendatangkan petaka
dan kesusahan yang pada waktunya melemahkan fungsi masyarakat. Oleh karenanya agama
ikut bertanggungjawab atas adanya norma-norma susila yang baik yang diperlakukan atas
masyarakat manusia umumnya. Maka agama menyeleksi kaidah-kaidah susila yang ada yang
mengukuhkan yang baik sebagai kaidah yang baik dan menolak kaidah yang buruk untuk
ditinggalkan sebagai larangan atau tabu. Agama memberi juga sanksi-sanksi yang harus
dijatuhkan kepada orang-orang yang melanggarnya dan mengadakan pengawasan yang ketat
atas pelaksanaannya.

Keempat, fungsi memupuk persaudaraan. Semua manusia mendambakan persaudaraan
dan perdamaian dan hal ini merupakan kebutuhan dasar manusia. Dunia tidak menginginkan
perpecahan dan permusuhan melainkan persatuan dan perdamaian. Disinilah letak agama
untuk membina persaudaraan tanpa memandang sekat-sekat suku, ras, golongan, dll.
Persaudaraan yang dibangun oleh agama, misalnya Kristen dan Islam telah berhasil
mempersatukan sekian banyak bangsa yang berbeda ras dan kebudayaan dalam satu keluarga
besar, dimana mereka menemukan ketenteraman dan kedamaian. Dengan demikian melalui
agama ada harapan untuk mewujudkan perdamaian dan persatuan.

Kelima. fungsi transformatif. Mengubah bentuk kehidupan masyarakat yang lama
dengan menemukan nilai-nilai baru. Maka agama disini bukan berada dalam keadaan statis
melainkan dinamis. Dalam artian bahwa agama mengambil peran untuk mengubah nilai-nilai
yang bertentangan dengan kaidah-kaidah kemanusiaan yang wajar dan membentuknya ke
arah kepribadian manusia yang ideal. Bersamaan dengan itu, transformasi yang dibangun oleh
agama adalah membina dan mengembangkan nilai-nilai sosial yang pada intinya baik dan
bermanfaat untuk kepentingan masyarakat luas.

Keenam, fungsi psikologis. Agama adalah gejala yang begitu sering “terdapat di mana-
mana” dan agama berkaitan dengan usaha-usaha manusia untuk mengukur dalamnya makna
dari keberadaan diri sendiri dan keberadaan alam semesta. Selain itu agama membangkitkan

252



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

kebahagiaan batin yang paling sempurna, dan juga perasaan takut dan ngeri. Agama sebagai
bentuk keyakinan manusia terhadap sesuatu yang bersifat supranatural (adikodrati) ternyata
seakan menyertai manusia dalam ruang lingkup kehidupan yang luas. Agama memiliki nilai-
nilai bagi kehidupan manusia sebagai orang-perorang maupun dalam hubungannya dengan
masyarakat. Selain itu agama juga memberi dampak bagi kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian secara psikologis agama dapat berfungsi sebagai fungsi intrinsik (dalam diri) dan
motif ekstrinsik (luar diri). Dan secara khusus motif yang didorong keyakinan agama dinilai
memiliki kekuatan yang mengagumkan dan sulit ditandingi oleh keyakinan non-
agama.(Jalaluddin 2002)

Ketujuh, fungsi profetis. Bentuk pengawasan sosial agama terhadap masyarakat dalam
dimensi yang tajam. Kekhususan dari fungsi ini profetis ini terletak pada sasaran dan caranya.
Sasaran “kritik” tersebut aalah kategori atau golongan sosial yang sedang berkuasa atau
pemegang tampuk pemerintahan yang dalam kedudukannya melakukan tindakan-tindakan
yang melanggar kaidah-kaidah susila sehingga menimbulkan kerugian dan penderitaan baik
moral maupun material kepada rakyat bawahannya. Dengan kata lain, keadilan dan
ketenteraman masyarakat terganggu akibat ulah pemerintah yang salah.

Formalisme Agama dari Sudut Pandang Religionum

Agama sebagai paradigma yang luhur jelas memiliki pengaruh yang kuat terhadap
kehidupan individu maupun masyarakat. Dan pengaruh itu tentu menimbulkan pengaruh
tertentu dan sikap mental tertentu. Sadar atau tidak sadar, konsep supranatural dalam agama
bisa menciptakan rasa takut, pesimisme, dan pasrah yang tidak mendasar dalam individu dan
masyarakat dengan menciptakan berbagai larangan-larangan yang bisa saja menyiksa fisik
yang harus dipatuhi, apabila tidak akan memberikan dampak yang negatif. Apa yang
dikatakan (Putera 2003) sesungguhnya adalah kebenaran tentang rendahnya perhatian agama-
agama terhadap isu-isu pada nilai-nilai kemanusiaan bersama, seperti: masalah kemiskinan,
ketidakadilan dan kesenjangan sosial dan ekonomi. Akan tetapi konsentrasi agama-agama
dewasa ini tidak lain adalah islamisasi atau kristenisasi, proyek pembangunan rumah ibadah
dan berbagai spekulasi teologi sebagai apologetika agama untuk mendapatkan prestise di mata
publik, tidak peduli apakah sikapnya itu telah melecehkan dan mencemarkan suatu agama
tertentu.

Sejarah mencatat bahwa agama-agama yang ada di dunia telah menjadi faktor penyebab
lahirnya berbagai konflik yang dimotori oleh agama.(Mufid 2001) Hal ini berlawanan dengan
keberadaan agama yaitu menciptakan perdamaian, kebenaran dan kasih. Agama yang
diharapkan sebagai pembawa angin penyejuk dalam kehidupan manusia, ternyata agama juga
menimbulkan konflik.(Yewangoe 2002) Yang menjadi pertanyaan sekarang ini adalah
mengapa hal ini terjadi dan apa yang menyebabkannya. Pertanyaan ini menjadi pertanyaan
mendasar yang harus dijawab oleh kita bersama.

Kecenderungan terjadinya konflik antar agama adalah disebabkan oleh sekelompok
orang atau individu yang menganggap bahwa ajaran agamanya adalah yang paling benar dan
memandang ajaran agama lain salah.(Yunus 2014) Tambahan lagi banyaknya pihak-pihak

253



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

yang mengatasnamakan agama untuk kepentingan politik, ekonomi dan lainnya. Sehingga
benturan antar kepentingan oleh pihak-pihak tersebut tidak dapat dihindarkan lagi dan
menjurus kepada terjadinya konflik. Para pemeluk agama juga memiliki kecenderungan jatuh
ke dalam pembenaran diri secara sepihak melalui pengangkatan ayat-ayat kitab suci yang
disebabkan oleh pemahaman dan penafsiran yang keliru. Ironisnya lagi timbul pemahaman
bahwa ayat-ayat tersebut dipandang sebagai dasar untuk mengijinkan terjadinya konflik.
Sebab lainnya adalah pelegalan kekerasan oleh agama demi kepentingan agama tersebut, yang
tanpa disadari mengantarkan kepada terjadinya konflik antar berbagai pihak. (Sitompul 2005)
mengemukakan bahwa bentuk-bentuk konflik yang berlangsung secara rasional dan moral
keagamaan masih dapat diterima, yaitu apabila konflik tersebut tidak sampai kepada bentuk
yang merugikan pihak lain seperti perusakan, penjarahan, pembunuhan atau peperangan.
Sedangkan apabila konflik tersebut bersifat destruktif, tindakan yang merugikan pihak lain
bukanlah suatu konflik yang dapat ditolerir.” Beranjak dari keadaan ini jelaslah bahwa telah
terjadi  penyelewengan oleh individu atau kelompok-kelompok tertentu yang
mengatasnamakan agama demi kepentingannya sendiri. Sehingga menciptakan disharmoni di
antara umat beragama dan kaburnya nilai-nilai serta tujuan luhur dari sebuah agama.

Wacana Permasalahan Formalisme Agama

Formalisasi agama jelas sangat membahayakan, baik bagi agama itu sendiri maupun
penganutnya. Dengan formalisasi, agama akan diamputasi sedemikian rupa, dilepaskan dari
konteks sosial dan kultural, disapih dari pertumbuhannya sepanjang sejarah, dan pesan-
pesannya akan ditentukan berdasarkan bingkai ideologis dan/atau platform partai politik.
Dalam situasi demikian, identitas dan simbol-simbol keagamaan menjadi bagian terpenting,
bahkan lebih penting dari substansi pesan agama itu sendiri, untuk diperjuangkan. Mereka
mengejar simbol-simbol, bukan mengamalkan substansi ajaran agama. Pembacaan secara
harfiah dan mengutamakan simbol-simbol agama akan mengarahkan umat menjadi monolitik,
penyeragaman. Tidak heran jika kelompok-kelompok tertentu menolak pluralisme, baik
pluralisme agama-agama maupun dalam agama. Hal ini sangat berbahaya karena tidak akan
pernah ada celah untuk perbedaan, setiap yang berbeda, dengan menggunakan term-term
teologis, akan divonis kafir, murtad dan semacamnya.

Pembacaan secara harfiah dan parsial memang sangat menguntungkan untuk
membingkai pesan-pesan agama dengan ideologi dan/atau platform partai politik. Karena
dengan dalih makna (harfiah), seseorang atau kelompok tertentu bisa menyembunyikan
agenda politiknya pada saat membajak ajaran agama. Formalisasi agama memang anak
kandung pembacaan harfiah atas teks-teks agama dan sangat berbahaya, baik bagi agama itu
sendiri, para penganutnya, maupun penganut agama yang berbeda. Pesan-pesan luhur agama
direduksi pada tingkat kepentingan ideologis, pemaknaan yang monolitik akan mengarah pada
penyeragaman para penganut agama, dan penganut agama yang berbeda akan terpinggirkan,
teralienasi dari komunitas umat beragama yang ekstrem. Disini pluralisme terasa ganjil bagi
pejuang formalisasi agama, karena formalisasi dan pemaknaan harfiah ini pula, kelompok-
kelompok tertentu sulit menerima kehadiran non-Muslim dan Muslim dengan paham yang
berbeda. Pluralisme adalah sebuah asumsi yang meletakkan kebenaran agama-agama sebagai

254



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

kebenaran yang relatif dan menempatkan agama-agama pada posisi setara, apapun jenis
agama itu. Pluralisme agama meyakini bahwa semua agama adalah jalan-jalan yang sah
menuju Tuhan yang sama. Atau, paham ini menyatakan, bahwa agama adalah persepsi
manusia yang relatif terhadap Tuhan yang mutlak, sehingga karena kerelatifannnya, maka
seluruh agama tidak boleh mengklaim atau meyakini bahwa agamanya yang lebih benar dari
agama lain atau meyakini hanya agamanya yang benar.(Gunarsa n.d.)

Jelas bahwa literalisme tertutup dan formalisasi agama amat berbahaya, baik pada

tataran epistemologis maupun praksis. Maka sangat penting untuk menyadari bahaya laten
kelompok-kelompok garis keras yang biasa dengan literalisme tertutup dan mengagendakan
formalisasi agama. Formalisasi agama yang diperjuangkan kelompok-kelompok garis keras
lebih didorong oleh motivasi politik daripada agama. Dari sudut pandang manapun, sulit
menerima politisasi agama sebagai bagian dari ajaran agama, karena formalisasi agama
sendiri adalah pengebirian terhadap agama itu sendiri. Bagi mereka, agama sudah menjadi
tujuan. Maka agama pun, secara meyakinkan, akan kehilangan pesan-pesan luhurnya, yang
tersisa hanyalah simbol-simbol keagungan agama itu sendiri. Ini merupakan salah satu
kesalah-kaprahan dalam melihat dan memahami agama. Seharusnya, agama dilihat dan diikuti
sebagai petunjuk, sebagai jalan, menuju ilahi agar penganut agama menjadi manifestasi
substansi pesan utama dan luhur agama. Ketika agama menjadi tujuan, maka Tuhan pun sirna
dalam semesta keagamaan itu sendiri. Dalam konteks inilah, formalisasi agama terlihat jelas
tidak didorong oleh motivasi agama, melainkan politik.(Wahid 2009)

“Di bawah Yesus Kristus, pemimpin kita, hendaklah kamu berjuang untuk
Yerusalemmu, dalam barisan perang Kristen, barisan yang paling tidak terkalahkan, bahkan
dengan lebih berhasil ketimbang perjuangan anak-anak Yakub pada zaman dahulu, sehingga
kamu dapat menyerbu dan mengusir bangsa Turki, yang lebih buruk ketimbang orang-orang
Yebus, yang berada di tanah ini, dan hendaklah kamu menganggap mati demi Kristus di kota
tempat mati demi kita, sebagai sesuatu yang indah”.(Saragih 2006) Kutipan ini adalah pidato
Paus Urbanus II pada tanggal 27 November 1095 ketika mengajak umat Kristen untuk
berperang dalam Perang Salib.(Wellem 2006) Dikisahkan, segera setelah pidato ini, massa
berteriak “Deus Vult” (Allah menghendakinya), setelah itu perang pun dilaksanakan. Inilah
salah satu masalah ketika berbicara tentang kaitan antara agama perdamaian dan kekerasan.
Ada begitu banyak praktek kekerasan di dunia ini yang sedikit banyaknya berkaitan dengan
agama. Di satu sisi pelaku mengatakan bahwa hal itu adalah perjuangan di jalan Allah, di sisi
lain kelompok lain menyebut itu terorisme. Terserah sebutannya apa, yang pasti praktek
kekerasan telah terjadi dan korban sudah ada.

Konflik global antar umat manusia yang terjadi dalam satu abad ini menyadarkan kita.
Betapa umat manusia, yang notabene sudah beragama, ternyata sulit menghindari diri dan
sikap permusuhan dan pertikaian. Agama yang semestinya “membumikan” kehendak Ilahi di
tengah popularitas kehendak duniawi yang menyesatkan kerap dijadikan panglima untuk
menggempur penganut keyakinan lain tanpa rasa bersalah sedikit pun. Karena itu tidak heran
dewasa ini persaingan, tindak kekerasan, dan pertengkaran antar agama, dimana-mana terjadi,
bahkan diantara penganut agama yang sama. Kendati pemicu utama munculnya kekerasan

255



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

tersebut umumnya lebih bermuatan unsur politik dan ekonomi. Tetapi tidak sedikit orang
menghubungkannya dengan unsur agama.

Agama dalam Masyarakat yang Multi Religius

Ajaran dan pesan-pesan yang disampaikan oleh para pendiri agama, yang merupakan
pendiri agama-agama di dunia, terutama bertujuan meringankan penderitaan dan membawa
kedamaian serta kebahagiaan bagi seluruh umat manusia melalui pelaksanaan etika moral
sesuai dengan cara hidup yang benar. Namun dewasa ini agama-agama di dunia telah
berkembang menjadi lembaga-lembaga yang terorganisasi secara besar-besaran tanpa
mencerminkan keterlibatan perasaan manusia di dalamnya, dengan akibat bahwa ajaran-
ajaran asli dari para pendiri agama masing-masing telah terkikis atau terabaikan sehingga
hampir tidak meninggalkan pengaruh pada para pengikutnya terutama dalam hal
kesederhanaan, pengendalian diri, kebenaran dan sifat tidak mementingkan diri sendiri. Isi
moral dari suatu agama dan nilai-nilai rohaniahnya yang mendorong kehidupan damai
diselimuti oleh nilai-nilai lahiriah yang tampak lebih menarik. Banyak pemeluk agama yang
telah mengabaikan atau meremehkan pesan-pesan pemimpin agama mereka hanya untuk
mencari kekuasaan, ketenaran, dan keuntungan lahiriah lainnya guna kepentingan pribadi.
Penyalahgunaan semacam ini cenderung menodai pikiran para penganut agama modern dan
menyebabkan persaingan-pesaingan tak sehat dan menimbulkan hambatan-hambatan diantara
berbagai kelompok agama maupun di dalam kelompok agama yang sama.

(Manullang 2018) mengungkapkan formalisme agama berakar pada setidaknya lima hal,
diantaranya pertama, ia berakar pada kesalahpahaman tentang makna iman dan agama;
formalisme agama berakar juga pada kemalasan berpikir; formalisme agama juga sering
digunakan sebagai pembenaran untuk mengumbar nafsu dan kerakusan; formalisme agama
juga berakar pada keinginan untuk menindas orang lain; orang mengikuti ajaran sebuah
agama secara buta, seringkali karena kerinduan untuk masuk surga, serta menghindari neraka.

Sikap yang perlu diperhatikan dalam menghindari formalisme agama adalah sebagai
berikut: pertama, toleransi dan rasa hormat. Toleransi dan rasa hormat merupakan dua kata
yang amat penting, yang harus diingat dalam suatu masyarakat yang multi religius. Seseorang
tidak boleh hanya mengkhotbahkan sikap tenggang rasa, tetapi harus berusaha, pada setiap
kesempatan yang memungkinkan, untuk selalu melaksanakan semangat keramahan, toleransi,
sebab semangat itu akan amat membantu menciptakan suasana yang mengarah pada
kehidupan damai dan serasi. Kita mungkin tidak dapat memahami atau menghargai nilai-nilai
intrinsik dari upacara atau kebiasaan tertentu yang dilakukan oleh kelompok agama tertentu.
Demikian pula orang lain, mungkin tidak bisa memahami atau menghargai upacara atau
kebiasaan kita sendiri. Jika kita tak menghendaki orang lain menertawakan perbuatan Kkita,
janganlah kita menertawakan orang lain. Kita harus berusaha mencari arti atau memahami
kebiasaan-kebiasaan yang asing bagi kita karena hal ini akan membantu menimbulkan
pengertian yang lebih baik, sehingga kita dapat meningkatkan semangat toleransi diantara
para penganut agama yang bermacam-macam.

256



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

Telah disebutkan bahwa rasa hormat menimbulkan rasa hormat pula. Jika kita
mengharap pemeluk agama lain menghormati ibadah agama kita, maka pada gilirannya kita
juga tidak boleh ragu-ragu untuk menunjukkan rasa hormat kepada mereka pada saat mereka
melakukan ibadah mereka. Sikap ini pasti akan mendukung hubungan yang lancar dan ramah
dalam suatu masyarakat yang menganut berbagai agama masyarakat multi religius. Tanpa
melaksanakan semangat toleransi dan saling menghormati, maka racun diskriminasi, ejekan,
dan kebencian yang berbahaya itu akan menyembur menghancurkan kedamaian dan
ketenteraman masyarakat dan negara kita. Suatu kenyataan bahwa di negara-negara tertentu
yang tidak terdapat semangat toleransi dan saling hormat antar agama, maka pembunuhan,
pembakaran dan penghancuran milik yang berharga telah terjadi. Tindakan tak berguna
seperti itu, yang menyebabkan hilangnya nyawa yang sangat berharga dan harta benda yang
tak dapat ditebus, seharusnya membuka mata semua orang yang mendambakan kehidupan
damai dan serasi. Semua umat yang beragama harus bersatu dalam persahabatan dan
hubungan baik serta dengan kehendak baik antara satu sama lain guna mencapai harapan
semua orang yang cinta damai dalam membangun masyarakat yang serasi, aman dan
tenteram.

Kedua, penyebaran agama. Untuk menyebarkan suatu agama tertentu, maka segi-segi
terbaik atau terpenting dari agama tersebut perlu dikemukakan. Penampilan demikian
memang diharapkan, sebab wajah yang menarik yang menimbulkan minat harus dimantapkan
agar memperoleh perhatian. Menampilkan yang terbaik merupakan suatu pengutaraan yang
cukup jujur. Namun dalam masyarakat multi religius, persaingan keras untuk mendapatkan
penganut baru atau mereka yang pindah agama, haruslah ada saling pengertian diantara para
pemuka agama agar terhindar dari perbuatan saling meremehkan, mengkritik, atau menjelek-
jelekkan keyakinan dan kebiasaan penganut agama lainnya. Sesuatu yang bagus, menarik, dan
berguna dalam suatu agama tertentu merupakan hal yang pantas dikemukakan oleh
pendukungnya, tetapi seseorang tidak boleh melangkahi penganut agama lainnya untuk
memberitahu kepada dunia luar bahwa agamanya sendirilah yang terbaik, paling benar,
sedangkan agama serta tata upacara keagamaan lainnya adalah palsu. Sikap demikian
cenderung untuk menimbulkan rasa dengki dan bahkan rasa permusuhan diantara sesama
pemeluk agama, dengan akibat saling balas dendam dan saling memaki, yang pasti tidak
dikehendaki oleh agama terhormat manapun yang layak disebut agama.

Ketiga, korban keadaan. Jika seorang anak kebetulan dilahirkan dalam keluarga Kristen,
tidak ada pilihan lain kecuali bahwa anak tersebut akan dibesarkan menurut keyakinan dan
cara-cara keagamaan orang tuanya dalam keluarga Kristen. Demikian pula anak yang
dilahirkan dalam keluarga Muslim akan dididik menurut keyakinan dan tata cara Islam, dan
anak dari keluarga Buddhis akan selalu mengikuti cara hidup Buddhis. Anak yang dilahirkan
dalam keluarga Hindu akan dibesarkan sebagai orang Hindu. Kita semua terikat oleh keadaan
di sekitar kita, lingkungan, agama, ras, dan kebudayaan, yang tidak dapat kita elakkan.
Sebagai anak dalam keluarga religius tertentu, kita akan dididik menurut petunjuk dan latar
belakang keagamaan orang tua. Keyakinan agama orang tua kita selalu menjadi keyakinan
kita sendiri dan latar belakang budaya menjadi cara hidup kita. Setiap penganut agama harus

257



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

berusaha memahami lingkungan dan kebudayaan yang diwarisi masing-masing serta
menghormati orang yang menurut apa adanya dan apa yang diyakininya sebagai jalan
hidupnya, bukannya memaksakan pada orang lain suatu keyakinan lain dengan menyatakan
secara berlagak bahwa “agama saya adalah agama yang benar, anda harus memeluk agama
saya — agama anda adalah agama yang salah”. Tidak boleh menggunakan tekanan, kekerasan
atau paksaan dalam suatu masyarakat yang menganut berbagai agama, bila kita ingin hidup
secara damai dan harmonis.

Keempat, politik dan agama. Suatu segi lain yang perlu diperhatikan dalam usaha
mencari kedamaian dan ketentraman dalam masyarakat muti religius bahwa masalah politik
dan rasial tidak boleh dimasukkan ke dalam mimbar agama. Dapat kita pahami bahwa dalam
dunia politik dewasa ini dan bahkan pada masa lampau, para politisi ingin mempengaruhi
semua lembaga termasuk lembaga keagamaan guna meningkatkan tujuan politik mereka.
Segala cara merupakan permainan yang jujur dalam politik, tetapi agama harus menjauhkan
diri dari politik dan politisi. Mimbar rohaniah memenuhi kebutuhan-kebutuhan rohaniah
mereka yang berpikir religius, termasuk politisi yang religius, namun mimbar tersebut tidak
boleh dipakai oleh politisi yang mungkin dapat merusak kedamaian dan ketentraman tempat
ibadah melalui naungan politik mereka. Agama meliputi segalanya dengan demikian tidak
boleh terdapat kendala rasial apapun. Kita semua, sementara menghormati dan menjunjung
tinggi agama kita masing-masing, dan dalam keadaan apapun tidak diperkenankan mencela
atau memandang rendah ajaran agama yang dianut oleh orang lain. Kita harus berusaha untuk
mempelajari dan memahami dasar-dasar semua agama dan memilih apa yang terbaik dan
dapat dipraktekkan, serta menyampaikannya yang bersifat kontroversial. Kita bisa
menjunjung tinggi agama sendiri namun senantiasa menghormati agama orang lain. Hal ini
pasti akan membantu terpeliharanya suasana damai dan serasi dalam masyarakat yang multi
religious.

Refleksi Teologis

Agama yang hanya berhasil membuat umatnya khusuk berdoa, tetapi tidak bermanfaat
apa-apa dalam meningkatkan kesejahteraan hidupnya, tidak bersuara apa-apa ketika hak-hak
kepentingannya yang sah direnggut, cuma menanamkan kebencian tetapi tidak memberikan
damai sejahtera di hati, yang menggunakan propaganda politis untuk mendapat kekuasaan
yang mengatasnamakan agama. Agama-agama, bila benar mau berfungsi, harus bersiteguh
hati menerobos kebekuan dogmatisme dan ritualismenya, dan mulai menaruh perhatian yang
amat serius terhadap tantangan-tantangan etis. Ketika agama-agama secara sendiri-sendiri
menyadari tantangan-tantangan etis ini, ia akan menyadari bahwa tantangan-tantangan etis ini
adalah tantangan-tantangan bersama. Masalah-masalah mendasar yang sedang kita hadapi
semuanya adalah masalah-masalah bersifat ‘lintas agama’. Masalah-masalah yang
menyangkut kemiskinan, ketidakadilan, kebebasan, HAM, demokrasi, lingkungan hidup,
kesenjangan sosial, masalah politik dan ssebagainya adalah masalah-masalah yang tidak
membeda-bedakan agama. Dan sesungguhnya kekuatan yang memiskinkan yang menindas,
yang menimbulkan rasa takut, yang merampas hak asasi manusia, kekuatan-kekuatan yang

258



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

merusak alam ciptaan, keserakahan dan kerakusan akan kuasa dan kebendaan, dan
sebagainya, itulah personifikasi dari kekuatan-kekuatan yang merusak alam ciptaan,
keserakahan dan kerakusan akan kuasa kebendaan, dan sebagainya. Itulah personifikasi dari
kekuatan-kekuatan demonis abad ini. Kekuatan-kekuatan itu adalah iblis atau setan, kuasa
kegelapan, dalam arti sesungguhnya. Musuh agama bukanlah agama yang lain, tetapi setan-
setan itulah musuh bersama dan musuh utama agama-agama. Ketika agama-agama berhasil
mengatasi jebakan institusionalisme, formalisme, dogmatisme dan ritualismenya, dan mulai
dengan serius menaruh kepedulian, ketika itulah pintu bagi dialog dan kerja sama antar-agama
terbuka dengan lebar.

IV. Kesimpulan

Memberikan label (labelling) sesuatu dengan dalil-dalil agama tentunya harus melihat
bagaimana kondisi empiris sesuatu itu sehingga tidak membuat kerisauan bagi orang lain
yang tidak sama dengan kita. Menerapkan ajaran agama di dalam kehidupan adalah sebuah
keharusan. Tetapi juga harus diingat bahwa kita tidak hidup dalam suatu komunitas yang
sama tetapi kita selalu hidup dengan komunitas lain. Maka, menjaga perasaan, sikap dan
tindakan kita terkait dengan orang lain merupakan suatu keniscayaan. Begitu juga kekristenan
dalam menafsirkan teks-teks dalam Kitab Suci tidak dengan cara yang tertutup, melainkan
dengan jujur. Penafsiran yang tertutup yang akan membuat formalisasi semakin menguat
demi propaganda politis dalam meraih kekuasaan. Jika kita sudah menafsirkan teks dengan
jujur teks dengan jujur dengan keseluruhan, maka keseluruhan teks dalam Kitab Suci bisa
terlihat maknanya dan bisa diaplikasikan maknanya. Dengan itu kita akan semakin diperkaya
dengan mengkaji ulang landasan teologis, mempertimbangkan ulang metode misi, dan
menemukan kehadiran makna agama lain. Dengan demikian, kita bisa menghargai kehidupan
yang pluralis diantara sesama anak bangsa.

Referensi

Gunarsa, Abu Khalid Resa. n.d. “Pluralisme Agama; Trend Pemikiran Semua Agama Adalah
Sama (?).” Retrieved (https://muslim.or.id/9474-pluralisme-agama-trend-pemikiran-
semua-agama-adalah-sama.html).

Heuken, A. 1991. Ensiklopedi Gereja. Jakarta: Cipta Loka Caraka.

Jalaluddin. 2002. Psikologi Agama. Jakarta: Grafindo.

Kahjmad, Dadang. 2000. Sosiologi Agama. Bandung: Remaja Persada Karya.

Kristiantoro, Sony. 2020. “Fungsi Agama Bagi Komunitas Pendidik Non Pendidikan
Agama.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen) 2(1):20-31.

Manullang, Ryan. 2018. “Formalisme Agama.” Retrieved
(https://www.kaskus.co.id/thread/5a832d26ddd770d5108b4572/formalisme-
agama/diakses14-02-2018 01:23).

Mufid, Ahmad Syafi’i. 2001. Dialog Agama Dan Kebangsaan. Jakarta: Zikrul Hakim.

Notingham, Elizabeth K. 1975. Agama Dan Masyarakat: Suatu Pengantar Sosiologi Agama.
Jakarta: PT. Rajawali.

259



PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA e-ISSN: 2798-8244

Gereja yang Sehat Vol. 1, No.1, 2021

Poerwadarminta, W. J. S. 1976. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Putera, Eka Darma. 2003. “Kebangkitan Agama Dan Keruntuhan Etika.” in Meretas Jalan
Teologi Agama-Agama. Jakarta: Tim Balitbang PGI.

Saragih, Jhon Renis. 2006. “Masa Depan Agama-Agama Dalam Dialog.” Jurnal Teologi
Tabernakel STT Abdi Sabda Medan XV :36.

Sitompul, Einar M. 2005. Agama-Agama Dalam Konflik. Jakarta: Bidang Marturia PGI.

Wahid, Abdurrahman. 2009. llusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional Di
Indonesia. Jakarta: The Wahid Institute.

Wellem, F. D. 2006. Kamus Sejarah Gereja. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Yewangoe, A. A. 2002. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Yunus, Firdaus M. 2014. “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya.”
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 16(2):217-28.

260



