
 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

249 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

Formalisme Agama: Tinjauan Teologi Religionum tentang Formalisme 

Agama dan Relevansinya dalam Kerukunan Umat Beragama 

 
1
Denni Khas Juliana Br Nainggolan, 

2
Pitri Sartika Sihotang 

1,2
Sekolah Tinggi Teologi Sumatera Utara 

1
dennikhasjuliananainggolan@gmail.com, 

2
pitrisihotang@gmail.com 

 

 

Abstract: This study aims to examine religious problems which are only a formality and to find out 

about a symptom, event, event that is happening at the present time which is directly related to 

religious formalism. The research method used is library research, namely by collecting relevant 

literature in order to obtain the necessary data. The research finding is that if religion is to really 

function, it must be determined to break through its rigidity of dogmatism and ritualism, and start 

paying very serious attention to ethical challenges. Any religion that is aware of ethical challenges 

will recognize that these ethical challenges are common challenges. Religion is not just a formality 

because if it is only so then it is dangerous, both for the religion itself and its adherents. With 

formalization, religion will be amputated in such a way, separated from social and cultural contexts, 

weaned from its growth throughout history, and its messages will be determined based on the 

ideological frame and/or platform of political parties. 

Keywords: Formalism; religion; multi-religious; political; conflict 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji permasalahan agama yang hanya menjadi formalitas 

saja serta untuk mengetahui tentang suatu gejala, peristiwa, kejadian yang terjadi pada saat sekarang 

yang berhubungan langsung dengan formalisme agama. Metode penelitian yang dipakai adalah 

penelitian pustaka, yaitu dengan cara mengumpulkan literatur-literatur yang relevan guna memperoleh 

data yang diperlukan. Temuan penelitian adalah bahwa bila agama benar-benar mau berfungsi, harus 

bersiteguh hati menerobos kebekuan dogmatisme dan ritualismenya, dan mulai menaruh perhatian 

yang amat serius terhadap tantangan-tantangan etis. Setiap agama yang menyadari tantangan etis akan 

menyadari bahwa tantangan-tantangan etis ini adalah tantangan-tantangan bersama. Agama bukan 

hanya sekedar formalitas saja karena jika hanya demikian maka hal itu membahayakan, baik bagi 

agama itu sendiri maupun penganutnya. Dengan formalisasi, agama akan diamputasi sedemikian rupa, 

dilepaskan dari konteks sosial dan kultural, disapih dari pertumbuhannya sepanjang sejarah, dan 

pesan-pesannya akan ditentukan berdasarkan bingkai ideologis dan/atau platform partai politik.  

Kata kunci: Formalisme; agama; multi religius; politik; konflik 

 

I. Pendahuluan 

Dewasa ini formalisme agama mungkin adalah virus sosial yang paling mematikan di 

dunia sekarang ini. Dalam arti, formalisme agama adalah pemahaman beragama yang terjebak 

pada bentuk (form) semata, seperti ritual dan aturan-aturan yang sudah ketinggalan jaman. 

Orang sibuk mengikuti aturan berdoa dan aturan moral yang dibuat ratusan, bahkan ribuan 

tahun yang lalu, tanpa paham isi dan tujuan sebenarnya. Ia lalu cenderung untuk tidak toleran 

terhadap perbedaan, bersikap fanatik dan radikal. Kebangkitan agama-agama tidak disertai 

dengan peningkatan yang substansial dalam kerjasama antar-agama, malah sebaliknya 

memperlihatkan kian mengentalnya pengkhotbah-pengkhotbah antar-umat. Hubungan antar-

agama cenderung begitu formalnya, menjadi hubungan „antar-kotak‟ semakin kehilangan 

mailto:dennikhasjuliananainggolan@gmail.com


 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

250 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

spontanitas, dinamika dan dimensi personalnya. Padahal ketika hubungan itu menjadi 

hubungan formal „antar-kotak‟, sulit sekali kalau tidak hendak dikatakan mustahil 
mengharapkan terjadinya terobosan-terobosan yang kreatif dan orisinal. Paling-paling yang 

maksimal dapat diharapkan adalah kesepakatan-kesepakatan formal yang mengukuhkan status 

quo. Melihat berbagai peristiwa yang terjadi di dunia, khususnya dengan banyaknya 

kekerasan yang berhubungan dengan agama atau suatu gereja, mungkin muncul pertanyaan, 

apakah dunia lebih baik tanpa agama atau gereja. Pertanyaan dan ini nampaknya konyol, 

namun di dalamnya terkandung sebuah kerinduan bagaimana supaya umat beragama dapat 

memberikan perannya di tengah-tengah dunia ini. Bukan saja sekedar pengakuan „aku 
percaya‟ tetapi bagaimana kepercayaan itu menjadi sumber nilai dan norma yang mendasari 
tatanan kehidupan dalam konteks pluralisme dewasa ini.(Saragih 2006) 

Agama sebagai aktivitas hidup manusia membutuhkan bentuk-bentuk konkret dalam 

sikap hidup dan tindakan. Dengan demikian, beragama tidak sekedar meyakini sesuatu, tetapi 

bertindak sesuai dengan apa yang diyakininya. Bahkan beragama seharusnya terwujud dalam 

totalitas kehidupan dan diamalkan dalam setiap tingkah laku, sehingga agama tidak hanya 

berarti bagi diri sendiri, melainkan juga bagi sesama dan lingkungan tempat seseorang berada. 

Ambiguisitas agama muncul atas dualisme, maka dapat dilihat bahwa agama memiliki 

sifat ambigu. Dualisme muncul dalam kategori-kategori misalnya transenden dan imanen, 

yang tunggal dan yang jamak (manusia), yang universal dan yang partikular, ambiguisitas 

agama, dalam pandangan Aloysius Pieris terlihat dalam penampilannya dimana agama dapat 

sekaligus membebaskan dan juga memperbudak penganutnya. Menurutnya dalam wajahnya 

yang psikologis, watak memperbudak agama terwujud dalam takhyul, ritualisme, 

dogmatisme, sedangkan dalam wajahnya yang secara sosiologis memperbudak agama 

cenderung mengabsahkan suatu struktur status quo yang menindas. Di lain pihak wajah 

agama yang secara psikologis membebaskan dapat dilihat dalam pembebasan batin dari dosa 

(mammon, anti Allah, naluri-naluri memeras dan menindas), sementara itu wajah agama yang 

secara sosiologis membebaskan tampak dalam potensi agama untuk melakukan transformasi 

sosial. Dengan kata lain, agama membebaskan apabila agama itu memungkinkan kita untuk 

bergaul dan berhubungan dengan orang-orang lain tanpa beban. Fanatisme adalah wujud yang 

sangat jelas dari wajah agama yang memperbudak. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan 

untuk mengkaji permasalahan agama yang hanya menjadi formalitas saja serta untuk 

mengetahui tentang suatu gejala, peristiwa, kejadian yang terjadi pada saat sekarang yang 

berhubungan langsung dengan formalisme agama.  

 

II. Metode Penelitian 

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan metode kualitatif-deskriptif, yaitu dengan 

menggunakan sumber informasi berdasarkan sumber literatur atau pustaka (library research) 

yang relevan dengan topik yang ditelusuri. Adapun langkah-langkah yang akan ditempuh oleh 

peneliti dalam menggali data dan menginterpretasi data guna menemukan jawaban 

permasalahan dalam penelitian.  

 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

251 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

 

III. Hasil dan Pembahasan 

Hakikat Agama dan Fungsinya 

Dalam bahasa Inggris, agama berarti religion, yang berasal dari kata religare yang 

berarti mengikat. Pengertian ini menjelaskan bahwa agama adalah keterikatan manusia 

dengan Tuhan. Hal ini tampak dari gambaran agama yang memiliki sifat keterikatan manusia 

terhadap Tuhan di dalam menjalankan dan mematuhi semua ajarannya.(Kahjmad 2000) 

Dalam bahasa Sansekerta, agama berarti ajaran atau kumpulan peraturan. Akar katanya adalah 

“gam” yang berarti pergi dan awalan “a” berarti tidak. Jadi, pengertian agama yaitu yang 
tetap atau tidak berubah.(Heuken 1991) Agama sebagai sistem keyakinan dapat menjadi 

bagian dan inti dari sistem-sistem nilai yang ada dalam kebudayaan dari masyarakat yang 

bersangkutan, dan menjadi pendorong dan penggerak serta pengontrol bagi tindakan-tindakan 

para anggota masyarakat tersebut untuk tetap berjalan sesuai dengan nilai-nilai kebudayaan 

dan ajaran-ajaran agamanya.(Poerwadarminta 1976) 

Elizabeth K. Notingham memandang bahwa agama bukan sesuatu yang dapat dipahami 

melalui defenisi, melainkan melalui deskripsi (penggambaran). Menurutnya, agama adalah 

gejala yang begitu sering terdapat dimana-mana, dan agama berkaitan dengan usaha manusia 

untuk dapat mengukur dalamnya makna dari keberadaan diri sendiri dan keberadaan alam 

semesta. Selain itu, agama dapat membahagiakan batin yang paling sempurna, dan juga 

perasaan takut dan ngeri. Meskipun perhatian tertuju kepada adanya suatu dunia yang tidak 

dapat dilihat (akhirat), namun agama melibatkan dirinya dalam masalah-masalah kehidupan 

sehari-hari dunia.(Notingham 1975) 

Masalah yang berhubungan dengan agama terkadang menimbulkan konflik antar 

pemeluk agama. Apalagi jika agamanya dibandingkan dengan agama lainnya dan jika 

berkaitan dengan masalah keyakinan. Karena, beragama sudah menjadi darah 

dan daging di dalam jiwa dan raga yang melekat erat dalam kehidupannya.  

Manusia menginginkan sebuah agama karena dipahami agama dapat memberikan 

kenyamanan khususnya dalam spiritual. Manusia hidup dengan didampingi oleh 

pergumulan/permasalahan. Untuk menjawab permasalahan tersebut tidak selamanya dapat 

diatasi secara sosiologis, akhirnya manusia lari kepada agama karena agama diyakini 

memiliki kemampuan untuk menjawab permasalahan manusia tersebut. Selain dari pada itu, 

agama juga memberikan sebuah jalan keselamatan, pembelajaran dan inilah yang disebut 

sebagai fungsi agama tersebut.(Kristiantoro 2020) Berikut ini diuraikan berkenaan dengan 

fungsi agama. Pertama, fungsi edukatif. Manusia mempercayakan fungsi edukatif kepada 

agama yang mencakup tugas mengajar dan tugas bimbingan. Tidak seperti instansi/institusi 

profan, agama dianggap sanggup memberikan pengajaran otoritatif, bahkan dalam hal-hal 

yang sakral tidak dapat salah. Agama menyampaikan ajarannya dengan perantaraan petugas-

petugasnya baik di dalam upacara keagamaan, khotbah, renungan, (meditasi), pendalaman 

rohani, dll. Tugas bimbingan yang diberikan petugas-petugas agama juga dibenarkan dan 

diterima berdasarkan pertimbangan yang sama. Masyarakat mempercayakan anggota-

anggotanya kepada instansi agama dengan keyakinan bahwa mereka sebagai manusia (di 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

252 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

bawah bimbingan agama), akan mencapai pribadinya yang penuh melalui proses hidup yang 

telah ditentukan. Bahkan saat terakhir manusia menghadapi kematian, kehadiran petugas 

agama sebagai pembimbing.(Yewangoe 2002) 

Kedua, fungsi penyelamatan. Berbicara tentang keselamatan adalah hal yang diinginkan 

setiap manusia, baik itu ketika masih hidup maupun sesudah mati. Untuk mencapai hal itu, 

agama adalah satu-satunya jaminan yang dapat dipercayai. Karena di dalam agama terdapat 

cara untuk mencapai kebahagiaan, mengenal yang sakral dan berkomunikasi dengannya. 

Agama juga sanggup mendamaikan kembali manusia yang salah dengan Tuhannya dengan 

jalan pengampunan dan penyucian. Perdamaian antara manusia dengan Tuhan dan 

pengenalannya akan yang sakral secara teologis akan mengarahkan pula terhadap perdamaian 

dengan sesama manusia dan lingkungannya. 

Ketiga, fungsi pengawasan sosial. Pada umumnya manusia mempunyai keyakinan yang 

sama, bahwa kesejahteraan kelompok sosial khususnya masyarakat besar umumnya tidak 

dapat dipisahkan dari kesetiaan kelompok atau masyarakat itu pada kaidah-kaidah susila dan 

hukum-hukum rasional yang telah ada pada kelompok itu. Disadari pula bahwa 

penyelewengan terhadap nilai-nilai susila dan peraturan yang berlaku mendatangkan petaka 

dan kesusahan yang pada waktunya melemahkan fungsi masyarakat. Oleh karenanya agama 

ikut bertanggungjawab atas adanya norma-norma susila yang baik yang diperlakukan atas 

masyarakat manusia umumnya. Maka agama menyeleksi kaidah-kaidah susila yang ada yang 

mengukuhkan yang baik sebagai kaidah yang baik dan menolak kaidah yang buruk untuk 

ditinggalkan sebagai larangan atau tabu. Agama memberi juga sanksi-sanksi yang harus 

dijatuhkan kepada orang-orang yang melanggarnya dan mengadakan pengawasan yang ketat 

atas pelaksanaannya. 

Keempat, fungsi memupuk persaudaraan. Semua manusia mendambakan persaudaraan 

dan perdamaian dan hal ini merupakan kebutuhan dasar manusia. Dunia tidak menginginkan 

perpecahan dan permusuhan melainkan persatuan dan perdamaian. Disinilah letak agama 

untuk membina persaudaraan tanpa memandang sekat-sekat suku, ras, golongan, dll. 

Persaudaraan yang dibangun oleh agama, misalnya Kristen dan Islam telah berhasil 

mempersatukan sekian banyak bangsa yang berbeda ras dan kebudayaan dalam satu keluarga 

besar, dimana mereka menemukan ketenteraman dan kedamaian. Dengan demikian melalui 

agama ada harapan untuk mewujudkan perdamaian dan persatuan. 

Kelima. fungsi transformatif. Mengubah bentuk kehidupan masyarakat yang lama 

dengan menemukan nilai-nilai baru. Maka agama disini bukan berada dalam keadaan statis 

melainkan dinamis. Dalam artian bahwa agama mengambil peran untuk mengubah nilai-nilai 

yang bertentangan dengan kaidah-kaidah kemanusiaan yang wajar dan membentuknya ke 

arah kepribadian manusia yang ideal. Bersamaan dengan itu, transformasi yang dibangun oleh 

agama adalah membina dan mengembangkan nilai-nilai sosial yang pada intinya baik dan 

bermanfaat untuk kepentingan masyarakat luas. 

Keenam, fungsi psikologis. Agama adalah gejala yang begitu sering “terdapat di mana-

mana” dan agama berkaitan dengan usaha-usaha manusia untuk mengukur dalamnya makna 

dari keberadaan diri sendiri dan keberadaan alam semesta. Selain itu agama membangkitkan 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

253 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

kebahagiaan batin yang paling sempurna, dan juga perasaan takut dan ngeri. Agama sebagai 

bentuk keyakinan manusia terhadap sesuatu yang bersifat supranatural (adikodrati) ternyata 

seakan menyertai manusia dalam ruang lingkup kehidupan yang luas. Agama memiliki nilai-

nilai bagi kehidupan manusia sebagai orang-perorang maupun dalam hubungannya  dengan 

masyarakat. Selain itu agama juga memberi dampak bagi kehidupan sehari-hari. Dengan 

demikian secara psikologis agama dapat berfungsi sebagai fungsi intrinsik (dalam diri) dan 

motif ekstrinsik (luar diri). Dan secara khusus motif yang didorong keyakinan agama dinilai 

memiliki kekuatan yang mengagumkan dan sulit ditandingi oleh keyakinan non-

agama.(Jalaluddin 2002)  

Ketujuh, fungsi profetis. Bentuk pengawasan sosial agama terhadap masyarakat dalam 

dimensi yang tajam. Kekhususan dari fungsi ini profetis ini terletak pada sasaran dan caranya. 

Sasaran “kritik” tersebut aalah kategori atau golongan sosial yang sedang berkuasa atau 

pemegang tampuk pemerintahan yang dalam kedudukannya melakukan tindakan-tindakan 

yang melanggar kaidah-kaidah susila sehingga menimbulkan kerugian dan penderitaan baik 

moral maupun material kepada rakyat bawahannya. Dengan kata lain, keadilan dan 

ketenteraman masyarakat terganggu akibat ulah pemerintah yang salah. 

 

Formalisme Agama dari Sudut Pandang Religionum 

Agama sebagai paradigma yang luhur jelas memiliki pengaruh yang kuat terhadap 

kehidupan individu maupun masyarakat. Dan pengaruh itu tentu menimbulkan pengaruh 

tertentu dan sikap mental tertentu. Sadar atau tidak sadar, konsep supranatural dalam agama 

bisa menciptakan rasa takut, pesimisme, dan pasrah yang tidak mendasar dalam individu dan 

masyarakat dengan menciptakan berbagai larangan-larangan yang bisa saja menyiksa fisik 

yang harus dipatuhi, apabila tidak akan memberikan dampak yang negatif. Apa yang 

dikatakan (Putera 2003) sesungguhnya adalah kebenaran tentang rendahnya perhatian agama-

agama terhadap isu-isu pada nilai-nilai kemanusiaan bersama, seperti: masalah kemiskinan, 

ketidakadilan dan kesenjangan sosial dan ekonomi. Akan tetapi konsentrasi agama-agama 

dewasa ini tidak lain adalah islamisasi atau kristenisasi, proyek pembangunan rumah ibadah 

dan berbagai spekulasi teologi sebagai apologetika agama untuk mendapatkan prestise di mata 

publik, tidak peduli apakah sikapnya itu telah melecehkan dan mencemarkan suatu agama 

tertentu. 

Sejarah mencatat bahwa agama-agama yang ada di dunia telah menjadi faktor penyebab 

lahirnya berbagai konflik yang dimotori oleh agama.(Mufid 2001) Hal ini berlawanan dengan 

keberadaan agama yaitu menciptakan perdamaian, kebenaran dan kasih. Agama yang 

diharapkan sebagai pembawa angin penyejuk dalam kehidupan manusia, ternyata agama juga 

menimbulkan konflik.(Yewangoe 2002) Yang menjadi pertanyaan sekarang ini adalah 

mengapa hal ini terjadi dan apa yang menyebabkannya. Pertanyaan ini menjadi pertanyaan 

mendasar yang harus dijawab oleh kita bersama. 

Kecenderungan terjadinya konflik antar agama adalah disebabkan oleh sekelompok 

orang atau individu yang menganggap bahwa ajaran agamanya adalah yang paling benar dan 

memandang ajaran agama lain salah.(Yunus 2014) Tambahan lagi banyaknya pihak-pihak 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

254 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

yang mengatasnamakan agama untuk kepentingan politik, ekonomi dan lainnya. Sehingga 

benturan antar kepentingan oleh pihak-pihak tersebut tidak dapat dihindarkan lagi dan 

menjurus kepada terjadinya konflik. Para pemeluk agama juga memiliki kecenderungan jatuh 

ke dalam pembenaran diri secara sepihak melalui pengangkatan ayat-ayat kitab suci yang 

disebabkan oleh pemahaman dan penafsiran yang keliru. Ironisnya lagi timbul pemahaman 

bahwa ayat-ayat tersebut dipandang sebagai dasar untuk mengijinkan terjadinya konflik. 

Sebab lainnya adalah pelegalan kekerasan oleh agama demi kepentingan agama tersebut, yang 

tanpa disadari mengantarkan kepada terjadinya konflik antar berbagai pihak. (Sitompul 2005) 

mengemukakan bahwa bentuk-bentuk konflik yang berlangsung secara rasional dan moral 

keagamaan masih dapat diterima, yaitu apabila konflik tersebut tidak sampai kepada bentuk 

yang merugikan pihak lain seperti perusakan, penjarahan, pembunuhan atau peperangan. 

Sedangkan apabila konflik tersebut bersifat destruktif, tindakan yang merugikan pihak lain 

bukanlah suatu konflik yang dapat ditolerir.” Beranjak dari keadaan ini jelaslah bahwa telah 
terjadi penyelewengan oleh individu atau kelompok-kelompok tertentu yang 

mengatasnamakan agama demi kepentingannya sendiri. Sehingga menciptakan disharmoni di 

antara umat beragama dan kaburnya nilai-nilai serta tujuan luhur dari sebuah agama.  

 

Wacana Permasalahan Formalisme Agama 

Formalisasi agama jelas sangat membahayakan, baik bagi agama itu sendiri maupun 

penganutnya. Dengan formalisasi, agama akan diamputasi sedemikian rupa, dilepaskan dari 

konteks sosial dan kultural, disapih dari pertumbuhannya sepanjang sejarah, dan pesan-

pesannya akan ditentukan berdasarkan bingkai ideologis dan/atau platform partai politik. 

Dalam situasi demikian, identitas dan simbol-simbol keagamaan menjadi bagian terpenting, 

bahkan lebih penting dari substansi pesan agama itu sendiri, untuk diperjuangkan. Mereka 

mengejar simbol-simbol, bukan mengamalkan substansi ajaran agama. Pembacaan secara 

harfiah dan mengutamakan simbol-simbol agama akan mengarahkan umat menjadi monolitik, 

penyeragaman. Tidak heran jika kelompok-kelompok tertentu menolak pluralisme, baik 

pluralisme agama-agama maupun dalam agama. Hal ini sangat berbahaya karena tidak akan 

pernah ada celah untuk perbedaan, setiap yang berbeda, dengan menggunakan term-term 

teologis, akan divonis kafir, murtad dan semacamnya.  

Pembacaan secara harfiah dan parsial memang sangat menguntungkan untuk 

membingkai pesan-pesan agama dengan ideologi dan/atau platform partai politik. Karena 

dengan dalih makna (harfiah), seseorang atau kelompok tertentu bisa menyembunyikan 

agenda politiknya pada saat membajak ajaran agama. Formalisasi agama memang anak 

kandung pembacaan harfiah atas teks-teks agama dan sangat berbahaya, baik bagi agama itu 

sendiri, para penganutnya, maupun penganut agama yang berbeda. Pesan-pesan luhur agama 

direduksi pada tingkat kepentingan ideologis, pemaknaan yang monolitik akan mengarah pada 

penyeragaman para penganut agama, dan penganut agama yang berbeda akan terpinggirkan, 

teralienasi dari komunitas umat beragama yang ekstrem. Disini pluralisme terasa ganjil bagi 

pejuang formalisasi agama, karena formalisasi dan pemaknaan harfiah ini pula, kelompok-

kelompok tertentu sulit menerima kehadiran non-Muslim dan Muslim dengan paham yang 

berbeda. Pluralisme adalah sebuah asumsi yang meletakkan kebenaran agama-agama sebagai 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

255 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

kebenaran yang relatif dan menempatkan agama-agama pada posisi setara, apapun jenis 

agama itu. Pluralisme agama meyakini bahwa semua agama adalah jalan-jalan yang sah 

menuju Tuhan yang sama. Atau, paham ini menyatakan, bahwa agama adalah persepsi 

manusia yang relatif terhadap Tuhan yang mutlak, sehingga karena kerelatifannnya, maka 

seluruh agama tidak boleh mengklaim atau meyakini bahwa agamanya yang lebih benar dari 

agama lain atau meyakini hanya agamanya yang benar.(Gunarsa n.d.) 

Jelas bahwa literalisme tertutup dan formalisasi agama amat berbahaya, baik pada 

tataran epistemologis maupun praksis. Maka sangat penting untuk menyadari bahaya laten 

kelompok-kelompok garis keras yang biasa dengan literalisme tertutup dan mengagendakan 

formalisasi agama. Formalisasi agama yang diperjuangkan kelompok-kelompok garis keras 

lebih didorong oleh motivasi politik daripada agama. Dari sudut pandang manapun, sulit 

menerima politisasi agama sebagai bagian dari ajaran agama, karena formalisasi agama 

sendiri adalah pengebirian terhadap agama itu sendiri. Bagi mereka, agama sudah menjadi 

tujuan. Maka agama pun, secara meyakinkan, akan kehilangan pesan-pesan luhurnya, yang 

tersisa hanyalah simbol-simbol keagungan agama itu sendiri. Ini merupakan salah satu 

kesalah-kaprahan dalam melihat dan memahami agama. Seharusnya, agama dilihat dan diikuti 

sebagai petunjuk, sebagai jalan, menuju ilahi agar penganut agama menjadi manifestasi 

substansi pesan utama dan luhur agama. Ketika agama menjadi tujuan, maka Tuhan pun sirna 

dalam semesta keagamaan itu sendiri. Dalam konteks inilah, formalisasi agama terlihat jelas 

tidak didorong oleh motivasi agama, melainkan politik.(Wahid 2009) 

“Di bawah Yesus Kristus, pemimpin kita, hendaklah kamu berjuang untuk 
Yerusalemmu, dalam barisan perang Kristen, barisan yang paling tidak terkalahkan, bahkan 

dengan lebih berhasil ketimbang perjuangan anak-anak Yakub pada zaman dahulu, sehingga 

kamu dapat menyerbu dan mengusir bangsa Turki, yang lebih buruk ketimbang orang-orang 

Yebus, yang berada di tanah ini, dan hendaklah kamu menganggap mati demi Kristus di kota 

tempat mati demi kita, sebagai sesuatu yang indah”.(Saragih 2006) Kutipan ini adalah pidato 

Paus Urbanus II pada tanggal 27 November 1095 ketika mengajak umat Kristen untuk 

berperang dalam Perang Salib.(Wellem 2006) Dikisahkan, segera setelah pidato ini, massa 

berteriak “Deus Vult” (Allah menghendakinya), setelah itu perang pun dilaksanakan. Inilah 
salah satu masalah ketika berbicara tentang kaitan antara agama perdamaian dan kekerasan. 

Ada begitu banyak praktek kekerasan di dunia ini yang sedikit banyaknya berkaitan dengan 

agama. Di satu sisi pelaku mengatakan bahwa hal itu adalah perjuangan di jalan Allah, di sisi 

lain kelompok lain menyebut itu terorisme. Terserah sebutannya apa, yang pasti praktek 

kekerasan telah terjadi dan korban sudah ada. 

Konflik global antar umat manusia yang terjadi dalam satu abad ini menyadarkan kita. 

Betapa umat manusia, yang notabene sudah beragama, ternyata sulit menghindari diri dan 

sikap permusuhan dan pertikaian. Agama yang semestinya “membumikan” kehendak Ilahi di 
tengah popularitas kehendak duniawi yang menyesatkan kerap dijadikan panglima untuk 

menggempur penganut keyakinan lain tanpa rasa bersalah sedikit pun. Karena itu tidak heran 

dewasa ini persaingan, tindak kekerasan, dan pertengkaran antar agama, dimana-mana terjadi, 

bahkan diantara penganut agama yang sama. Kendati pemicu utama munculnya kekerasan 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

256 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

tersebut umumnya lebih bermuatan unsur politik dan ekonomi. Tetapi tidak sedikit orang 

menghubungkannya dengan unsur agama. 

 

Agama dalam Masyarakat yang Multi Religius 

Ajaran dan pesan-pesan yang disampaikan oleh para pendiri agama, yang merupakan 

pendiri agama-agama di dunia, terutama bertujuan meringankan penderitaan dan membawa 

kedamaian serta kebahagiaan bagi seluruh umat manusia melalui pelaksanaan etika moral 

sesuai dengan cara hidup yang benar. Namun dewasa ini agama-agama di dunia telah 

berkembang menjadi lembaga-lembaga yang terorganisasi secara besar-besaran tanpa 

mencerminkan keterlibatan perasaan manusia di dalamnya, dengan akibat bahwa ajaran-

ajaran asli dari para pendiri agama masing-masing telah terkikis atau terabaikan sehingga 

hampir tidak meninggalkan pengaruh pada para pengikutnya terutama dalam hal 

kesederhanaan, pengendalian diri, kebenaran dan sifat tidak mementingkan diri sendiri. Isi 

moral dari suatu agama dan nilai-nilai rohaniahnya yang mendorong kehidupan damai 

diselimuti oleh nilai-nilai lahiriah yang tampak lebih menarik. Banyak pemeluk agama yang 

telah mengabaikan atau meremehkan pesan-pesan pemimpin agama mereka hanya untuk 

mencari kekuasaan, ketenaran, dan keuntungan lahiriah lainnya guna kepentingan pribadi. 

Penyalahgunaan semacam ini cenderung menodai pikiran para penganut agama modern dan 

menyebabkan persaingan-pesaingan tak sehat dan menimbulkan hambatan-hambatan diantara 

berbagai kelompok agama maupun di dalam kelompok agama yang sama.  

(Manullang 2018) mengungkapkan formalisme agama berakar pada setidaknya lima hal, 

diantaranya pertama, ia berakar pada kesalahpahaman tentang makna iman dan agama; 

formalisme agama berakar juga pada kemalasan berpikir; formalisme agama juga sering 

digunakan sebagai pembenaran untuk mengumbar nafsu dan kerakusan; formalisme agama 

juga berakar pada keinginan untuk menindas orang lain; orang mengikuti ajaran sebuah 

agama secara buta, seringkali karena kerinduan untuk masuk surga, serta menghindari neraka. 

Sikap yang perlu diperhatikan dalam menghindari formalisme agama adalah sebagai 

berikut: pertama, toleransi dan rasa hormat. Toleransi dan rasa hormat merupakan dua kata 

yang amat penting, yang harus diingat dalam suatu masyarakat yang multi religius. Seseorang 

tidak boleh hanya mengkhotbahkan sikap tenggang rasa, tetapi harus berusaha, pada setiap 

kesempatan yang memungkinkan, untuk selalu melaksanakan semangat keramahan, toleransi, 

sebab semangat itu akan amat membantu menciptakan suasana yang mengarah pada 

kehidupan damai dan serasi. Kita mungkin tidak dapat memahami atau menghargai nilai-nilai 

intrinsik dari upacara atau kebiasaan tertentu yang dilakukan oleh kelompok agama tertentu. 

Demikian pula orang lain, mungkin tidak bisa memahami atau menghargai upacara atau 

kebiasaan kita sendiri. Jika kita tak menghendaki orang lain menertawakan perbuatan kita, 

janganlah kita menertawakan orang lain. Kita harus berusaha mencari arti atau memahami 

kebiasaan-kebiasaan yang asing bagi kita karena hal ini akan membantu menimbulkan 

pengertian yang lebih baik, sehingga kita dapat meningkatkan semangat toleransi diantara 

para penganut agama yang bermacam-macam.  



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

257 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

Telah disebutkan bahwa rasa hormat menimbulkan rasa hormat pula. Jika kita 

mengharap pemeluk agama lain menghormati ibadah agama kita, maka pada gilirannya kita 

juga tidak boleh ragu-ragu untuk menunjukkan rasa hormat kepada mereka pada saat mereka 

melakukan ibadah mereka. Sikap ini pasti akan mendukung hubungan yang lancar dan ramah 

dalam suatu masyarakat yang menganut berbagai agama masyarakat multi religius. Tanpa 

melaksanakan semangat toleransi dan saling menghormati, maka racun diskriminasi, ejekan, 

dan kebencian yang berbahaya itu akan menyembur menghancurkan kedamaian dan 

ketenteraman masyarakat dan negara kita. Suatu kenyataan bahwa di negara-negara tertentu 

yang tidak terdapat semangat toleransi dan saling hormat antar agama, maka pembunuhan, 

pembakaran dan penghancuran milik yang berharga telah terjadi. Tindakan tak berguna 

seperti itu, yang menyebabkan hilangnya nyawa yang sangat berharga dan harta benda yang 

tak dapat ditebus, seharusnya membuka mata semua orang yang mendambakan kehidupan 

damai dan serasi. Semua umat yang beragama harus bersatu dalam persahabatan dan 

hubungan baik serta dengan kehendak baik antara satu sama lain guna mencapai harapan 

semua orang yang cinta damai dalam membangun masyarakat yang serasi, aman dan 

tenteram.  

Kedua, penyebaran agama. Untuk menyebarkan suatu agama tertentu, maka segi-segi 

terbaik atau terpenting dari agama tersebut perlu dikemukakan. Penampilan demikian 

memang diharapkan, sebab wajah yang menarik yang menimbulkan minat harus dimantapkan 

agar memperoleh perhatian. Menampilkan yang terbaik merupakan suatu pengutaraan yang 

cukup jujur. Namun dalam masyarakat multi religius, persaingan keras untuk mendapatkan 

penganut baru atau mereka yang pindah agama, haruslah ada saling pengertian diantara para 

pemuka agama agar terhindar dari perbuatan saling meremehkan, mengkritik, atau menjelek-

jelekkan keyakinan dan kebiasaan penganut agama lainnya. Sesuatu yang bagus, menarik, dan 

berguna dalam suatu agama tertentu merupakan hal yang pantas dikemukakan oleh 

pendukungnya, tetapi seseorang tidak boleh melangkahi penganut agama lainnya untuk 

memberitahu kepada dunia luar bahwa agamanya sendirilah yang terbaik, paling benar, 

sedangkan agama serta tata upacara keagamaan lainnya adalah palsu. Sikap demikian 

cenderung untuk menimbulkan rasa dengki dan bahkan rasa permusuhan diantara sesama 

pemeluk agama, dengan akibat saling balas dendam dan saling memaki, yang pasti tidak 

dikehendaki oleh agama terhormat manapun yang layak disebut agama. 

Ketiga, korban keadaan. Jika seorang anak kebetulan dilahirkan dalam keluarga Kristen, 

tidak ada pilihan lain kecuali bahwa anak tersebut akan dibesarkan menurut keyakinan dan 

cara-cara keagamaan orang tuanya dalam keluarga Kristen. Demikian pula anak yang 

dilahirkan dalam keluarga Muslim akan dididik menurut keyakinan dan tata cara Islam, dan 

anak dari keluarga Buddhis akan selalu mengikuti cara hidup Buddhis. Anak yang dilahirkan 

dalam keluarga Hindu akan dibesarkan sebagai orang Hindu. Kita semua terikat oleh keadaan 

di sekitar kita, lingkungan, agama, ras, dan kebudayaan, yang tidak dapat kita elakkan. 

Sebagai anak dalam keluarga religius tertentu, kita akan dididik menurut petunjuk dan latar 

belakang keagamaan orang tua. Keyakinan agama orang tua kita selalu menjadi keyakinan 

kita sendiri dan latar belakang budaya menjadi cara hidup kita. Setiap penganut agama harus 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

258 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

berusaha memahami lingkungan dan kebudayaan yang diwarisi masing-masing serta 

menghormati orang yang menurut apa adanya dan apa yang diyakininya sebagai jalan 

hidupnya, bukannya memaksakan pada orang lain suatu keyakinan lain dengan menyatakan 

secara berlagak bahwa “agama saya adalah agama yang benar, anda harus memeluk agama 

saya – agama anda adalah agama yang salah”. Tidak boleh menggunakan tekanan, kekerasan 
atau paksaan dalam suatu masyarakat yang menganut berbagai agama, bila kita ingin hidup 

secara damai dan harmonis. 

Keempat, politik dan agama. Suatu segi lain yang perlu diperhatikan dalam usaha 

mencari kedamaian dan ketentraman dalam masyarakat muti religius bahwa masalah politik 

dan rasial tidak boleh dimasukkan ke dalam mimbar agama. Dapat kita pahami bahwa dalam 

dunia politik dewasa ini dan bahkan pada masa lampau, para politisi ingin mempengaruhi 

semua lembaga termasuk lembaga keagamaan guna meningkatkan tujuan politik mereka. 

Segala cara merupakan permainan yang jujur dalam politik, tetapi agama harus menjauhkan 

diri dari politik dan politisi. Mimbar rohaniah memenuhi kebutuhan-kebutuhan rohaniah 

mereka yang berpikir religius, termasuk politisi yang religius, namun mimbar tersebut tidak 

boleh dipakai oleh politisi yang mungkin dapat merusak kedamaian dan ketentraman tempat 

ibadah melalui naungan politik mereka. Agama meliputi segalanya dengan demikian tidak 

boleh terdapat kendala rasial apapun. Kita semua, sementara menghormati dan menjunjung 

tinggi agama kita masing-masing, dan dalam keadaan apapun tidak diperkenankan mencela 

atau memandang rendah ajaran agama yang dianut oleh orang lain. Kita harus berusaha untuk 

mempelajari dan memahami dasar-dasar semua agama dan memilih apa yang terbaik dan 

dapat dipraktekkan, serta menyampaikannya yang bersifat kontroversial. Kita bisa 

menjunjung tinggi agama sendiri namun senantiasa menghormati agama orang lain. Hal ini 

pasti akan membantu terpeliharanya suasana damai dan serasi dalam masyarakat yang multi 

religious. 

 

Refleksi Teologis 

Agama yang hanya berhasil membuat umatnya khusuk berdoa, tetapi tidak bermanfaat 

apa-apa dalam meningkatkan kesejahteraan hidupnya, tidak bersuara apa-apa ketika hak-hak 

kepentingannya yang sah direnggut, cuma menanamkan kebencian tetapi tidak memberikan 

damai sejahtera di hati, yang menggunakan propaganda politis untuk mendapat kekuasaan 

yang mengatasnamakan agama. Agama-agama, bila benar mau berfungsi, harus bersiteguh 

hati menerobos kebekuan dogmatisme dan ritualismenya, dan mulai menaruh perhatian yang 

amat serius terhadap tantangan-tantangan etis. Ketika agama-agama secara sendiri-sendiri 

menyadari tantangan-tantangan etis ini, ia akan menyadari bahwa tantangan-tantangan etis ini 

adalah tantangan-tantangan bersama. Masalah-masalah mendasar yang sedang kita hadapi 

semuanya adalah masalah-masalah bersifat „lintas agama‟. Masalah-masalah yang 

menyangkut kemiskinan, ketidakadilan, kebebasan, HAM, demokrasi, lingkungan hidup, 

kesenjangan sosial, masalah politik dan ssebagainya adalah masalah-masalah yang tidak 

membeda-bedakan agama. Dan sesungguhnya kekuatan yang memiskinkan yang menindas, 

yang menimbulkan rasa takut, yang merampas hak asasi manusia, kekuatan-kekuatan yang 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

259 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

merusak alam ciptaan, keserakahan dan kerakusan akan kuasa dan kebendaan, dan 

sebagainya, itulah personifikasi dari kekuatan-kekuatan yang merusak alam ciptaan, 

keserakahan dan kerakusan akan kuasa kebendaan, dan sebagainya. Itulah personifikasi dari 

kekuatan-kekuatan demonis abad ini. Kekuatan-kekuatan itu adalah iblis atau setan, kuasa 

kegelapan, dalam arti sesungguhnya. Musuh agama bukanlah agama yang lain, tetapi setan-

setan itulah musuh bersama dan musuh utama agama-agama. Ketika agama-agama berhasil 

mengatasi jebakan institusionalisme, formalisme, dogmatisme dan ritualismenya, dan mulai 

dengan serius menaruh kepedulian, ketika itulah pintu bagi dialog dan kerja sama antar-agama 

terbuka dengan lebar.  

 

IV. Kesimpulan 

Memberikan label (labelling) sesuatu dengan dalil-dalil agama tentunya harus melihat 

bagaimana kondisi empiris sesuatu itu sehingga tidak membuat kerisauan bagi orang lain 

yang tidak sama dengan kita. Menerapkan ajaran agama di dalam kehidupan adalah sebuah 

keharusan. Tetapi juga harus diingat bahwa kita tidak hidup dalam suatu komunitas yang 

sama tetapi kita selalu hidup dengan komunitas lain. Maka, menjaga perasaan, sikap dan 

tindakan kita terkait dengan orang lain merupakan suatu keniscayaan. Begitu juga kekristenan 

dalam menafsirkan teks-teks dalam Kitab Suci tidak dengan cara yang tertutup, melainkan 

dengan jujur. Penafsiran yang tertutup yang akan membuat formalisasi semakin menguat 

demi propaganda politis dalam meraih kekuasaan. Jika kita sudah menafsirkan teks dengan 

jujur teks dengan jujur dengan keseluruhan, maka keseluruhan teks dalam Kitab Suci bisa 

terlihat maknanya dan bisa diaplikasikan maknanya. Dengan itu kita akan semakin diperkaya 

dengan mengkaji ulang landasan teologis, mempertimbangkan ulang metode misi, dan 

menemukan kehadiran makna agama lain. Dengan demikian, kita bisa menghargai kehidupan 

yang pluralis diantara sesama anak bangsa.  

 

Referensi 

Gunarsa, Abu Khalid Resa. n.d. “Pluralisme Agama; Trend Pemikiran Semua Agama Adalah 

Sama (?).” Retrieved (https://muslim.or.id/9474-pluralisme-agama-trend-pemikiran-

semua-agama-adalah-sama.html). 

Heuken, A. 1991. Ensiklopedi Gereja. Jakarta: Cipta Loka Caraka. 

Jalaluddin. 2002. Psikologi Agama. Jakarta: Grafindo. 

Kahjmad, Dadang. 2000. Sosiologi Agama. Bandung: Remaja Persada Karya. 

Kristiantoro, Sony. 2020. “Fungsi Agama Bagi Komunitas Pendidik Non Pendidikan 
Agama.” Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen) 2(1):20–31. 

Manullang, Ryan. 2018. “Formalisme Agama.” Retrieved 

(https://www.kaskus.co.id/thread/5a832d26ddd770d5108b4572/formalisme-

agama/diakses14-02-2018 01:23). 

Mufid, Ahmad Syafi‟i. 2001. Dialog Agama Dan Kebangsaan. Jakarta: Zikrul Hakim. 

Notingham, Elizabeth K. 1975. Agama Dan Masyarakat: Suatu Pengantar Sosiologi Agama. 

Jakarta: PT. Rajawali. 



 
PROSIDING SEMINAR NASIONAL STT SUMATERA UTARA 

 

 

 

260 

 

Gereja yang Sehat 

e-ISSN: 2798-8244 

 

Vol. 1, No.1, 2021 

 

Poerwadarminta, W. J. S. 1976. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 

Putera, Eka Darma. 2003. “Kebangkitan Agama Dan Keruntuhan Etika.” in Meretas Jalan 

Teologi Agama-Agama. Jakarta: Tim Balitbang PGI. 

Saragih, Jhon Renis. 2006. “Masa Depan Agama-Agama Dalam Dialog.” Jurnal Teologi 

Tabernakel STT Abdi Sabda Medan XV:36. 

Sitompul, Einar M. 2005. Agama-Agama Dalam Konflik. Jakarta: Bidang Marturia PGI. 

Wahid, Abdurrahman. 2009. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional Di 

Indonesia. Jakarta: The Wahid Institute. 

Wellem, F. D. 2006. Kamus Sejarah Gereja. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Yewangoe, A. A. 2002. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Yunus, Firdaus M. 2014. “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya.” 
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 16(2):217–28. 

 


