CIVIL SOCIETY DAN MULTIKULTURALISME
DALAM PENDIDIKAN ISLAM

Usman
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Pamekasan
Email: usman_aladipni@yahoo.co.id

Abstrak: Indonesia merupakan Negara yang kaya akan ragam suku,
etnik, budaya dan agama. Negara yang terkenal akan
kemajemukannya, di satu sisi merupakan kekayaan dan kebanggaan.
Namun, di sisi lain merupakan Negara yang potensial untuk
berkonflik bahkan potensial untuk disintegrasi. Wacana Civil Society
dan multi-kulturalisme layak dikedepankan untuk meminimalisir
konflik dan disintegrasi bangsa Indonesia ini. Ditambah lagi dengan
gerakan transnasional yang belakangan melanda Indonesia.
Menghargai Hak Asasi Manusia (HAM), kesetaraan, penghormatan
atas keberagamaan yang dianut, menghargai satu sama lain
merupakan bagian integral dalam wacana Civil Society dan
multikulturalisme yang harus di berikan sejak dini melalui
pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam menyelaraskan ruh
Islam melalui pendidikan sehingga terciptanya masyarakat madani.

Kata kunci: Civil Society, Multikuturalisme, Pendidikan Islam, HAM

Abctract: Indonesia is a rich country with various tribes, ethnics,
cultures, and religions. It has been famous country of its pluralism. In
one side, it is a wealth and pride but in another side it is a country
with high potency of conflicts for disintegration. A Civil Society
discourse and multiculturalism is worthy to be taken to minimize
conflicts and disintegration in Indonesia. In addition, there are the
transnational movements that faced Indonesia. Appreciating human
rights, equality, respecting religion believed, appreciating others are
integral parts of the Civil Society discourse and multiculturalism which
should be given early through education. In the Islamic education
context, it harmonizes the Islamic senses through education. So that, it
creates a society which is called as madani society.

Keywords: Civil Society, Multiculturalism, Islamic Education, Human
Rights (HAM)



Pendahuluan

Indonesia merupakan negara yang tidak saja multi-suku, multi-etnik,
multi-agama tetapi juga multi-budaya. Kemajemukan tersebut pada
satu sisi merupakan kekuatan sosial dan keragaman yang indah
apabila satu sama lain bersinergi dan saling bekerja sama untuk
membangun bangsa. Namun, apabila kemajemukan tersebut tidak
dikelola dan dibina dengan tepat dan baik akan menjadi pemicu dan
penyulut konflik dan kekerasan yang dapat menggoyahkan sendi-
sendi kehidupan berbangsa.

Kemajemukan dalam suatu tatanan sosial membawa semangat
kesukuan, etnis, agama, budaya yang beresiko besar akan terjadinya
gesekan antara satu dengan yang lain. Perbedaan di antara kelompok-
kelompok terkadang menjadi sumbu ketidaksamaan persepsi, hingga
menimbulkan konflik. Alienasi dan marginalisasi yang banyak
membuat kelompok-kelompok kecil tidak mempunyai kekuatan
karena perbedaan mereka, khususnya untuk memisahkan mereka dari
kelompok yang dominan.!

Dalam kondisi seperti ini, pendidikan agama dihadapkan pada
kemampuannya untuk menanggulangi perpecahan dan eksistensi
agama ditengah arus globalisasi yang sangat deras. Terputusnya jarak
geografis, agama, dan budaya dalam berhubungan antara satu sama
lain, membentuk suatu tatanan masyarakat sosial dalam keadaan
masyarakat yang majemuk. Civil Society dan multikulturalisme adalah
dua wacana yang akhir-akhir ini mengemuka untuk menjawab
tantangan tersebut.

Konsep teoritis masyarakat multikultural and Civil Society
sebenarnya relatif baru namun, pada prakteknya sudah lama
dilaksanakan di Indonesia.2 Bahkan dalam Islam konsep ini lebih tua,
merujuk  pada piagam madinah. Konsep-konsep tersebut
mengindikasikan terciptanya suatu keadaan sosial yang agamis,
beradab dan kondusif ditengah arus globalisasi dan keanekaragaman
budaya. Prinsip mendasar tentang kesetaraan, keadilan, keterbukaan,
pengakuan terhadap perbedaan adalah prinsip nilai yang dibutuhkan

Donna M. Gollnick and Philip C. Chinn, Multicultural Education in a Pluralistic Society,
Sixth Edition (New Jersey: Merril Prentice Hall, 2002), hlm. 11.
2Choirul Mahfud, Pendidikan Multikultural (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), hlm. 99.

2 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



manusia di tengah himpitan budaya global. Istilah Civil Society
dimaknai secara beragam oleh para tokoh menurut geopolitisnya
masing-masing.? Di Indonesia, Civil Society diterjemahkan menjadi
istilah masyarakat madani, Hal ini berpegang pada konsep piagam
Madinah.

Civil Society menaruh perhatian dan berorientasi secara optimal
terhadap masalah-masalah demokratisasi, pluralitas dan hak-hak asasi
manusia (HAM). Ketiga permasalahan tersebut merupakan masalah
yang paling dasar dalam mewujudkan Civil Society yang bermartabat
dan berkeadilan di masa depan. Perwujudan ketiganya secara optimal
dan fungsional dalam kehidupan merupakan tantangan bagi
semuanya tanpa kecuali.

Sedangkan wacana multikulturalisme tidak hanya mencakup pada
plural-nya agama, tetapi juga mencakup pada ranah keanekaragaman
budaya, suku, dan ras.* Paradoks yang terjadi dalam sebuah agama,
membawa pemeluknya kedalam suatu tatanan berpikir yang patuh
terhadap agama. Disisi lain, kehidupan beragama yang beraneka
ragam, menyeret pada kehidupan yang saling bersinggungan dengan
pemeluk agama lain. Petingnya kembali kepada agama yang autentik,
yakni modus keberagaman yang tidak sekedar setia dengan doktrin
skriptual dan statis, tetapi mengarah pada keimanan yang hidup dan
menghidupi kemanusiaan secara universal5 Selayaknya agama
diperhitungkan untuk mendukung terwujudnya masyarakat
multikultural yang mampu mengangkat, menghidupkan dan
mengedepankan nilai-nilai ajaran universal, memiliki komitmen
kemanusiaan, dan toleransi antar pemeluk agama.

Civil Society dan Pendidikan Islam
Civil Society merupakan sebuah wacana dan konsep yang
ditawarkan dalam sebuah kehidupan sosial. Namun, pembahasan

3Abd. Rachman Assegaf, Studi Islam Kontekstual: Elaborasi Paradigma Baru Muslim
Kaffah (Yogyakarta: Gama Media, 2005), hlm. 214.

4 Agus Moh. Najib et.al, Multikulturalisme Dalam Pendidikan Islam (Studi Terhadap UIN
Yogyakarta, IAIN Banjarmasin, Dan STAIN Surakarta) (Surakarta: STAIN Surakarta,
2008), hlm. 6.

5 Isrofil Amar, “Studi Normatif Pendidikan Islam Multikultural”, Islamica, Vol. 4, No.2.
(Maret 2010), hlm. 321.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 3



lebih lanjut mengenai wacana Civil Society ini akan lebih banyak
menggali pada pemakaian konsep Civil Society atau masyarakat
madani. Istilah masyarakat madani mengandung makna masyarakat
yang menjadikan nilai-nilai peradaban sebagai ciri utama. Tanpa
bermaksud mengubah substansi dari pendefinisian kedua istilah,
secara tersirat, keduanya menunjukkan makna yang sama, meskipun
keduanya mempunyai perbedaan pada awal sejarah dan rumpun
geopolitis yang berbeda. Di Indonesia, istilah masyarakat madani
secara substantial menuju pada perlunya penguatan masyarakat
(warga) dalam sebuah komunitas negara untuk mengimbangi dan
mampu mengontrol kebijakan negara yang cenderung memposisikan
warga negara di posisi yang lebih lemah.¢

Pengertian Civil Society

Menurut AS. Hikam, ada empat pemikiran mengenai konsep Civil
Society.” Pertama, Civil Society dipandang sebagai sistem kenegaraan;
Kedua, menempatkan Civil Society sebagai antitesa dari negara. Ketiga,
menempatkan Civil Society sebagai elemen ideologi dari kelas
dominan, dan pemikiran yang keempat, menempatkan Civil Society
sebagai kekuatan penyeimbang terhadap kekuatan negara.
Pendefinisian Civil Society sangat bergantung pada kondisi sosio-
kultur suatu bangsa, karena konsep tersebut merupakan terma yang
terlahir dari sejarah pergulatan bangsa Eropa.’

Mengutip pemikiran Zbigniew Rau dengan background kajiannya
Eropa Timur dan Uni Soviet, menerjemahkan masyarakat madani
adalah suatu masyarakat yang berkembang dari sejarah, yang
mengandalkan ruang dimana individu dan perkumpulan tempat
mereka bergabung, bersaing satu sama lain guna mencapai nilai-nilai
yang mereka yakini. Sedangkan menurut Kim Sunhyuk mengatakan
yang dimaksud masyarakat madani adalah satu satuan yang terdiri
dari kelompok-kelompok secara mandiri menghimpun dirinya dan
gerakan-gerakan dalam masyarakat yang secara relatif otonom dari

6Assegaf, Studi Islam Kontekstual, hlm. 242.

7Abdullah Idi dan Toto Suharto, Revitalisasi Pendidikan Islam (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006), him. 144.

8Dede Rosyada et.al., Pendidikan Kewargaan, Demokrasi, Hak Asasi Manusia dan
Masyarakat Madani (Jakarta: Kencana, 2003), hIm. 238.

4 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



negara.” Sedangkan dalam konteks piagam madinah menyiratka
pertama, semua ummat adalah Ummatan Wahidah meskipun mereka
berbeda suku. Kedua, hubungan dengan komunitas muslim dengan
non-muslim di dasarkan prinsip-prinsip kesetaraan. Yang dimaksud
prinsip-prinsip kesetaraan ini adalah berinteraksi baik dengan
tetangga, saling bekerjasama dalam menghadapi musuh yang
mengancam Negara, membela mera yang teraniaya dan
memnghormati kebebasan beragama yang dianut oleh masing-
masing.10

Konsep Civil Society atau masyarakat madani menunjukkan bahwa
masyarakat yang ideal adalah kelompok masyarakat yang memiliki
peradaban maju. Lebih lanjut, konsep ini mengindikasikan adanya
sistem sosial yang subur berasaskan prinsip moral dan menjamin
keseimbangan antara kebebasan perorangan dan Kkestabilan
masyarakat. Masyarakat madani secara sepintas merupakan format
kehidupan alternatif yang mengedepankan semangat demokrasi dan
menjunjung tinggi nilai-nilai hak asasi manusia. Hal ini diberlakukan
ketika negara sebagai penguasa dan pemerintah tidak bisa
menegakkan demokrasi dan hak-hak asasi manusia dalam
menjalankan pemerintahan. Dari sini, konsep masyarakat madani
menjadi alternatif pemecahan, dengan pemberdayaan dan penguatan
daya kontrol masyarakat terhadap kebijakan-kebijakan pemerintah
yang pada akhirnya terwujud kekuatan sipil yang mampu
merealisasikan dan menegakkan konsep hidup yang demokratis dan
menghargai hak-hak asasi manusia.

Sejarah Civil Society

Munculnya wacana Civil Society bermula dari sejarah pergulatan di
Eropa, oleh sebab itu sebagian besar tokoh konsep ini adalah orang-
orang Eropa, seperti Cicero, Antonio Gramsci, dan de’Tocqueville. Jika
diruntut, awal mula konsep Civil Society sebenarnya telah ada sejak
masa Aristoteles dengan istilah koinonia politike.? Selanjutnya, pada

9Rosyada, Pendidikan Kewargaan, hlm. 238-240.

10Bassam Tibi, Islam and Cultural accommodation Of social Change (San Fransisco:
Westview Press, 1991), hlm. 17-18.

UKoinonia politike adalah sebuah komunitas politik tempat warga dapat terlibat
langsung dalam berbagai percaturan ekonomi-politik dan pengambilan keputusan.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 5



tahun 1767 Adam Ferguson mengembangkan konsep ini dengan
mengambil konteks sosio-kultural dan politik Skotlandia. Hingga
perkembangan-perkembangan lanjut yang dilakukan oleh sejumlah
tokoh-tokoh Eropa, diantaranya Thomas Paine yang menggunakan
istilah Civil Society sebagai kelompok masyarakat yang memiliki posisi
secara diametral dengan negara, bahkan dianggap sebagai antitesis
dari negara.

G.W.F. Hegel (1770-1831) mengatakan bahwa struktur sosial terbagi
atas 3 entitas, yakni keluarga, Civil Society, dan negara. Keluarga
merupakan ruang sosialisasi pribadi sebagai anggota masyarakat yang
bercirikan keharmonisan. Civil Society merupakan lokasi atau tempat
berlangsungnya percaturan berbagai kepentingan pribadi dan
golongan terutama kepentingan ekonomi. Sementara negara
merupakan representasi ide universal yang bertugas melindungi
kepentingan politik warganya dan berhak penuh untuk intervensi
terhadap masyarakat.

Dalam konteks Penggunaan kata “madani” sepintas memiliki
persamaan dengan kata Madinah dan mengkaitkannya dengan
konsep yang berbau Islami. Kata madani mempunyai kaitan erat
dengan Madinah secara etimologi dan terminologi. Kota Madinah
yang menjadi ibukota negara Muslim pertama itu dikaitkan oleh
kalangan pemikir dengan cara mengislamkan kata Civil Society dengan
memberi atributif kelslaman madani. Konsep Civil Society dipandang
sebagai konsep ideal yang pernah dibangun oleh Nabi Muhammad
SAW.12

Konsep Civil Society atau masyarakat madani yang pernah
dibangun Nabi Muhammad SAW berhasil memberlakukan nilai-nilai
keadilan, prinsip kesetaraan hukum, jaminan kesejahteraan bagi
semua warga, serta perlindungan terhadap kelompok minoritas. Dari
pemikiran itu, para pemikir Muslim menganggap masyarakat
Madinah sebagai prototipe masyarakat ideal dari produk Islam yang
memungkinkan untuk disandingkan dengan masyarakat ideal dalam
konsep Civil Society.

12Huyjair A.H. Sanaky, “Pembaharuan Pendidikan Islam Menuju Masyarakat Madani
(Tinjauan Filosofis) “ dalam Jurnal Mukaddimah (Yogyakarta: Kopertais III, 1999), hlm.
4-5.

6 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Pemakaian istilah “masyarakat madani” lebih populer digunakan
dalam menerjemahkan istilah Civil Society di Indonesia. Oleh sebab itu,
dalam menjelaskan beberapa karakteristik wacana ini, menggunakan
karakteristik masyarakat madani. Dalam mewujudkan wacana
masyarakat madani, perlu mengetahui prasyarat-prasyarat yang tidak
bisa dipisahkan. Karakteristik masyarakat madani adalah:13
a. Free Public Sphere adalah adanya ruang publik bebas sebagai sarana

dalam mengemukakan pendapat.

b. Demokratis adalah entitas yang menjadi penegak wacana
masyarakat madani.

c. Toleran menunjukkan sikap saling menghargai dan menghormati
aktivitas yang dilakukan oleh orang lain.

d. Pluralisme adalah sebuah prasyarat penegakan masyarakat
madani, maka pluralisme harus dipahami secara mendalam dengan
menciptakan tatanan kehidupan yang menghargai dan menerima
kemajemukan dalam konteks kehidupan sehari-hari.

e. Keadilan sosial dimaksudkan untuk menyebutkan keseimbangan
dan pembagian yang proporsional terhadap hak dan kewajiban
setiap warga negara yang mencakup seluruh aspek kehidupan. Hal
ini memungkinkan tidak adanya monopoli dan pemusatan salah
satu aspek kehidupan pada satu kelompok masyarakat.

Dalam penegakan kehidupan masyarakat madani, perlu adanya
penegak masyarakat yang mertugas sebagai pengontrol dan
pengkritisi ~ kebijakan-kebijakan penguasa yang diskriminatif.
Prasyarat tersebut menjadi mutlak bagi terwujudnya kekuatan
masyarakat madani. Di antara institusi-institusi yang berperan sebagai
social controls antara lain LSM (Lembaga Swadaya Masyarakat), pers,
supremasi hukum, perguruan tinggi, dan partai politik.

Civil Society dan Pendidikan Islam

Tujuan pendidikan nasional dalam jangka waktu yang panjang
harus menghasilkan sumber daya manusia yang mempunyai
wawasan dan perilaku yang beradab.!* Oleh sebab itu, konsep Civil

1BRosyada, Pendidikan Kewargaan, hlm. 247-250.
4Pendidikan merupakan aspek penting dalam upaya menumbuhkan sikap dan
perilaku demokratis. Tujuan utama pendidikan sehubungan dengan proses demokrasi

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 7



Society diprioritaskan dalam perspektif pendidikan yang juga menjadi
tujuan pendidikan nasional. Seluruh elemen atau unsur masyarakat
memiliki rasa tanggung jawab kesadaran dan partisipasi yang tinggi
untuk merealisasikan hal-hal tersebut dalam realitas kehidupan baik
perorangan maupun kolektif, antara lain menciptakan keamanan,
kedamaian dan ketertiban bersama di dalam lingkungan sekitar serta
upaya-upaya lain yang bersifat strategis, baik jangka pendek maupun
untuk jangka panjang bagi terwujudnya kemaslahatan dan
kesejahteraan masyarakat dan bangsa, misalnya mengerjakan atau
memberikan pendidikan etik, moral dan agama bagi generasi muda
bangsa dalam persiapannya menuju masa depan yang kuat dan
mandiri.

Konsep dasar pembaharuan pendidikan harus didasarkan pada
asumsi-asumsi dasar tentang manusia menurut ajaran Islam, filsafat
dan teori pendidikan Islam yang dijabarkan dan dikembangkan
berdasarkan asumsi-asumsi tentang manusia dan lingkungannya.
Atau dengan kata lain pembaharuan pendidikan Islam adalah filsafat
dan teori pendidikan Islam yang sesuai dengan ajaran Islam, dan
untuk lingkungan (sosial- kultural) yang dalam hal ini adalah
masyarakat madani. Konsep dasar pendidikan Islam supaya relevan
dengan kepentingan umat Islam dan relevan dengan disain
masyarakat madani. Maka penerapan konsep dasar filsafat dan teori
pendidikan harus memperhatikan konteks supra sistem bagi
kepentingan komunitas "masyarakat madani" yang dicita-citakan
bangsa ini.

Konsep pembaharuan pendidikan Islam di Indonesia untuk
menuju masyarakat madani menjadi penting karena konsep dan
praktek pendidikan Islam dirasakan terlalu sempit. Artinya, terlalu
menekankan pada kepentingan akhirat, sedangkan ajaran Islam
menekankan pada keseimbangan antara kepentingan dunia dan
akhirat. Maka perlu pemikiran kembali konsep pendidikan Islam yang
betul-betul didasarkan pada asumsi dasar tentang manusia yang akan
diproses menuju masyarakat madani, dan yang kedua adalah

adalah menjadikan siswa mampu berpikir secara jelas, terutama mengenai isu-isu
sosial dan kewarganegaraan. Lihat Abdullah Idi dan Toto Suharto, Revitalisasi
Pendidikan Islam (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006), hIm. 144.

8 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



lembaga-lembaga pendidikan Islam yang dimiliki sekarang ini, belum
atau kurang mampu memenuhi kebutuhan umat Islam dalam
menghadapi tantangan dunia modern dan tantangan masyarakat dan
bangsa Indonesia disegala bidang. Maka, untuk menghadapi dan
menuju masyarakat madani diperlukan konsep pendidikan Islam serta
peran sertanya secara mendasar dalam memberdayakan umat Islam.

Suatu usaha pembaharuan pendidikan hanya bisa terarah dengan
baik apabila didasarkan pada konsep dasar filsafat dan teori
pendidikan yang tepat. Filsafat pendidikan yang mantap hanya dapat
dikembangkan di atas dasar asumsi-asumsi dasar yang kokoh dan
jelas tentang manusia (hakekat) kejadiannya, potensi-potensi
bawaannya, tujuan hidup dan misinya di dunia ini baik sebagi
individu maupun sebagai anggota masyarakat, hubungan dengan
lingkungan dan alam semesta dan akhiratnya hubungan dengan Maha
Pencipta. Teori pendidikan yang mantap hanya dapat dikembangkan
atas dasar pertemuan antara penerapan atau pendekatan filsafat dan
pendekatan empiris. Sehubungan dengan itu, konsep dasar
pembaharuan pendidikan Islam adalah perumusan konsep filsafat dan
teoritis pendidikan yang didasarkan pada asumsi-asumsi dasar
tentang manusia dan hubungannya dengan lingkungan dan menurut
ajaran Islam.15

Hal tersebut di atas, merupakan harapan-harapan yang ingin
dicapai dengan pendidikan menghadapi Civil Society sebagai sebuah
gambaran masyarakat yang memiliki tingkat peradaban dan kemajuan
yang amat maju di segala bidang. Pada saat yang demikian itu pula,
maka pendidikan Islam berada pada posisi terdepan dan amat
strategis, yakni memberikan sumbangsih pendidikan yang bermuatan
dan bernuansa etik, moral, mental-spritualitas keagamaan bagi
bangsa.

Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam

Kemajemukan yang dimiliki negara Indonesia mempunyai dampak
positif dan negatif. Kemajemukan itu memunculkan khazanah
kekayaan dan kekuatan bangsa, akan tetapi juga akan membawa

15Sanaky, Pembaharuan Pendidikan Islam, hlm. 6-7.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 9



persoalan dan problematik.’® Sejak bangkitnya era reformasi di akhir
tahun 90-an hingga peristiwa-peristiwa radikal dan fundamentalisme
yang berbau terorisme pada awal tahun 2000,17 konsep multikultural
dalam pendidikan Islam menjadi wacana yang populer. Masdar
Hilmy berpendapat bahwa bangsa Indonesia menyadari keragaman
budaya yang secara nyata telah ada, namun tidak serta merta diiringi
pula dengan anggukan positif. Fakta-fakta yang menunjukkan
fenomena keberagaman itu justru memberikan sumbangan terbesar
dalam konflik di Indonesia.

Pentingnya melakukan pendekatan-pendekatan positif dalam
kesadaran kehidupan multikultur yang majemuk agar tidak terjadi
konflik horizontal terus-menerus. Kerukunan yang didambakan
dalam masyarakat yang multikultur tersebut, tidak bisa secara taken
for granted atau trial and error.

Pengertian Multikulturalisme

Multikulturalisme berasal dari Bahasa Inggris “multiculturalism”.
Multikulturalisme terdiri dari kata “multi” (lebih dari satu), “kultur”
(budaya), dan “isme” (aliran/ paham). Secara sederhana,
multikulturalisme mengandung pengertian budaya yang beraneka
ragam. Secara hakiki, dalam kata itu terkandung pengakuan akan
martabat manusia yang hidup dalam komunitasnya dengan
kebudayaannya masing-masing yang unik.!?

Konsep multikulturalisme bisa didefinisikan berbeda, misalnya,
konsep  multikulturalisme di  Amerika yang mengusung
keanekaragaman bangsa, karena warga negara Amerika berasal dari
berbagai imigran yang datang dari penjuru dunia. Sedangkan, konsep
multikulturalisme di Indonesia adalah keanekaragaman budaya, ras,

16Abd. Rahman Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Grafindo, 2011), hlm. 309.
17Permasalahan tersebut memunculkan wacana baru mengenai pendidikan Islam,
yang disinyalir mengalami kesalahan dalam pemahaman dogma agama. Pendidikan
Islam di Indonesia perlu sebuah penyesuaian terhadap bentuk-bentuk kebudayaan
dan masyarakatnya yang beraneka ragam. Kasus penemuan bom dan buku-buku
jihad di beberapa pondok pesantren, menjadi evaluasi mengenai pengajaran dan
penanaman dogma-dogma agama.

18Masdar Hilmy, “Menggagas Paradigma Pendidikan Berbasis Multikultural”,
Ulumuna, Vol. VII No.12 (Juli-Desember 2003), hlm. 332-342.

1YMahfud, Pendidikan Multikultural, hlm. 75.

10 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



dan agama. Namun, multikulturalisme agama di Indonesia menjadi
hal sensitif yang harus ditemukan pemecahannya. Oleh karena itu,
sebagai sebuah gerakan budaya, multikulturalisme adalah bagian
integral dalam berbagai sistem budaya dalam masyarakat yang salah
satunya dalam pendidikan, yaitu melalui pendidikan yang
berwawasan multikultural.

Multikulturalisme dianggap sebagai sebuah ideologi dan sebuah
alat untuk meningkatkan derajat manusia dan kemanusiaannya, maka
konsep kebudayaan harus dilihat dalam pandangan fungsinya bagi
kehidupan manusia. Menurut Assegaf, ada tiga kebijakan strategis
dalam rangka membangun demokrasi multikultural. Pertama,
kebijakan mengenai partisipasi politik di kalangan masyarakat yang
beragam budaya. Sebuah sistem politik harus menjamin persamaan
politik guna memastikan setiap individu dan kelompok masyarakat
dapat menyalurkan aspirasi politik dan berartikulasi dalam
memperjuangkan kepentingan mereka. Yang kedua, ialah kebijakan
mengontrol dan mengatur distribusi sumber daya ekonomi. Kebijakan
dasar ini menyangkut hak hidup individu dan kelompok masyarakat,
dan yang ketiga ialah kebijakan yang paling pribadi, yaitu kebijakan
mengenai jaminan memeluk agama.? Sistem multikultural secara
tegas menjamin hak tersebut, sekalipun penganut agama itu
merupakan kelompok minoritas di suatu negara. Yang harus di mulai
dari Pembelajaran multikultural adalah kebijakan dalam praktik
pendidikan dalam mengakui, menerima dan menegaskan perbedaan
dan persamaan manusia yang dikaitkan dengan gender, ras, dan
kelas.!

Sejarah Multikulturalisme

Konsep multikulturalisme berawal dari perhatian seorang pakar
pendidikan Amerika, Prudence Candall yang secara intensif
menyebarkan pandangan tentang arti latar belakang peserta didik,
baik ditinjau dari aspek budaya, etnis dan agama. Wacana pendidikan
multikultural, secara sederhana didefinisikan sebagai pendidikan

W Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam, hlm. 311-312.
2thttp:/ /pbidsuccess.blogspot.co.id/2014/02/multikulturalisme-pendidikan-agama.
html (diakses pada tanggal 17 mei 2016)

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 11



untuk atau tentang keragaman budaya dalam merespon perubahan
demografis dan kultur lingkungan masyarakat tertentu atau bahkan
dunia secara komprehensif.

Dalam dunia Islam telah mengenal konsep multikultural pada
kekhalifahan Abbasiah, jauh sebelum Prudence Candall merespon
kebutuhan pendidikan berwawasan multikultural. Adalah Khalifah Al
Ma'mun yang menjabat sebagai khalifah pada tahun 813-833 M di
institusi pendidikan tinggi Bayt Al-Hikmah. Konsep demokrasi dan
pluralitas sudah begitu kental dalam kehidupan sehari-hari termasuk
dalam kegiatan pendidikan di intitusi ini. Nilai-nilai kebebasan
berekspresi, keterbukaan, toleransi dan kesetaraan dapat dijumpai
pada proses pengumpulan manuskrip-manuskrip dan penerjemahan
buku-buku sains Yunani. Selain itu, Khalifah al-Ma’'mun memberikan
kebebasan dan kesetaraan kepada sarjana muslim dan non muslim.22
Perbedaan etnik kultural dan agama bukan menjadi halangan dalam
penerjemahan berbagai kitab dari Barat. Para penerjemah itu berasal
dari berbagai suku bangsa dan agama.

Nilai-nilai Multikulturalisme dalam Islam

Pendidikan multikultural secara psikologis memandang manusia
memiliki beberapa dimensi yang harus diakomodir dan
dikembangkan secara keseluruhan. Pada dasarnya, manusia adalah
pengakuan akan pluralitas, heterogenitas, dan keberagaman manusia
itu sendiri. Keberagaman itu berupa ideologi, agama, paradigma, pola
pikir, kebutuhan, keinginan dan tingkat intelektualitas.?? Baik agama
Islam atau pun agama-agama di dunia, sebenarnya penuh dengan
ajaran-ajaran tentang perdamaian, menghargai orang lain meskipun
berbeda agama, kejujuran, keadilan, persamaan hak dan kewajiban,
serta lainnya yang merupakan tonggak tegaknya multikultural. Ajaran
Islam mengandung nilai-nilai multikulturalisme yang dijabarkan
secara ringkas dalam bentuk tabel dibawah ini:

2Suwito, et. al., Sejarah Sosial Pendidikan Islam (Jakarta: Kencana, 2005), hlm. 30-31.
2Ibid., hlm. 26.

12 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Kategori

Nilai Multikulturalisme dalam Islam

Nilai-nilai
utama

Tauhid, yaitu meng-Esa-kan Tuhan. Pandangan hidup
manusia bertujuan untuk merealisasikan konsep ke-
Esa-an Tuhan dalam hubungan antarsesama manusia.
Tuhan sebagai sumber utama bagi umat manusia,
karenanya sesama manusia adalah bersaudara
(ukhuwah basyariyah).

Ummah, yaitu hidup bersama. Semua orang memiliki
akses yang sama untuk tinggal di bumi ini. Bersama-
sama saling berdampingan dan mengikat hubungan
sosial dalam sebuah kelompok, komunitas, masyarakat,
atau bangsa.

Rahmah, yaitu kasih sayang, yakni perwujudan sifat-
sifat Tuhan Yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang
kepada manusia yang diciptakan oleh Tuhan untuk
berinteraksi dan berkomunikasi satu sama lain atas
dasar semangat saling mengasihi dan peduli.

Al-Musawah, yaitu taqwa (egalite): semua manusia
adalah bersaudara dan mendapat perlakuan yang sama
di hadapan Allah SWT, meskipun berbeda jenis
kelamin, gender, ras, warna kulit, dan agama.

Penerapan

Ta’aruf, ihsan, yaitu saling mengenal dan berbuat baik.
Sadar dan ingin untuk tinggal bersama, berdampingan
dengan yang berbeda budaya, etnis, dan agama. Agar
dicapai wawasan sosial yang luas, saling bekerja sama,
saling memberi/ menerima, serta rela berkorban.

Tafahum, yaitu saling memahami. Kesadaran bahwa
nilai-nilai mereka dan kita adalah berbeda. Saling
melengkapi satu sama lain dan memberikan kontribusi
pada hubungan yang dinamis terhadap yang lain.

Takrim, yaitu saling menghormati merupakan nilai
universal yang ada dalam semua agama dan budaya
dimana kita dapat mempersiapkan diri kita untuk
mendengarkan pendapat dan pandangan yang
berbeda, juga untuk menghormati nama baik dari
berbagai individu maupun kelompok.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 13




Fastabiq al-Khairat, yaitu berlomba dalam kebaikan,
persamaan dalam perbedaan dapat mendukung
terjalinnya komunikasi dan kompetisi antar individu
dan kelompok untuk memperoleh harga diri dan mutu
yang lebih tinggi pada semua aspek kehidupan sosial.

Amanah, yaitu saling mempercayai untuk menjaga
sikap saling mempercayai dalam  hubungan
antarsesama manusia.

Husnuzhan, yaitu berpikir positif agar dapat memiliki
sikap berpikir positif.

Tasamuh, yaitu toleransi, berarti menerima kebebasan
beragama dan berekspresi serta menghormati
perbedaan dan keragaman dalam budaya dan etnis.

‘Afw, maghfirah, pemberian/ permohonan ampunan:
memberi maaf berarti melupakan semua bentuk
penyiksaan, kejahatan, dan perbuatan salah yang
dilakukan oleh seseorang baik secara suka atau tidak.

Sulh, yaitu perdamaian atau rekonsiliasi, yakni jalan
yang terpilih untuk mengumpulkan konsep kebenaran,
ampunan, dan keadilan.

Islah, yaitu resolusi konflik. Perilaku ini menekankan
pada kekuatan hubungan antara dimensi psikologis
dan kehidupan politik masyarakat melalui kesaksian
bahwa penderitaan individu atau kelompok tentu akan
tumbuh dengan cepat bila kita tidak memahami,
mengampuni, dan menyelesaikan konflik.

Tujuan

Silah, yaitu salam atau perdamaian, yakni membangun
perdamaian, menjaga perdamaian, atau membuat
perdamaian.

Layyin, yakni lemah lembut atau budaya anti kekerasan

‘Adl atau keadilan, yaitu keseimbangan sosial yang
memuat rasa peduli, saling berbagi, serta sikap
moderat dalam merespons perbedaan, jujur, dan
terbuak dalam segala sudut pandang atau perbuatan.

14

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016




Multikulturalisme dalam Pendidikan Islam

Pada dasarnya, multikulturalisme adalah sebuah ideologi yang
menekankan kesederajatan dalam perbedaan-perbedaan kebudayaan.
Penekanan penjelasan diatas, mengandung makna bahwa pendidikan
multikultural adalah pendidikan yang menekankan kesederajatan
dalam perbedaan-perbedaan kebudayaan atau latar belakang siswa
atau peserta didik.* Pendidik dalam konteks sekarang berhadapan
dengan tantangan untuk menyiapkan peserta didiknya dalam latar
belakang kultur yang berbeda untuk hidup dalam sebuah perubahan
kehidupan sosial? Oleh karena itu, kurikulum pendidikan
multikultural mencakup objek-objek yang bersinggungan dengan
keragaman, seperti: toleransi, tema-tema tentang perbedaan etnik-
kultural, agama, bahaya diskriminasi, penyelesaian konflik dan
mediasi, HAM, demokrasi, dan pluralitas, dan kemanusiaan universal.

Pengajaran pendidikan agama mempunyai fakta yang kurang
mengena pada kenyataan yang ada di lapangan. Pada kenyataannya,
pendidikan agama menekankan indoktrinasi pada peserta didiknya
dengan mengajarkan surga-neraka, pahala-dosa, mukmin-kafir, baik-
buruk, dan sebagainya. Pelajaran yang diajarkan kurang mengena
pada dimensi nurani, peserta didik hanya menyerap aspek
pengetahuan saja dan belum sampai menyentuh aspek moral dan
perilaku dalam bersikap dan bertindak.2e Melihat banyaknya konflik-
konflik yang bernuansa agama, selayaknya pendidikan agama direvisi
dari konsep indoktrinasi menjadi relevansi. Perlunya merevisi pola
tersebut dengan pola relevansi, dimana peserta didik tidak hanya
diajari sebatas pengetahuan saja, akan tetapi perlunya menyentuh
aspek nurani dalam kehidupan sehari-hari sehingga bisa dihayati dan
diamalkan.

Isrofil Amar menuliskan empat pokok yang dipandang sebagai
dasar multikultural dalam pendidikan Islam, yaitu kesatuan dalam
aspek ketuhanan dan pesan-Nya (wahyu), kesatuan kenabian, tidak
ada paksaan dalam beragama, dan pengakuan terhadap eksistensi

2 Soewito, Sejarah Sosial Pendidikan Islam, hlm. 25.

%Donna M. Gollnick dan Philip C. Chinn, Multicultural Education in a Pluralistic Society,
Sixth Edition (New Jersey: Merril Prentice Hall, 2002), him. 4.

26Amar, Isrofil. “Studi Normatif Pendidikan Islam Multikultural”, Islamica (Vol. 4,
No.2. Maret 2010), hlm. 323.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 15



agama lain. Semua yang telah dikemukakan tersebut normatif karena
merupakan ketetapan Tuhan.?” Pokok-pokok yang telah dikemukakan
tersebut, ditinjau secara normatif yang telah tercantum dalam Al
Qur’an. Dari aspek kesatuan ketuhanan, pendidikan Islam
berpedoman pada Q.S. al-Nisa” ayat 13128 dan Q.S. Ali Imran ayat 64.2°
Dari aspek kesatuan pesan ketuhanan (wahyu) dapat dilihat dalam
Q.S. Al-Nisa" ayat 163.3% Dari aspek kesatuan kenabian, Al Farugqi
mendasarkan pandangannya dari Q.S. al-Anbiya” ayat 73% dan Q.S.
Ali Imran ayat 84.32 Pandangan Islam yang terkait dengan kebebasan
menganut agama berdasar pada Q.S. al-Baqarah ayat 256.3 Sedangkan

27Ibid., hlm. 326.

2Dan milik Allah-lah apa yang ada di langit dan di bumi, dan sungguh Kami telah
memerintahkan kepada orang-orang yang diberi Kitab sebelum kamu dan (juga)
kepada kamu; bertakwalah kepada Allah. Tetapi jika kamu kafir, maka ketahuilah
sesungguhnya apa yang di langit dan di bumi hanyalah kepunyaan Allah dan Allah
maha Kaya dan Maha Terpuji.

2Katakanlah: Hai ahli kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat (ketetapan)
yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak kita sembah kecuali
Allah dan tidak kita persekutukan Dia dengan sesuatupun dan tidak (pula) sebagian
kita menjadikan sebagian yang lain sebagai Tuhan selain Allah. Jika mereka berpaling
maka katakanlah kepada mereka: saksikanlah, bahwa kami adalah orang Muslim.

30 Sesungguhnya, Kami mewahyukan kepadamu (Muhammad) sebagaimana Kami
telah mewahyukan kepada Nuh dan nabi-nabi setelahnya, dan Kami telah
mewahyukan (pula) kepada Ibrahim, Ismail, Ishaq, Ya’qub, dan anak cucunya; Isa,
Ayyub, Yunus, Harun, dan Sulaiman. Dan Kami telah memberikan Kitab Zabur
kepada Daud.

3Dan Kami menjadikan mereka itu sebagai pemimpin-pemimpin yang memberi
petunjuk dengan perintah Kami, dan Kami wahyukan kepada mereka agar berbuat
kebaikan, melaksanakan shalat dan menunaikan zakat, dan hanya kepada Kami
mereka menyembah.

32Katakanlah (Muhammad), “Kami beriman kepada Allah dan kepada apa yang
diturunkan kepada kami dan yang diturunkan kepada Ibrahim, Ismail, Ishaq, Ya'qub,
dan anak cucunya, dan apa yang diberikan kepada Musa, Isa, dan para nabi dari
Tuhan mereka. Kami tidak membeda-bedakan seorang pun di antara mereka dan
hanya kepada-Nya kami berserah diri.”

3Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas
(perbedaan) antara jalan yang benar dan jalan yang sesat. Barang siapa ingkar kepada
Tagut (setan dan apa saja yang disembah kecuali Allah) dan beriman kepada Allah,
maka sunggubh, dia telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan
putus. Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui.

16 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



pengakuan akan eksistensi agama-agama lain termaktub dalam Q.S.
al-Maidah ayat 69.34

Pengajaran pendidikan agama harus mengajarkan pengetahuan
konseptual menjadi pengetahuan yang fungsional-konseptual. Dengan
kata lain, pengetahuan agama menjadi pedoman orang untuk
menanggapi, menilai dan menentukan sikap hidup.®> Seyogyanya,
pengajaran agama sebagai salah satu bagian dari pendidikan agama
seharusnya bertitik tolak dari dan dikaitkan dengan kehidupan nyata
sehari-hari, misalnya bagaimana berpikir dan bertindak untuk diri
sendiri dan orang lain, berhubungan dengan orang lain,
bermasyarakat, toleransi, hidup dalam masyarakat plural, dan
sebagainya. Selain itu, penghayatan dan kenyataan pendidikan agama
yang ada, juga dipertimbangkan mengingat pemikiran kritis peserta
didik yang tidak hanya menunggu relevansi indoktrinasi pengajaran
agama di akhirat, tetapi juga di alam nyata.

Pemeluk agama seharusnya memahami makna dan mewujudkan
kebebasan, persamaan, dan persaudaraan. Sudah banyak contoh gigih
dalam membela dan memperjuangkan tegaknya kemerdekaan atau
kebebasan seperti yang dilakukan oleh para pejuang dalam mengusir
penjajah dan menjaga keutuhan bangsa dari sabang sampai marauke
dengan semboyan pancasila berbeda-beda tetapi tetap satu jua yang
secara substansi adalah tak ada perbedaan serta menghargai satu
dengan yang lainnya. Agama dan pendidikan merupakan pintuk
gerbang yang besar dan kokoh bagi «civil society dan
Multikulturalisme bagi masyarakat Indonesia yang harus dipimpin
oleh semua kalangan terutama tokoh agama dan pendidikan. Agar
tidak gagal dalam memperjuangkan penegakan persamaan derajat
dan persaudaraan.

Penutup
Masyarakat madani mengandung makna masyarakat yang
menjadikan nilai-nilai peradaban sebagai ciri utama. Di Indonesia,

34 Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang Yahudi, Sabi’in, dan orang-orang
Nasrani, barang siapa yang beriman kepada Allah, pada Hari Kemudian dan berbuat
kebajikan, maka tidak ada rasa khawatir padanya dan mereka tidak bersedih hati.
¥Bashori Muchsin et.al., Pendidikan Islam Humanistik (Bandung: Refika Aditama, 2010),
hlm. 90.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 17



istilah masyarakat madani secara substantial menuju pada perlunya
penguatan masyarakat (warga) dalam sebuah komunitas negara untuk
mengimbangi dan mampu mengontrol kebijakan negara yang
cenderung memposisikan warga negara di posisi yang lebih lemah.
Beberapa karakteristik yang melandasi masyarakat madani, yaitu: free
public sphere, demokratis, toleran, pluralisme, dan keadilan sosial.
Tujuan pendidikan nasional harus menghasilkan sumber daya
manusia yang mempunyai wawasan dan perilaku yang beradab.

Konsep Civil Society diprioritaskan dalam perspektif pendidikan
yang juga menjadi tujuan pendidikan nasional. Konsep dasar
pembaharuan pendidikan harus didasarkan pada asumsi-asumsi
dasar tentang manusia menurut ajaran Islam, filsafat dan teori
pendidikan Islam yang dijabarkan dan dikembangkan berdasarkan
asumsi-asumsi tentang manusia dan lingkungannya. Atau dengan
kata lain pembaharuan pendidikan Islam adalah filsafat dan teori
pendidikan Islam yang sesuai dengan ajaran Islam, dan untuk
lingkungan (sosial-kultural) yang dalam hal ini adalah masyarakat
madani. Konsep dasar pendidikan Islam supaya relevan dengan
kepentingan umat Islam dan relevan dengan disain masyarakat
madani. Maka penerapan konsep dasar filsafat dan teori pendidikan
harus memperhatikan konteks supra sistem bagi kepentingan
komunitas "masyarakat madani" yang dicita-citakan bangsa ini.

Melihat banyaknya konflik yang bernuansa agama, selayaknya
pendidikan agama direvisi dari konsep indoktrinasi menjadi relevansi.
Perlunya merevisi pola tersebut dengan pola relevansi, dimana
peserta didik tidak hanya diajari sebatas pengetahuan saja, akan tetapi
perlunya menyentuh aspek nurani dalam kehidupan sehari-hari
sehingga bisa dihayati dan diamalkan. Nilai-nilai multikulturalisme
telah tercantum dalam al-Qur’an. Wa Alldh a’lam bi al-Shawab.*

Daftar Pustaka

Amar, Isrofil. “Studi Normatif Pendidikan Islam Multikultural”,
Islamica Vol. 4, No.2. Maret 2010.

Assegaf, Abd. Rahman. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Grafindo,
2011.

18 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Assegaf, Abd. Rahman. Studi Islam Kontekstual: Elaborasi Paradigma
Baru Muslim Kaffah. Yogyakarta: Gama Media, 2005.

Azis, Rosmiaty. “Reaktualisasi Pendidikan Islam Dalam Era
Postmodernisme Tantangan Menuju Civil Society di Indonesia”.
Tesis, IAIN Alaudin Makassar, 2003.

Gollnick, Donna M. dan Philip C. Chinn, Multicultural Education in a
Pluralistic Society, Sixth Edition. New Jersey: Merril Prentice Hall,
2002.

Hilmy, Masdar. “Menggagas Paradigma Pendidikan Berbasis
Multikultural”, Ulumuna, Vol. VII No.12. Juli-Desember 2003.

Idi, Abdullah dan Toto Suharto. Revitalisasi Pendidikan Islam.
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006.

Mahfud, Choirul. Pendidikan Multikultural. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2006.

Muchsin, Bashori, Moh Sulthon, dan Abdul Wahid. Pendidikan Islam
Humanistik. Bandung: Refika Aditama, 2005.

Najib, Agus Moh. et.al. Multikulturalisme Dalam Pendidikan Islam (Studi
Terhadap UIN Yogyakarta, IAIN Banjarmasin, Dan STAIN
Surakarta). Surakarta: STAIN Surakarta, 2008.

Rosyada, Dede. etal. Pendidikan Kewargaan: Demokrasi, Hak Asasi
Manusia dan Masyarakat Madani. Jakarta: Kencana, 2003.

Sanaky, Hujair A.H. “Pembaharuan Pendidikan Islam Menuju
Masyarakat Madani (Tinjauan Filosofis)” dalam Jurnal Mukaddimah.
Yogyakarta: Kopertais III, 1999.

Soewito, et.al. Sejarah Sosial Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2005.

Tibi, Bassam. Islam and Cultural accommodation Of social Change. San
Fransisco: Westview Press, 1991.

http:/ /pbidsuccess.blogspot.co.id /2014 /02 /multikulturalisme-
pendidikan-agama.html

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 19



