CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia gouy "
Vol 5, No. 4, 2025 ‘ Itlzen
ISSN: 2807-5994 :

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHBNAL MISH MALTDEILA INBon =28

TINJAUAN MAQASID SYARI'AH TERHADAP FATWA
MUI TENTANG PENGGUNAAN STEM CELL
UNTUK PENGOBATAN

Afrizal Tw
Universitas Yarsi
Corresponding e-mail: afrizal.tw(@yarsi.ac.id

Copyright © 2025 The Author

@ @ @ This is an open access article
Under the Creative Commons Attribution Share Alike 4.0 International License

DOI: 10.53866/jimi.v5i4.957

Abstract

Rapid advancements in medical technology, particularly stem cells, offer positive hope for the treatment of
chronic and degenerative diseases. However, their application generates significant ethical dilemmas,
especially regarding the use and related aspects of human embryos, which possess the potential for life. In
response, the Indonesian Ulema Council (MUI) issued Fatwa Number 51 of 2020, setting Sharia-compliant
conditions for the use of stem cells with various prerequisites designed to guide technological progress
responsibly, particularly concerning the cell sources used. This study aims to analyze the fatwa through the
magqasid al-syart ‘ah perspective, which encompasses the protection of religion (hifz al-din), life (hifz al-nafs),
intellect (hifz al-‘aql), lineage (hifz al-nasl), and wealth (hifz al-mal). The research employs a qualitative
methodology using normative-theological and analytical-descriptive approaches based on literature review.
The findings demonstrate that the MUI fatwa explicitly integrates the maqasid al-syari‘ah principles to
address contemporary challenges posed by medical technology, emphasizing a balance between scientific
advancement and adherence fto Islamic values.

Keywords: Maqasid al-Syari’ah, MUI, Stem Cell

Abstrak

Perkembangan pesat dalam teknologi kedokteran, khususnya stem cell (sel punca), memberikan harapan
positif dalam pengobatan penyakit kronis dan degeneratif. Namun, penerapannya menimbulkan beberapa
dilema etika yang signifikan, terutama terkait penggunaan dan hal-hal terkait embrio manusia yang memiliki
potensi kehidupan. Menyikapi hal ini, Majelis Ulama Indonesia (MUI) menerbitkan Fatwa Nomor 51 Tahun
2020 yang mengatur ketentuan penggunaan stem cell secara syar’i dengan berbagai syarat yang diharapkan
mampu menjadi kompas dalam membersamai kemajuan teknologi, terutama terkait sumber sel yang
digunakan. Penelitian ini bertujuan mengkaji fatwa tersebut melalui perspektif maqasid al-syari‘ah yang
mencakup perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘agl), keturunan (hifz al-nasl),
dan harta (hifz al-maal). Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan normatif-
teologis dan analitis-deskriptif berbasis studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fatwa MUI secara
tegas mengintegrasikan prinsip maqasid al-syari‘ah dalam menanggapi tantangan teknologi medis modern,
dengan menekankan keseimbangan antara kemajuan ilmiah dan kepatuhan terhadap nilai-nilai Islam.

Kata Kunci: Magqasid al-Syari’ah, MUI, Stem Cell

Hlm | 987
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal
mailto:afrizal.tw@yarsi.ac.id

CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia gouy "
Vol 5, No. 4, 2025 ( Itlzen
ISSN: 2807-5994 -

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHARAL MR MALTREPLN INonEs s

1. Pendahuluan

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dalam bidang kedokteran-terutama untuk mencari
jalan keluar terhadap penyakit kronis- memperlihatkan aura positif yang menggiurkan. Salah satu inovasi
paling menjanjikan ialah teknologi yang terkait dengan stem cell (sel punca), yaitu sel biologis yang mampu
memperbarui diri dan berdiferensiasi menjadi berbagai jenis sel tubuh manusia (Lanza et al., 2005).
Kemampuan regeneratif ini menimbulkan harapan baru bagi terapi leukemia, diabetes, cedera saraf tulang
belakang, dan penyakit degeneratif lain. (Artini, 2015)

Namun demikian, aplikasi stem cell memunculkan kontroversi etis, terutama bila sel bersumber dari
embrio manusia yang harus dimusnahkan selama proses isolasi. (Lo & Parham, 2009) Dalam perspektif etika
Islam, embrio dipandang memiliki potensi kehidupan sehingga penghancurannya menimbulkan persoalan
moral-religius. (Fadel, 2012; Olawale, 2013)

Menanggapi problem tersebut, Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) menerbitkan Fatwa
Nomor 51 Tahun 2020 tentang Penggunaan Stem Cell (Sel Punca) untuk Tujuan Pengobatan. Fatwa ini secara
umum memperbolehkan terapi stem cell dengan sejumlah syarat lumayan ketat—antara lain: sumber sel tidak
berasal dari embrio yang sengaja diciptakan untuk riset serta adanya indikasi medis yang mendesak (MUI,
2020)

Untuk menakar kelayakan fatwa tersebut dalam kerangka epistemologi hukum Islam kontemporer,
maqasid al-syari‘ah menjadi pendekatan yang relevan. Magqasid berorientasi pada perlindungan lima
kemaslahatan pokok: menjaga agama (hifz al-din), menjaga jiwa (hifz al-nafs), menjaga akal (hifz al- ‘aql),
menjaga keturunan (hifz al-nasl), dan menjaga harta (hifz al-mal) (Auda, 2008: 18-22). Pendekatan ini juga
dimanfaatkan oleh kajian mutakhir untuk menjustifikasi penerapan stem cell dalam organogenesis (Al-
Syathibi, 2017)

Berdasarkan latar tersebut, tulisan ini menganalisis kesesuaian Fatwa MUI Nomor 51 Tahun 2020
dengan magasid al-syart ‘ah melalui metode deskriptif-analitis berbasis studi pustaka. Hasilnya diharapkan
memperjelas integrasi nilai maglahah dalam kebijakan bioetika Islam dan memberikan rekomendasi bagi
ulama serta praktisi medis.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode normatif-teologis dan analitis-
deskriptif berbasis kajian kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini
berfokus pada pemaknaan, interpretasi, dan analisis mendalam terhadap teks keagamaan dan dokumen fatwa,
bukan pada kuantifikasi data empiris (Creswell, 2014).

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif-normatif, yaitu penelitian yang mendasarkan
analisisnya pada bahan-bahan hukum, terutama nash-nash syar’i dan hasil fatwa MUI, serta teori hukum
Islam yang relevan dengan objek yang menjadi kajian. Pendekatan normatif-teologis digunakan untuk
mengkaji ketentuan-ketentuan syariat Islam yang menjadi dasar pertimbangan fatwa MUI tersebut,
sedangkan pendekatan analitis-deskriptif digunakan untuk memaparkan dan menganalisis isi fatwa secara
sistematis berdasarkan prinsip maqgasid al-syari‘ah.

2. Sumber Data
Data dalam penelitian ini bersumber dari:

e Data primer, yaitu Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 51 Tahun 2020 tentang
Penggunaan Stem Cell untuk Pengobatan.

Hlm | 988
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia gouy "
Vol 5, No. 4, 2025 ( Itlzen
ISSN: 2807-5994 -

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHARAL MR MALTREPLN INonEs s

o Data sekunder, meliputi: kitab-kitab klasik dan kontemporer dalam fiqih, ushul figih dan maqasid
al-syari‘ah (misalnya al-Muwdfaqat karya al-Syatibi, al-Mustashfa karya al-Ghazali), literatur
bioetika Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang relevan, baik dalam bahasa Arab maupun Inggris.

3. Teknik Pengumpulan Data

Teknik yang digunakan adalah kajian pustaka (library research), yaitu pengumpulan data melalui
penelusuran literatur ilmiah baik cetak maupun digital, termasuk kitab-kitab klasik, fatwa, jurnal ilmiah, dan
dokumen lainnya. Kajian pustaka merupakan metode pokok dalam studi hukum normatif dan analisis etika
Islam (Zed, 2004).

4. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) terhadap fatwa MUI, kemudian
dikaji secara tematik dalam bingkai lima prinsip maqasid al-syari‘ah: hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al- ‘aql, hifz
al-nasl, dan hifz al-mal. Metode ini relevan dengan pendekatan maqasid karena berorientasi pada pemaknaan
kontekstual dan evaluasi normatif atas substansi fatwa. Analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan sebagaimana diuraikan oleh Miles & Huberman (1994).

3. Hasil dan Pembahasan

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 adalah pendapat atau keputusan resmi dari MUI terkait penggunaan
Stem Cell (Sel Punca) untuk tujuan pengobatan. Dalam fatwa tersebut, MUI menetapkan bahwa hukum dasar
menggunakan stem cell manusia pada dasarnya adalah haram. Penggunaan yang masuk dalam kategori haram
tersebut adalah sebagai berikut:

a. Stem cell dari blastosit hasil fertilisasi non-mahram (bukan suami-istri sah).
b. Stem cell dari janin hasil keguguran disengaja/tanpa alasan medis.
c. Stem cell dari janin yang sengaja digugurkan untuk diambil stem cell-nya.

MUI menjelaskan lebih lanjut, jika penggunaan stem cell membahayakan pendonor/penerima, belum
terbukti efektif (secara medis), dipakai untuk tujuan kosmetik, mengubah identitas, atau tujuan yang
bertentangan dengan syariat, untuk diperjualbelikan, atau stem cell tersebut digunakan untuk tujuan
reproduksi (membentuk makhluk baru), maka dalam hal ini MUI menetapkan bahwa penggunaan stem cell
adalah haram atau tidak diperbolehkan dalam pandangan keagamaan.

Penggunaan stem cell yang diperbolehkan jika:

a. Untuk pengobatan penyakit tertentu

b. Untuk terapi rekonstruktif

c. Untuk riset kedokteran

d. dilakukan oleh pihak yang berkompeten

Kebolehan pada 3 poin di atas harus terikat dengan beberapa syarat, di antaranya:

a. Stem cell dari abortus spontan/abortus medis — dengan izin tertulis dari suami-istri pemilik janin
b. Stem cell dari sisa embrio IVF — dengan izin tertulis dari suami-istri

c. Stem cell dari tali pusat/ari-ari — dengan izin tertulis dari suami-istri

d. Stem cell dari anak — dengan izin tertulis dari kedua orang tua

e. Stem cell dari orang dewasa — dengan izin pribadi.

Hlm | 989
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia gouy "
Vol 5, No. 4, 2025 ( Itlzen
ISSN: 2807-5994 -

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHARAL MR MALTREPLN INonEs s

Prinsip Magqasid Syari’ah dan Aplikasinya terhadap Penggunaan Stem Cell

Magasid al-Syart‘ah (tujuan-tujuan syari’at) merupakan pendekatan yang digunakan oleh para ulama
secara umum dalam memahami teks dan merespon konteks. Imam al-Syatibi dalam al-Muwafaqatnya
menyebut lima hal utama sebagai al-kulliyat al-khamsah (lima kemaslahatan pokok), yaitu: hifz al-din
(menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al- ‘aql (menjaga akal), hifz al-nasl (menjaga keturunan),
dan hifz al-mal (menjaga harta) (Al-Syathibi, 2017). Pendekatan seperti ini lebih luas lagi penggunaannya
dalam hasil-hasil ijtihad kontemporer, termasuk dalam hal bioetika medis.

Pembahasan terkait stem cell menjadi isu hangat dan penting karena hal tersebut langsung menyentuh
tentang persoalan perlindungan jiwa dan mengembangkan potensi terkait kehidupan. Oleh karena itu, analisis
terhadap fatwa MUI tentang penggunaan stem cell menjadi sebuah keharusan dengan pendekatan maqasid.

Perlindungan Agama (Hifz al-Din)

Dalam struktur maqosid syari’ah, menjaga agama (%ifz al-din) berada pada posisi sentral yang menjadi
fondasi untuk seluruh bangunan hukum Islam. Tanpa penjagaan terhadap agama, sistem nilai lainnya akan
runtuh dan tanpa arti. Oleh karena itu, setiap bentuk kebijakan, termasuk fatwa dalam bidang kedokteran dan
bioteknologi harus menjunjung tinggi nilai-nilai transendental dan tidak boleh bertentangan dengan prinsip-
prinsip syariat yang telah disepakati.

Fatwa MUI No. 51 tahun 2020 tentang penggunaan stem cell merupakan contoh jelas bagaimana
otoritas keagamaan berusaha untuk merespon perkembangan sains modern dengan tetap menjaga nilai-nilai
keagamaan. Meskipun permasalahan stem cell berada pada ranah laboratorium dan kedokteran, ia membawa
implikasi etis dan hukum yang serius, terutama dalam hal sumber sel punca, proses pengambilan, dan potensi
eksploitasi manusia.

Pada era modern, tantangan terhadap hifz al-din tidak hanya datang dari luar Islam, melainkan dari
dalam perkembangan ilmu pengetahuan itu sendiri. Teknologi seperti rekaya genetika, kloning dan
manipulasi embrio dapat bergesekan dengan wilayah transendensi. Oleh karena itu, fatwa keagaamn secara
umum, MUI secara khusus tidak cukup hanya dengan pendekatan tekstual (nashhiy), akan tetapi harus bisa
melibatkan pendekatan kontekstual (waagqi’iy) dan adaptif, yang dalam hal ini bisa dikembangkan pada
pendekatan maqasidi.

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 menetapkan bahwa penggunaan stem cell untuk pengobatan
diperbolehkan dengan sejumlah syarat yang mengikatnya, antara lain:

1. Sumber stem cell tidak berasal dari embrio hasil pembuahan yang disengaja.
2. Terdapat tujuan medis yang jelas, serta dilakukan oleh pihak yang berkompeten.
3. Tidak terdapat unsur eksploitasi terhadap manusia.

Keputusan yang diambil MUI di atas menandakan bahwa MUI tidak alergi atau menolak sains,
melainkan mengambil peran dalam mengawal sains agar tetap berjalan bergandengan tangan dengan nilai-
nilai agama. Hal tersebut sejalan dengan prinsip maqasidi yang memastikan bahwa sains tidak hanya
dijadikan sebagai alat untuk menjustifikasi sesuatu yang haram, akan tetapi menjadi sarana untuk
kemaslahatan umat.

Perlindungan Jiwa (hifz al-nafs)

Salah satu tujuan utama adanya syariat dalam agama Islam adalah untuk melindungi atau menjaga
kehidupan manusia (hifz al-nafs). Imam al-Ghazali memberikan penegasan bahwa segala bentuk tindakan
atau bentuk pensyariatan yang ada dalam Islam bertujuan untuk menjaga lima perkara: agama (al-diin), jiwa
(al-nafs), akal (al-‘aql), keturunan (al-nasl), dan harta (al-maal), dan segala bentuk yang membahayakan
lima perkara tersebut merupakan mafsadat yang harus ditolak dan dihilangkan (Abu Hamid al-Ghazali,
2013).

Hlm | 990
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

CITIZEN: Jurnal [lmiah Multidisiplin Indonesia

. Eg N
Vol 5, No. 4, 2025 k Itlzen
ISSN: 2807-5994 .

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHARAL MR MALTREPLN INonEs s

Kehidupan adalah level yang menjadi prioritas utama, karena tanpanya tujuan syari’at lainnya akan
sulit untuk ditegakkan, atau bahkan sia-sia. Oleh karena itu, berbagai produk ijtihad yang lahir dalam rahim
figih memberikan kelonggaran jika dihadapkan pada keadaan darurat yang dapat mengancam nyawa demi
menjaga keberlangsungan kehidupan seseorang. Hal tersebut selaras dengan apa yang telah Allah titahkan
yang termaktub dalam QS al-Maidah [5]: 32:

“Barangsiapa membunuh seorang manusia bukan karena orang itu (membunuh) orang lain atau bukan
karena membuat kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh seluruh manusia.”

Ayat di atas dijadikan landasan hukum oleh para fuqaha ketika menyatakan bahwa menyelamatkan
jiwa adalah misi utama syariat Islam. Oleh karena itu, setiap ikhtiar ilmiah yang bertujuan untuk mengobati
penyakit dan untuk memungkinkan memperpanjang keberlangsungan hidup manusia -selama tidak
menyalahi aturan dasar syariat Islam- dapat dikategorikan sebagai bentuk implementasi maqasid syari’ah.

Secara ilmiah, stem cell ketika dikembangkan dengan baik memiliki potensi besar untuk
menyelamatkan jiwa manusia dari penyakit-penyakit berat seperti kanker darah (leukemia), penyakit jantung,
kerusakan saraf, dan kelainan sistem imun (Kumar & Singh, 2006). Menurut Galderisi et al., (2022), terapi
stem cell telah digunakan dalam ratusan uji klinis dan menunjukkan hasil positif dalam perbaikan jaringan
rusak, meskipun ada beberapa kegagalan.

Pada fatwa MUI No. 51 tahun 2020, secara tegas menyatakan bahwsanya penggunaan stem cell untuk
pengobatan diperbolehkan apabila sumbernya tidak berasal dari sesuatu yang diharamkan dalam pandangan
hukum Islam, serta dilakukan atas dasar hajat (kebutuhan) medis yang dapat dipertanggungjawabkan. Fatwa
ini memberikan respon ijtihadi yang selaras dengan maqasid syari’ah, karena melihat kebutuhan pengobatan
sebagai bagian dari dharuriyyat (kebutuhan mendesak dan mendasar). Sebagaimana dalam kaidah ushul
disebutkan:

)y sl ) o & 5l
“Kondisi darurat membolehkan sesuatu yang awalnya dilarang atau diharamkan”

55 pdall J e J 5 Aalal)
“Kebutuhan (al-hdjah) menempati kedudukan seperti darurat (ad-dariirah).”

Artinya, selama terapi stem cell digunakan untuk menyelamatkan jiwa, atau didasarkan kebutuhan
yang tidak bertentangan dengan syariat maka hal tersebut diperbolehkan.

Penjagaan Keturunan (Hifz al-Nasl)

Salah satu dari lima prinsip utama magasid al-syari ‘ah adalah perlindungan terhadap keturunan (hifz
al-nasl). Prinsip ini tidak hanya berkaitan dengan pelestarian garis keturunan dan institusi keluarga, tetapi
juga mencakup penjagaan terhadap asal-usul kehidupan manusia sejak tahap awal, termasuk embrio. Dalam
konteks teknologi kedokteran modern, prinsip ini menjadi sangat penting ketika berhadapan dengan praktik
penggunaan embryonic stem cells (ESCs), yang pada dasarnya melibatkan destruksi embrio manusia untuk
memperoleh sel punca.

Embryonic Stem Cells adalah sel punca yang diambil dari blastokista (embrio berusia sekitar 5—7
hari), yang memiliki potensi pluripotent, yaitu mampu berkembang menjadi berbagai jenis jaringan dalam
tubuh. Secara medis, ESCs dianggap sangat menjanjikan untuk terapi regeneratif karena fleksibilitasnya yang
tinggi. Namun, proses isolasinya menimbulkan dilema etis karena menghancurkan embrio, yang dalam Islam
dipandang sebagai cikal-bakal kehidupan manusia (Baldwin, 2009).

Dalam pandangan Islam, embrio bukan hanya sekadar sekumpulan sel biologis, melainkan entitas
yang memiliki nilai moral (Ibnu Baadis al-Sonhaji, 2006). Bahkan sebelum peniupan ruh (yang menurut
sebagian besar ulama terjadi pada hari ke-120), embrio telah dianggap sebagai amanah ilahiyyah yang tidak
boleh diperlakukan sembarangan. Meskipun ada beberapa keadaan yang memungkinkan hal tersebut

Hlm | 991
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia gouy "
Vol 5, No. 4, 2025 ( Itlzen
ISSN: 2807-5994 -

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHARAL MR MALTREPLN INonEs s

dilakukan -dengan syarat yang ketat dan harus dalam koridor prinsip-prinsip syari’at- (Mitra, 2021). Hal ini
sesuai dengan apa yang Allah tekankan dalam QS Al-Isra’ [17]: 33:

Sl asa ol ol ) EE Y

“Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya) melainkan dengan
alasan yang benar...”

Kata o<l (jiwa) yang tertera pada ayat di atas mencakup semua bentuk kehidupan manusia, termasuk
di dalamnya tahap awal dari kehidupan manusia yaitu embrio. Maka, jika embrio yang telah memiliki potensi
kehidupan, mencelakainya atau merusaknya tanpa alasan yang dibenarkan termasuk ke dalam larangan yang
disinggung oleh ayat di atas.

Pada fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 disebutkan bahwa stem cell yang diambil dari janin yang sengaja
digugurkan agar dapat digunakan sebagai sumber stem cell adalah terlarang dikarenakan mengganggu prinsip
menjaga kehormatan manusia dan martabat kehidupan. Ketegasan MUI dalam hal ini menunjukkan
penegakan prinsip hifz al-nasl, yaitu melindungi potensi keturunan dari tindakan yang merendahkan atau
mengeksploitasi asal-usul manusia. Islam tidak menolak pemanfaatan dan kemajuan teknologi dalam dunia
medis dan kedokteran, akan tetapi kemajuan dan kebermanfaatan tersebut harus berada pada payung prinsip
moral dan ketuhanan.

Penjagaan Akal (Hifz al-‘Aql)

Dalam pandangan Islam, akal (‘aql) bukan hanya sebagai instrumen untuk berpikir, tetapi juga sebagai
alat untuk mengukur sebuah kebenaran dan menjadi barometer untuk diberlakukannya sebuah taklif. (Ali al-
Shobuniy (2008) menjelaskan bahwa:

“Akal adalah poros (pusat) dari diberlakukannya taklif (pembebanan hukum)”

Oleh karena itu, menjaga akal (hifz al-‘aql) bukan hanya dipahami sekedar menjaga kerusakan otak
secara biologis, melainkan juga menjamin bahwa manusia memiliki kapasitas kognitif dalam mengambil
keputusan medis secara sadar dan rasional, juga dapat dipertanggungjawabkan.

Dalam praktik terapi stem cell, hifz al-‘aql relevan terhadap pasien yang memiliki hak untuk
mendapatkan pemahaman ilmiah yang utuh terkait prosedur, risiko dan harapan dari terapi stem cell. Sebuah
penelitian yang dilakukan oleh Turner & Knoepfler, (2016) menyebutkan bahwa masih banyak klinik stem
cell yang masih di luar sistem regulasi dan belum sesuai dengan harapan, bahkan hanya menjual harapan
palsu kepada pasien dengan klaim yang belum terbukti secara ilmiah.

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 dalam hal ini secara eksplisit mencerminkan sebuah kepekaan
terhadap penjagaan akal (hifz al-‘aql). Melalui penakanan pada indikasi medis yang jelas dan keabsahan
ilmiah, MUI bukan hanya menyasar pada keselamatan tubuh dan jiwa pasien, tetapi dalam hal ini berupaya
melindungi akal dari ketidaktahuan atau tidak tersampaikan pemahaman ilmiah secara utuh dan proporsional.

Penjagaan terhadap Harta (Hifz al-Maal)

Magqasid al-mal dalam Islam mencakup segala usaha untuk mencegah penyia-nyiaan, penipuan, dan
eksploitasi dalam transaksi keuangan, termasuk dalam layanan medis. Pengobatan dengan stem cell dikenal
sebagai terapi yang mahal dan belum seluruhnya masuk dalam skema pembiayaan negara, khususnya di
negara berkembang. Oleh karena itu, pasien sering kali harus membayar dari kantong sendiri dengan jumlah
yang besar.

Fatwa MUI menekankan perlunya indikasi medis yang jelas dan bukan sekadar komersialisasi
teknologi, agar pasien tidak dirugikan secara finansial oleh janji kosong dari layanan medis. Ini sejalan
dengan kaidah figh:

0% 55

Hlm | 992
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

CITIZEN: Jurnal [lmiah Multidisiplin Indonesia

p g N
Vol 5, No. 4, 2025 k Itlzen
ISSN: 2807-5994 F
JUBKAL _MIAH MULTIDISIBUN INDOKES &

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

s

“Kerugian (kemudharatan) harus dihilangkan.’

Dalam banyak kasus, biaya terapi stem cell dapat mencapai puluhan bahkan ratusan juta rupiah. Jika
tidak diawasi secara ketat, hal ini membuka ruang bagi klinik-klinik swasta untuk mengeksploitasi
ketidaktahuan pasien demi keuntungan pribadi. Menurut studi yang dilakukan oleh (McMahon, 2014), masih
banyak terapi stem cell yang berada di luar uji klinis dan memungut biaya yang relatif tinggi, sedangkan
manfaatnya belum terbukti.

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 tentang penggunaan stem cell menekankan pentingnya keabsahan
ilmiah dan pelaksanaan dilakukan oleh tenaga medis yang prfosesional yang bertujuan melindungi hal-hal
yang tidak diinginkan, juga mampu menjaga harta dari hal-hal yang merugikan.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif terhadap fatwa, tetapi juga menegaskan
nilai-nilai magasidiyyah yang terimplementasi secara konkret dalam pengambilan keputusan hukum Islam
yang telah dilakukan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada fatwa MUI NO. 51 Tahun 2020 tentang
Penggunaan Stem Cell. Pemaparan sistematis keterkaitan antara butir-butir fatwa dan prinsip-prinsip maqasid
menjadi kontribusi baru yang membuka jalan bagi metode ijtihad yang lebih kontekstual dalam menghadapi
problem bioetika modern yang semakin kompleks.

4. Kesimpulan dan Rekomendasi

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 tentang penggunaan stem cell untuk pengobatan menunjukkan
konsistensi ulama dalam merespons perkembangan sains modern tanpa harus meruntuhkan dan
mengorbankan prinsip-prinsip dalam syariat Islam itu sendiri. Melalui kerangka hifz al-diin, fatwa ini
menjaga kemurnian ajaran Islam dari penetrasi nilai sekuler dalam sains. Pada saat yang sama, kebolehan
bersyarat untuk penggunaan stem cell menjadi cerminan nyata dari hifz al-nafs, hifz al-nasl, hifz al- ‘agl dan
hifz al-maal secara integral dan utuh. MUI berhasil menegaskan bahwa agama tidak alergi terhadap
perkembangan teknologi, tetapi justru hadir sebagaipembimbing etik yang menuntun inovasi medis agar tetap
berada pada jalur yang sejalan dengan tujuan syariat Islam dalam memberikan kebermanfaatn kepada
manusia. Pendekatan maqasid memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif, holistik, dan relevan, khususnya
dalam isu-isu bioetika kontemporer seperti terapi sel punca. Dengan demikian, fatwa ini tidak hanya menjadi
panduan normatif, tetapi juga instrumen penjaga martabat dan kemaslahatan manusia secara menyeluruh.

Selain itu, penelitian ini juga membuka peluang bagi pengembangan kajian lanjutan di bidang bioetika
Islam. Penelitian selanjutnya dapat mengkaji respons hukum Islam terhadap teknologi medis modern lainnya
seperti rekayasa genetika, kloning, atau rahim buatan dengan pendekatan magasid al-syari‘ah dan figih
biomedis. Kajian komparatif antara fatwa MUI dan lembaga fatwa negara Muslim lainnya (seperti Dar al-
Ifta Mesir, Majma' al-Figh al-Islami OKI, atau Dar al-Ifta’ Jordan) juga menjadi penting untuk memperluas
horizon epistemologis dan memperkaya ijtihad kolektif dalam menghadapi tantangan etika kedokteran
modern. Dengan demikian, integrasi antara keilmuan syari'ah dan sains medis modern semakin kokoh dalam
menjawab kebutuhan dan tantangan zaman.

Bibliografi

al-Ghazali, A. H. (2013). al-Mustashfa min ’llmil Ushul (M. A. S. ’Abdul al-Syafi, Ed.; 1st ed., Vol. 1).
Daar al-Kutub al-"Tlmiyyah.

al-Shobuniy, A. (2008). Rawa 'iul Bayan fii Tafsir Ayatil Ahkam (1st ed., Vol. 2). Maktabah al-Ghazali.

al-Sonhaji, 1. B. (20006). Atsar Ibnu Baadis (A. Tholiby, Ed.; 1st ed., Vol. 1). Maktabah Al-Jazairiyyah.

Al-Syathibi. (2017). Al-Muwafagat (A. U. Masyhur, Ed.). Daar Ibn ’Affan.

ARTINI, I. G. A. Y. U. (2015). Cancer Stem Cell-Targeted Therapy: Harapan Baru Terapi Kanker.
Indonesian Journal of Cancer, 9(3), 127-132.

Baldwin, T. (2009). Morality and human embryo research: Introduction to the Talking Point on morality
and human embryo research. EMBO Reports, 10(4), 299-300.

Fadel, H. E. (2012). Developments in stem cell research and therapeutic cloning: Islamic ethical
positions, a review. Bioethics, 26(3), 128—135.

Hlm | 993
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia g osg "
Vol 5, No. 4, 2025 k Itlzen
ISSN: 2807-5994 o

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal JHARAL MR MALTREPLN INonEs s

Galderisi, U., Peluso, G., & Di Bernardo, G. (2022). Clinical trials based on mesenchymal stromal cells
are exponentially increasing: where are we in recent years? Stem Cell Reviews and Reports, 18(1),
23-36.

Kumar, S., & Singh, N. P. (2006). Stem cells: A new paradigm.

Lanza, R., Gearhart, J., Hogan, B., Melton, D., Pedersen, R., Thomas, E. D., & Thomson, J. A. (2005).
Essentials of stem cell biology. Elsevier.

Lo, B., & Parham, L. (2009). Ethical issues in stem cell research. Endocrine Reviews, 30(3), 204-213.

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2020). Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 51 Tahun 2020
tentang Pedoman Penggunaan Stem Cell untuk Pengobatan.

McMabhon, D. S. (2014). The global industry for unproven stem cell interventions and stem cell tourism.
Tissue Engineering and Regenerative Medicine, 11, 1-9.

Mitra, P. (2021). The beginning of life issues: An Islamic perspective. Journal of Religion and Health,
60(2), 663-683.

Olawale, F. A. (2013). Islamic ethics and stem cell research. ICR Journal, 4(1), 103—116.

Turner, L., & Knoepfler, P. (2016). Selling stem cells in the USA: assessing the direct-to-consumer
industry. Cell Stem Cell, 19(2), 154-157.

Him | 994
www.journal.das-institute.com


https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

