
CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 987 

www.journal.das-institute.com 

TINJAUAN MAQASID SYARI'AH TERHADAP FATWA 

MUI TENTANG PENGGUNAAN STEM CELL  

UNTUK PENGOBATAN 
 

Afrizal Tw 

Universitas Yarsi 

Corresponding e-mail: afrizal.tw@yarsi.ac.id  

 

Copyright © 2025 The Author  

This is an open access article 

Under the Creative Commons Attribution Share Alike 4.0 International License 

DOI: 10.53866/jimi.v5i4.957 
 

Abstract 

Rapid advancements in medical technology, particularly stem cells, offer positive hope for the treatment of 

chronic and degenerative diseases. However, their application generates significant ethical dilemmas, 

especially regarding the use and related aspects of human embryos, which possess the potential for life. In 

response, the Indonesian Ulema Council (MUI) issued Fatwa Number 51 of 2020, setting Sharia-compliant 

conditions for the use of stem cells with various prerequisites designed to guide technological progress 

responsibly, particularly concerning the cell sources used. This study aims to analyze the fatwa through the 

maqāṣid al-syarī‘ah perspective, which encompasses the protection of religion (ḥifẓ al-dīn), life (ḥifẓ al-nafs), 

intellect (ḥifẓ al-‘aql), lineage (ḥifẓ al-nasl), and wealth (ḥifẓ al-māl). The research employs a qualitative 

methodology using normative-theological and analytical-descriptive approaches based on literature review. 

The findings demonstrate that the MUI fatwa explicitly integrates the maqāṣid al-syarī‘ah principles to 

address contemporary challenges posed by medical technology, emphasizing a balance between scientific 

advancement and adherence to Islamic values. 

Keywords: Maqasid al-Syari’ah, MUI, Stem Cell  

 

Abstrak 

Perkembangan pesat dalam teknologi kedokteran, khususnya stem cell (sel punca), memberikan harapan 

positif dalam pengobatan penyakit kronis dan degeneratif. Namun, penerapannya menimbulkan beberapa 

dilema etika yang signifikan, terutama terkait penggunaan dan hal-hal terkait embrio manusia yang memiliki 

potensi kehidupan. Menyikapi hal ini, Majelis Ulama Indonesia (MUI) menerbitkan Fatwa Nomor 51 Tahun 

2020 yang mengatur ketentuan penggunaan stem cell secara syar’i dengan berbagai syarat yang diharapkan 

mampu menjadi kompas dalam membersamai kemajuan teknologi, terutama terkait sumber sel yang 

digunakan. Penelitian ini bertujuan mengkaji fatwa tersebut melalui perspektif maqāṣid al-syarī‘ah yang 

mencakup perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), 

dan harta (hifz al-maal). Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan normatif-

teologis dan analitis-deskriptif berbasis studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fatwa MUI secara 

tegas mengintegrasikan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah dalam menanggapi tantangan teknologi medis modern, 

dengan menekankan keseimbangan antara kemajuan ilmiah dan kepatuhan terhadap nilai-nilai Islam. 

 

Kata Kunci: Maqasid al-Syari’ah, MUI, Stem Cell 

 

 

 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal
mailto:afrizal.tw@yarsi.ac.id


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 988 

www.journal.das-institute.com 

1. Pendahuluan 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dalam bidang kedokteran-terutama untuk mencari 

jalan keluar terhadap penyakit kronis- memperlihatkan aura positif yang menggiurkan. Salah satu inovasi 

paling menjanjikan ialah teknologi yang terkait dengan stem cell (sel punca), yaitu sel biologis yang mampu 

memperbarui diri dan berdiferensiasi menjadi berbagai jenis sel tubuh manusia (Lanza et al., 2005). 

Kemampuan regeneratif ini menimbulkan harapan baru bagi terapi leukemia, diabetes, cedera saraf tulang 

belakang, dan penyakit degeneratif lain. (Artini, 2015) 

Namun demikian, aplikasi stem cell memunculkan kontroversi etis, terutama bila sel bersumber dari 

embrio manusia yang harus dimusnahkan selama proses isolasi. (Lo & Parham, 2009) Dalam perspektif etika 

Islam, embrio dipandang memiliki potensi kehidupan sehingga penghancurannya menimbulkan persoalan 

moral-religius. (Fadel, 2012; Olawale, 2013) 

Menanggapi problem tersebut, Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) menerbitkan Fatwa 

Nomor 51 Tahun 2020 tentang Penggunaan Stem Cell (Sel Punca) untuk Tujuan Pengobatan. Fatwa ini secara 

umum memperbolehkan terapi stem cell dengan sejumlah syarat lumayan ketat—antara lain: sumber sel tidak 

berasal dari embrio yang sengaja diciptakan untuk riset serta adanya indikasi medis yang mendesak (MUI, 

2020) 

Untuk menakar kelayakan fatwa tersebut dalam kerangka epistemologi hukum Islam kontemporer, 

maqāṣid al-syarī‘ah menjadi pendekatan yang relevan. Maqāṣid berorientasi pada perlindungan lima 

kemaslahatan pokok: menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs), menjaga akal (ḥifẓ al-ʿaql), 

menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan menjaga harta (ḥifẓ al-māl) (Auda, 2008: 18–22). Pendekatan ini juga 

dimanfaatkan oleh kajian mutakhir untuk menjustifikasi penerapan stem cell dalam organogenesis (Al-

Syathibi, 2017) 

Berdasarkan latar tersebut, tulisan ini menganalisis kesesuaian Fatwa MUI Nomor 51 Tahun 2020 

dengan maqāṣid al-syarī‘ah melalui metode deskriptif-analitis berbasis studi pustaka. Hasilnya diharapkan 

memperjelas integrasi nilai maṣlaḥah dalam kebijakan bioetika Islam dan memberikan rekomendasi bagi 

ulama serta praktisi medis. 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode normatif-teologis dan analitis-

deskriptif berbasis kajian kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 

berfokus pada pemaknaan, interpretasi, dan analisis mendalam terhadap teks keagamaan dan dokumen fatwa, 

bukan pada kuantifikasi data empiris (Creswell, 2014). 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif-normatif, yaitu penelitian yang mendasarkan 

analisisnya pada bahan-bahan hukum, terutama nash-nash syar’i dan hasil fatwa MUI, serta teori hukum 

Islam yang relevan dengan objek yang menjadi kajian. Pendekatan normatif-teologis digunakan untuk 

mengkaji ketentuan-ketentuan syariat Islam yang menjadi dasar pertimbangan fatwa MUI tersebut, 

sedangkan pendekatan analitis-deskriptif digunakan untuk memaparkan dan menganalisis isi fatwa secara 

sistematis berdasarkan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah. 

2. Sumber Data 

Data dalam penelitian ini bersumber dari: 

• Data primer, yaitu Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 51 Tahun 2020 tentang 

Penggunaan Stem Cell untuk Pengobatan. 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 989 

www.journal.das-institute.com 

• Data sekunder, meliputi: kitab-kitab klasik dan kontemporer dalam fiqih, ushul fiqih dan maqāṣid 

al-syarī‘ah (misalnya al-Muwāfaqāt karya al-Syāṭibī, al-Mustashfā karya al-Ghazālī), literatur 

bioetika Islam, serta artikel jurnal ilmiah yang relevan, baik dalam bahasa Arab maupun Inggris. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik yang digunakan adalah kajian pustaka (library research), yaitu pengumpulan data melalui 

penelusuran literatur ilmiah baik cetak maupun digital, termasuk kitab-kitab klasik, fatwa, jurnal ilmiah, dan 

dokumen lainnya. Kajian pustaka merupakan metode pokok dalam studi hukum normatif dan analisis etika 

Islam (Zed, 2004). 

4. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan dengan metode analisis isi (content analysis) terhadap fatwa MUI, kemudian 

dikaji secara tematik dalam bingkai lima prinsip maqāṣid al-syarī‘ah: ḥifẓ al-dīn, ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-ʿaql, ḥifẓ 

al-nasl, dan ḥifẓ al-māl. Metode ini relevan dengan pendekatan maqāṣid karena berorientasi pada pemaknaan 

kontekstual dan evaluasi normatif atas substansi fatwa. Analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan sebagaimana diuraikan oleh Miles & Huberman (1994). 

3. Hasil dan Pembahasan 

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 adalah pendapat atau keputusan resmi dari MUI terkait penggunaan 

Stem Cell (Sel Punca) untuk tujuan pengobatan. Dalam fatwa tersebut, MUI menetapkan bahwa hukum dasar 

menggunakan stem cell manusia pada dasarnya adalah haram. Penggunaan yang masuk dalam kategori haram 

tersebut adalah sebagai berikut:  

a. Stem cell dari blastosit hasil fertilisasi non-mahram (bukan suami-istri sah). 

b. Stem cell dari janin hasil keguguran disengaja/tanpa alasan medis. 

c. Stem cell dari janin yang sengaja digugurkan untuk diambil stem cell-nya. 

MUI menjelaskan lebih lanjut, jika penggunaan stem cell membahayakan pendonor/penerima, belum 

terbukti efektif (secara medis), dipakai untuk tujuan kosmetik, mengubah identitas, atau tujuan yang 

bertentangan dengan syariat, untuk diperjualbelikan, atau stem cell tersebut digunakan untuk tujuan 

reproduksi (membentuk makhluk baru), maka dalam hal ini MUI menetapkan bahwa penggunaan stem cell 

adalah haram atau tidak diperbolehkan dalam pandangan keagamaan. 

Penggunaan stem cell yang diperbolehkan jika:  

a. Untuk pengobatan penyakit tertentu 

b. Untuk terapi rekonstruktif 

c. Untuk riset kedokteran 

d. dilakukan oleh pihak yang berkompeten 

Kebolehan pada 3 poin di atas harus terikat dengan beberapa syarat, di antaranya: 

a. Stem cell dari abortus spontan/abortus medis → dengan izin tertulis dari suami-istri pemilik janin 

b. Stem cell dari sisa embrio IVF → dengan izin tertulis dari suami-istri 

c. Stem cell dari tali pusat/ari-ari → dengan izin tertulis dari suami-istri 

d. Stem cell dari anak → dengan izin tertulis dari kedua orang tua 

e. Stem cell dari orang dewasa → dengan izin pribadi. 

 

 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 990 

www.journal.das-institute.com 

Prinsip Maqasid Syari’ah dan Aplikasinya terhadap Penggunaan Stem Cell 

Maqāṣid al-Syarī‘ah (tujuan-tujuan syari’at) merupakan pendekatan yang digunakan oleh para ulama 

secara umum dalam memahami teks dan merespon konteks. Imam al-Syatibi dalam al-Muwāfaqātnya 

menyebut lima hal utama sebagai al-kulliyāt al-khamsah (lima kemaslahatan pokok), yaitu: hifz al-din 

(menjaga agama), hifz  al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-ʿaql (menjaga akal), hifz al-nasl (menjaga keturunan), 

dan hifz al-mal (menjaga harta) (Al-Syathibi, 2017). Pendekatan seperti ini lebih luas lagi penggunaannya 

dalam hasil-hasil ijtihad kontemporer, termasuk dalam hal bioetika medis. 

Pembahasan terkait stem cell menjadi isu hangat dan penting karena hal tersebut langsung menyentuh 

tentang persoalan perlindungan jiwa dan mengembangkan potensi terkait kehidupan. Oleh karena itu, analisis 

terhadap fatwa MUI tentang penggunaan stem cell menjadi sebuah keharusan dengan pendekatan maqasid. 

Perlindungan Agama (Hifz al-Din) 

Dalam struktur maqosid syari’ah, menjaga agama (hifz al-din) berada pada posisi sentral yang menjadi 

fondasi untuk seluruh bangunan hukum Islam. Tanpa penjagaan terhadap agama, sistem nilai lainnya akan 

runtuh dan tanpa arti. Oleh karena itu, setiap bentuk kebijakan, termasuk fatwa dalam bidang kedokteran dan 

bioteknologi harus menjunjung tinggi nilai-nilai transendental dan tidak boleh bertentangan dengan prinsip-

prinsip syariat yang telah disepakati. 

Fatwa MUI No. 51 tahun 2020 tentang penggunaan stem cell merupakan contoh jelas bagaimana 

otoritas keagamaan berusaha untuk merespon perkembangan sains modern dengan tetap menjaga nilai-nilai 

keagamaan. Meskipun permasalahan stem cell berada pada ranah laboratorium dan kedokteran, ia membawa 

implikasi etis dan hukum yang serius, terutama dalam hal sumber sel punca, proses pengambilan, dan potensi 

eksploitasi manusia. 

Pada era modern, tantangan terhadap hifz al-din tidak hanya datang dari luar Islam, melainkan dari 

dalam perkembangan ilmu pengetahuan itu sendiri. Teknologi seperti rekaya genetika, kloning dan 

manipulasi embrio dapat bergesekan dengan wilayah transendensi. Oleh karena itu, fatwa keagaamn secara 

umum, MUI secara khusus tidak cukup hanya dengan pendekatan tekstual (nashhiy), akan tetapi harus bisa 

melibatkan pendekatan kontekstual (waaqi’iy) dan adaptif, yang dalam hal ini bisa dikembangkan pada 

pendekatan maqasidi. 

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 menetapkan bahwa penggunaan stem cell untuk pengobatan 

diperbolehkan dengan sejumlah syarat yang mengikatnya, antara lain: 

1. Sumber stem cell tidak berasal dari embrio hasil pembuahan yang disengaja. 

2. Terdapat tujuan medis yang jelas, serta dilakukan oleh pihak yang berkompeten. 

3. Tidak terdapat unsur eksploitasi terhadap manusia. 

Keputusan yang diambil MUI di atas menandakan bahwa MUI tidak alergi atau menolak sains, 

melainkan mengambil peran dalam mengawal sains agar tetap berjalan bergandengan tangan dengan nilai-

nilai agama. Hal tersebut sejalan dengan prinsip maqasidi yang memastikan bahwa sains tidak hanya 

dijadikan sebagai alat untuk menjustifikasi sesuatu yang haram, akan tetapi menjadi sarana untuk 

kemaslahatan umat. 

Perlindungan Jiwa (hifz  al-nafs) 

Salah satu tujuan utama adanya syariat dalam agama Islam adalah untuk melindungi atau menjaga 

kehidupan manusia (hifz al-nafs). Imam al-Ghazali memberikan penegasan bahwa segala bentuk tindakan 

atau bentuk pensyariatan yang ada dalam Islam bertujuan untuk menjaga lima perkara: agama (al-diin), jiwa 

(al-nafs), akal (al-‘aql), keturunan (al-nasl), dan harta (al-maal), dan segala bentuk yang membahayakan 

lima perkara tersebut merupakan mafsadat yang harus ditolak dan dihilangkan (Abu Hamid al-Ghazali, 

2013).  

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 991 

www.journal.das-institute.com 

Kehidupan adalah level yang menjadi prioritas utama, karena tanpanya tujuan syari’at lainnya akan 

sulit untuk ditegakkan, atau bahkan sia-sia. Oleh karena itu, berbagai produk ijtihad yang lahir dalam rahim 

fiqih memberikan kelonggaran jika dihadapkan pada keadaan darurat yang dapat mengancam nyawa demi 

menjaga keberlangsungan kehidupan seseorang. Hal tersebut selaras dengan apa yang telah Allah titahkan 

yang termaktub dalam QS al-Maidah [5]: 32: 

“Barangsiapa membunuh seorang manusia bukan karena orang itu (membunuh) orang lain atau bukan 

karena membuat kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh seluruh manusia.” 

Ayat di atas dijadikan landasan hukum oleh para fuqaha ketika menyatakan bahwa menyelamatkan 

jiwa adalah misi utama syariat Islam. Oleh karena itu, setiap ikhtiar ilmiah yang bertujuan untuk mengobati 

penyakit dan untuk memungkinkan memperpanjang keberlangsungan hidup manusia -selama tidak 

menyalahi aturan dasar syariat Islam- dapat dikategorikan sebagai bentuk implementasi maqasid syari’ah. 

Secara ilmiah, stem cell ketika dikembangkan dengan baik memiliki potensi besar untuk 

menyelamatkan jiwa manusia dari penyakit-penyakit berat seperti kanker darah (leukemia), penyakit jantung, 

kerusakan saraf, dan kelainan sistem imun (Kumar & Singh, 2006). Menurut Galderisi et al., (2022), terapi 

stem cell telah digunakan dalam ratusan uji klinis dan menunjukkan hasil positif dalam perbaikan jaringan 

rusak, meskipun ada beberapa kegagalan. 

Pada fatwa MUI No. 51 tahun 2020, secara tegas menyatakan bahwsanya penggunaan stem cell untuk 

pengobatan diperbolehkan apabila sumbernya tidak berasal dari sesuatu yang diharamkan dalam pandangan 

hukum Islam, serta dilakukan atas dasar hajat (kebutuhan) medis yang dapat dipertanggungjawabkan. Fatwa 

ini memberikan respon ijtihadi yang selaras dengan maqasid syari’ah, karena melihat kebutuhan pengobatan 

sebagai bagian dari dharuriyyat (kebutuhan mendesak dan mendasar). Sebagaimana dalam kaidah ushul 

disebutkan: 

رُورَاتُ تبُيِحُ الْمَحْظُورَاتِ   الضَّ

“Kondisi darurat membolehkan sesuatu yang awalnya dilarang atau diharamkan” 

 الحاجة تنزل منزل الضرورة 

“Kebutuhan (al-ḥājah) menempati kedudukan seperti darurat (aḍ-ḍarūrah).” 

Artinya, selama terapi stem cell digunakan untuk menyelamatkan jiwa, atau didasarkan kebutuhan 

yang tidak bertentangan dengan syariat maka hal tersebut diperbolehkan. 

Penjagaan Keturunan (Hifz al-Nasl) 

Salah satu dari lima prinsip utama maqāṣid al-syarī‘ah adalah perlindungan terhadap keturunan (hifz 

al-nasl). Prinsip ini tidak hanya berkaitan dengan pelestarian garis keturunan dan institusi keluarga, tetapi 

juga mencakup penjagaan terhadap asal-usul kehidupan manusia sejak tahap awal, termasuk embrio. Dalam 

konteks teknologi kedokteran modern, prinsip ini menjadi sangat penting ketika berhadapan dengan praktik 

penggunaan embryonic stem cells (ESCs), yang pada dasarnya melibatkan destruksi embrio manusia untuk 

memperoleh sel punca. 

Embryonic Stem Cells adalah sel punca yang diambil dari blastokista (embrio berusia sekitar 5–7 

hari), yang memiliki potensi pluripotent, yaitu mampu berkembang menjadi berbagai jenis jaringan dalam 

tubuh. Secara medis, ESCs dianggap sangat menjanjikan untuk terapi regeneratif karena fleksibilitasnya yang 

tinggi. Namun, proses isolasinya menimbulkan dilema etis karena menghancurkan embrio, yang dalam Islam 

dipandang sebagai cikal-bakal kehidupan manusia (Baldwin, 2009). 

Dalam pandangan Islam, embrio bukan hanya sekadar sekumpulan sel biologis, melainkan entitas 

yang memiliki nilai moral (Ibnu Baadis al-Sonhaji, 2006). Bahkan sebelum peniupan ruh (yang menurut 

sebagian besar ulama terjadi pada hari ke-120), embrio telah dianggap sebagai amanah ilahiyyah yang tidak 

boleh diperlakukan sembarangan. Meskipun ada beberapa keadaan yang memungkinkan hal tersebut 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 992 

www.journal.das-institute.com 

dilakukan -dengan syarat yang ketat dan harus dalam koridor prinsip-prinsip syari’at- (Mitra, 2021). Hal ini 

sesuai dengan apa yang Allah tekankan dalam QS Al-Isra’ [17]: 33:  

ُ إلََِّ بِالْحَق ِ  مَ اللََّّ  وَلََ تقَْتلُوُا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّ

“Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya) melainkan dengan 

alasan yang benar...” 

Kata النفس  (jiwa) yang tertera pada ayat di atas mencakup semua bentuk kehidupan manusia, termasuk 

di dalamnya tahap awal dari kehidupan manusia yaitu embrio. Maka, jika embrio yang telah memiliki potensi 

kehidupan, mencelakainya atau merusaknya tanpa alasan yang dibenarkan termasuk ke dalam larangan yang 

disinggung oleh ayat di atas. 

Pada fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 disebutkan bahwa stem cell yang diambil dari janin yang sengaja 

digugurkan agar dapat digunakan sebagai sumber stem cell adalah terlarang dikarenakan mengganggu prinsip 

menjaga kehormatan manusia dan martabat kehidupan. Ketegasan MUI dalam hal ini menunjukkan 

penegakan prinsip hifz al-nasl, yaitu melindungi potensi keturunan dari tindakan yang merendahkan atau 

mengeksploitasi asal-usul manusia. Islam tidak menolak pemanfaatan dan kemajuan teknologi dalam dunia 

medis dan kedokteran, akan tetapi kemajuan dan kebermanfaatan tersebut harus berada pada payung prinsip 

moral dan ketuhanan. 

Penjagaan Akal (Hifz al-‘Aql) 

Dalam pandangan Islam, akal (‘aql) bukan hanya sebagai instrumen untuk berpikir, tetapi juga sebagai 

alat untuk mengukur sebuah kebenaran dan menjadi barometer untuk diberlakukannya sebuah taklif. (Ali al-

Shobuniy (2008) menjelaskan bahwa: 

“Akal adalah poros (pusat) dari diberlakukannya taklif (pembebanan hukum)” 

Oleh karena itu, menjaga akal (hifz al-‘aql) bukan hanya dipahami sekedar menjaga kerusakan otak 

secara biologis, melainkan juga menjamin bahwa manusia memiliki kapasitas kognitif dalam mengambil 

keputusan medis secara sadar dan rasional, juga dapat dipertanggungjawabkan. 

Dalam praktik terapi stem cell, hifz al-‘aql relevan terhadap pasien yang memiliki hak untuk 

mendapatkan pemahaman ilmiah yang utuh terkait prosedur, risiko dan harapan dari terapi stem cell. Sebuah 

penelitian yang dilakukan oleh Turner & Knoepfler, (2016) menyebutkan bahwa masih banyak klinik stem 

cell yang masih di luar sistem regulasi dan belum sesuai dengan harapan, bahkan hanya menjual harapan 

palsu kepada pasien dengan klaim yang belum terbukti secara ilmiah.  

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 dalam hal ini secara eksplisit mencerminkan sebuah kepekaan 

terhadap penjagaan akal (hifz al-‘aql). Melalui penakanan pada indikasi medis yang jelas dan keabsahan 

ilmiah, MUI bukan hanya menyasar pada keselamatan tubuh dan jiwa pasien, tetapi dalam hal ini berupaya 

melindungi akal dari ketidaktahuan atau tidak tersampaikan pemahaman ilmiah secara utuh dan proporsional. 

Penjagaan terhadap Harta (Hifz al-Maal) 

Maqāṣid al-māl dalam Islam mencakup segala usaha untuk mencegah penyia-nyiaan, penipuan, dan 

eksploitasi dalam transaksi keuangan, termasuk dalam layanan medis. Pengobatan dengan stem cell dikenal 

sebagai terapi yang mahal dan belum seluruhnya masuk dalam skema pembiayaan negara, khususnya di 

negara berkembang. Oleh karena itu, pasien sering kali harus membayar dari kantong sendiri dengan jumlah 

yang besar. 

Fatwa MUI menekankan perlunya indikasi medis yang jelas dan bukan sekadar komersialisasi 

teknologi, agar pasien tidak dirugikan secara finansial oleh janji kosong dari layanan medis. Ini sejalan 

dengan kaidah fiqh: 

رَرُ يزَُالُ   الضَّ

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 993 

www.journal.das-institute.com 

“Kerugian (kemudharatan) harus dihilangkan.” 

Dalam banyak kasus, biaya terapi stem cell dapat mencapai puluhan bahkan ratusan juta rupiah. Jika 

tidak diawasi secara ketat, hal ini membuka ruang bagi klinik-klinik swasta untuk mengeksploitasi 

ketidaktahuan pasien demi keuntungan pribadi. Menurut studi yang dilakukan oleh (McMahon, 2014), masih 

banyak terapi stem cell yang berada di luar uji klinis dan memungut biaya yang relatif tinggi, sedangkan 

manfaatnya belum terbukti. 

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 tentang penggunaan stem cell menekankan pentingnya keabsahan 

ilmiah dan pelaksanaan dilakukan oleh tenaga medis yang prfosesional yang bertujuan melindungi hal-hal 

yang tidak diinginkan, juga mampu menjaga harta dari hal-hal yang merugikan. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif terhadap fatwa, tetapi juga menegaskan 

nilai-nilai maqāṣidiyyah yang terimplementasi secara konkret dalam pengambilan keputusan hukum Islam 

yang telah dilakukan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada fatwa MUI NO. 51 Tahun 2020 tentang 

Penggunaan Stem Cell. Pemaparan sistematis keterkaitan antara butir-butir fatwa dan prinsip-prinsip maqāṣid 

menjadi kontribusi baru yang membuka jalan bagi metode ijtihad yang lebih kontekstual dalam menghadapi 

problem bioetika modern yang semakin kompleks. 

4. Kesimpulan dan Rekomendasi 

Fatwa MUI No. 51 Tahun 2020 tentang penggunaan stem cell untuk pengobatan menunjukkan 

konsistensi ulama dalam merespons perkembangan sains modern tanpa harus meruntuhkan dan 

mengorbankan prinsip-prinsip dalam syariat Islam itu sendiri. Melalui kerangka hifz al-diin, fatwa ini 

menjaga kemurnian ajaran Islam dari penetrasi nilai sekuler dalam sains. Pada saat yang sama, kebolehan 

bersyarat untuk penggunaan stem cell menjadi cerminan nyata dari hifz al-nafs, hifz al-nasl, hifz al-‘aql dan 

hifz al-maal secara integral dan utuh. MUI berhasil menegaskan bahwa agama tidak alergi terhadap 

perkembangan teknologi, tetapi justru hadir sebagaipembimbing etik yang menuntun inovasi medis agar tetap 

berada pada jalur yang sejalan dengan tujuan syariat Islam dalam memberikan kebermanfaatn kepada 

manusia. Pendekatan maqasid memungkinkan hukum Islam bersifat adaptif, holistik, dan relevan, khususnya 

dalam isu-isu bioetika kontemporer seperti terapi sel punca. Dengan demikian, fatwa ini tidak hanya menjadi 

panduan normatif, tetapi juga instrumen penjaga martabat dan kemaslahatan manusia secara menyeluruh. 

Selain itu, penelitian ini juga membuka peluang bagi pengembangan kajian lanjutan di bidang bioetika 

Islam. Penelitian selanjutnya dapat mengkaji respons hukum Islam terhadap teknologi medis modern lainnya 

seperti rekayasa genetika, kloning, atau rahim buatan dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dan fiqih 

biomedis. Kajian komparatif antara fatwa MUI dan lembaga fatwa negara Muslim lainnya (seperti Dar al-

Ifta Mesir, Majma' al-Fiqh al-Islami OKI, atau Dar al-Ifta’ Jordan) juga menjadi penting untuk memperluas 

horizon epistemologis dan memperkaya ijtihad kolektif dalam menghadapi tantangan etika kedokteran 

modern. Dengan demikian, integrasi antara keilmuan syari'ah dan sains medis modern semakin kokoh dalam 

menjawab kebutuhan dan tantangan zaman. 

Bibliografi 

 

al-Ghazali, A. H. (2013). al-Mustashfa min ’Ilmil Ushul (M. A. S. ’Abdul al-Syafi, Ed.; 1st ed., Vol. 1). 

Daar al-Kutub al-’Ilmiyyah. 

al-Shobuniy, A. (2008). Rawa’iul Bayan fii Tafsir Ayatil Ahkam (1st ed., Vol. 2). Maktabah al-Ghazali. 

al-Sonhaji, I. B. (2006). Atsar Ibnu Baadis (A. Tholiby, Ed.; 1st ed., Vol. 1). Maktabah Al-Jazairiyyah. 

Al-Syathibi. (2017). Al-Muwafaqat (A. U. Masyhur, Ed.). Daar Ibn ’Affan. 

ARTINI, I. G. A. Y. U. (2015). Cancer Stem Cell-Targeted Therapy: Harapan Baru Terapi Kanker. 

Indonesian Journal of Cancer, 9(3), 127–132. 

Baldwin, T. (2009). Morality and human embryo research: Introduction to the Talking Point on morality 

and human embryo research. EMBO Reports, 10(4), 299–300. 

Fadel, H. E. (2012). Developments in stem cell research and therapeutic cloning: Islamic ethical 

positions, a review. Bioethics, 26(3), 128–135. 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal


CITIZEN: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia   

Vol 5, No. 4, 2025  

ISSN: 2807-5994 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal 
 

Hlm | 994 

www.journal.das-institute.com 

Galderisi, U., Peluso, G., & Di Bernardo, G. (2022). Clinical trials based on mesenchymal stromal cells 

are exponentially increasing: where are we in recent years? Stem Cell Reviews and Reports, 18(1), 

23–36. 

Kumar, S., & Singh, N. P. (2006). Stem cells: A new paradigm. 

Lanza, R., Gearhart, J., Hogan, B., Melton, D., Pedersen, R., Thomas, E. D., & Thomson, J. A. (2005). 

Essentials of stem cell biology. Elsevier. 

Lo, B., & Parham, L. (2009). Ethical issues in stem cell research. Endocrine Reviews, 30(3), 204–213. 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2020). Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 51 Tahun 2020 

tentang Pedoman Penggunaan Stem Cell untuk Pengobatan. 

McMahon, D. S. (2014). The global industry for unproven stem cell interventions and stem cell tourism. 

Tissue Engineering and Regenerative Medicine, 11, 1–9. 

Mitra, P. (2021). The beginning of life issues: An Islamic perspective. Journal of Religion and Health, 

60(2), 663–683. 

Olawale, F. A. (2013). Islamic ethics and stem cell research. ICR Journal, 4(1), 103–116. 

Turner, L., & Knoepfler, P. (2016). Selling stem cells in the USA: assessing the direct-to-consumer 

industry. Cell Stem Cell, 19(2), 154–157.  
 

 

https://journal.das-institute.com/index.php/citizen-journal

