ESTETIKA SUTARDJI DALAM PUISI-PUISI WIDI NUGRAHANI:
TINJAUAN INTERTEKSTUAL

Bakti Sutopo
Dosen PBSI STKIP PGRI Pacitan
E-mail: bakti080980@yahoo.co.id

Abstract:

This study aims to obtain a description of poetic influence from Sutardji Calzoum Bachri toward
Widi Nugrahani poetry. It includes sound, typography, diction, and theme. It is a qualitative
research using structural approach. This research uses textual theory as the main method.
Intertextual theory assumes that a literature will have an existence if it gets the meaning,
interpretation, and response from the readers. In the intertextual context , poet or writer is also
as a reader, the expert reader. The results showed that Widi Nugrahani poetry consisting of
Suratan Tangan, Paraf, Dua Tanda Kemenangan, Sendagu (Sendagurau) has intertextual
relationship with Sutardji Calzoum Bachr poetry. From the poetic intertextual relations, it can
be revealed that the poetry of Widi Nugrahani strengthen the aesthetics developed by Sutardji
Calzoum Bachri.

Keywords: aesthetics, poetry, intertextual, typography, and theme

Penyelidikan, pengulasan, dan penelitian terhadap Sutardji Colzoum Bachri dan karyanya sudah
sering dilakukan oleh beberapa ahli sastra Indonesia, di antaranya Teeuw, Rahmad Djoko
Pradopo, Taufik Ikram Jamil, mahasiswa-mahasiswa jurusan sastra,dan lain-lain. Hal itu
membuktikan bahwa puisi Sutardji, sebagai penyair telah diakui dalam rangkaian sastra
Indonesia. Berkaitan dengan hal itu, Teeuw (1989: 153) menyatakan bahwa setidaknya ada tiga
kekhasan puisi-puisi Sutardji. Pertama, penampilan tipografi yang pelik. Sajak-sajaknya dapat
menarik perhatian secara visual pembaca. Kedua, terdapat kata-kata-kata kosong atau kumpulan-
kumpulan bunyi yang tidak biasa ditemukan dalam bahasa Indonesia sehari-hari sebagai kata-
kata yang mempunyai arti. Ketiga, penggunaan pengulangan kata yang luar biasa, bahkan juga
pengulangan kelompok kata, baris, atau bahkan sajak utuh.

Selain Teeuw, Pradopo (2010) juga mengkaji beberapa puisi Sutardji, antara lain rasa
vang dalam, COLLONES SANS FIN, POT, O, Kakek-Kakek & Bocah-Bocah, Dapat Kau,
Solitude, dan Tragedi Winka & Sikka. Pradopo (2010: 106) berkesimpulan bahwa karya-karya
Sutardji penuh dengan pemyimpangan dari arti tata bahasa normatif dalam sajak-sajaknya untuk
mendapatkan arti baru dan ekspresitas. Di samping itu, sajak-sajaknya terkesan aneh dan
umumnya belum dicoba secara intensif oleh penyair lain. Tidak lain dengan kedua nama di
atas,Taufik Ikram dalam buku Raja Mantra Presiden Penyair juga memandang karya-karya
Sutardji mempunyai kekhasan tipografi dan bercirikan mantra.

Kekhasan kepenyairan Sutardji mampu mempengaruhi penyair-penyair generasi
sesudahnya. Salah satunya mempengaruhi Widi Nugrahani, yang terlihat dari puisi-puisinya.
Sebagai penyair muda, yang relatif produktif, Nugrahani dimungkinkan telah membaca puisi-
puisi Sutardji. Pemaknaan Nugrahani terhadap puisi-puisi Sutardji diwujudkan dengan
penciptaan puisi yang di dalamnya terdapat kekhasan karya-karya Sutardji. Adanya hubungan



intertektualitas antara puisi-puisi Sutardji (penyair 70-an) dengan Nugrahani (Penyair muda,
2000-an) merupakan hal yang menarik untuk diteliti.

Keterpengaruhan puisi sekarang oleh puisi terdahulu adalah suatu yang mungkin. Hal itu
sebagaimana diungkapkan oleh Goldmann (1981: 18) bahwa a literary work is not born ex nihilo
(sebuah karya sastra tidak lahir dalam kekosongan). Karya sastra mempunyai kaitan dengan
karya sezamannya, yang terdahulu atau bahkan karya sastra yang akan datang. Dalam konteks
ini, pemahaman dan penafsiran puisi akan lebih komprehensif jika mampu menghadirkan
sekaligus mengaitkan antara satu puisi satu dengan puisi yang lain, yang antarpuisi tersebut
dianggap ada kemiripan beberapa aspeknya. Untuk menjawab hubungan antarpuisi tersebut
dapat menggunakan teori yang dikenal dengan teori intertekstual. Paling utama yang menjadi
ciri teori intertekstual adalah membandingkan, mensejajarkan, dan mengkontraskan sebuah teks
transformasi dengan hipogramnya (Pradopo, 2010:227). Teori intertektual dapat digunakan
sebagai sarana untuk memaknai puisi karena seorang penyair pada dasarnya menanggapi puisi-
puisi yang lainnya. Mendapatkan makna yang utuh dan menyeluruh dalam memaknai karya
sastra dapat ditempuh dengan menghubungkan karya sastra yang menjadi objek dengan konteks
sejarah dan kondisi sosial-budaya, termasuk dinamika serta fenomena kesusastraan sebelumnya.
Hal ini berkaitan dengan anggapan bahwa karya sastra tidak diciptakan dalam kosong
kebudayaan (Teeuw, 1983: 11), yang termasuk di dalamnya situasi sastranya.

Berdasar perspektif di atas dapat diketahui bahwa terdapat hubungan intertekstualitas
antara karya sastra yang sezaman, yang mendahului atau yang kemudian. Hubungan intertekstual
dapat berupa persamaan atau pertentangan. Adanya hubungan antarteks ini lah yang menjadi
penting untuk medasarkan pemikiran pada prinsip-prinsip intertekstualitas. Mengkaji karya
sastra dengan prinsip intertekstualitas telah disarankan dan dikembangkan oleh Riffaterre (1978).
Prinsipnya, sajak baru bermakna penuh dalam hubungannya dengan sajak lain. Dalam proses
analisis terhadap puisi, selain teks yang menjadi objek, Riffaterre juga menghadirkan teks yang
menurunkan teks kemudian. Oleh Riffattere (1978: 11) teks yang lebih dulu ada disebut dengan
hipogram-nya. Dapat dipahami karya sastra selalu dipengaruhi oleh karya sastra sebelumnya.

Dalam rangkaian sastra Indonesia modern tercatat beberapa karya sastra, baik puisi
maupun prosa yang mempunyai hubungan intertekstualitas. Khususnya puisi, dapat dilihat
hubungan intertekstualitas antara sajak-sajak Amir Hamzah dengan sajak-sajak Chairil Anwar.
Hubungan intertekstualitas antara sajak-sajak Amir Hamzah dengan Chairil Anwar pada
umumnya menunjukkan hubungan pertentangan (Pradopo, 2008: 171).  Penelitian ini
mengambil objek material teks sastra berupa puisi-puisi Widi Nugrahani. Hal itu dilandasi
beberapa alasan. Pertama, puisi-puisi Widi Nugrahani unik. Keunikkan itu dibuktikan dengan
adanya hubungan dengan suatu konvensi atau azas puitika terdahulu. Dalam konteks ini, adalah
puitika yang dikembangkan oleh Sutardji Calzoum Bachri. Kedua, Widi Nugrahani seorang
penyair muda yang mempunyai karakter sehingga karya-karya patut untuk dianalisis. Ketiga,
hubungan antara kepenyairan Widi Nugrahani dengan Sutardji Calzoum Bachri belum terungkap
dalam penelitian atau sejenisnya. Padahal jika dipahami dari aspek eksistensi kedua penyair ini
terpaut rentang waktu yang cukup panjang. Widi Nugrahani mulai muncul pada 2000-an,
sedangkan Sutardji Calzoum Bachri dalam era 1970-an. Munculnya kekhasan estetika Sutardji
Calzoum Bachri pada puisi-puisi Widi Nugrahani menjadi penting untuk dianalisis.

Estetika mempunyai kaitan erat dengan sastra. Sastra sebagai karya seni yang
bermediumkan bahasa mempunyai aspek-aspek keindahan, yang lazim disebut unsur estetis.
Pada dasarnya estetika dalam karya sastra berkaitan dengan penggunaan gaya bahasa. Akan
tetapi, jika berkaitan dengan genre puisi, unsur estetisnya meliputi berbagai komponen,



diantaranya tipografi, bunyi, dan diksi itu sendiri. Adapun pada genre karya sastra yang lain
apsek estetis dapat diungkap berdasar pada keseimbangan penyusunan paragraf, dialog, tokoh,
improvisasi, dan lain-lain.

Sebagai produk yang mempunyai unsur estetis, puisi mempunyai hubungan yang erat
dengan estetika. Puisi dalam konteks tertentu dapat menyumbangkan wacana estetis pada waktu
ke waktu, dari periode satu ke periode yang lain. Keindahan dalam puisi tdak hanya dapat
dipahami secara dangkal, tetapi keindahan yang dapat dicermati secara analitik. Hal itu disebab
karena keindahan dalam puisi adalah keindahan yang bermakna (meaningfull).

Pada titik inti, estetika dalam puisi merupakan keindahan yang dapat mempengaruhi
timbulnya nilai-nilai yang bermanfaat bagi masyarakat. Dari dimensi ini, puisi dapat
mengabadikan keindahan-keindahan yang ada sehingga ada anggota masyarakat (sastrawan,
penyair) menciptakan karya-karya baru dengan pengalaman estetis yang didapat dari karya-
karya sebelumnya. Keindahan terus lahir. Hal itu menunjukkan hubungan erat antarteks tidak
dapat dihindari

Berkaitan dengan paparan di atas, ada beberapa yang akan dicari jawabannya dalam
penelitian ini. Hal itu divisualisasikan dalam rumusan masalah. Adapun rumusan masalah
penelitian ini adalah 1) bagaimana relasi antarteks yang ada dalam puisi-puisi Widi Nugrahani
dan puisi Sutardji Calzoum Bachri?; 2)bagaimana unsur hipogram yang muncul pada puisi —puisi
Widi Nugrahani dan puisi-puisi Sutardji Calzoum Bachri?

METODE

Penelitian yang berjudul Estetika Sutardji dalam Puisi-Puisi Widi Nugrahani: Tinjauan
Intertekstual ini dilakukan dengan menggunakan teknik deskriptif analisis dengan berdasar pada
teori intertekstual. Teknik deskriptif analisis ialah teknik yang bekerja dengan cara memaparkan
sesuatu atau fakta-fakta yang terdapat dalam penelitian kemudian dilakukan analisis. Dari segi
istilah, deskripsi tidak hanya diartikan memaparkan, tetapi lebih luas yakni ada unsur memahami
dan analisis. Langkah-langkah dalam penelitian ini mengikuti metode kerja pendekatan
intertekstual, yaitu dengan cara membandingkan, menjajarkan, dan mengkontraskan sebuah teks
sastra dengan teks-teks lainnya.

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah teknik non interaktif, yang meliputi
content analysis (analisis isi) terhadap dokumen dan arsip. Langkah yang digunakan dalam
teknik content analysis ditempuh dengan pertama, membaca berulang-ulang puisi yang menjadi
objek penelitian.. Kedua, mengumpulkan dan mempelajari beberapa teori yang relevan dengan
tema penelitian. Ketiga, mencacat dan menganalisis semua data, berupa kutipan penting yang
sesuai dengan permasalahan. Adapun teknik analisis data yang digunakan adalah analisis model
mengalir (flow model of analysis). Teknik analisis data dengan model mengalir dimulai dari
pengumpulan data, reduksi data, display data dan terakhir penarikan kesimpulan. Teknik
validitas data yang digunakan adalah teknik triangualasi. Secara khusus triangulasi yang
digunakan dalam penelitian ini adalah trianggulasi data. Triangulasi data dilakukan dengan
menggunakan data dari sumber utama, yakni antologi puisi milik Widi Nugrahani dan didukung
oleh beberapa pendapat yang tertulis pada berbagai macam teks yang berkaitan dengan kajian
mengenai unsur intertekstualitas.



HASIL DAN PEMBAHASAN
HASIL

Intertekstual: Sebuah Teori

Intertekstual merupakan salah satu teori yang muncul karena adanya dorongan dari
konsep-konsep pascastrukturalisme, terutama yang dikembangkan oleh Julia Kristieva. Selain
Julia Kristieva, tokoh yang terkenal pemikiran intertekstualnya adalah Rifaterre. Berkaitan
dengan intertekstual, antara keduanya tidak mempunyai perbedaan yang mencolok. Hal yang
paling pokok bahwa peneliti dan kritikus sastra akan mampu mendapatkan makna secara holistik
jika menganalisis karya sastra dengan tidak memisahkan karya sastra dari sejarah dan fenomena
sosial dan kebudayaan yang mengiringi karya sastra tersebut. Dalam konteks ini, intertektual
mefokuskan diri pada aspek sejarah karya sastra bersangkutan. Hal itu dikarenakan intertekstual
secara otomatis mengungkap keterkaitan karya satu dengan karya sastra yang lain.

Terdapat berbagai macam pendapat berkaitan dengan intertekstual. Intertekstual menurut
Frow (dalam Endraswara, 2011: 131) mempunyai beberapa asumsi kritis: (1)konsep interteks
menuntut peneliti untuk memahami teks tak hanya sebagai isi, melainkan juga aspek perbedaan
dan sejarah teks, (2) teks tak hanya struktur yang ada, tetapi satu sama lain juga saling memburu,
sehingga terjadi pengulangan atau transformasi teks, (3) ketidakhadiran sruktur teks dalam teks
yang lain namun hadir juga pada teks tertentu merupakan proses waktu yang menentukan, (4)
bentuk kehadiran struktur merupakan rentangan dari yang eksplisit sampai yang implisit, (5)
hubungan teks satu dengan yang lain boleh dalam rentang waktu yang lama. Hubungan tersebut
dapat secara abstrak, hubungan interteks juga sering terjadi penghilangan-penghilangan bagian
tertentu, (6) pengaruh mediasi dalam interteks sering mempengaruhi juga pada penghilangan
gaya maupun norma-norma sastra, (7) dalam melakukan identifikasi intertekstula diperlukan
interpretasi, (8) analisis interteks berbeda dengan melakukan kritik melainkan lebih terfokus
pada konsep pengaruh. Dapat dipahami interteks seakan-akan selalu ada pada diri karya sastra,
tetapi kemunculannya tergantung skill penulis dalam meramu karyanya tersebut.

Pada bagian lain, Julia Kristieva via Culler (dalam Pradopo, 2008: 167) mengemukakan
bahwa setiap teks sastra itu merupakan mosaik kutipan-kutipan, penyerapan dan tranformasi
teks-teks lain. Artinya, dalam konteks ini interteks muncul karena karena pada dasarnya dalam
teks sastra terdapat teks lain. Kemunculan teks lain dalam suatu teks sastra beraneka ragam. Ada
yang kemunculannya dominan atau sebaliknya, yakni hanya terbatas dan sebagian kecil saja.
Sastrawan atau penulis yang datang pada waktu berikutnya terkesan menyusun kembali teks-teks
yang sudah ada sehingga karya sastra yang muncul dapat disebut sebagai transformasi karya
sastra yang lain, terutama karya sastra yang muncul lebih dahulu.

Hubungan teks satu dengan teks yang lain akan menghasilkan bentuk teks yang baru.
Berkaitan dengan hal itu, Rifatttere (dalam Pradopo, 2008: 167) menyatakan bahwa karya sastra
yang muncul lebih dulu dan menjadi model karya sastra yang muncul berikutnya disebut
hipogram. Dalam intertekstual hadirnya teks lain dalam suatu teks bukan dipahami sebagai
penjiplakan atau peniruan, melainkan dianggap sebagai proses kreasi karena di dalamnya
terdapat upaya kreatif yang artistik. Hipogram dan transformasi akan selalu ditemukan dalam
karya sastra selama proses penciptaan karya terus ada.

Adapun selain pengkajian dari struktural ada pula pengkajian puisi dari segi hubungan
intertekstualnya. Dilihat dari prinsip intertekstual itu sendiri merupakan salah satu sarana
pemberian makna kepada sebuah teks sastra (sajak). Hal ini mengingat bahwa satrawan itu



menanggapi teks-teks lain yang ditulis sebelumnya (Ratih,2001:126). Dalam menangggapi teks
itu penyair mempunyai pikiran-pikiran, gagasan-gagasan dan konsep estetik sendiri yang
ditentukan oleh horzon harapannya, yaitu pikiran-pikiran, konsep estetik dan pengetahuan sastra
yang dimilikinya.

Intertekstual pada dasarnya dapat dimasukkan ke dalam salah satu teori yang eksistensinya
cukup mapan dalam ranah studi sastra. Akan tetapi, teori ini mempunyai beberapa kelemahan.
Intertekstual mempunyai prinsip bahwa ada keterpengaruhan antarkarya sastra. Dalam konteks
ini, intertekstual seakan-akan menepikan peran penulis. Padahal penulis dalam membuat karya
sastra melibatkan daya kreativitasnya.

Struktur Puisi

Puisi sebagai salah satu genre karya sastra pasti tersusun atas berbagai unsur yang disebut
dengan struktur. Hal itu sebagaimana pandangan kaum strukturalisme bahwa karya sastra, di
dalamnya termasuk puisi merupakan sebuah struktur. Berkaitan dengan hal tersebut, unsur-unsur
puisi tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkaitan dan unity. Setiap unsur tidak mempunyai
makna dengan sendirinya, makna ditentukan oleh hubungan dengan unsur lainnya yang
terkandung dalam struktur itu (Hawkes dalam Pradopo, 2010: 120).

Dari segi struktur, puisi mempunyai dua struktur, yakni struktur fisik dan struktur batin.
Struktur fisik merupakan struktur yang bersifat visual dan dapat diamati. Unsur-unsur tersebut
meliputi (1) bunyi, (2) kata, (3) larik atau baris, (4) bait, dan (5) tipografi (Aminuddin, 2010:
136). Unsur fisik tersebut melekat pada puisi dan antara satu unsur dengan unsur yang lainnya
saling terkait dalam mengemban makna puisi secara keseluruhan.

Selain unsur yang bersifat visual, puisi juga mempunyai unsur yang tidak dapat diamati.
Artinya, unsur tersebut hanya dapat dipahami dengan kepekaan dan pemikiran pembacanya.
Unsur-unsur itu dikenal dengan istilah unsur batin atau lapis makna. Unsur batin puisi,
sebagaimana yang dikemukakan I.A Richards (dalam Aminuddin, 2010: 149) meliputi (1)sense,
(2) subject matter, (3) feeling, (4) tone, (5) total of meaning, dan theme, serta intention. Unsur
batin puisi tersebut dapat dipahami setelah dapat mengungkap unsur fisik puisi. Hal itu
dikarenakan unsur batin puisi melekat pada unsur fisik puisi.

Tipografi

Tipografi atau perwajahan terhadap puisi oleh seorang penyair berperan penting sebagai
unsur penarik bagi pembaca, menambah unsur estetis, menunjukkan kekhasan penyair, dan
menciptakan makna. Oleh karena pentingnya tipografi, penyair cenderung mengolah tipografi
puisinya dengan sedemikian rupa sehingga mempunyai kesan berbeda dengan penyair-penyair
lain atau mengikuti tipografi yang diyakininya bernilai estetis tinggi.

Ada beberapa puisi Nugrahani yang menunjukkan tipografi khusus dibanding dengan
puisi Indonesia secara umum. Puisi itu di antaranya Suratan Tangan, Paraf, Dua, dan Sendagu
(Sendagurau).

Suratan Tangan puisi yang mempunyai tipografi unik, yakni disusun sepertihalnya
bentuk rajah pada tangan yang bergaris tak berarturan dan penuh dengan jalinan jaring-jaring.
Tipografi ini membuat puisi ini menarik. Visualitas rajah di atas telapak tangan itu dibuat dengan
menata kata-kata dengan sedemikian rupa, sehingga berbentuk rajah.

Kata-kata yang terkumpul dalam puisi itu apabila dicermati berupa kalimat yang berbunyi Cinta
X misteri kehidupan anak manusia terdengar kun fayakun. Aku Hidup!!!.



Puisi itu menggambarkan kehidupan manusia yang pada hakikatnya tergantung yang
disabdakan oleh Tuhan. Apabila Allah sudah berkata kun fayakun maka semua yang berkaitan
dengan esensi kehidupan manusia akan semakin jelas. Dalam konteks Islam firman Allah kun
fakun mempunyai kekuatan pada suatu keyakinan bahwa Allah menciptakan sesuatu dalam
seketika, tak bermasa, dan tak bertempo. Hal itu didasarkan pada kun fayakun yang berarti jadi
lalu terjadilah. Kata kun fayakun dalam Al-Quran dapat ditemukan di enam surat, yakni Surat
Al-Baqarah, Al-Anaam, An-Nahl, Maryam, Yassin, dan AlI-Mukmin. Dalam surat-surat itu pada
umumnya kun fayakun dihubungkan dengan kisah penciptaan dunia (langit, bumi dan seisinya)
oleh Allah. Puisi Suratan Tangan seperti di bawah ini.

PEMBAHASAN
Suratan Tangan
XX XX
XX XX
XX XX
XX XX
XX XX n
XX XX u
XX XX k
n i XxXx XX a
t C XX XX y
a xxxMT uasrr a

xxxXx I r Kdp nk ui ed a. f
xx xx seel aAMnaTegk n

XX xxt h na. n u
XX XX A
XX xx ku
XX XX Hidup!!!
XX XX
XX XX
XX XX

Dalam konteks puisi Suratan Tangan kata kun fayakun dihubungkan dengan kata cinta,
sesuatu yang esensi dalam kehidupan manusia. Cinta dapat mengakibatkan manusia bahagia dan
menderita. Cinta juga membuat manusia menjadi merasa berharga. Akan tetapi, manusia tidak
dapat memastikan cinta pada siapa dan dicintai oleh siapa, karena cinta tergolong subjektif dan
absurd. Cinta akan semakin mudah, tidak lagi menjadi misteri apabila sudah tersibak melalui
kehendak Allah, kun fayakun. Kejelasan cinta akan membuat manusia merasa hidup. Dengan
kata lain, legitimasi pengakuan keberadaan manusia dalam kehidupan salah satunya dengan jalan
mendapatkan cinta.

Apabila dikaitkan dengan pemaknaan di atas, tipografi puisi Suratan Tangan yang
menyerupai rajah atau guratan tangan itu berfungsi untuk memperkuat anggapan bahwa manusia



dalam kehidupannya selalu diliputi misteri, absurd, dan hanya Tuhan yang mengetahuinya.
Penataan tipografi pada puisi Suratan Tangan mirip dengan tipografi pelik pada puisi-puisi
Sutardji, salah satunya Tragedi Winka & Sihka, yang disusun menyerupai secara berundag.

Selain puisi Suratan Tangan, tipografi pelik ala Sutardji juga dapat dilihat pada puisi
Nugrahani yang berjudul Paraf, Dua, dan Sendagu (Sendagurau). Puisi Paraf bertipografi
seperti paraf yang terbiasa digunakan oleh guru atau dosen untuk menandai tugas murid atau
mahasiswanya. Sesuai dengan judulnya, puisi ini hanya terdiri atas dua bunyi konsonan, /w/ dan
/n/. Dua huruf tersebut disusun sedemikian rupa sehingga membentuk sebuah paraf. Dalam
bahasa Indonesia paraf dapat berarti kependekan tanda tangan.

Paraf
n
n
n
n
W W W n
w w n
w W n
w W n
W W W Wwnw WW
W W
W W
w

Penggunaan /w/ dan /n/ mempunyai makna bahwa yang membubuhi paraf tersebut adalah
orang yang mempunyai nama dengan di dalamnya terdapat unsur huruf w dan n, yakni Wini
Nugrahani,yang tidak lain penulis puisi tersebut. Selain itu, dalam fonologi huruf w dan n
termasuk bunyi berat, sehingga puisi Paraf tersebut untuk menggambarkan psikis yang ada
dalam tekanan. Terlepas dari makna yang sulit diperoleh secara utuh, puisi Paraf menunjukkan
persamaan pada puisi Sutardji yang terkesan membebaskan kata dari makna.

Selanjutnya puisi Dua. Puisi ini hampir sama dengan puisi Paraf, baik penonjolan
tipografi maupun bunyi yang digunakan. Bunyi yang digunakan bukan ditandai dengan huruf,
melainkan angka. Angka yang digunakan adalah angka 1 dan 2, yang keduanya dikombinasikan
sehingga membentuk sebuah genfong (tempat air menyerupai tempayan besar, pada umumnya
terbuat dari tanah liat). Keunikan puisi ini oleh penyairnya sudah diberi keterangan yang
diterakan di bawah puisi tersebut. Keterangan tersebut bertuliskan Parafase: Gambar gentong
berarti kehidupan,. Dua artinya dalam kehidupan banyak hal yang berkaitan dengan dua. Misal:



manusia ada dua jenis laki-laki dan perempuan, pilihan ada ya dan tidak, ada dunia dan
akhirat, ada cinta dan benci, ada pulang dan pergi, ada pertemuan dan perpisahan dan lain-
lain (Nugrahani, 2011: 12). Secara jelas, puisi tersebut seperti di baawah ini.

Dua

ITI1111 111111111 111111111111
[111r1irrri1t111111
1111111111ttt 1t1r11111ial
[rrirririrrrraerrrieiiearrriitiaiann
T 11112,21111 111 1111111111111
(i1t eiaar1ri1aanan
T 11 It 11I11111111111
[irrrrrrairrrrrarrraatrrii11ann
T 1111 11r1r1i11111ian
[rririrrrrrraerrriiatirreaanann
111ttt iiitir1inatia
I1riririrrrrriirrriiiirir1a1ang
ITI1111 11111111111 111111111111
111111111 1t1111111111111

Dilihat dari aspek tipografinya, puisi di atas benar-benar berbeda dengan puisi pada
umumnya. Puisi tersebut termasuk puisi yang tipografis, yakni puisi yang lebih mementingkan
gambaran visual dari puisi tersebut. Dalam puisi tipografi seorang penyair berusaha
mengekspresikan gejolak hatinya dengan lebih menonjolkan lukisan bentuk dari puisinya di
samping melalui kata-kata tentunya. Kaitan dengan hal tersebut, Sutardji termasuk salah satu
penyair yang menonjolkan aspek tipografi, bahkan kata dibebaskan dari makna. Puisi Dua karya
Nugrahani unsur-unsur gaya tipografinya mengandung estetika khas Sutardji, khususnya puisi Q
yang ditulis olehnya pada tahun 1970-an. Antara keduanya ada perbedaan, yakni lambang yang
digunakan. Puisi Dua menggunakan angka, yakni 1 dan 2, sedangkan puisi 0 menggunakan
tanda baca dan huruf, ! a1, i, f, m,i,n. Apabila dirangkai secara berurutan (diparafrasekan) anak
tersusun lafal Alif Lammiim.

Q

o

P
o
!

' a

Lif ! !

1

1 a

1 a m

mmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmimimimim



111111111111
mmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmmimimimimim

Puisi berikutnya yang bertipografi unik adalah Sendagu (Sendagurau). Ketika membaca
puisi Sendagu (Sendagurau) benar-benar tidak dapat dipisahkan dengan keberadaan Tragedi
Winka & Sihka tulisan Sutardji. Hal itu dapat dilihat baik tipografi maupun cara memainkan
kata-kata yang ada dalam puisi tersebut. Puisi Senda (Sendagurau) hanya terdiri atas dua kata,
senda dan gurau, yang dimainkan dengan cara diinversi, dipotong. Dijumpai pada puisi itu kata
Sendagurau, Rausendagu, Gurausenda, Dagurausan,dan yang berupa potongan menjadi sen, da,
gu,rau. Hubungan antara puisi Sendagu (Sendagurau) tulisan Nugrahani dengan Tragedi Winka-
& Sihka dapat dilihat sebagai hubungan intertekstualitas. Sebagai hipogram, puisi Sihka &
Winka dikekalkan tipografinya oleh puisi Sendagu (Sendagurau). Dengan kata lain, puisi
Sendagu (Sendagurau) memuat karakteristik yang dipenggaruhi oleh puisi Sihka & Winka.
Berikut kedua puisi tersebut.

Sendagu (Sendagurau)

Sendagurau
Rausendagu
Gurausenda
Dagurausen
Sendagurau
Usendagura
Ausendagur
Rausendagu

Tragedi Winka & Sihka

kawin
kawin
kawin
kawin
kawin
kawin
Ka
win
ka

Tema/Subject Matter Puisi Widi Nugrahani



Subject Matter merupakan salah satu struktur batin puisi. Subject matter merupakan
pokok pikiran yang dikemukakan penyair lewat puisi yang diciptakannya (Aminuddin, 2010:
150). Subject matter berhubungan dengan satuan-satuan pokok pikiran tertentu yang secara
khusus membangun sesuatu yang diungkapkan penyair. Oleh sebab itu, dalam rangka
mengidentifikasi subject matter, dalam benak pembaca akan timbul pertanyaan tentang berbagai
pokok pikiran apa saja yang diungkapkan penyair, sejalan dengan sesuatu yang secara umum
dikemukakan penyairnya. Subject matter yang dimaksud adalah seperti pengulasan pada setiap
baitnya yang kemudian dibentuk paragraf atas pokok-pokok pikiran sehingga dapat disimpulkan
bahwa dalam puisi tersebut pokok pikiran antara yang satu dengan yang lainnya begitu erat
berkaitan.

Tema ketuhanan tampak pada puisi-puisi Sutardji Calzoum Bachri. Salah satu puisi
tersebut adalah Hyang?

HYANG?
yang
mana
ke
atau
dari
mana
meski
pun
lalu se
bab
antara
Kau
dan
aku

Puisi Hyang mendeskripsikan hubungan antara manusia dengan Tuhan. Kata ke, dari,
dan lalu menunjukkan hakikat manusia. Keberadaan manusia itu tidak ada dengan sendirinya,
melainkan diadakan oleh Tuhan sebagaimana yang diungkap dari puisi di atas dalam rangkaian
kata yang mana ke atau darimana meskipun lalu sebab antara Kau dan aku. Selain itu, kata
Hyang? pada judul puisi tersebut secara eksplisit mereferensi pada Tuhan karena kata Hyang
dapat diartikan sebagai suatu keberadaan spiritual tak dapat ditangkap oleh mata serta yang
memiliki kekuatan supranatural. Hyang bersifat ilahiah atau roh leluhur. Dalam konteks tertentu
kata Hyang bersinonim dengan kata Dewa, Dewata, atau Tuhan. Pada umumnya Hyang
dipahami sebagai entitas yang lebih luhur dan mulia daripada makhluknya, termasuk manusia di
dalamnya.

Terdapat hubungan intertekstual antara puisi Hyang karya Sutardji dengan puisi Paraf
karya Nugrahani. Hubungan itu dapat dibuktikan dari segi tema. seperti halnya puisi Hyang,
puisi Suratan Tangan juga mempunyai tema ketuhanan. Pada Suratan Tangan kata-kata disusun
sedemikian rupa menyerupai guratan yang ada pada tangan manusia sehingga memberi kesan
artistik dan identik dengan estetika Sutardji. Dalam puisi Suratan Tangann terdapat rangkaian
kata ......... kun fayakun. Aku Hidup!!!. Penggalan kata tersebut dapat menunjukkan bahwa
segenap aspek yang melingkupi manusia itu atas kehendak Tuhan. Ha itu ditunjukkan dengan
adanya kata kun fayakun merupakan firman Tuhan ketika menghendaki sesuatu. Tuhan


http://id.wikipedia.org/wiki/Supranatural
http://id.wikipedia.org/wiki/Ketuhanan
http://id.wikipedia.org/wiki/Roh
http://id.wikipedia.org/wiki/Leluhur
http://id.wikipedia.org/wiki/Dewa
http://id.wikipedia.org/wiki/Dewata
http://id.wikipedia.org/wiki/Tuhan

mempunyai kemampuan Yang Mahakuasa, hanya berfirman kun yang berarti ada, fayakun, maka
ada.kehidupan manusia termasuk yang ada di dalam kekuasaan Tuhan. Hal itu seperti tampak
pada kutipan di bawabh ini.

Suratan Tangan

XX XX
XX XX
XX XX
XX XX
XX XX
XX XX
XX XX
n i XX XX
t C XX XX y
a xxXxMIT uwasrr a
xxxx I r Kdp nk ui ed a. f
xx xx seel aAMnaTegk n

Nws:s

XX xxt h na. n u
XX xx A
XX xx ku
XX XX Hidup!!!
XX XX
XX XX
XX XX

Selain puisi Suratan Tangan yang mempunyai hubungan intertektual dengan puisi
Hyang? karya Sutardji Calzoum Bachri, puisi Nugrahani yang berjudul Polusi Hati juga
mempunyai hubungan intertekstual dengan puisi Walau karya Sutardji Calzoum Bachri, terutama
dilihat dari segi tema.

Polusi Hati

Mengucap dengan hati akan terasa indah

Bertingkah dengan norma akan terasa nyaman

Berpikir dengan akal sehat akan terasa kuat

Berjalan dengan Nur Illahi akan terasa benderang

Ucapan demi ucapan terluncur sangat deras

Tanpa henti sedetikpun

Mengolok sana mengolok sini

Mengejek sana mengejek sini

Mengapa kutak kuasa menghentikan

Polusi hati yang sudah menjadi virus masyarakat

Ingin bertanya

Apa obatnya?

Mengapa demikian?



Mengapa justru bangga menjadi penyebab virus?
Janganlah polusi hati menyerang sendi kehidupan ini
Janganlah polusi hati dijadikan suatu kebanggaan
Jadikan hidup ini indah menarik hati

Jadikan hidup ini suatu anugerah yang patut disyukuri
Jadikan Allah sebagai cahaya Hakiki

Niscaya kan terwujud damai hati

Bersujudlah hingga akhir nafas terakhir

Hingga mata hilang pandangan

Tersenyum dalam ketenangan illahi

Puisi Polusi Hati bertemakan ketuhanan. Selain itu, secara spesifik puisi ini
mendeskripsikan tingkah laku manusia yang tidak sesuai dengan norma sehingga perilaku
tersebut dapat merusak mental masyarakat Kata-kata nur ilahi,Allah, hakiki, dan lain-lain
merupakan kata-kata kunci tema ketuhanan tersebut. Hal itu tampak pada Berjalan dengan Nur
lllahi akan terasa benderang (baris ke-4), Jadikan Allah sebagai cahaya Hakiki (baris ke-18),
dan Tersenyum dalam ketenangan illahii (Baris ke-22). Selain itu, kata-kata yang terkumpul
dalam barisan kalimat dalam puisi Polusi Hati tersebut mengisahkan pencarian manusia tehadap
Tuhan. Dalam konteks puisi tersebut, apabila manusia dapat menempatkan Tuhan sebagai
sesuatu yang hakiki dalam hatinya, maka manusia tesebut akan mampu membersihkan sesuatu
yang keji dalam diri manusia. Hal itu terungkap dalam rangkaian baris-baris kalimat di bawah
ini.

Janganlah polusi hati menyerang sendi kehidupan ini

Janganlah polusi hati dijadikan suatu kebanggaan

Jadikan hidup ini indah menarik hati

Jadikan hidup ini suatu anugerah yang patut disyukuri

Jadikan Allah sebagai cahaya Hakiki

Niscaya kan terwujud damai hati

Sementara itu, puisi Walau karya Sutardji dapat dikatakan sebagai hipogram puisi Polusi
Hati karya Nugrahani, terutama dari segi tema. Puisi Walau juga bertemakan ketuhanan. Apabila
dipahami secara menyeluruh, puisi Walau lebih menungkapkan perbandingan antara Tuhan
deengan manusia. Dalam konteks tersebut manusia terungkap mempuyai berbagai keterbatasan.
Oleh karena itu, manusia selalu memerlukan keberadaan Tuhan. Berikut puisi Walau karya
Sutardji Calzoum Bachri.

Walau
Walau penyair besar
takkan sampai sebatas allah
dulu pernah kuminta tuhan
dalam diri
sekarang tak
kalau mati
mungkin matiku bagai batu tamat bagai pasir tamat
tujuh puncak membilang-bilang
nyeri hari mengucap-ucap



di butir pasir kutulis rindu rindu
walau huruf habislah sudah
alif bataku belum sebatas allah

Manusia dalam puisi tersebut direpresentasikan dengan adanya kalimat penyair besar
(baris ke-1). Penyair dapat dipahami sebagai manusia yang mempunyai kelebihan dibanding
manusia lainnya. Penyair juga disebut sebagai pujangga. Perbedaan penyair dengan manusia lain
adalah terletak pada tingkat kepekaan terhadap fenomena di sekitarnya. Selai itu, penyair juga
dipandang mampu mengaktualisasikan kesan-kesan yang dialaminya dan rangsangan-rangsangan
yang diterimanya dan diekspresikannya sebagai karya sastra. Dengan kata lain, penyair dapat
dianggap sebagai manusia yang dianugrahi oleh Tuhan kelebihan-kelebihan daripada manusia
lain, yakni dalam hal memandang dan memberi makna alam serta kehidupan ini. Akan tetapi,
dalam puisi tersebut dinyatakan bahwa walaupun penyair mempunyai berbagai kelebihan, tetapi
kelebihan tersebut tidak bisa melebihi Tuhan, bahkan penyair tetap membutuhkan Tuhan.

Paparan di atas dapat membuktikan terdapat hubungan intertekstual antara puisi Polusi
Hati karya Nugrahani dengan puisi Walau karya Sutardji. Dalam konteks ini, puisi Polusi Hati
dengan wacana yang ada di dalamnya menguatkan tema puisi Walau, yakni tema ketuhanan.
Namun terdapat perbedaan dalam penyampaiannya. Dalam menyampaikan tema puisi Polusi
Hati, Nugrahani menggunakan bahasa yang terkesan taat dengan aturan tata tulis. Hal itu
ditunjukkan adanya kalimat yang memenuhi unsur lengkap sebagai kalimat. Adapun Sutardji
dalam menyusun kalimat yang ada dalam puisi Walau tidak mempertimbangkan kelengkapan
unsur kalimat, misalnya sekarang tak (baris ke-5).

KESIMPULAN DAN SARAN
KESIMPULAN

Dari uraian di atas dapat diungkapkan bahwa pengaruh estetika Sutardji Calzoum Bahri,
yakni pembebasan kata dari makna masih mempengaruhi kepenyairan penyair Indonesia masa
kini, salah satunnya Widi Nugrahani. Hubungan intertekstualitas antara puisi Nugrahani dengan
puisi milik Sutardji dapat terungkap dari tipogarfi, permainan kata,dan tema (Subject matter).
Hubungan intertekstualitias antar keduanya bersifat persamaan. Artinya, puisi-puisi Nugrahani
menguatkan estetika dan konvensi puisi yang dicetuskan oleh Sutardji Calzoum Bachri.
Beberapa puisi Widi Nugrahani yang mempunyai hubungan intertekstual dengan puisi Sutard;i
Calzoum Bachri itu adalah Suratan Tangan, Paraf, Dua, Tanda Kemenangan, Sendagu
(Sendagurau), dan Polusi Hati.
SARAN

Berdasarkan analisis di atas dapat dikemukan beberapa hal-hal, antara lain (1) untuk
menganalisis hubungan teks sastra satu dengan yang lainnya dapat menggunakan teori
intertekstual sekaligus sebagai usaha untuk mengakumulasi ilmu sastra, khususnya penelitian
terhadap puisi, (2) peneliti sastra dapat meneliti puisi-puisi Indonesia pada tahun 2000-an dari
berbagai perspektif agar informasi berkaitan dengan perkembangan puisi masa kini sastra
Indonesia semakin kaya, (3) karya sastra, termasuk puisi memerlukan pembaca yang mampu
mengaktuaslisasikan hasil bacaannya agar karya sastra tersebut tidak hanya menjadi artefak,
melainkan menjadi sesuatu yang mempunyai eksistensi, (4) penelitian atau mendiskusikan karya
sastra penting dilakukan dengan tujuan agar karya sastra Indonesia lebih berkembang dan ada
kebaharuan ide kreatif dari sastrawan.



DAFTAR PUSTAKA

Aminuddin.2010. Pengantar Apresiasi Karya Sastra. Bandung: Sinar Baru Algensindo.

Bachri, Sutardji Calzoum. 1981. O Amuk Kapak. Jakarta: Sinar Harapan.

Endraswara,Suwardi. 2011. Metodologi Penelitian Sastra-Epistemologi, Model, Teori, dan
Aplikasi, Yogyakarta: CAPS.

Indrastuti, Novi Sitti Kussuji. 2011. Lingkungan Hidup dan Alam dalam Puisi Indonesia:
Tinjauan Ekosemiotik dalam Jejak Sastra & Budaya (Aprinus Salam, Ed). Yogyakarta:
Elmatera.

Ratih, Rina. 2001. Metodologi Penelitian Sastra Jabrohim (Ed). Yogyakarta: Hanindita Graha
Widya.

Javissyarqi, Nurel.2011. Menggugat Tanggung Jawab Kepenyairan Sutardji Calzoum Bachri.
Lamongan: Sastranesia & Pustaka Pujangga.

Nugrahani, Widi & Ida Ernawati. 2011. Dua & Ranai Mara: Antologi Dua Penyair. Yogyakarta:
Gress Publising.

Pradopo, Rahmat Djoko. 2010. Pengkajian Puisi. Yogyakarta. Gadjah Mada Press.

Pradopo, Rahmat Djoko. 2008. Beberapa Teori Sastra, Metode Kritik, dan Penerapannya.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Rifatterre, Machael. 1978. Semiotics of Poetry. Bloomington and London: Indiana University
Press.

Teeuw, A. 1983. Tergantung Pada Kata. Jakarta: Pustaka Jaya.

Teeuw, A. 1989. Sastra Indonesia Modern. Jakarta: Pustaka Jaya.



