
85Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan

REINTERPRETASI HAK-HAK EKONOMI PEREMPUAN DALAM ISLAM

Nur Hidayah

Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam IAIN Sultan Maulana Hasanudin Banten
Jl. Jend. Sudirman No.30 Serang, Banten

E-mail: nur.hdh@gmail.com 

Abstract. Reinterpretation of Women’s Economic Rights in Islam. Islam prescribes equal rights for men and women, 
including economic rights. However, patriarchal interpretations of Alquran and Suna texts have contributed to a gender 
gap in which Muslimah women face difficulties in accessing their economic rights. Patriarchal structures that prescribe role 
divisions in society marginalise women from economic participation and property ownership. Contemporary Muslimah 
women also face similar problems of gender gap in economy. �erefore progressive Muslims offer reinterpretation of 
texts regarding women’s rights, including economic rights, using women’s perspectives. Such reinterpretation is also 
complemented with strategies of women’s economic empowerment to assist them to access their economic rights, 
particularly their rights of economic participation and access to paid employment.

Keyword: gender, economy, women, patriarchy

Abstrak. Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan dalam Islam. Islam memberikan kesamaan hak antara 
laki-laki dan perempuan termasuk dalam bidang ekonomi. Namun penafsiran yang bias patriarki terhadap teks-teks 
Alquran dan Sunah menyebabkan perempuan sulit mengakses hak-hak ekonominya secara setara dengan laki-laki. 
Struktur patriarki melalui pembagian peran di masyarakat telah memarjinalkan perempuan dalam partisipasi ekonomi 
dan kepemilikan aset ekonomi. Kondisi perempuan Muslimah masa kontemporer juga masih menunjukkan pelbagai 
ketimpangan gender di bidang ekonomi. Oleh karena itu muncul upaya-upaya pembaharuan penafsiran terhadap 
teks-teks mengenai hak-hak perempuan termasuk hak-hak ekonomi dengan menggunakan perspektif perempuan baik 
terhadap Alquran, Sunah maupun ketentuan syariat. Strategi pembaharuan penafsiran keagamaan ini juga dilengkapi 
dengan pelbagai strategi pemberdayaan ekonomi perempuan yang dapat membantu mereka mengakses hak-hak 
ekonominya. 

Kata-kata Kunci: gender, ekonomi, perempuan, patriarki 

Pendahuluan

Pada masa kontemporer, hubungan antara 
marjinalisasi ekonomi dan perempuan di dunia 
menunjukkan angka yang cukup mengejutkan 
sebagaimana ditunjukkan oleh data ketimpangan 
gender dunia di bidang ekonomi. Kaum perempuan 
yang jumlahnya separuh populasi dunia ternyata hanya 
memiliki seperseribu jumlah kekayaan dunia dan hanya 
menerima 10 persen dari total gaji dunia.1 Demikian 
pula kemiskinan dunia semakin meningkat di kalangan 
perempuan (the feminisation of poverty) dimana data 
UNDP 1995 menunjukkan dari 1 milyar penduduk 
miskin, 70 persennya merupakan perempuan.2 Kondisi 

 Naskah diterima: 1 September 2013, direvisi: 15 Oktober 2013, 
disetujui untuk terbit: 30 November 2013.

1 Peggy Antrobus, �e Global Women’s Movement: Origins, Issues, 
and Strategies, (London: Zed Books, 2004), h. 10. 

2 UNDP, Human Development Report 1995, (New York and Oxford: 
Oxford University Press, 1995), h. 20. 

ini semakin parah di dunia Muslim jika dibandingkan 
dengan negara-negara non Muslim. Dalam hal ekonomi, 
negara-negara yang berpenduduk mayoritas Muslim 
memiliki tingkat partisipasi ekonomi perempuan yang 
relatif lebih rendah dibandingkan dengan negara-negara 
non Muslim dengan tingkat pertumbuhan ekonomi 
yang sama.3 Pada tahun 1995 tingkat partisipasi kerja 
perempuan di  negara mayoritas Muslim sebesar 21.7 
persen dibandingkan rata-rata 38.1 persen di negara-
negara berkembang.4 Sementara itu tingkat kekerasan 
terhadap perempuan semakin meningkat. Angela King, 
penasihat Kofi Anan ketika menjadi ketua umum PBB, 
mengungkap fakta bawa setiap tahun ratusan ribu, 
bahkan mungkin jutaan, perempuan dan gadis dijual di 

3 K. Weeks, (1988), ‘�e Demography of Islamic Nations’, dalam 
Population Bulletin, 43 (4), December, 1988, h. 5-54 dan UNDP, 
Human Development Report: Cultural Liberty in Today’s Diverse World, 
New York: UNDP, 2004.

4 World Bank, World Bank World Tables, (Oxford: Oxford University 
Press, 1999), h. 15-16.



86 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

seluruh dunia sebagai budak dan pekerja seks.5 

Pandangan bahwa Islam memberikan hak-hak 
yang setara dengan laki-laki seringkali berbeda dengan 
kenyataan empiris mengenai status perempuan di dunia 
Muslim termasuk di bidang ekonomi sebagaimana 
ditunjukkan oleh data di atas. Hal ini tentu saja kontras 
dengan visi Islam untuk mewujudkan masyarakat 
yang berkeadilan sosial dan ekonomi. Kondisi ini 
memunculkan beberapa pertanyaan: Sejauh mana 
ajaran Islam memberikan hak-hak ekonomi kepada 
perempuan? Bagaimana penafsiran teks-teks keagamaan 
mengenai hal ini? Upaya-upaya apa yang bisa 
dilakukan untuk memberdayakan ekonomi perempuan 
Muslimah?      

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut 
pertama-tama akan diuraikan hak-hak ekonomi 
perempuan dalam Islam dengan pelbagai penafsirannya 
lalu dipaparkan pelbagai upaya penafsiran ulang teks-
teks tersebut untuk mengeliminir bias patriarki. Di 
bagian akhir paper ini mengusulkan pengembangan 
beberapa strategi pemberdayaan ekonomi perempuan 
untuk menciptakan masyarakat Muslim yang 
berkeadilan sosial, ekonomi dan gender. 

Hak-Hak Ekonomi Perempuan dalam Islam

Pada dasarnya hukum Islam memberikan hak 
yang setara kepada Muslim laki-laki dan perempuan. 
Seorang perempuan Muslimah memiliki kemandirian 
dan identitas hukum, ekonomi dan spiritual yang 
independen. Untuk masalah ekonomi, setidaknya ada 
tiga ayat dalam Alquran yang menjadi landasan dasar 
hak-hak ekonomi perempuan yaitu: Pertama, mengenai 
hak mahar/mas kawin:

Berikanlah maskawin (mahar) kepada perempuan (yang 
kamu nikahi) sebagai pemberian dengan penuh kerelaan. 
Kemudian jika mereka menyerahkan kepada kamu 
sebagian dari maskawin itu dengan senang hati maka 
makanlah (ambillah) pemberian itu (sebagai makanan) 
yang sedap lagi baik akibatnya. (Q.s. al-Nisâ [4]: 4)

Kedua, mengenai hak waris:
Bagi laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan 
ibu-bapak dan kerabatnya, dan bagi perempuan ada 
hak bagian (pula) dari harta peninggalan ibu-bapak dan 
kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian 
yang telah ditetapkan. (Q.s. al-Nisâ [4]: 7)

Ketiga, mengenai hak bekerja dan memperoleh 
penghasilan:

5 Birgitta Sevef Jord and Berit Olsson, “Introduction: Gender 
Issues in Development Practice: Two Perspectives from a Development 
Cooperation Agency”, dalam Discussing Women’s Empowerment: �eory 
and Practice, Sida Studies no. 3, (Stockholm: Novum Grafiska, 2001), 
h. 13. 

Dan janganlah kamu iri hati terhadap apa yang 
dikaruniakan Allah kepada sebagian kamu lebih banyak 
dari sebagian yang lain. (Karena) bagi laki-laki ada bagian 
dari apa yang mereka usahakan dan bagi perempuan 
(pun) ada bagian dari apa yang mereka usahakan. Dan 
mohonlah kepada Allah sebagian dari karunia-Nya. 
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui segala sesuatu. 
(Q.s. al-Nisâ [4]: 32)

Dari ketiga ayat ini kemudian hukum Islam 
mengembangkan dan memberikan hak-hak kepemilikan 
properti untuk perempuan di beberapa bidang hukum, 
yaitu: hukum keluarga (perkawinan/mahar, kewarisan 
dan perwalian), hukum properti (hibah, wakaf ) dan 
hukum ekonomi (hak untuk bekerja dan memperoleh 
penghasilan) serta hukum publik.6 Untuk hak 
kepemilikan properti, seorang perempuan Muslimah 
berhak untuk memperoleh, memiliki, menggunakan, 
mendaftarkan dan menjual propertinya.

Namun demikian, penafsiran terhadap teks-
teks Islam mengenai hak-hak perempuan seringkali 
menunjukkan bias patriarki. Hal ini tercermin dalam 
konstruksi hak-hak perempuan dalam konsep fikih 
klasik (syariat historis). Al-Na’îm mengidentifikasi 
adanya konflik antara syariat historis dan hak-hak 
perempuan yang berkontribusi terhadap diskriminasi, 
opresi dan pengingkaran terhadap kesetaraan laki-laki 
dan perempuan di masyarakat Muslim kontemporer. Ia 
menyoroti dua prinsip umum dari syariat historis yang 
mempengaruhi secara negatif status dan hak perempuan 
dalam Islam, yaitu konsep qawâmah (perwalian/
otoritas) dan konsep hijab.7 

Al-Na’îm berpendapat bahwa konsep qawâmah 
dalam Q.s. al-Nisâ’ [4]: 34 sering diinterpretasi oleh 
para ulama klasik sebagai perwalian laki-laki terhadap 
perempuan. Konsep ini kemudian berimplikasi lebih 
jauh terhadap status dan hak-hak perempuan di wilayah 
privat dan publik. Konsep ini digunakan syariat historis 
untuk menjustifikasi otoritas dan superioritas laki-laki 
terhadap perempuan tidak hanya di dalam keluarga 
tetapi juga di komunitas. 

Untuk prinsip kedua, hijab, al-Na’îm mengamati 
implikasi lebih jauh konsep hijab ini berdasarkan 
interpretasi ulama klasik terhadap Q.s. al-Nûr [24]: 
31 dan Q.s. al-Ahzâb [33]: 33, 53 serta 59, yang 
memerintahkan perempuan untuk tinggal di rumah 
dan tidak meninggalkannya kecuali dalam kondisi 
mendesak. Ia mengamati kecenderungan ulama 

6 UN-Habitat, “Muslim Women and Propoerty”, dalam Islam, 
Land and Property Research Series, (Nairobi: UN-Habitat, 2005), h. 
10-11. 

7 Abdullahi Ahmed al-Na’îm, Toward an Islamic Reformation: 
Civil Liberties, Human Rights, and International Law, (Syracuse, N.Y.: 
Syracuse University Press, 1990), h. 13-52. 



87Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan

klasik untuk menggunakan hijab sebagai pembenaran 
ketidakmampuan perempuan untuk menduduki 
jabatan publik serta membatasi akses dan partisipasi 
mereka di ruang publik.8

Meskipun demikian, syariat secara keseluruhan 
tidaklah bertujuan untuk mendiskriminasi perempuan 
karena pada awal pembentukannya syariat memberikan 
perempuan beberapa hak persamaan yang tidak diperoleh 
perempuan dalam sistem hukum lainnya hingga abad 
ke-20.9 Hal ini tercermin dalam kemandirian hukum 
perempuan untuk memiliki dan mengelola properti 
yang merupakan miliknya setara dengan laki-laki 
dan pemberian hak-hak minimum dalam hukum 
keluarga dan kewarisan terhadap perempuan di bawah 
hukum syariat, dimana semua ini terjadi jauh sebelum 
sistem hukum lain mengakui hak-hak serupa. Ia juga 
mengakui bahwa tingkat pencapaian ini mungkin tidak 
terlihat impresif dilihat dari kacamata modern namun 
pemberian hak semacam ini bermakna sangat signifikan 
dalam mempromosikan hak-hak perempuan jika dilihat 
dari perspektif sejarah. 

Sejarah awal Islam mencatat partisipasi aktif 
perempuan di ruang publik dalam upaya Nabi 
Muhammad Saw dan generasi awal Muslim 
membangun peradaban Islam yang egaliter. Bahkan 
di Madinah, perempuan berpartisipasi aktif di ruang 
publik baik dalam hal intelektual dengan terlibat dalam 
transmisi wahyu Alquran dan Sunah/Hadis Nabi 
maupun  dalam pelbagai perdebatan ketika beberapa 
perkara menyangkut hak-hak mereka diputuskan. 
Dalam hal politik, mereka terlibat dalam pengambilan 
keputusan publik serta terlibat aktif dalam memimpin 
dan peperangan. 

Di bidang ekonomi, para sahabat perempuan juga 
aktif dalam aktifitas ekonomi. Dalam khutbah wadâ’nya, 
Nabi membahas hak-hak properti baik laki-laki maupun 
perempuan dan para istrinya pun memiliki properti 
masing-masing. Beberapa sahabat perempuan pun 
menunjukkan ketokohan mereka dalam partisipasi di 
bidang ekonomi. Istri Nabi, Khadîjah Ra., merupakan 
tokoh pengusaha perempuan sukses yang kaya raya di 
Mekah. Rafîdhah Aslamiyyah tercatat sebagai manager 
rumah sakit Islam pertama. Samrâ’ binti Nuhyak al-
Asadiyyah juga tercatat sebagai petugas wilayah hisbah 
yang mengawasi aktifitas perdagangan di pasar.10 

Sepeninggal Nabi, para istri beliau tidak 

8 Abdullahi Ahmed al-Na’îm, Toward an Islamic Reformation: Civil 
Liberties, Human Rights, and International Law, h. 38.

9 Abdullahi Ahmed al-Na’îm, Toward an Islamic Reformation: Civil 
Liberties, Human Rights, and International Law, h. 39-40.

10 UN-Habitat, Muslim Women and Property, h. 12.

diperkenankan untuk menikah dengan laki-laki lain. 
Khalifah ‘Umar menyadari perlunya memberikan 
dukungan finansial dengan memberikan pensiun 
kepada setiap janda Nabi. Ia menawarkan pensiun 
sebesar 12.000 dirham setahun untuk Âisyah dan 
tunjangan yang lebih kecil untuk janda lainnya dengan 
skala yang berbeda-beda hingga yang paling kecil 5.000 
dirham. Tawaran ini dipandang  oleh para janda kurang 
mencukupi sehingga mereka komplain dan meminta 
‘Umar untuk mempertimbangkan kembali nilai 
nominalnya. Tuntutan mereka akhirnya dikabulkan. 
‘Umar menaikkan nilai pensiun hingga 10.000 dirham 
sedangkan Âisyah tetap memperoleh 12.000 dirham 
per tahun.11 Catatan sejarah mengenai transaksi 
properti juga mengilustrasikan kemampuan berjual beli 
para janda Nabi, misalnya Sawdah yang menghibahkan 
apartemennya kepada Âisyah dan Âisyah menjualnya 
dengan harga 180.000 dirham.12 Âisyah juga 
mengembangkan penghasilan pensiun yang ia terima 
dengan terlibat dalam perdagangan. Contoh-contoh 
ini menunjukkan bagaimana perempuan Muslimah 
cukup asertif dalam memperjuangkan kepentingan-
kepentingan finansial mereka.             

Pada masa Islam selanjutnya, sejarah mencatat 
perempuan Muslimah memiliki kemampuan mengelola 
aset-aset ekonominya dengan baik. Misalnya pada abad 
ke-16 tercatat sepertiga pendiri yayasan wakaf di Istanbul 
merupakan perempuan.13 Demikian pula di pengadilan, 
perempuan secara mandiri mampu mengurus pelbagai 
sengketa yang melibatkan  hak-hak properti mereka.14 
Namun demikian, bukti-bukti dokumenter ini pun 
perlu disikapi dengan kritis. Meskipun perempuan 
memiliki hak properti mandiri, ternyata yayasan-
yayasan wakaf ini secara rata-rata lebih sedikit secara 
kuantitas dan lebih kecil nominalnya dibandingkan 
milik laki-laki dan umumnya bukan merupakan aset 
utama berupa tanah.

Demikian pula pengaruh budaya setempat ketika 
hukum Islam diformulasikan telah menyebabkan 
bias-bias patriarki ikut mewarnai penafsiran teks-teks 
Islam. Meskipun beberapa sarjana seperti Esposito15 
dan Stowasser16 berpendapat bahwa kedatangan Islam 
memperlemah struktur patriarkal masyarakat Arab, 

11 Nadia Abbott, Aishah: �e Beloved of Mohammed, (London: Saqi 
Books, 1985), h. 95. 

12 Nadia Abbott, Aishah: �e Beloved of Mohammed, h. 197.
13 UN-Habitat, Muslim Women and Property, h. 12.
14 UN-Habitat, Muslim Women and Property, h. 12.
15 John L.Esposito, Women in Muslim Family Law, (New York: 

Syracuse University Press, 1982), h. 45. 
16 Barbara Freyer Stowasser, “�e Status of Women in Early Islam”, 

dalam Freda Hussain (ed.), Muslim Women, (Sydney: Croom Helm, 
1984), h. 11-43. 



88 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

namun para sarjana lain, seperti Ahmed17 dan Mernissi,18 
berpendapat sebaliknya dimana pada saat kedatangan 
Islam masyarakat Arab sedang mengalami transisi 
dari sistem matrilineal menuju patrilineal yang turut 
difasilitasi oleh Islam sebagaimana tercermin dalam 
ketentuan-ketentuan Alquran mengenai perkawinan, 
perceraian, kewarisan dan isu-isu lainya mengenai 
perempuan.

Visi etika Islam yang sangat egalitarian, termasuk 
dalam hal relasi laki-laki dan perempuan, menjadi 
bersitegang bahkan dapat dikatakan bertentangan 
dengan struktur hirarkis perkawinan yang secara 
pragmatis diinstitusionalisasikan dalam masyarakat 
Islam pertama. Ketegangan-ketegangan antara perspektif 
pragmatis dan etis dimana keduanya menjadi bagian 
Islam dapat terdeteksi bahkan di dalam Alquran dan 
kedua perspektif tersebut telah meninggalkan jejaknya 
pada beberapa aturan formal mengenai perempuan dan 
perkawinan yang dibuat pada periode berikutnya.19  

Perbedaan pendapat di kalangan para sarjana 
ini merefleksikan hubungan yang kompleks antara 
Islam dan isu-isu gender. Sesungguhnya tidak hanya 
ajaran-ajaran agama tetapi juga struktur dan konteks 
budaya yang mengitarinya turut memainkan peran 
yang signifikan dalam mempengaruhi status dan 
posisi perempuan Muslimah. Ahmed mencatat sejarah 
dunia ketika Islam berekspansi turut mempengaruhi 
pembentukan budaya Islam.20 

Terlepas dari perbedaan pendapat tersebut, sejak awal 
Islam pada abad ke-7 terdapat ‘dinamika gender’ dalam 
perjalanan sejarah dimana para perempuan Muslimah 
selalu memainkan peran aktif dalam menegosiasikan 
status dan hak-hak mereka ketika menghadapi kekuatan-
kekuatan patriarkal yang akan membatasi hak-hak 
mereka serta mendistorsi visi egalitarian Islam.21 Oleh 
karena itu riset-siset mengenai Islam pada abad-abad awal 
berupaya meneliti kembali wacana hukum Islam untuk 
menemukan praktek-praktek awal dari visi egalitarian 
Islam. Riset ini menegaskan partisipasi aktif perempuan 
Muslimah dalam membangun masyarakat adil untuk 

17 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of 
a Modern Debate, (New Haven and London: Yale University Press, 
1992), h. 15. 

18 Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and �eological 
Enquiry, Mary Jo Lakeland (trans.), (Oxford: Basil Blackwell, 1991), 
h. 11-12. 

19 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a 
Modern Debate, h. 63.

20 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a 
Modern Debate, h. 3.

21 Nur Hidayah, ‘Feminising Islam’ in Contemporary Indonesia: 
�e Role of Progressive Muslim Organisations, PhD �esis, Melbourne: 
Melbourne University, 2012.

melawan pilar-pilar patriarki masyarakat Arab. Mernissi 
berpendapat bahwa Nabi meletakkan landasan prinsip 
bahwa semua orang beriman setara di hadapan Allah 
melalui dekonstruksi revolusioner pemisahan ruang 
publik dan privat dengan menempatkan apartemen 
istrinya bersebelahan dengan masjid pertama dan 
membawa mereka ke medan peperangan sehingga 
dapat berpatisipasi penuh dalam urusan-urusan umat.22 
Demikian pula Stowasser mengamati para perempuan 
Madinah abad ke-7 berpartisipasi aktif dalam kehidupan 
publik dengan terlibat aktif dalam baiat dan pelayanan 
publik.23 Generasi pertama perempuan Muslimah juga 
memainkan peran teologis penting sebagai perawi 
dan penafsir hadits. Abou El-Fadl mencatat bahwa 
otoritas semacam istri Nabi, Umm Salâmah dan 
Âisyah, dilaporkan memainkan peran mendasar dalam 
pembentukan hukum awal dan sering menjadi pusat 
kontroversi hukum mengenai posisi perempuan dalam 
masyarakat.24 Sebagai contoh, dalam tradisi awal Âisyah 
sering digambarkan berperan dalam mengajukan 
pelbagai keberatan hukum dalam penetapan hukum 
yang akan merugikan perempuan.25 Menurut Ibn 
Sa’d, Nabi memiliki 529 sahabat perempuan, diantara 
mereka merupakan para perawi hadits.26 Abou El-
Fadl juga menyatakan bahwa “Telah diketahui luas 
bahwa perempuan memainkan peran yang signifikan 
dalam pengembangan hukum Islam awal, tidak hanya 
subyek hukum tetapi juga sebagai perawi dan pembuat 
hukum”.27 Menurut para sarjana ini, masa awal Islam 
berfungsi sebagai sebuah memori kolektif bagi Muslim 
untuk berargumen mengenai visi egalitarian Islam. 

Namun cita-cita ideal egalitarian Islam ini perlahan 
menjadi samar setelah Islam berekspansi ke luar 
perbatasan Arab khususnya ketika nilai-nilai patriarkal 
Byzantium, Persia dan kemudian Turki mempengaruhi 
cara pembacaan teks-teks para sarjana hukum Muslim 
ketika Islam berasimilasi dengan budaya-budaya ini.28 

22 Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and �eological 
Enquiry, h. 12-14.   

23 Barbara Freyer Stowasser, “�e Status of Women in Early Islam”, 
h. 11-43.

24 Khaled Abou El-Fadl, “Legal and Jurisprudential Literature: 9th 
to 15th Century”, dalam Suad Joseph (ed.), Encyclopedia of Women in 
Islamic Cultures, (Leiden; Boston, Mass.: Brill, 2003-2007), Vol. 1, h. 
38. 

25 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name Islamic Law, 
Authority and Women, (Oxford: Oneworld, 2001), h. 75.. 

26 Ruth Roded, Women in Islamic Biographical Collections: From Ibn 
Sa`d to Who’s Who, (Boulder and London: Lynne Rienner Publishers, 
1994), h. 45.

27 Khaled Abou El-Fadl, “Legal and Jurisprudential Literature, h. 
38.

28 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a 
Modern Debate, h. 79-100, Ruth Roded, Women in Islamic Biographical 
Collections, h. 46 dan Fatima Mernissi, Women’s Rebellion and Islamic 
Memory, (London and New Jersey, 1996), h. 14.



89Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan

Sejak saat itu para penguasa menginstitusionalisasikan 
budaya poligami, pergundikan dan pemeliharaan budak 
perempuan untuk kesenangan, segregasi dan pengucilan 
perempuan yang berimplikasi sangat merugikan 
generasi-generasi Muslim perempuan selanjutnya. 
Budaya ini tidak hanya menginstitusionalisasi 
subordinasi perempuan tetapi juga menurunkan 
tingkat partisipasi dan kontribusi mereka terhadap 
pembangunan peradaban Islam. Beberapa sarjana seperti 
Ahmed dan Roded mengatributkan penurunan status 
perempuan selama periode pembentukan hukum Islam 
ini pada alasan-alasan ekologis (transisi dari masyarakat 
nomaden menjadi masyarakat agraris perkotaan), 
perubahan ekonomi (khususnya semakin meningkatnya 
nilai properti tanah) dan beberapa pengaruh budaya 
eksternal (Byzantium, Persia dan Turki).29 

Hal ini semakin diperparah dengan fakta bahwa 
masyarakat Muslim pada masa Umayyah (662-750 M) 
dan ‘Abbâsiyyah (750-1258 M) mengalami kontestasi 
yang cukup keras antara kecenderungan tradisionalisme 
dan konservatisme di satu sisi dan rasionalisme di 
sisi lain yang akhirnya dimenangkan oleh kekuatan 
konservatisme. Rahman berpendapat bahwa struktur 
yang berkembang dari metodologi keilmuan Islam 
dibuat hanya untuk semakin memperkuat konservatisme 
sebagai akibat perdebatan di kalangan ulama mengenai 
manfaat filsafat versus teologi dogmatik.30 Para ulama 
konservatif menentang filsafat dan penggunaan rasio 
dalam kajian agama baik atas alasan epistemologi 
maupun teologi. Rahman berpendapat bahwa 
kemenangan konservatisme memungkinkan kekuatan 
ortodoks untuk melarang pemikiran rasional dengan 
mengontrol lembaga-lembaga dan proses pendidikan 
dalam negara. Hal ini terefleksi pada sifat rezim 
Umayyah dan ‘Abbâsiyah yang membangun hubungan 
erat antara agama dan politik. Para elit politik berupaya 
mengkooptasi beberapa ulama dengan melembagakan 
ijmak (konsensus) untuk memperoleh legitimasi 
keagamaan. Sebagai akibatnya, meskipun terdapat 
perbedaan-perbedaan penafsiran, termasuk mengenai 
pengaturan mengenai relasi laki-laki dan perempuan, 
apa yang muncul pada akhir kekuasaan ‘Abbâsiyyah 
hanyalah keseragaman penafsiran dan umumnya 
‘perbedaan minimal’ di kalangan ‘versi Islam’ yang 

29 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots 
of a Modern Debate, h. 79-100 dan Ruth Roded, Women in Islamic 
Biographical Collections, h. 46.

30 Fazlur Rahman, Islamic Methodology in History, (Pakistan: 
Central Institute of Islamic Research, 1965), h. 141, sebagaimana 
dikutip Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal 
Interpretations of the Quran, (Austin: University of Texas Press, 2002), 
h. 79-80.

masih bertahan sebagaimana disorot oleh Ahmed.31       

Maka kemudian ditemukan aturan-aturan yang 
membatasi hak-hak perempuan dan menjadikan 
mereka subordinat laki-laki sehingga melahirkan relasi 
yang timpang antara laki-laki dan perempuan baik di 
wilayah privat maupun publik. Dalam hal ekonomi, hak 
milik dan wilayah kerja perempuan dibatasi sehingga 
menjadikan mereka sulit mengakses sumber-sumber 
daya ekonomi. Sebagai akibatnya, perempuan menjadi 
sangat tergantung kepada laki-laki dalam hal ekonomi. 
Implikasi lebih jauh akibat ketergantungan tersebut 
perempuan kehilangan kemandirian yang menjadikan 
mereka rentan terhadap pelbagai diskriminasi, 
subordinasi, marjinalisasi dan bahkan kekerasan baik 
dalam keluarga maupun di wilayah publik. Ketentuan 
waris Islam dimana anak laki-laki mendapat dua bagian 
anak perempuan ditafsirkan sebagai hukum qath`î (pasti 
dan bersifat permanen) karena diungkapkan dengan 
ungkapan yang jelas secara harfiah. Beban reproduksi 
perempuan (mengandung, melahirkan, menyusui dan 
mengasuh anak) dijadikan justifikasi untuk membatasi 
akses perempuan ke wilayah publik termasuk hak 
bekerja. Ketentuan hijab ditafsirkan sebagai larangan 
perempuan keluar rumah tanpa seizin suami atau tanpa 
disertai muhrimnya.        

Sebagai contoh sebuah artikel berjudul “Islam 
and Women’s Work” dipublikasikan dalam majalah 
Al-Jumuah, sebuah artikel kelompok Islamis yang 
merepresentasikan penafsiran Q.s. al-Nisâ [4]: 34 yang 
membatasi perempuan memasuki pasar kerja. Artikel 
ini menganalisa siklus kehidupan perempuan dalam 
beberapa tahapan dimana di setiap tahapan perempuan 
selalu bergantung kepada laki-laki. Tahapan-tahapan 
tersebut adalah: (1) Ketika masih anak-anak, ia berada 
dalam tanggung jawab ayahnya. (2) Setelah menikah, 
suaminya berkewajiban untuk menafkahinya. (3) Jika 
ia tidak memiliki ayah ataupun suami maka ia berada 
dalam tanggung jawab saudara laki-lakinya. (4) Jika ia 
juga tidak memiliki saudara laki-laki maka ia berada 
dalam tanggung jawab komunitas Muslim.32

Penafsiran semacam ini berimplikasi pada 
ketidakmandirian perempuan dan menjadikan mereka 
bergantung secara ekonomi sepanjang hidupnya. 
Bahkan ada pula yang berpendapat bahwa sesungguhnya 
Islam tidak merekomendasikan perempuan bekerja.33 
Penafsiran semacam ini sangatlah mendiskriminasikan 
perempuan.       

31 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, h.  99.
32 Al-Jumuah, “Islam and Women’s Work”, No.2 & 3, p. 12, dalam 

http://www.mwlusa.org/topics/rights/econrights.html, diunduh pada 
31 Juli 2013.

33 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, h.  150.



90 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Upaya Pembaharuan Penafsiran terhadap Hak-
Hak Ekonomi Perempuan Muslimah

Teori tentang kemunduran status perempuan dalam 
Islam setelah wafatnya Nabi, sebagaimana didiskusikan 
di atas, telah diimbangi dengan teori lain. Beberapa 
sarjana, seperti Ahmed dan Barlas, mengajukan sebuah 
tesis mengenai bertahannya interpretasi sumber-sumber 
Islam alternatif yang familiar dengan perempuan dan 
ada bersamaan atau bahkan berkompetisi dengan 
penafsiran yang merugikan perempuan sepanjang 
sejarah Islam. 

Oleh karena itu, menurut Ahmed, muncul dua suara 
yang berbeda dalam Islam dan dua pemahaman yang 
saling berkompetisi mengenai relasi gender, yang satu 
diekspresikan dalam aturan-aturan yang pragmatis untuk 
masyarakat ..., yang satunya lagi merupakan artikulasi 
visi etika. Kehadiran suara egalitarianisme menjelaskan 
mengapa perempuan Muslimah sering bersikukuh dan 
sering tidak bisa dipahami oleh non Muslim bahwa 
Islam tidaklah seksi. Mereka mendengar dan membaca 
dalam teks suci secara adil dan terlegitimasi sebuah 
pesan berbeda yang disuarakan oleh para pembuat dan 
pengukuh Islam ortodok yang androcentrik.34

Lebih jauh lagi tradisi pluralisme ini telah memberikan 
bukti empiris mengenai dinamika gender, yaitu sebuah 
proses ketika perempuan Muslimah menegosiasikan 
status dan hak-hak mereka dengan realitas yang berubah 
di sekeliling mereka dimana perempuan Muslimah 
menyatakan agensi mereka. Muslim progresif menyoroti 
agensi aktif perempuan Muslimah untuk menentang 
stereotip mengenai perempuan Muslimah sebagai 
korban pasif. Sonbol, misalnya, berargumen bahwa 
citra perempuan Muslimah terkucil yang digambarkan 
oleh fikih masa pertengahan Islam lebih merupakan 
penggambaran bagaimana perempuan seharusnya 
hidup ketimbang penggambaran mengenai kehidupan 
yang sesungguhnya dijalani perempuan.35 Abou El-Fadl 
berpendapat bahwa terdapat banyak bukti bahwa cerita 
patriarki dalam hukum Islam tidaklah bersifat linear 
dan meskipun kekuatan-kekuatan patriarkal berupaya 
mengeklusi dan membatasi perempuan, hukum Islam 
tetap menjadi salah satu lahan besar dimana peran-peran 
gender dinegosiasikan dan dikontestasi secara keras.36 
Ia lebih jauh menyatakan bahwa perempuan Muslimah 
memainkan peran yang dinamis untuk bernegosiasi, 
baik sebagai subyek dan penerima maupun sebagai 

34 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, h. 65-66.
35 Amira Sonbol, “Rise of Islam: 6th to 9th Century”, dalam Joseph 

(ed.), Encyclopedia of Women, Vol. 1, h. 8.
36 Khaled Abou El-Fadl, “Legal and Jurisprudential Literature, 35.

penulis dan pembuat ketentuan-ketentuan hukum 
dan menentang stereotip yang dominan mengenai 
posisi pasif perempuan dalam sejarah hukum Islam. 
Studi-studi terbaru mengenai materi-materi arsip dan 
keputusan pengadilan pada masa pertengahan dan 
Utsmânî Islam juga menunjukkan bahwa pada masa 
tersebut perempuan tidak hanya memiliki kebebasan 
untuk memilih mazhab dan hakim tertentu tetapi juga 
para hakim umumnya mengambil sikap yang liberal 
dan melindungi terhadap perempuan.37  

Tradisi keragaman pendapat dan mazhab di 
luar mainstream yang diantaranya memungkinkan 
agensi aktif perempuan terus berlangsung sepanjang 
sejarah Islam meskipun sering dimarginalisasi dalam 
menghadapi hegemoni negara. Barlas menyatakan 
bahwa “Tradisi pluralisme dan pluralisme tradisi 
itu sendiri menyediakan materi untuk mengkritik 
pengetahuan keagamaan dan memungkinkan Muslim 
untuk berfikir ulang mengenai tradisi tersebut dengan 
mengambil aspek-aspek yang berbeda”.38 Hal ini 
menjelaskan mengapa di tengah konservatisme yang 
cukup kuat, Muslim progresif kontemporer, khususnya 
para feminis Islam, dapat terus mereformasi Islam 
dalam sinaran tradisi. 

Salah satu ayat yang direinterpretasi oleh para feminis 
Islam adalah Q.s. al-Nisâ’ [4]: 34. Wadud mengkritik 
penafsiran patriarki atas penggalan ayat tersebut yang 
sering dimaknai sebagai “Laki-laki diciptakan oleh Allah 
memiliki kelebihan dibandingkan perempuan (dalam 
hal kekuatan dan akal)”. Ia menolak penafsiran ini 
karena tidak berdasar dan tidak konsisten dengan ajaran 
Islam yang tidak mengenal kelebihan fisik ataupun 
intelektual laki-laki. Menurut Wadud, kelebihan ini 
bukanlah tanpa syarat karena Q.s. al-Nisâ’ [4]: 34 tidak 
menyatakan “Laki-laki dilebihkan terhadap perempuan” 
melainkan ayat tersebut menyatakan “Melebihkan 
sebagian terhadap sebagian yang lain”. Penggunaan kata 
“sebagian” terkait dengan apa yang teramati secara jelas 
dalam konteks kemanusiaan. Tidak semua laki-laki 
memiliki kelebihan atas semua perempuan dalam semua 
hal. Sebagian laki-laki memiliki kelebihan atas sebagian 

37 Amira El-Azhary Sonbol (ed.), Women, Family, and Divorce Laws 
in Islamic History, (Syracuse: Syracuse University Press, 1996), h. 25-
27; Amira El-Azhary Sonbol, “Women in Shariah Courts: A Historical 
and Methodological Discussion”, dalam Fordham International Law 
Journal, 27, 2003-4, h. 225-253; Yossef Rapoport, Marriage, Money 
and Divorce in Medieval Islamic Society, (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2005), h. 45-47; Judith Tucker, In the House of Law: 
Gender and Islamic Law in Ottoman Syria and Palestine, (Berkeley: 
University of California Press, 2000), all quoted in Susan F. Hirsch, 
“Islamic Law and Society Post-9/11”, dalam Annual Review of Law and 
Social Science, Vol. 2, Dec 2006, h. 165-186. 

38 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, h.  80-81.



91Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan

perempuan dalam hal-hal tertentu. Demikian pula 
sebagian perempuan memiliki kelebihan atas sebagian 
laki-laki dalam beberapa hal sehingga penafsiran 
“fadhâlah” ini tidaklah absolut. Ia menegaskan spirit 
ayat ini untuk menciptakan sebuah masyarakat yang 
seimbang dimana kewajiban ditanggung bersama antara 
laki-laki dan perempuan.39 

Lebih lanjut Wadud menafsirkan bahwa penggalan 
ayat “Laki-laki adalah pemimpin terhadap perempuan” 
hanya berlaku jika terpenuhinya dua syarat, yaitu 
adanya kelebihan laki-laki terhadap perempuan dan 
mereka memberikan nafkah kepada perempuan dari 
hasil kerjanya (kewajiban finansial). Jika salah satu 
kondisi ini tidak terpenuhi maka laki-laki tidak bisa 
menjadi pemimpin perempuan.40 Kedua syarat tersebut 
saling berhubungan dimana terdapat timbal balik antara 
hak dan tanggung jawab. Nafkah, menurut Wadud, 
merupakan kompensasi yang harus dibayarkan suami 
karena sang istri menjalankan peran membesarkan 
anak-anak yang secara tidak langsung mengurangi 
keleluasaan perempuan dalam bekerja dan memperoleh 
penghasilan. Feminis Islam lainnya, seperti Azizah 
al-Hibri dan Riffat Hassan, juga berpendapat bahwa 
secara bahasa “qawwâmun” bermakna “pencari nafkah” 
atau “mereka yang menyediakan kebutuhan hidup”’41. 
Menurut Barlas42 ayat ini memberikan tanggung jawab 
kepada laki-laki untuk memberi nafkah perempuan 
namun hal ini bukan berarti laki-laki sebagai sebuah 
kelas otomatis menjadi “qawwâmun” atas perempuan 
sebagai sebuah kelas.43 Senada dengan hal tersebut 
Rahman juga berpendapat bahwa kemampuan istri 
untuk bisa menafkahi dirinya sendiri dan berkontribusi 
pada rumah tangga mengurangi superioritas suami 
karena sebagai manusia ia tidak memiliki superioritas 
terhadap istrinya.44    

Penafsiran para feminis Islam ini berupaya 
menentang penafsiran patriarkal yang mengimplikasikan 
superioritas laki-laki terhadap perempuan. Para 

39 Amina Wadud, , Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text 
from a Woman’s Perspective, (New York, Oxford: Oxford University 
Press, 1999), h. 70-74. 

40 Amina Wadud, , Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text 
from a Woman’s Perspective, h. 70.

41 Azizah al-Hibri, “A Study of Islamic Herstory: or, How Did We 
Ever Get into �is Mess?”, dalam Women’s Studies International Forum, 
Special Issue: Women and Islam 5, No. 2, 1982; Riffat Hassan “An 
Islamic Perspective”, dalam Karen Lcbacqz (ed.), Sexuality: A Reader, 
Cleveland, (Ohio: �e Pilgrim Press, 1999), h. 7-8. 

42 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, h. 80-81. 
43 Azizah al-Hibri, “A Study of Islamic Herstory, h. 7-8; Amina 

Wadud, , Qur’an and Woman h. 71; Asma Barlas, “Believing Women” 
in Islam, h. 187.

44 Fazlur Rahman, Major �emes of the Qur’an, (Minn.: Bibliotheca 
Islamica, 1980), h. 49.

feminis Islam ini berupaya untuk merevitalisasi spirit 
egalitarianisme Islam melalui penafsiran ulang Alquran 
dengan menggunakan perspektif perempuan.

Selain penafsiran Alquran, hukum Islam juga menjadi 
salah satu landasan transformasi pemikiran Islam. 
Dengan semangat progresivitas yang terefleksi melalui 
upaya pemberdayaan kelompok-kelompok marjinal, 
para ahli hukum Islam berupaya mentransformasi 
hukum Islam yang semula dikenal patriarkal menjadi 
hukum Islam yang berfungsi sebagai alat pemberdayaan 
kelompok-kelompok marjinal termasuk perempuan. 
Mereka menggunakan ijtihad sebagai alat untuk 
merevitalisasi ajaran-ajaran Islam dengan melakukan 
dialektika kritis antara teks dan konteks masa kini. Teori-
teori hukum Islam yang membantu mereka melakukan 
hal ini diantaranya maqâshid al-syarî’ah (tujuan hukum 
Islam yang lebih tinggi dan universal), penafsiran 
ulang teori nasakh mansûkh antara ayat-ayat makiyyah 
dan madaniyyah, kontekstualisasi sejarah dan kultural 
terhadap penafsiran Alquran, pembedaan antara konsep 
syariat dan fikih serta penggunaan ikhtilaf ulama.45  

Salah satu pembaharuan tersebut diperkenalkan oleh 
al-Na’îm. Dengan mengembangkan konsep gurunya, 
Mahmûd Muhammad �âhâ, dalam karyanya “�e 
Second Message of Islam”,46 al-Na’îm menawarkan konsep 
penafsiran ulang nâsakh-mansûkh melalui pembedaan 
antara ayat-ayat makiyyah versus ayat-ayat madaniyyah. 
Menurutnya ayat-ayat makiyyah merupakan pesan 
Alquran yang bersifat universal dan berlaku sepanjang 
waktu. Visinya adalah tauhid (mengesakan Allah) serta 
menyerukan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan dan 
persamaan. Sedangkan ayat-ayat madaniyyah berupaya 
mengaplikasikan pesan-pesan ayat-ayat makiyyah 
dengan memperhatikan konteks budaya setempat 
pada masa tersebut sehingga nilai keberlakuannya 
relatif terbatas. Lebih lanjut ia menyerukan aplikasi 
pesan ayat-ayat makiyyah di sepanjang zaman untuk 
mencapai nilai-nilai universal Islam berupa tauhid, 
keadilan, persamaan dan martabat kemanusiaan. Ia 
berpendapat bahwa aturan-aturan hukum Islam yang 
berasal dari ayat-ayat madaniyyah yang spesifik dan 
terikat dengan konteks waktu tertentu perlu digantikan 
dengan ayat-ayat makiyyah yang universal dan berlaku 
sepanjang zaman. Ayat-ayat madaniyyah ini mencakup 
pula ketentuan-ketentuan mengenai relasi laki-laki dan 
perempuan yang dipengaruhi konteks budaya setempat 

45 Nur Hidayah, ‘Feminising Islam’ in Contemporary Indonesia, 
h. 34-36.

46 Mahmûd Muhammad �âhâ, �e Second Message of Islam, trans. 
by Abdullahi Ahmed al-Na’îm, (Syracuse: Syracuse University Press, 
1987), h. 45-47. 



92 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

pada waktu itu. Ayat-ayat ini, menurutnya, perlu 
ditafsir ulang dengan merujuk pada ayat-ayat makiyyah 
yang bersifat universal dan berlaku sepanjang waktu 
menuju nilai-nilai Islam berupa keadilan, persamaan 
dan martabat kemanusiaan. 

Beberapa sarjana lain, seperti Abou El-Fadl, Saeed, 
Mir-Hosseini, Saeed dan Kamali, membedakan antara 
syariat sebagai prinsip-prinsip universal ajaran Islam 
dengan fikih sebagai pemahaman manusia terhadap 
masalah-masalah hukum Islam yang diambil dari 
Alquran dan Sunah. Saeed membedakan syariat dan 
fikih berdasarkan sumbernya yang berbeda. Syariat 
bersumber dari Allah sedangkan fikih berasal dari 
pemahaman dan interpretasi manusia.47 Senada dengan 
hal tersebut, 

Abou El-Fadl menyatakan bahwa hukum Allah 
sebagai sebuah abstraksi disebut syariat (secara bahasa 
bermakna jalan) sedangkan pemahaman konkret dan 
implementasi kehendak Allah ini disebut fikih (secara 
bahasa bermakna pemahaman). Syariat merupakan 
kehendak Allah dalam bentuknya yang ideal dan 
abstrak tetapi fikih merupakan produk dari upaya 
manusia untuk memahami keinginan Allah. Dalam 
makna seperti inilah syariat selalu bersifat fair, adil dan 
setara, sedangkan fikih hanyalah sebuah upaya untuk 
mencapai cita-cita dan tujuan syariat (maqâshid al-
syarî’ah).48

Mir-Hosseini, feminis Islam dari Iran, secara lebih 
khusus mengkritik kesalahan pemahaman fikih sebagai 
hukum sakral yang selanjutnya digunakan sebagai 
justifikasi untuk mendiskriminasi perempuan:

Penting untuk menekankan perbedaan ini beserta 
komplekstitas epistemologi dan politiknya. Fikih sering 
disalahartikan sebagai sesuatu yang sama dengan syariat, 
tidak hanya dalam wacana populer Muslim tetapi juga 
oleh para spesialis dan politisi, serta seringnya dengan 
tujuan ideologis, yaitu apa yang kelompok Islamis dan 
kelompok lainnya nyatakan sebagai sebuah “mandat 
syariat” (yang bersifat sakral dan tidak ada unsur 
kesalahan) sesungguhnya merupakan produk fikih, 
ekstrapolasi dan spekulasi hukum (sehingga bersifat 
manusia dan tidak bisa terhindar dari kesalahan). Teks 
fikih yang bersifat patriarkal, baik dalam semangat 
maupun bentuknya, sering digunakan sebagai alat 
untuk membungkam dan membuat frustasi upaya 
Muslim untuk memperoleh keadilan dunia dimana 

47 Abdullah Saeed, Islamic �ought: An Introduction, (London and 
New York: Routledge, 2006), h. 44. 

48 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name Islamic Law, h.  
32.

keadilan dan persamaan hukum merupakan nilai 
intrinsik hukum itu sendiri.49

Melalui pembedaan antara syariat dan fikih ini 
Muslim progresif menolak aturan-aturan fikih patriarkal 
dengan argumen bahwa aturan-aturan tersebut 
bertentangan dengan prinsip-prinsip universal syariat 
berupa nilai-nilai keadilan, persamaan dan martabat 
kemanusiaan.                 

Melalui metode ini mereka merevitalisasi hak-hak 
perempuan yang merupakan salah satu alat untuk 
mewujudkan keadilan dalam umat. Di wilayah privat 
dalam keluarga, mereka merevitalisasi relasi yang 
seimbang antara suami dan istri serta hak dan kewajiban 
yang seimbang antara suami dan istri. Di wilayah 
publik, mereka merevitalisasi hak-hak berpartisipasi 
secara aktif dan setara dengan laki-laki di bidang politik, 
sosial dan ekonomi. Upaya penafsiran ulang ini juga 
dilengkapi dengan upaya-upaya lain seperti mendorong 
revisi hukum dan peraturan perundang-undangan 
di negara-negara Muslim, meningkatkan partisipasi 
politik perempuan untuk selanjutnya mendesakkan 
kebijakan-kebijakan yang pro perempuan, mendirikan 
organisasi-organisasi perempuan Muslimah progresif, 
meningkatkan akses perempuan pada pendidikan dan 
pekerjaan serta pemberdayaan perempuan di tingkat 
akar rumput termasuk di bidang ekonomi.     

Upaya Peningkatan Partisipasi Ekonomi 
Perempuan Muslimah dan Pemberdayaannya

Merujuk pada penafsiran para Muslim progresif dan 
feminis Islam, Islam sesungguhnya telah memberikan 
landasan bagi upaya peningkatan hak-hak ekonomi 
dan kesetaraan gender dalam masyarakat Muslim. 
Namun karena pengaruh budaya dan struktur politik 
serta keagamaan yang masih merefleksikan bias-
bias patriarki maka perlu upaya revitalisasi hak-hak 
perempuan termasuk hak-hak ekonomi dan kesetaraan 
perempuan dengan laki-laki baik di wilayah privat 
maupun publik. Selain perubahan paradigma melalui 
penafsiran ulang tersebut upaya ini perlu diperkuat 
melalui upaya-upaya pemberdayaan. Melalui upaya 
pemberdayaan ini kelompok-kelompok lemah dan 
terpinggirkan menjalani proses perubahan diri untuk 
mampu merubah kondisi dan lingkungan sekitarnya 
menjadi lebih baik dan bermartabat yang dilandasi 

49 Ziba Mir-Hosseini, “Towards Gender Equality: Muslim Family 
Laws and the Syarî`ah”, dalam Musawah (ed.), Wanted: Equality and 
Justice in Muslims Family, (Kuala Lumpur: Musawah, 2009), h. 25-
26; Ziba Mir-Hosseini, “Islam and Gender Justice”, dalam Vincent 
Cornell, Omid Safi and Virginia Gray Henry (eds.), Voices of Change, 
(Connecticut and London: Westport, 2007), h. 86. 



93Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan

prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan dan kemanusiaan. 
Dalam Islam, ajaran pemberdayaan ini termaktub 
dalam Q.s. al-Ra’d [13]: 11: “Sesungguhnya Allah tidak 
akan merubah nasib suatu kaum hingga kaum tersebut 
merubahnya”.   

Pemberdayaan ekonomi perempuan Muslimah 
melalui peningkatan partisipasi ekonomi memiliki 
urgensi signifikan karena perempuan membentuk 
setengah populasi dunia. Apabila setengah populasi 
ini tidak aktif secara ekonomi maka perekonomian 
negara mengalami penurunan dari segi produktifitas. 
Oleh karena itu pelbagai upaya dilakukan untuk 
meningkatkan kesetaraan laki-laki dan perempuan 
termasuk di bidang ekonomi. MDGs mengamanatkan 
tiga bidang utama upaya peningkatan kesetaraan 
gender yaitu peningkatan partisipasi perempuan di 
bidang pendidikan, ekonomi (akses pada pekerjaan 
dan penghidupan yang laik) dan representasi politik.50 
Pelbagai upaya pemberdayaan ekonomi perempuan 
telah dilakukan seperti meningkatkan partisipasi 
ekonomi perempuan, membuka akses perempuan 
pada pekerjaan, kredit usaha, menumbuhkan 
kewirausahaan perempuan melalui pelatihan, akses 
modal dan pendampingan usaha. Studi menunjukkan 
hasil positif dari upaya memperbaiki akses perempuan 
pada kredit atau memfasilitasi mereka memperoleh 
pekerjaan.51 Akses perempuan terhadap pendapatan 
dapat meningkatkan otonomi, status ekonomi dan 
sosial mereka. Ia juga dapat merubah relasi kuasa 
antara perempuan dan laki-laki, termasuk di level 
rumah tangga, misalnya dengan meningkatnya kontrol 
perempuan terhadap budget rumah tangga yang akan 
dibelanjakan. Memperbaiki kesempatan ekonomi 
perempuan juga merupakan kunci untuk mengurangi 
kemiskinan dan pertumbuhan ekonomi. Rencana Aksi 
Kesetaraan Gender Bank Dunia 2007-2010 -Kesetaraan 
Gender sebagai Ekonomi Cerdas- secara eksplisit 
mengakui manfaat besar pembangunan pemberdayaan 
ekonomi perempuan.

Komunitas global harus memperbaharui 
perhatiannya pada pemberdayaan ekonomi perempuan 
dan meningkatkan investasi pada perempuan. Partisipasi 
angkatan kerja perempuan dan pendapatannya yang 
meningkat diasosiasikan dengan kemiskinan yang 
berkurang dan pertumbuhan yang lebih cepat. Tidak 
hanya perempuan yang akan memperoleh manfaat dari 

50 Naila Kabeer, “Gender Equality and Women’s Empowerment: 
A Critical Analysis of the �ird Millennium Development Goal 1”, 
dalam Gender and Development, 13: 1, 2005, h. 13-24.  

51 Naila Kabeer, “Gender Equality and Women’s Empowerment, 
h. 13-24.  

pemberdayaan ekonomi mereka tetapi juga laki-laki, 
anak-anak dan masyarakat secara keseluruhan ...’52 

Perempuan menghadapi dilema tersendiri dalam hal 
akses pada pekerjaan. Tuntutan profesionalitas dunia 
kerja sering menjadikan perempuan harus memilih 
antara pekerjaan dan tanggung jawabnya mengurus 
rumah tangga dan membesarkan serta mendidik anak-
anaknya. Oleh karena itu umumnya perempuan lebih 
memilih pekerjaan yang fleksibel dari segi pengaturan 
waktu sehingga lebih memudahkan untuk menjalankan 
perannya yang multifungsi tersebut. Wirausaha 
merupakan salah satu solusi yang dapat menjembatani 
kebutuhan perempuan untuk dapat menyeimbangkan 
perannya di ranah domestik namun tetap dapat 
berpartisipasi secara ekonomi di ranah publik.53       

Meskipun terdapat teks dan preseden historis 
Islam yang memberikan role model mengenai 
partisipasi ekonomi perempuan khususnya di bidang 
kewirausahaan,54 namun perempuan masih menghadapi 
pelbagai kendala untuk bisa menjadikan kewirausahaan 
sebagai salah satu pilihan karir mereka. Stereotip 
kewirausahaan sebagai profesi yang didominasi laki-
laki, kesulitan mengakses bantuan finansial dan kredit, 
kurangnya keterampilan berbisnis serta terbatasnya 
jaringan bisnis merupakan beberapa kendala yang 
dihadapi perempuan dalam wirausaha.55 Di sisi lain, 
negara-negara Muslim sesungguhnya menyediakan 
kesempatan bisnis yang luas tidak hanya dari segi jumlah 
konsumen Muslim yang besar tetapi juga beragam 
bidang bisnis (Islami) yang dapat dikembangkan. Hal 
ini meliputi antara lain produk pangan dan kuliner, 
fashion Muslim/Muslimah, properti, agrobisnis, 
produk kosmetik dan kecantikan, pendidikan Islam, 
pengobatan Islam, wisata Islami, media massa Islam 
dan lembaga keuangan Islam.     

Sektor wirausaha yang luas dan tangguh merupakan 
salah satu kunci kemajuan suatu perekonomian. 
Sektor kewirausahaan dipandang memegang peranan 
penting untuk mengakselerasi pertumbuhan ekonomi 
suatu negara dengan meningkatkan produktifitas 
dunia industri dan bisnis melalui pelbagai inovasi dan 

52 World Bank, Gender Equality Action Plan, (Washington: World 
Bank, 2007-2010), h. 2. 

53 R.K. Caputo and A. Dolinsky, “Women’s Choice to Pursue Self-
Employment: �e Role of Financial and Human Capital of Household
Members”, dalam Journal of Small Business Management, 36 (3), 1998, 
h. 9/8-17. 

54 Nadia Abbott, Aishah: �e Beloved of Mohammed, (London: Saqi 
Books, 1985), h. 30-31..

55 Robert Hisrich and Candida Brush, “�e Woman Entrepreneur: 
Management Skills and Business Problems”, dalam Journal of Small 
Business Management, Vol. 22, Issue 1, 1984, h. 30-37. 



94 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

kreatifitas.56 Sektor ini juga dianggap merupakan solusi 
untuk masalah tingginya tingkat pengangguran melalui 
penciptaan lapangan pekerjaan.57 Dari perspektif 
feminis, kemampuan perempuan untuk mengakses 
sumber daya ekonomi, salah satunya melalui wirausaha, 
mampu meningkatkan otonomi perempuan dan 
kesetaraan relasi kuasa dan gender dalam keluarga 
dan masyarakat.58 Beberapa penelitian mengenai 
kewirausahaan perempuan Muslimah menunjukkan 
kekuatan perempuan Muslimah untuk menentang 
stereotip perempuan Muslimah sebagai korban pasif 
dari struktur agama, budaya, ekonomi dan politik yang 
cenderung memarjinalkan mereka.59 

Namun demikian, masih banyak tantangan yang 
dihadapi perempuan untuk memberdayakan kaumnya 
termasuk di sektor wirausaha sebagaimana disinggung 
di atas. Oleh karena itu untuk meningkatkan 
partisipasi ekonomi perempuan maka perempuan perlu 
dididik dan diberikan keterampilan. Demikian pula 
pelbagai kendala teknis perlu dieliminir, salah satunya 
dengan mendesain instrumen keuangan yang dapat 
melayani kebutuhan perempuan untuk memasuki 
dan mengembangkan bisnisnya serta menciptakan 
sistem pendidikan yang dapat membekali perempuan 
dengan wawasan dan keterampilan bisnis. Dengan 
pelbagai strategi ini diharapkan partisipasi ekonomi 
perempuan Muslimah yang relatif masih rendah dapat 
terus ditingkatkan dan bahkan Sumber Daya Manusia 
(SDM) perempuan dapat diharapkan menjadi salah satu 
penggerak vital ekonomi melalui kemampuan mereka 
untuk menciptakan lapangan pekerjaan, meningkatkan 
kesejahteraan baik di tingkat keluarga, komunitas dan 

56 Joseph A. Schumpeter, �e �eory of Economic Development, 
(Cambridge: Harvard University Press, 1934), h. 20-22. Review, Vol. 
6, No. 1, 2010, h. 103-109; Caroline Essers and Yvonne Benschop, 
“Muslim Busineswomen Doing Boundary Work: �e Negotiation of 
Islam, Gender and Ethnicity within Entrepreneurial Contexts”, dalam 
Human Relations, Vol. 62, No. 3, 2009, h. 403-423; Kenneth R. Gray 
abd Joycelyn Finley-Hervey, “Women and Entrepreneurship in Mo-
rocco: Debunking Stereotypes and Discerning Strategies”, dalam In-
ternational Entrepreneurship and Management Journal, Vol. 1, 2005, h. 
203-217; Yakubu Zakaria, “Entrepreneurs at Home: Secluded Muslim 
Women and Hidden Economic Activities in Northern Nigeria”, dalam 
Nordic Journal of African Studies, Vol. 10, No. 1, 2001, h. 107-123; 
H.J. Pope, “For Saudi Women, Running a Business is a Veiled Initia-
tive”, dalam Wall Street Journal, New York, 2002; M. Azam Roomi 
dan Guy Parrott, “Barriers to Development and Progression of Women 
Entrepreneurs in Pakistan”, dalam �e Journal of Entrepreneurship, 17, 
1, 2008, h. 59-72; Edwina Pio, “Islamic Sisters: Spirituality and Ethnic 
Entrepreneurship in Sweden”, dalam Equality, Diversity and Inclusion: 
An International Journal, Vol. 29, No. 1, 2010, h. 113-130. 

57 David L. Birch, �e Job Generation Process, (Cambridge, MA: 
MIT Press, 1979), h. 32-33.

58 World Bank, Gender Equality Action Plan, h. 2.
59 Lihat misalnya John C. McIntosh and Samia Islam, “Beyond 

the Veil: �e Influence of Islam on Female Entrepreneurship in a 
Conservative Muslim Context”, dalam International Management

bahkan negara. Melalui partisipasi ekonomi perempuan 
ini diharapkan terwujud keadilan sosial ekonomi 
berperspektif gender di negara-negara Muslim.       

Penutup

Islam telah memberikan landasan bagi pembangunan 
masyarakat yang berkeadilan termasuk dalam hal 
kesetaraan laki-laki dan perempuan. Namun penafsiran 
yang bias patriarki telah berkontribusi terhadap 
marjinalisasi perempuan, tidak terkecuali rendahnya 
partisipasi ekonomi perempuan di dunia Muslim. 
Menyikapi hal ini para ulama progresif berupaya 
melakukan penafsiran ulang terhadap teks-teks 
Alquran, Sunah dan juga ketentuan-ketentuan syariat 
untuk menyuarakan Islam yang lebih berkeadilan. 
Dalam bidang ekonomi, penafsiran ulang ini juga 
diikuti dengan upaya peningkatan partisipasi ekonomi 
perempuan Muslimah dengan memberdayakan mereka 
untuk dapat mengakses hak-hak ekonomi mereka seperti 
hak bekerja dan memperoleh pendapatan. Wirausaha 
merupakan salah satu strategi untuk meningkatkan 
partisipasi ekonomi perempuan Muslimah di ranah 
publik namun mereka tetap dapat menyeimbangkannya 
dengan peran di ranah privat. []

 Pustaka Acuan

Buku/Jurnal:

Abbott, Nadia, Aishah: �e Beloved of Mohammed, 
London: Saqi Books, 1985. 

Abou El-Fadl, Khaled, “Legal and Jurisprudential 
Literature: 9th to 15th Century”, dalam Suad Joseph 
(ed.), Encyclopedia of Women in Islamic Cultures, 
Leiden, Boston, Mass.: Brill, 2003-2007, Vol. 1. 

----------, Speaking in God’s Name Islamic Law, Authority 
and Women, Oxford: Oneworld, 2001. 

Ahmed, Leila, Women and Gender in Islam: Historical 
Roots of a Modern Debate, New Haven and London: 
Yale University Press, 1992. 

Al-Hibri, Azizah, “A Study of Islamic Herstory: or, How 
Did We Ever Get into �is Mess?”, dalam Women’s 
Studies International Forum, Special Issue: Women 
and Islam 5, No. 2, 1982. 

Antrobus, Peggy, �e Global Women’s Movement: Origins, 
Issues and Strategies, London: Zed Books, 2004. 

Barbara Freyer Stowasser, “�e Status of Women in 
Early Islam”, Freda Hussain (ed.), dalam Muslim 
Women, Sydney: Croom Helm, 1984. 

Barlas, Asma, “Believing Women” in Islam: Unreading 
Patriarchal Interpretations of the Quran, Austin: 



95Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan

University of Texas Press, 2002. 
Birch, David L., �e Job Generation Process, Cambridge, 

MA: MIT Press, 1979.
Brettell, B. dan Caroline. F. Sargent, Gender in Cross 

Curtural Perspective, London: Phoenix Book, t.t.
Caputo, R.K. and A. Dolinsky, “Women’s Choice to 

Pursue Self-Employment: �e Role of Financial and 
Human Capital of Household Members”, dalam 
Journal of Small Business Management, 36 (3), 1998.

Cooke, Mirriam, Women Claims Islam; Creating Islamic 
Feminisme Trough Literature, New York: Oxford 
University Press, 2001.

Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and 
�eological Enquiry, Mary Jo Lakeland (trans.), 
Oxford: Basil Blackwell, 1991. 

Fatma, Shabana, Woman and Islam, New Delhi: Sumit 
Enterprises, 2007.

Hassan, Riffat, “An Islamic Perspective”, dalam Karen 
Lcbacqz (ed.), Sexuality: A Reader, Cleveland, Ohio: 
�e Pilgrim Press, 1999. 

Hidayah, Nur, ‘Feminising Islam’ in Contemporary 
Indonesia: �e Role of Progressive Muslim 
Organisations, PhD �esis, Melbourne: Melbourne 
University, 2012.

Hirsch, Susan F. “Islamic Law and Society Post-9/11”, 
dalam Annual Review of Law and Social Science, Vol. 
2, Dec 2006. 

--------, Robert and Candida Brush, “�e Woman 
Entrepreneur: Management Skills and Business 
Problems”, dalam Journal of Small Business 
Management, Vol. 22, Issue 1, 1984. 

Husein, Aftab, Status of Women in Islam, Yoyakarta: 
Yayasan Bentang Budaya,1987. 

John L.Esposito, Women in Muslim Family Law, New 
York: Syracuse University Press, 1982. 

Jord, Birgitta Sevef and Berit Olsson, “Introduction: 
Gender Issues in Development Practice: Two 
Perspectives from a Development Cooperation 
Agency”, dalam Discussing Women’s Empowerment: 
�eory and Practice, Sida Studies no. 3, Stockholm: 
Novum Grafiska, 2001. 

Kabeer, Naila, “Gender Equality and Women’s 
Empowerment: A Critical Analysis of the �ird 
Millennium Development Goal 1”, dalam Gender 
and Development, 13: 1, 2005.  

Lips, Hilary M., Sex & Gender an Introduction, 
California, London, Toronto: Mayfield Publising 
Company, 1993.

Luttle, Lisa, Encyclopedia of Feminism, New York: Fact 

on File Publication,1986.
Mernissi, Fatima, Women’s Rebellion and Islamic Memory, 

London and New Jersey, 1996.
Mir-Hosseini, Ziba, “Islam and Gender Justice”, dalam 

Vincent Cornell, Omid Safi and Virginia Gray 
Henry (eds.), Voices of Change, Connecticut and 
London: Westport, 2007. 

-----------, “Towards Gender Equality: Muslim Family 
Laws and the Syarî`ah”, dalam Musawah (ed.), 
Wanted: Equality and Justice in Muslims Family, 
Kuala Lumpur: Musawah, 2009.

Na’îm, al-, Abdullahi Ahmed, Toward an Islamic 
Reformation: Civil Liberties, Human Rights and 
International Law, Syracuse, N.Y.: Syracuse 
University Press, 1990. 

Rahman, Fazlur, Islamic Methodology in History, Pakistan: 
Central Institute of Islamic Research, 1965.

-----------, Major �emes of the Qur’an, Minn.: 
Bibliotheca Islamica, 1980.

Rapoport,Yossef, Marriage, Money and Divorce in 
Medieval Islamic Society, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2005.

Roded, Ruth, Women in Islamic Biographical Collections: 
From Ibn Sa`d to Who’s Who, Boulder and London: 
Lynne Rienner Publishers, 1994.

Saeed, Abdullah, Islamic �ought: An Introduction, 
London and New York: Routledge, 2006. 

Schumpeter, Joseph A. �e �eory of Economic 
Development, Cambridge: Harvard University Press, 
1934.

Sonbol, Amira El-Azhary (ed.), Women, Family, and 
Divorce Laws in Islamic History, Syracuse: Syracuse 
University Press, 1996.

----------, “Women in Shariah Courts: A Historical 
and Methodological Discussion”, dalam Fordham 
International Law Journal, 27, 2003-4.

----------, “Rise of Islam: 6th to 9th Century”, dalam 
Joseph (ed.), Encyclopedia of Women, Vol. 1.

Steans, Jill, Gender and International Relations, London: 
Polity,1998. 

�âhâ, Mahmûd Muhammad, �e Second Message of 
Islam, trans. by Abdullahi Ahmed al-Na’îm, Syracuse: 
Syracuse University Press, 1987. 

Tierney, Helen, Women’s Studies Encyclopedia, New 
York: Green Word Press, 1999. 

Tucker, Judith, In the House of Law: Gender and Islamic 
Law in Ottoman Syria and Palestine, Berkeley: 
University of California Press, 2000.

UNDP, Human Development Report 1995, New York 



96 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

and Oxford: Oxford University Press, 1995. 
-------, Human Development Report: Cultural Liberty in 

Today’s Diverse World, New York: UNDP, 2004.
UN-Habitat, “Muslim Women and Propoerty”, dalam 

Islam, Land and Property Research Series, Nairobi: 
UN-Habitat, 2005. 

Wadud, Amina, Qur’an and Woman: Rereading the 
Sacred Text from a Woman’s Perspective, New York, 
Oxford: Oxford University Press, 1999. 

Weeks, K. (1988), ‘�e Demography of Islamic Nations’, 

dalam Population Bulletin, 43 (4), December, 1988. 
World Bank, Gender Equality Action Plan, Washington: 

World Bank, 2007-2010. 
-------------, World Bank World Tables, Oxford: Oxford 
University Press, 1999.

Website:

Al-Jumuah, “Islam and Women’s Work”, No. 2 & 3, 
dalam http://www.mwlusa.org/topics/rights/econrights.
html, diunduh pada 31 Juli 2013.


