Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan 85

REINTERPRETASI HAK-HAK EKONOMI PEREMPUAN DALAM ISLAM

Nur Hidayah

Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam IAIN Sultan Maulana Hasanudin Banten
JL. Jend. Sudirman No.30 Serang, Banten
E-mail: nurhdh@gmail.com

Abstract. Reinterpretation of Women’s Economic Rights in Islam. Islam prescribes equal rights for men and women,
including economic rights. However, patriarchal interpretations of Alquran and Suna texts have contributed to a gender
gap in which Muslimah women face difficulties in accessing their economic rights. Patriarchal structures that prescribe role
divisions in society marginalise women from economic participation and property ownership. Contemporary Muslimah
women also face similar problems of gender gap in economy. Therefore progressive Muslims offer reinterpretation of
texts regarding women’s rights, including economic rights, using women’s perspectives. Such reinterpretation is also
complemented with strategies of women’s economic empowerment to assist them to access their economic rights,
particularly their rights of economic participation and access to paid employment.

Keyword: gender, economy, women, patriarchy

Abstrak. Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan dalam Islam. Islam memberikan kesamaan hak antara
laki-laki dan perempuan termasuk dalam bidang ekonomi. Namun penafsiran yang bias patriarki terhadap teks-teks
Alquran dan Sunah menyebabkan perempuan sulit mengakses hak-hak ekonominya secara setara dengan laki-laki.
Strukeur patriarki melalui pembagian peran di masyarakat telah memarjinalkan perempuan dalam partisipasi ekonomi
dan kepemilikan aset ekonomi. Kondisi perempuan Muslimah masa kontemporer juga masih menunjukkan pelbagai
ketimpangan gender di bidang ekonomi. Oleh karena itu muncul upaya-upaya pembaharuan penafsiran terhadap
teks-teks mengenai hak-hak perempuan termasuk hak-hak ekonomi dengan menggunakan perspektif perempuan baik
terhadap Alquran, Sunah maupun ketentuan syariat. Strategi pembaharuan penafsiran keagamaan ini juga dilengkapi
dengan pelbagai strategi pemberdayaan ekonomi perempuan yang dapat membantu mereka mengakses hak-hak
ekonominya.

Kata-kata Kunci: gender, ekonomi, perempuan, patriarki

Pendahuluan

kontemporer,
marjinalisasi ekonomi dan perempuan di dunia

Pada masa hubungan  antara

menunjukkan angka yang cukup mengejutkan
sebagaimana ditunjukkan oleh data ketimpangan
gender dunia di bidang ekonomi. Kaum perempuan
yang jumlahnya separuh populasi dunia ternyata hanya
memiliki seperseribu jumlah kekayaan dunia dan hanya
menerima 10 persen dari total gaji dunia.! Demikian
pula kemiskinan dunia semakin meningkat di kalangan
perempuan (the feminisation of poverty) dimana data
UNDP 1995 menunjukkan dari 1 milyar penduduk
miskin, 70 persennya merupakan perempuan.” Kondisi

Naskah diterima: 1 September 2013, direvisi: 15 Oktober 2013,
disetujui untuk terbit: 30 November 2013.

! Peggy Antrobus, The Global Women's Movement: Origins, Issues,
and Strategies, (London: Zed Books, 2004), h. 10.

2 UNDP, Human Development Report 1995, (New York and Oxford:
Oxford University Press, 1995), h. 20.

ini semakin parah di dunia Muslim jika dibandingkan
dengan negara-negara non Muslim. Dalam hal ekonomi,
negara-negara yang berpenduduk mayoritas Muslim
memiliki tingkat partisipasi ekonomi perempuan yang
relatif lebih rendah dibandingkan dengan negara-negara
non Muslim dengan tingkat pertumbuhan ekonomi
yang sama.’ Pada tahun 1995 tingkat partisipasi kerja
perempuan di negara mayoritas Muslim sebesar 21.7
persen dibandingkan rata-rata 38.1 persen di negara-
negara berkembang.® Sementara itu tingkat kekerasan
terhadap perempuan semakin meningkat. Angela King,
penasihat Kofi Anan ketika menjadi ketua umum PBB,
mengungkap fakta bawa setiap tahun ratusan ribu,
bahkan mungkin jutaan, perempuan dan gadis dijual di

3 K. Weeks, (1988), “The Demography of Islamic Nations’, dalam
Population Bulletin, 43 (4), December, 1988, h. 5-54 dan UNDP,
Human Development Report: Cultural Liberty in Todays Diverse World,
New York: UNDP, 2004.

“World Bank, World Bank World Tables, (Oxford: Oxford University
Press, 1999), h. 15-16.



86 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

seluruh dunia sebagai budak dan pekerja seks.’

Pandangan bahwa Islam memberikan hak-hak
yang setara dengan laki-laki seringkali berbeda dengan
kenyataan empiris mengenai status perempuan di dunia
Muslim termasuk di bidang ekonomi sebagaimana
ditunjukkan oleh data di atas. Hal ini tentu saja kontras
dengan visi Islam untuk mewujudkan masyarakat
yang berkeadilan sosial dan ekonomi. Kondisi ini
memunculkan beberapa pertanyaan: Sejauh mana
ajaran Islam memberikan hak-hak ekonomi kepada
perempuan? Bagaimana penafsiran teks-teks keagamaan
mengenai hal ini? Upaya-upaya apa yang bisa
dilakukan untuk memberdayakan ekonomi perempuan

Muslimah?

Untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut
pertama-tama akan diuraikan hak-hak
perempuan dalam Islam dengan pelbagai penafsirannya

ekonomi

lalu dipaparkan pelbagai upaya penafsiran ulang teks-
teks tersebut untuk mengeliminir bias patriarki. Di
bagian akhir paper ini mengusulkan pengembangan
beberapa strategi pemberdayaan ekonomi perempuan
Muslim  yang

untuk  menciptakan  masyarakat

berkeadilan sosial, ekonomi dan gender.

Hak-Hak Ekonomi Perempuan dalam Islam

Pada dasarnya hukum Islam memberikan hak
yang setara kepada Muslim laki-laki dan perempuan.
Seorang perempuan Muslimah memiliki kemandirian
dan identitas hukum, ekonomi dan spiritual yang
independen. Untuk masalah ekonomi, setidaknya ada
tiga ayat dalam Alquran yang menjadi landasan dasar
hak-hak ekonomi perempuan yaitu: Pertama, mengenai

hak mahar/mas kawin:

Berikanlah maskawin (mahar) kepada perempuan (yang
kamu nikahi) sebagai pemberian dengan penuh kerelaan.
Kemudian jika mereka menyerahkan kepada kamu
sebagian dari maskawin itu dengan senang hati maka
makanlah (ambillah) pemberian itu (sebagai makanan)

yang sedap lagi baik akibatnya. (Q.s. al-Nis4 [4]: 4)

Kedua, mengenai hak waris:

Bagi laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan
ibu-bapak dan kerabatnya, dan bagi perempuan ada
hak bagian (pula) dari harta peninggalan ibu-bapak dan
kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian

yang telah ditetapkan. (Q.s. al-Nisa [4]: 7)

Ketiga, mengenai hak bekerja dan memperoleh
penghasilan:

> Birgitta Sevef Jord and Berit Olsson, “Introduction: Gender
Issues in Development Practice: Two Perspectives from a Development
Cooperation Agency”, dalam Discussing Women’s Empowerment: Theory
and Practice, Sida Studies no. 3, (Stockholm: Novum Grafiska, 2001),
h. 13.

Dan janganlah kamu iri hati terhadap apa yang

dikaruniakan Allah kepada sebagian kamu lebih banyak

dari sebagian yang lain. (Karena) bagi laki-laki ada bagian
dari apa yang mereka usahakan dan bagi perempuan

(pun) ada bagian dari apa yang mereka usahakan. Dan

mohonlah kepada Allah sebagian dari karunia-Nya.

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.

(Q.s. al-Nisa [4]: 32)

Dari ketiga ayat ini kemudian hukum Islam
mengembangkan dan memberikan hak-hak kepemilikan
properti untuk perempuan di beberapa bidang hukum,
yaitu: hukum keluarga (perkawinan/mahar, kewarisan
dan perwalian), hukum properti (hibah, wakaf) dan
hukum ekonomi (hak untuk bekerja dan memperoleh
penghasilan) serta hukum publik.® Untuk hak
kepemilikan properti, seorang perempuan Muslimah
berhak untuk memperoleh, memiliki, menggunakan,
mendaftarkan dan menjual propertinya.

Namun demikian, terhadap  teks-
teks Islam mengenai hak-hak perempuan seringkali

penafsiran

menunjukkan bias patriarki. Hal ini tercermin dalam
konstruksi hak-hak perempuan dalam konsep fikih
klasik (syariar historis). Al-N2im mengidentifikasi
adanya konflik antara syariat historis dan hak-hak
perempuan yang berkontribusi terhadap diskriminasi,
opresi dan pengingkaran terhadap kesetaraan laki-laki
dan perempuan di masyarakat Muslim kontemporer. Ia
menyoroti dua prinsip umum dari syariat historis yang
mempengaruhi secara negatif status dan hak perempuan
dalam Islam, yaitu konsep qawdimah (perwalian/
otoritas) dan konsep hijab.”

Al-N2im berpendapat bahwa konsep gawdimah
dalam Q.s. al-Nisd" [4]: 34 sering diinterpretasi oleh
para ulama klasik sebagai perwalian laki-laki terhadap
perempuan. Konsep ini kemudian berimplikasi lebih
jauh terhadap status dan hak-hak perempuan di wilayah
privat dan publik. Konsep ini digunakan syariat historis
untuk menjustifikasi otoritas dan superioritas laki-laki
terthadap perempuan tidak hanya di dalam keluarga
tetapi juga di komunitas.

Untuk prinsip kedua, hijab, al-Na'im mengamati
implikasi lebih jauh konsep hijab ini berdasarkan
interpretasi ulama klasik terhadap Q.s. al-Nar [24]:
31 dan Q.s. al-Ahzab [33]: 33, 53 serta 59, yang
memerintahkan perempuan untuk tinggal di rumah
dan tidak meninggalkannya kecuali dalam kondisi
kecenderungan ulama

mendesak. la mengamati

¢ UN-Habitat, “Muslim Women and Propoerty”, dalam Zslam,
Land and Property Research Series, (Nairobi: UN-Habitat, 2005), h.
10-11.

7 Abdullahi Ahmed al-Naim, Toward an Islamic Reformation:
Civil Liberties, Human Rights, and International Law, (Syracuse, N.Y.:
Syracuse University Press, 1990), h. 13-52.



klasik untuk menggunakan hijab sebagai pembenaran
ketidakmampuan
jabatan publik serta membatasi akses dan partisipasi

perempuan untuk menduduki

mereka di ruang publik.®

Meskipun demikian, syariat secara keseluruhan
tidaklah bertujuan untuk mendiskriminasi perempuan
karena pada awal pembentukannya syariat memberikan
perempuanbeberapahak persamaanyangtidakdiperoleh
perempuan dalam sistem hukum lainnya hingga abad
ke-20.” Hal ini tercermin dalam kemandirian hukum
perempuan untuk memiliki dan mengelola properti
yang merupakan miliknya setara dengan laki-laki
dan pemberian hak-hak minimum dalam hukum
keluarga dan kewarisan terhadap perempuan di bawah
hukum syariat, dimana semua ini terjadi jauh sebelum
sistem hukum lain mengakui hak-hak serupa. Ia juga
mengakui bahwa tingkat pencapaian ini mungkin tidak
terlihat impresif dilihat dari kacamata modern namun
pemberian hak semacam ini bermakna sangat signifikan
dalam mempromosikan hak-hak perempuan jika dilihat
dari perspektif sejarah.

Sejarah awal Islam mencatat partisipasi  aktif
perempuan di ruang publik dalam upaya Nabi
awal Muslim
membangun peradaban Islam yang egaliter. Bahkan

Muhammad Saw dan generasi
di Madinah, perempuan berpartisipasi aktif di ruang
publik baik dalam hal intelektual dengan terlibat dalam
transmisi wahyu Alquran dan Sunah/Hadis Nabi
maupun dalam pelbagai perdebatan ketika beberapa
perkara menyangkut hak-hak mereka diputuskan.
Dalam hal politik, mereka terlibat dalam pengambilan
keputusan publik serta terlibat aktif dalam memimpin
dan peperangan.

Di bidang ekonomi, para sahabat perempuan juga
aktif dalam aktifitas ekonomi. Dalam khutbah wadinya,
Nabi membahas hak-hak properti baik laki-laki maupun
perempuan dan para istrinya pun memiliki properti
masing-masing. Beberapa sahabat perempuan pun
menunjukkan ketokohan mereka dalam partisipasi di
bidang ekonomi. Istri Nabi, Khadijah Ra., merupakan
tokoh pengusaha perempuan sukses yang kaya raya di
Mekah. Rafidhah Aslamiyyah tercatat sebagai manager
rumah sakit Islam pertama. Samr&’ binti Nuhyak al-
Asadiyyah juga tercatat sebagai petugas wilayah bisbah
yang mengawasi aktifitas perdagangan di pasar.'

Sepeninggal  Nabi, para istri beliau tdak

8 Abdullahi Ahmed al-Na'im, Zoward an Islamic Reformation: Civil
Liberties, Human Rights, and International Law, h. 38.

? Abdullahi Ahmed al-Na'im, Toward an Islamic Reformation: Civil
Liberties, Human Rights, and International Law, h. 39-40.

10 UN-Habitat, Muslim Women and Property, h. 12.

Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan 87

diperkenankan untuk menikah dengan laki-laki lain.
Khalifah ‘Umar menyadari perlunya memberikan
dukungan finansial dengan memberikan pensiun
kepada setiap janda Nabi. Ia menawarkan pensiun
sebesar 12.000 dirham setahun untuk Aisyah dan
tunjangan yang lebih kecil untuk janda lainnya dengan
skala yang berbeda-beda hingga yang paling kecil 5.000
dirham. Tawaran ini dipandang oleh para janda kurang
mencukupi sehingga mereka komplain dan meminta
‘Umar untuk mempertimbangkan kembali nilai
nominalnya. Tuntutan mereka akhirnya dikabulkan.
‘Umar menaikkan nilai pensiun hingga 10.000 dirham
sedangkan Aisyah tetap memperoleh 12.000 dirham
per tahun." Catatan sejarah mengenai transaksi
properti juga mengilustrasikan kemampuan berjual beli
para janda Nabi, misalnya Sawdah yang menghibahkan
apartemennya kepada Aisyah dan Aisyah menjualnya
180.000 dirham.”? Aisyah juga
mengembangkan penghasilan pensiun yang ia terima

dengan harga

dengan terlibat dalam perdagangan. Contoh-contoh
ini menunjukkan bagaimana perempuan Muslimah
cukup asertif dalam memperjuangkan kepentingan-
kepentingan finansial mereka.

Pada masa Islam selanjutnya, sejarah mencatat
perempuan Muslimah memiliki kemampuan mengelola
aset-aset ekonominya dengan baik. Misalnya pada abad
ke-16 tercatatsepertiga pendiri yayasan wakaf di Istanbul
merupakan perempuan.'® Demikian pula di pengadilan,
perempuan secara mandiri mampu mengurus pelbagai
sengketa yang melibatkan hak-hak properti mereka.'*
Namun demikian, bukti-bukti dokumenter ini pun
perlu disikapi dengan kritis. Meskipun perempuan
memiliki hak properti mandiri, ternyata yayasan-
yayasan wakaf ini secara rata-rata lebih sedikit secara
kuantitas dan lebih kecil nominalnya dibandingkan
milik laki-laki dan umumnya bukan merupakan aset
utama berupa tanah.

Demikian pula pengaruh budaya setempat ketika
hukum Islam diformulasikan telah menyebabkan
bias-bias patriarki ikut mewarnai penafsiran teks-teks
Islam. Meskipun beberapa sarjana seperti Esposito!
dan Stowasser'® berpendapat bahwa kedatangan Islam
memperlemah struktur patriarkal masyarakat Arab,

! Nadia Abbott, Aishah: The Beloved of Mohammed, (London: Saqi
Books, 1985), h. 95.

12 Nadia Abbott, Aishah: The Beloved of Mohammed, h. 197.

13 UN-Habitat, Muslim Women and Property, h. 12.

4 UN-Habitat, Muslim Women and Property, h. 12.

15 John L.Esposito, Women in Muslim Family Law, (New York:
Syracuse University Press, 1982), h. 45.

16 Barbara Freyer Stowasser, “The Status of Women in Early Islam”,
dalam Freda Hussain (ed.), Muslim Women, (Sydney: Croom Helm,
1984), h. 11-43.



88 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

namun parasarjanalain, seperti Ahmed'” dan Mernissi, '®
berpendapat sebaliknya dimana pada saat kedatangan
Islam masyarakat Arab sedang mengalami transisi
dari sistem matrilineal menuju patrilineal yang turut
difasilitasi oleh Islam sebagaimana tercermin dalam
ketentuan-ketentuan Alquran mengenai perkawinan,
perceraian, kewarisan dan isu-isu lainya mengenai
perempuan.

Visi etika Islam yang sangat egalitarian, termasuk
dalam hal relasi laki-laki dan perempuan, menjadi
bersitegang bahkan dapat dikatakan bertentangan
dengan struktur hirarkis perkawinan yang secara
pragmatis diinstitusionalisasikan dalam masyarakat
Islam pertama. Ketegangan-ketegangan antara perspektif
pragmatis dan etis dimana keduanya menjadi bagian
Islam dapat terdeteksi bahkan di dalam Alquran dan
kedua perspektif tersebut telah meninggalkan jejaknya
pada beberapa aturan formal mengenai perempuan dan
perkawinan yang dibuat pada periode berikutnya."

Perbedaan pendapat di kalangan para sarjana
ini merefleksikan hubungan yang kompleks antara
Islam dan isu-isu gender. Sesungguhnya tidak hanya
ajaran-ajaran agama tetapi juga struktur dan konteks
budaya yang mengitarinya turut memainkan peran
yang signifikan dalam mempengaruhi status dan
posisi perempuan Muslimah. Ahmed mencatat sejarah
dunia ketika Islam berekspansi turut mempengaruhi
pembentukan budaya Islam.*

Terlepas dari perbedaan pendapat tersebut, sejak awal
Islam pada abad ke-7 terdapat ‘dinamika gender’ dalam
perjalanan sejarah dimana para perempuan Muslimah
selalu memainkan peran aktif dalam menegosiasikan
status dan hak-hak mereka ketika menghadapi kekuatan-
kekuatan patriarkal yang akan membatasi hak-hak
mereka serta mendistorsi visi egalitarian Islam.?' Oleh
karenaitu riset-siset mengenai Islam pada abad-abad awal
berupaya meneliti kembali wacana hukum Islam untuk
menemukan praktek-praktek awal dari visi egalitarian
Islam. Riset ini menegaskan partisipasi aktif perempuan
Muslimah dalam membangun masyarakat adil untuk

V7 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of
a Modern Debate, (New Haven and London: Yale University Press,
1992), h. 15.

'8 Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and Theological
Enquiry, Mary Jo Lakeland (trans.), (Oxford: Basil Blackwell, 1991),
h. 11-12.

¥ Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a
Modern Debate, h. 63.

2 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a
Modern Debate, h. 3.

*' Nur Hidayah, Feminising Islam’ in Contemporary Indonesia:
The Role of Progressive Muslim Organisations, PhD Thesis, Melbourne:
Melbourne University, 2012.

melawan pilar-pilar patriarki masyarakat Arab. Mernissi
berpendapat bahwa Nabi meletakkan landasan prinsip
bahwa semua orang beriman setara di hadapan Allah
melalui dekonstruksi revolusioner pemisahan ruang
publik dan privat dengan menempatkan apartemen
istrinya bersebelahan dengan masjid pertama dan
membawa mereka ke medan peperangan schingga
dapat berpatisipasi penuh dalam urusan-urusan umat.”
Demikian pula Stowasser mengamati para perempuan
Madinah abad ke-7 berpartisipasi aktif dalam kehidupan
publik dengan terlibat aktif dalam baiat dan pelayanan
publik.”? Generasi pertama perempuan Muslimah juga
memainkan peran teologis penting sebagai perawi
dan penafsir hadits. Abou El-Fadl mencatat bahwa
otoritas semacam istri Nabi, Umm Salimah dan
Aisyah, dilaporkan memainkan peran mendasar dalam
pembentukan hukum awal dan sering menjadi pusat
kontroversi hukum mengenai posisi perempuan dalam
masyarakat.?* Sebagai contoh, dalam tradisi awal Aisyah
sering digambarkan berperan dalam mengajukan
pelbagai keberatan hukum dalam penetapan hukum
yang akan merugikan perempuan.” Menurut Ibn
Sad, Nabi memiliki 529 sahabat perempuan, diantara
mereka merupakan para perawi hadits.® Abou El-
Fadl juga menyatakan bahwa “Telah diketahui luas
bahwa perempuan memainkan peran yang signifikan
dalam pengembangan hukum Islam awal, tidak hanya
subyek hukum tetapi juga sebagai perawi dan pembuat
hukum”.?” Menurut para sarjana ini, masa awal Islam
berfungsi sebagai sebuah memori kolektif bagi Muslim

untuk berargumen mengenai visi egalitarian Islam.

Namun cita-cita ideal egalitarian Islam ini perlahan
menjadi samar setelah Islam berekspansi ke luar
perbatasan Arab khususnya ketika nilai-nilai patriarkal
Byzantium, Persia dan kemudian Turki mempengaruhi
cara pembacaan teks-teks para sarjana hukum Muslim
ketika Islam berasimilasi dengan budaya-budaya ini.”®

?? Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and Theological
Enguiry, h. 12-14.

» Barbara Freyer Stowasser, “The Status of Women in Early Islam”,
h. 11-43.

% Khaled Abou El-Fadl, “Legal and Jurisprudential Literature: 9%
to 15® Century”, dalam Suad Joseph (ed.), Encyclopedia of Women in
Islamic Cultures, (Leiden; Boston, Mass.: Brill, 2003-2007), Vol. 1, h.
38.

» Khaled Abou El Fadl, Speaking in Gods Name Islamic Law,
Authority and Women, (Oxford: Oneworld, 2001), h. 75..

% Ruth Roded, Women in Islamic Biographical Collections: From Ibn
Sa’d to Who's Who, (Boulder and London: Lynne Rienner Publishers,
1994), h. 45.

7 Khaled Abou El-Fadl, “Legal and Jurisprudential Literature, h.
38.

8 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a
Modern Debate, h. 79-100, Ruth Roded, Women in Islamic Biographical
Collections, h. 46 dan Fatima Mernissi, Womens Rebellion and Islamic
Memory, (London and New Jersey, 1996), h. 14.



Sejak saat itu para penguasa menginstitusionalisasikan
budaya poligami, pergundikan dan pemeliharaan budak
perempuan untuk kesenangan, segregasi dan pengucilan
perempuan yang berimplikasi sangat merugikan
generasi-generasi Muslim  perempuan  selanjutnya.
tidak  hanya
subordinasi perempuan tetapi juga menurunkan
tingkat partisipasi dan kontribusi mereka terhadap
pembangunan peradaban Islam. Beberapa sarjana seperti
Ahmed dan Roded mengatributkan penurunan status

Budaya ini menginstitusionalisasi

perempuan selama periode pembentukan hukum Islam
ini pada alasan-alasan ekologis (transisi dari masyarakat
nomaden menjadi masyarakat agraris perkotaan),
perubahan ekonomi (khususnya semakin meningkatnya
nilai properti tanah) dan beberapa pengaruh budaya
eksternal (Byzantium, Persia dan Turki).”

Hal ini semakin diperparah dengan fakta bahwa
masyarakat Muslim pada masa Umayyah (662-750 M)
dan ‘Abbésiyyah (750-1258 M) mengalami kontestasi
yang cukup keras antara kecenderungan tradisionalisme
dan konservatisme di satu sisi dan rasionalisme di
sisi lain yang akhirnya dimenangkan oleh kekuatan
konservatisme. Rahman berpendapat bahwa strukeur
yang berkembang dari metodologi keilmuan Islam
dibuathanyauntuk semakin memperkuatkonservatisme
sebagai akibat perdebatan di kalangan ulama mengenai
manfaat filsafat versus teologi dogmatik.* Para ulama
konservatif menentang filsafat dan penggunaan rasio
dalam kajian agama baik atas alasan epistemologi
Rahman berpendapat bahwa

kemenangan konservatisme memungkinkan kekuatan

maupun  teologi.
ortodoks untuk melarang pemikiran rasional dengan
mengontrol lembaga-lembaga dan proses pendidikan
dalam negara. Hal ini terefleksi pada sifat rezim
Umayyah dan ‘Abbasiyah yang membangun hubungan
erat antara agama dan politik. Para elit politik berupaya
mengkooptasi beberapa ulama dengan melembagakan
ijjmak (konsensus) untuk memperoleh legitimasi
keagamaan. Sebagai akibatnya, meskipun terdapat
perbedaan-perbedaan penafsiran, termasuk mengenai
pengaturan mengenai relasi laki-laki dan perempuan,
apa yang muncul pada akhir kekuasaan ‘Abbasiyyah
hanyalah keseragaman penafsiran dan umumnya
‘perbedaan minimal’ di kalangan ‘versi Islam’ yang

2 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots
of '@ Modern Debate, h. 79-100 dan Ruth Roded, Women in Islamic
Biographical Collections, h. 46.

% Fazlur Rahman, Ilamic Methodology in History, (Pakistan:
Central Institute of Islamic Research, 1965), h. 141, sebagaimana
dikutip Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal
Interpretations of the Quran, (Austin: University of Texas Press, 2002),
h. 79-80.

Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan 89

masih bertahan sebagaimana disorot oleh Ahmed.*'

Maka kemudian ditemukan aturan-aturan yang
membatasi hak-hak perempuan dan menjadikan
mereka subordinat laki-laki sehingga melahirkan relasi
yang timpang antara laki-laki dan perempuan baik di
wilayah privat maupun publik. Dalam hal ekonomi, hak
milik dan wilayah kerja perempuan dibatasi sehingga
menjadikan mereka sulit mengakses sumber-sumber
daya ekonomi. Sebagai akibatnya, perempuan menjadi
sangat tergantung kepada laki-laki dalam hal ekonomi.
Implikasi lebih jauh akibat ketergantungan tersebut
perempuan kehilangan kemandirian yang menjadikan
mereka rentan terhadap pelbagai  diskriminasi,
subordinasi, marjinalisasi dan bahkan kekerasan baik
dalam keluarga maupun di wilayah publik. Ketentuan
waris Islam dimana anak laki-laki mendapat dua bagian
anak perempuan ditafsirkan sebagai hukum gazh 7 (pasti
dan bersifat permanen) karena diungkapkan dengan
ungkapan yang jelas secara harfiah. Beban reproduksi
perempuan (mengandung, melahirkan, menyusui dan
mengasuh anak) dijadikan justifikasi untuk membatasi
akses perempuan ke wilayah publik termasuk hak
bekerja. Ketentuan hijab ditafsirkan sebagai larangan
perempuan keluar rumah tanpa seizin suami atau tanpa

disertai muhrimnya.

Sebagai contoh sebuah artikel berjudul “Islam
and Womens Work” dipublikasikan dalam majalah
Al-Jumuah, sebuah artikel kelompok Islamis yang
merepresentasikan penafsiran Q.s. al-Nis [4]: 34 yang
membatasi perempuan memasuki pasar kerja. Artikel
ini menganalisa siklus kehidupan perempuan dalam
beberapa tahapan dimana di setiap tahapan perempuan
selalu bergantung kepada laki-laki. Tahapan-tahapan
tersebut adalah: (1) Ketika masih anak-anak, ia berada
dalam tanggung jawab ayahnya. (2) Setelah menikah,
suaminya berkewajiban untuk menafkahinya. (3) Jika
ia tidak memiliki ayah ataupun suami maka ia berada
dalam tanggung jawab saudara laki-lakinya. (4) Jika ia
juga tidak memiliki saudara laki-laki maka ia berada
dalam tanggung jawab komunitas Muslim.*

berimplikasi ~ pada

ketidakmandirian perempuan dan menjadikan mereka

Penafsiran ~ semacam  ini
bergantung secara ekonomi sepanjang hidupnya.
Bahkan ada pula yang berpendapat bahwa sesungguhnya
Islam tidak merekomendasikan perempuan bekerja.”
Penafsiran semacam ini sangatlah mendiskriminasikan
perempuan.

31 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, h. 99.

32 Al-Jumuah, “Islam and Women’s Work”, No.2 & 3, p. 12, dalam
http://www.mwlusa.org/topics/rights/econrights.html, diunduh pada
31 Juli 2013.

3 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, h. 150.



90 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Upaya Pembaharuan Penafsiran terhadap Hak-
Hak Ekonomi Perempuan Muslimah

Teori tentang kemunduran status perempuan dalam
Islam setelah wafatnya Nabi, sebagaimana didiskusikan
di atas, telah diimbangi dengan teori lain. Beberapa
sarjana, seperti Ahmed dan Barlas, mengajukan sebuah
tesis mengenai bertahannya interpretasi sumber-sumber
Islam alternatif yang familiar dengan perempuan dan
ada bersamaan atau bahkan berkompetisi dengan
penafsiran yang merugikan perempuan sepanjang
sejarah Islam.

Oleh karena itu, menurut Ahmed, muncul dua suara
yang berbeda dalam Islam dan dua pemahaman yang
saling berkompetisi mengenai relasi gender, yang satu
diekspresikan dalamaturan-aturanyang pragmatisuntuk
masyarakat ..., yang satunya lagi merupakan artikulasi
visi etika. Kehadiran suara egalitarianisme menjelaskan
mengapa perempuan Muslimah sering bersikukuh dan
sering tidak bisa dipahami oleh non Muslim bahwa
Islam tidaklah seksi. Mereka mendengar dan membaca
dalam teks suci secara adil dan terlegitimasi sebuah
pesan berbeda yang disuarakan oleh para pembuat dan
pengukuh Islam ortodok yang androcentrik.>*

Lebihjauhlagi tradisipluralismeinitelah memberikan
bukti empiris mengenai dinamika gender, yaitu sebuah
proses ketika perempuan Muslimah menegosiasikan
status dan hak-hak mereka dengan realitas yang berubah
di sekeliling mereka dimana perempuan Muslimah
menyatakan agensi mereka. Muslim progresif menyoroti
agensi aktif perempuan Muslimah untuk menentang
stereotip mengenai perempuan Muslimah sebagai
korban pasif. Sonbol, misalnya, berargumen bahwa
citra perempuan Muslimah terkucil yang digambarkan
oleh fikih masa pertengahan Islam lebih merupakan
penggambaran bagaimana perempuan scharusnya
hidup ketimbang penggambaran mengenai kehidupan
yang sesungguhnya dijalani perempuan.®> Abou El-Fadl
berpendapat bahwa terdapat banyak bukti bahwa cerita
patriarki dalam hukum Islam tidaklah bersifat linear
dan meskipun kekuatan-kekuatan patriarkal berupaya
mengeklusi dan membatasi perempuan, hukum Islam
tetap menjadi salah satu lahan besar dimana peran-peran
gender dinegosiasikan dan dikontestasi secara keras.*
Ia lebih jauh menyatakan bahwa perempuan Muslimah
memainkan peran yang dinamis untuk bernegosiasi,
baik sebagai subyek dan penerima maupun sebagai

3 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam, h. 65-66.

% Amira Sonbol, “Rise of Islam: 6th to 9th Century”, dalam Joseph
(ed.), Encyclopedia of Women, Vol. 1, h. 8.

% Khaled Abou El-Fadl, “Legal and Jurisprudential Literature, 35.

penulis dan pembuat ketentuan-ketentuan hukum
dan menentang stereotip yang dominan mengenai
posisi pasif perempuan dalam sejarah hukum Islam.
Studi-studi terbaru mengenai materi-materi arsip dan
keputusan pengadilan pada masa pertengahan dan
Utsméni Islam juga menunjukkan bahwa pada masa
tersebut perempuan tidak hanya memiliki kebebasan
untuk memilih mazhab dan hakim tertentu tetapi juga
para hakim umumnya mengambil sikap yang liberal
dan melindungi terhadap perempuan.’”

Tradisi keragaman pendapat dan mazhab di
luar mainstream yang diantaranya memungkinkan
agensi aktif perempuan terus berlangsung sepanjang
sejarah Islam meskipun sering dimarginalisasi dalam
menghadapi hegemoni negara. Barlas menyatakan
bahwa “Tradisi pluralisme dan pluralisme tradisi
itu sendiri menyediakan materi untuk mengkritik
pengetahuan keagamaan dan memungkinkan Muslim
untuk berfikir ulang mengenai tradisi tersebut dengan
mengambil aspek-aspek yang berbeda’.’® Hal ini
menjelaskan mengapa di tengah konservatisme yang
cukup kuat, Muslim progresif kontemporer, khususnya
para feminis Islam, dapat terus mereformasi Islam
dalam sinaran tradisi.

Salah satu ayat yang direinterpretasi oleh para feminis
Islam adalah Q.s. al-Nis&' [4]: 34. Wadud mengkritik
penafsiran patriarki atas penggalan ayat tersebut yang
sering dimaknai sebagai “Laki-laki diciptakan oleh Allah
memiliki kelebihan dibandingkan perempuan (dalam
hal kekuatan dan akal)”. Ia menolak penafsiran ini
karena tidak berdasar dan tidak konsisten dengan ajaran
Islam yang tidak mengenal kelebihan fisik ataupun
intelektual laki-laki. Menurut Wadud, kelebihan ini
bukanlah tanpa syarat karena Q.s. al-Nis&" [4]: 34 tidak
menyatakan “Laki-laki dilebihkan terhadap perempuan”
melainkan ayat tersebut menyatakan “Melebihkan
sebagian terhadap sebagian yang lain”. Penggunaan kata
“sebagian” terkait dengan apa yang teramati secara jelas
dalam konteks kemanusiaan. Tidak semua laki-laki
memiliki kelebihan atas semua perempuan dalam semua
hal. Sebagian laki-laki memiliki kelebihan atas sebagian

37 Amira El-Azhary Sonbol (ed.), Women, Family, and Divorce Laws
in Islamic History, (Syracuse: Syracuse University Press, 1996), h. 25-
27; Amira El-Azhary Sonbol, “Women in Shariah Courts: A Historical
and Methodological Discussion”, dalam Fordham International Law
Journal, 27, 2003-4, h. 225-253; Yossef Rapoport, Marriage, Money
and Divorce in Medieval Islamic Society, (Cambridge: Cambridge
University Press, 2005), h. 45-47; Judith Tucker, In the House of Law:
Gender and Islamic Law in Ottoman Syria and Palestine, (Berkeley:
University of California Press, 2000), all quoted in Susan E Hirsch,
“Islamic Law and Society Post-9/117, dalam Annual Review of Law and
Social Science, Vol. 2, Dec 2006, h. 165-186.

3% Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, h. 80-81.



perempuan dalam hal-hal tertentu. Demikian pula
sebagian perempuan memiliki kelebihan atas sebagian
laki-laki dalam beberapa hal sehingga penafsiran
“fadhilah” ini tidaklah absolut. Ia menegaskan spirit
ayat ini untuk menciptakan sebuah masyarakat yang
seimbang dimana kewajiban ditanggung bersama antara
laki-laki dan perempuan.’’

Lebih lanjut Wadud menafsirkan bahwa penggalan
ayat “Laki-laki adalah pemimpin terhadap perempuan”
hanya berlaku jika terpenuhinya dua syarat, yaitu
adanya kelebihan laki-laki terhadap perempuan dan
mereka memberikan nafkah kepada perempuan dari
hasil kerjanya (kewajiban finansial). Jika salah satu
kondisi ini tidak terpenuhi maka laki-laki tidak bisa
menjadi pemimpin perempuan.”’ Kedua syarat tersebut
saling berhubungan dimana terdapat timbal balik antara
hak dan tanggung jawab. Nafkah, menurut Wadud,
merupakan kompensasi yang harus dibayarkan suami
karena sang istri menjalankan peran membesarkan
anak-anak yang secara tidak langsung mengurangi
keleluasaan perempuan dalam bekerja dan memperoleh
penghasilan. Feminis Islam lainnya, seperti Azizah
al-Hibri dan Riffat Hassan, juga berpendapat bahwa
secara bahasa “gawwdmun” bermakna “pencari nafkah”
atau “mereka yang menyediakan kebutuhan hidup™*'.
Menurut Barlas* ayat ini memberikan tanggung jawab
kepada laki-laki untuk memberi natkah perempuan
namun hal ini bukan berarti laki-laki sebagai sebuah
kelas otomatis menjadi “gawwdmun” atas perempuan
sebagai sebuah kelas.” Senada dengan hal tersebut
Rahman juga berpendapat bahwa kemampuan istri
untuk bisa menafkahi dirinya sendiri dan berkontribusi
pada rumah tangga mengurangi superioritas suami
karena sebagai manusia ia tidak memiliki superioritas
terhadap istrinya.*

Penafsiran para feminis Islam ini berupaya

menentang penafsiran patriarkal yang mengimplikasikan

superioritas laki-laki terhadap perempuan. Para

¥ Amina Wadud, , Qurian and Woman: Rereading the Sacred Text
from a Woman’s Perspective, (New York, Oxford: Oxford University
Press, 1999), h. 70-74.

“ Amina Wadud, , Quran and Woman: Rereading the Sacred Text
from a Woman’s Perspective, h. 70.

41 Azizah al-Hibri, “A Study of Islamic Herstory: or, How Did We
Ever Get into This Mess?”, dalam Women’s Studies International Forum,
Special Issue: Women and Islam 5, No. 2, 1982; Riffat Hassan “An
Islamic Perspective”, dalam Karen Lcbacqz (ed.), Sexuality: A Reader,
Cleveland, (Ohio: The Pilgrim Press, 1999), h. 7-8.

2 Asma Barlas, “Believing Women” in Islam, h. 80-81.

# Azizah al-Hibri, “A Study of Islamic Herstory, h. 7-8; Amina
Wadud, , Quran and Woman h. 71; Asma Barlas, “Believing Women”
in Islam, h. 187.

# Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an, (Minn.: Bibliotheca
Islamica, 1980), h. 49.

Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan 91

feminis Islam ini berupaya untuk merevitalisasi spirit
egalitarianisme Islam melalui penafsiran ulang Alquran
dengan menggunakan perspektif perempuan.

Selain penafsiran Alquran, hukum Islam juga menjadi
salah satu landasan transformasi pemikiran Islam.
Dengan semangat progresivitas yang terefleksi melalui
upaya pemberdayaan kelompok-kelompok marjinal,
para ahli hukum Islam berupaya mentransformasi
hukum Islam yang semula dikenal patriarkal menjadi
hukum Islam yang berfungsi sebagai alat pemberdayaan
kelompok-kelompok marjinal termasuk perempuan.
Mereka menggunakan ijtihad sebagai alat untuk
merevitalisasi ajaran-ajaran Islam dengan melakukan
dialektika kritis antara teks dan konteks masa kini. Teori-
teori hukum Islam yang membantu mereka melakukan
hal ini diantaranya magqéshid al-syari‘ah (tujuan hukum
Islam yang lebih tinggi dan universal), penafsiran
ulang teori nasakh mansiikh antara ayat-ayat makiyyah
dan madaniyyah, kontekstualisasi sejarah dan kultural
terhadap penafsiran Alquran, pembedaan antara konsep
syariat dan fikih serta penggunaan ikhtilaf ulama.®

Salah satu pembaharuan tersebut diperkenalkan oleh
al-Na'im. Dengan mengembangkan konsep gurunya,
Mahmtd Muhammad Thah4, dalam karyanya “7he
Second Message of Islam”,*® al-Na'im menawarkan konsep
penafsiran ulang ndsakh-mansiikh melalui pembedaan
antara ayat-ayat makiyyah versus ayat-ayat madaniyyah.
Menurutnya ayat-ayat makiyyah merupakan pesan
Alquran yang bersifat universal dan berlaku sepanjang
waktu. Visinya adalah tauhid (mengesakan Allah) serta
menyerukan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan dan
persamaan. Sedangkan ayat-ayat madaniyyah berupaya
mengaplikasikan  pesan-pesan
dengan memperhatikan konteks budaya setempat
pada masa tersebut sehingga nilai keberlakuannya

ayat-ayat  makiyyah

relatif terbatas. Lebih lanjut ia menyerukan aplikasi
pesan ayat-ayat makiyyah di sepanjang zaman untuk
mencapai nilai-nilai universal Islam berupa tauhid,
keadilan, persamaan dan martabat kemanusiaan. Ia
berpendapat bahwa aturan-aturan hukum Islam yang
berasal dari ayat-ayat madaniyyah yang spesifik dan
terikat dengan konteks waktu tertentu perlu digantikan
dengan ayat-ayat makiyyah yang universal dan berlaku
sepanjang zaman. Ayat-ayat madaniyyah ini mencakup
pula ketentuan-ketentuan mengenai relasi laki-laki dan
perempuan yang dipengaruhi konteks budaya setempat

# Nur Hidayah, ‘Feminising Islam’ in Contemporary Indonesia,
h. 34-36.

4 Mahmad Muhammad Thaha, 7he Second Message of Islam, trans.
by Abdullahi Ahmed al-N2'im, (Syracuse: Syracuse University Press,
1987), h. 45-47.



92 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

pada waktu itu. Ayat-ayat ini, menurutnya, perlu
ditafsir ulang dengan merujuk pada ayat-ayat makiyyah
yang bersifat universal dan berlaku sepanjang waktu
menuju nilai-nilai Islam berupa keadilan, persamaan
dan martabat kemanusiaan.

Beberapa sarjana lain, seperti Abou El-Fadl, Saced,
Mir-Hosseini, Saced dan Kamali, membedakan antara
syariat sebagai prinsip-prinsip universal ajaran Islam
dengan fikih sebagai pemahaman manusia terhadap
masalah-masalah hukum Islam yang diambil dari
Alquran dan Sunah. Saced membedakan syariat dan
fikih berdasarkan sumbernya yang berbeda. Syariat
bersumber dari Allah sedangkan fikih berasal dari
pemahaman dan interpretasi manusia.”” Senada dengan

hal tersebut,
Abou El-Fadl menyatakan bahwa hukum Allah

sebagai sebuah abstraksi disebut syariat (secara bahasa
bermakna jalan) sedangkan pemahaman konkret dan
implementasi kehendak Allah ini disebut fikih (secara
bahasa bermakna pemahaman). Syariat merupakan
kehendak Allah dalam bentuknya yang ideal dan
abstrak tetapi fikih merupakan produk dari upaya
manusia untuk memahami keinginan Allah. Dalam
makna seperti inilah syariat selalu bersifat fair, adil dan
setara, sedangkan fikih hanyalah sebuah upaya untuk
mencapai cita-cita dan tujuan syariat (maqdshid al-
syari ah).*®

Mir-Hosseini, feminis Islam dari Iran, secara lebih
khusus mengkritik kesalahan pemahaman fikih sebagai
hukum sakral yang selanjutnya digunakan sebagai
justifikasi untuk mendiskriminasi perempuan:

Penting untuk menekankan perbedaan ini beserta
komplekstitas epistemologi dan politiknya. Fikih sering
disalahartikan sebagai sesuatu yang sama dengan syariat,
tidak hanya dalam wacana populer Muslim tetapi juga
oleh para spesialis dan politisi, serta seringnya dengan
tujuan ideologis, yaitu apa yang kelompok Islamis dan
kelompok lainnya nyatakan sebagai sebuah “mandat
syariat” (yang bersifat sakral dan tidak ada unsur
kesalahan) sesungguhnya merupakan produk fikih,
ekstrapolasi dan spekulasi hukum (sehingga bersifat
manusia dan tidak bisa terhindar dari kesalahan). Teks
fikih yang bersifat patriarkal, baik dalam semangat
maupun bentuknya, sering digunakan sebagai alat
untuk membungkam dan membuat frustasi upaya
Muslim untuk memperoleh keadilan dunia dimana

47 Abdullah Saced, Islamic Thought: An Introduction, (London and
New York: Routledge, 20006), h. 44.

# Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name Islamic Law, h.
32.

keadilan dan persamaan hukum merupakan nilai
intrinsik hukum itu sendiri.”’

Melalui pembedaan antara syariat dan fikih ini
Muslim progresif menolak aturan-aturan fikih patriarkal
dengan argumen bahwa aturan-aturan tersebut
bertentangan dengan prinsip-prinsip universal syariat
berupa nilai-nilai keadilan, persamaan dan martabat

kemanusiaan.

Melalui metode ini mereka merevitalisasi hak-hak
perempuan yang merupakan salah satu alat untuk
mewujudkan keadilan dalam umat. Di wilayah privat
dalam keluarga, mereka merevitalisasi relasi yang
seimbang antara suami dan istri serta hak dan kewajiban
yang seimbang antara suami dan istri. Di wilayah
publik, mereka merevitalisasi hak-hak berpartisipasi
secara aktif dan setara dengan laki-laki di bidang politik,
sosial dan ekonomi. Upaya penafsiran ulang ini juga
dilengkapi dengan upaya-upaya lain seperti mendorong
revisi hukum dan peraturan perundang-undangan
di negara-negara Muslim, meningkatkan partisipasi
politik perempuan untuk selanjutnya mendesakkan
kebijakan-kebijakan yang pro perempuan, mendirikan
organisasi-organisasi perempuan Muslimah progresif,
meningkatkan akses perempuan pada pendidikan dan
pekerjaan serta pemberdayaan perempuan di tingkat
akar rumput termasuk di bidang ekonomi.

Upaya Peningkatan  Partisipasi  Ekonomi
Perempuan Muslimah dan Pemberdayaannya

Merujuk pada penafsiran para Muslim progresif dan
feminis Islam, Islam sesungguhnya telah memberikan
landasan bagi upaya peningkatan hak-hak ekonomi
dan kesetaraan gender dalam masyarakat Muslim.
Namun karena pengaruh budaya dan struktur politik
serta keagamaan yang masih merefleksikan bias-
bias patriarki maka perlu upaya revitalisasi hak-hak
perempuan termasuk hak-hak ekonomi dan kesetaraan
perempuan dengan laki-laki baik di wilayah privat
maupun publik. Selain perubahan paradigma melalui
penafsiran ulang tersebut upaya ini perlu diperkuat
melalui upaya-upaya pemberdayaan. Melalui upaya
pemberdayaan ini kelompok-kelompok lemah dan
terpinggirkan menjalani proses perubahan diri untuk
mampu merubah kondisi dan lingkungan sekitarnya
menjadi lebih baik dan bermartabat yang dilandasi

# Ziba Mir-Hosseini, “Towards Gender Equality: Muslim Family
Laws and the Syari‘ah”, dalam Musawah (ed.), Wanted: Equality and
Justice in Muslims Family, (Kuala Lumpur: Musawah, 2009), h. 25-
26; Ziba Mir-Hosseini, “Islam and Gender Justice”, dalam Vincent
Cornell, Omid Safi and Virginia Gray Henry (eds.), Voices of Change,
(Connecticut and London: Westport, 2007), h. 86.



prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan dan kemanusiaan.
Dalam Islam, ajaran pemberdayaan ini termaktub
dalam Q.s. al-Rad [13]: 11: “Sesungguhnya Allah tidak
akan merubah nasib suatu kaum hingga kaum tersebut
merubahnya”.

Pemberdayaan ekonomi perempuan Muslimah
melalui peningkatan partisipasi ekonomi memiliki
urgensi signifikan karena perempuan membentuk
setengah populasi dunia. Apabila setengah populasi
ini tidak aktif secara ekonomi maka perekonomian
negara mengalami penurunan dari segi produktifitas.
Oleh karena itu pelbagai upaya dilakukan untuk
meningkatkan kesetaraan laki-laki dan perempuan
termasuk di bidang ekonomi. MDGs mengamanatkan
tiga bidang utama upaya peningkatan kesetaraan
gender yaitu peningkatan partisipasi perempuan di
bidang pendidikan, ekonomi (akses pada pekerjaan
dan penghidupan yang laik) dan representasi politik.”
Pelbagai upaya pemberdayaan ekonomi perempuan
telah  dilakukan seperti meningkatkan partisipasi
ekonomi perempuan, membuka akses perempuan
pada kredit

kewirausahaan perempuan melalui pelatihan, akses

pekerjaan, usaha, menumbuhkan
modal dan pendampingan usaha. Studi menunjukkan
hasil positif dari upaya memperbaiki akses perempuan
pada kredit atau memfasilitasi mereka memperoleh
pekerjaan.®' Akses perempuan terhadap pendapatan
dapat meningkatkan otonomi, status ekonomi dan
sosial mereka. Ia juga dapat merubah relasi kuasa
antara perempuan dan laki-laki, termasuk di level
rumah tangga, misalnya dengan meningkatnya kontrol
perempuan terhadap budger rumah tangga yang akan
dibelanjakan. Memperbaiki
perempuan juga merupakan kunci untuk mengurangi
kemiskinan dan pertumbuhan ekonomi. Rencana Aksi
Kesetaraan Gender Bank Dunia 2007-2010 -Kesetaraan

Gender sebagai Ekonomi Cerdas- secara eksplisit

kesempatan ekonomi

mengakui manfaat besar pembangunan pemberdayaan
ekonomi perempuan.

Komunitas ~ global ~ harus  memperbaharui
perhatiannya pada pemberdayaan ekonomi perempuan
dan meningkatkan investasi pada perempuan. Partisipasi
angkatan kerja perempuan dan pendapatannya yang
meningkat diasosiasikan dengan kemiskinan yang

berkurang dan pertumbuhan yang lebih cepat. Tidak

hanya perempuan yang akan memperoleh manfaat dari

%0 Naila Kabeer, “Gender Equality and Women’s Empowerment:
A Critical Analysis of the Third Millennium Development Goal 17,
dalam Gender and Development, 13: 1, 2005, h. 13-24.

°! Naila Kabeer, “Gender Equality and Women’s Empowerment,

h. 13-24.

Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan 93

pemberdayaan ekonomi mereka tetapi juga laki-laki,
anak-anak dan masyarakat secara keseluruhan ...”>?

Perempuan menghadapi dilema tersendiri dalam hal
akses pada pekerjaan. Tuntutan profesionalitas dunia
kerja sering menjadikan perempuan harus memilih
antara pekerjaan dan tanggung jawabnya mengurus
rumah tangga dan membesarkan serta mendidik anak-
anaknya. Oleh karena itu umumnya perempuan lebih
memilih pekerjaan yang fleksibel dari segi pengaturan
waktu sehingga lebih memudahkan untuk menjalankan
Wirausaha
merupakan salah satu solusi yang dapat menjembatani

perannya yang multifungsi tersebut.
kebutuhan perempuan untuk dapat menyeimbangkan
perannya di ranah domestik namun tetap dapat

berpartisipasi secara ekonomi di ranah publik.”

Meskipun terdapat teks dan preseden historis

Islam yang memberikan 70le model mengenai
partisipasi ekonomi perempuan khususnya di bidang
kewirausahaan,’ namun perempuan masih menghadapi
pelbagai kendala untuk bisa menjadikan kewirausahaan
sebagai salah satu pilihan karir mereka. Stereotip
kewirausahaan sebagai profesi yang didominasi laki-
laki, kesulitan mengakses bantuan finansial dan kredit,
kurangnya keterampilan berbisnis serta terbatasnya
jaringan bisnis merupakan beberapa kendala yang
dihadapi perempuan dalam wirausaha.”” Di sisi lain,
negara-negara Muslim sesungguhnya menyediakan
kesempatan bisnis yang luas tidak hanya dari segi jumlah
konsumen Muslim yang besar tetapi juga beragam
bidang bisnis (Islami) yang dapat dikembangkan. Hal
ini meliputi antara lain produk pangan dan kuliner,
fashion ~ Muslim/Muslimah,

produk kosmetik dan kecantikan, pendidikan Islam,

properti, agrobisnis,
pengobatan Islam, wisata Islami, media massa Islam
dan lembaga keuangan Islam.

Sektor wirausaha yang luas dan tangguh merupakan
salah satu kunci kemajuan suatu perekonomian.
Sektor kewirausahaan dipandang memegang peranan
penting untuk mengakselerasi percumbuhan ekonomi
suatu negara dengan meningkatkan produktifitas
dunia industri dan bisnis melalui pelbagai inovasi dan

52 World Bank, Gender Equality Action Plan, (Washington: World
Bank, 2007-2010), h. 2.

%3 R.K. Caputo and A. Dolinsky, “Women’s Choice to Pursue Self-
Employment: The Role of Financial and Human Capital of Household
Members”, dalam journal of Small Business Management, 36 (3), 1998,
h. 9/8-17.

> Nadia Abbott, Aishah: The Beloved of Mohammed, (London: Saqi
Books, 1985), h. 30-31..

> Robert Hisrich and Candida Brush, “The Woman Entrepreneur:
Management Skills and Business Problems”, dalam Journal of Small
Business Management, Vol. 22, Issue 1, 1984, h. 30-37.



94 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

kreatifitas.’® Sektor ini juga dianggap merupakan solusi
untuk masalah tingginya tingkat pengangguran melalui
penciptaan lapangan pekerjaan.”” Dari perspektif
feminis, kemampuan perempuan untuk mengakses
sumber daya ekonomi, salah satunya melalui wirausaha,
mampu meningkatkan otonomi perempuan dan
kesetaraan relasi kuasa dan gender dalam keluarga

t°® Beberapa penelitian mengenai

dan masyaraka
kewirausahaan perempuan Muslimah menunjukkan
kekuatan perempuan Muslimah untuk menentang
stereotip perempuan Muslimah sebagai korban pasif
dari struktur agama, budaya, ekonomi dan politik yang

cenderung memarjinalkan mereka.”

Namun demikian, masih banyak tantangan yang
dihadapi perempuan untuk memberdayakan kaumnya
termasuk di sektor wirausaha sebagaimana disinggung
di atas. Oleh karena itu untuk meningkatkan
partisipasi ekonomi perempuan maka perempuan perlu
dididik dan diberikan keterampilan. Demikian pula
pelbagai kendala teknis perlu dieliminir, salah satunya
dengan mendesain instrumen keuangan yang dapat
melayani kebutuhan perempuan untuk memasuki
dan mengembangkan bisnisnya serta menciptakan
sistem pendidikan yang dapat membekali perempuan
dengan wawasan dan keterampilan bisnis. Dengan
pelbagai strategi ini diharapkan partisipasi ekonomi
perempuan Muslimah yang relatif masih rendah dapat
terus ditingkatkan dan bahkan Sumber Daya Manusia
(SDM) perempuan dapat diharapkan menjadi salah satu
penggerak vital ekonomi melalui kemampuan mereka
untuk menciptakan lapangan pekerjaan, meningkatkan
kesejahteraan baik di tingkat keluarga, komunitas dan

%6 Joseph A. Schumpeter, 7he Theory of Economic Development,
(Cambridge: Harvard University Press, 1934), h. 20-22. Review, Vol.
6, No. 1, 2010, h. 103-109; Caroline Essers and Yvonne Benschop,
“Muslim Busineswomen Doing Boundary Work: The Negotiation of
Islam, Gender and Ethnicity within Entrepreneurial Contexts”, dalam
Human Relations, Vol. 62, No. 3, 2009, h. 403-423; Kenneth R. Gray
abd Joycelyn Finley-Hervey, “Women and Entrepreneurship in Mo-
rocco: Debunking Stereotypes and Discerning Strategies”, dalam /n-
ternational Entrepreneurship and Management Journal, Vol. 1, 2005, h.
203-217; Yakubu Zakaria, “Entrepreneurs at Home: Secluded Muslim
Women and Hidden Economic Activities in Northern Nigeria”, dalam
Nordic Journal of African Studies, Vol. 10, No. 1, 2001, h. 107-123;
H.J. Pope, “For Saudi Women, Running a Business is a Veiled Initia-
tive”, dalam Wall Street Journal, New York, 2002; M. Azam Roomi
dan Guy Parrott, “Barriers to Development and Progression of Women
Entrepreneurs in Pakistan”, dalam 7he Journal of Entrepreneurship, 17,
1, 2008, h. 59-72; Edwina Pio, “Islamic Sisters: Spirituality and Ethnic
Entrepreneurship in Sweden”, dalam Equality, Diversity and Inclusion:
An International Journal, Vol. 29, No. 1, 2010, h. 113-130.

°7 David L. Birch, 7he Job Generation Process, (Cambridge, MA:
MIT Press, 1979), h. 32-33.

8 World Bank, Gender Equality Action Plan, h. 2.

%% Lihat misalnya John C. McIntosh and Samia Islam, “Beyond
the Veil: The Influence of Islam on Female Entrepreneurship in a
Conservative Muslim Context”, dalam International Management

bahkan negara. Melalui partisipasi ekonomi perempuan
ini diharapkan terwujud keadilan sosial ekonomi
berperspektif gender di negara-negara Muslim.

Penutup

Islam telah memberikan landasan bagi pembangunan
masyarakat yang berkeadilan termasuk dalam hal
kesetaraan laki-laki dan perempuan. Namun penafsiran
yang bias patriarki telah berkontribusi terhadap
marjinalisasi perempuan, tidak terkecuali rendahnya
partisipasi ekonomi perempuan di dunia Muslim.
Menyikapi hal ini para ulama progresif berupaya
terhadap  teks-teks
Alquran, Sunah dan juga ketentuan-ketentuan syariat

melakukan penafsiran  ulang

untuk menyuarakan Islam yang lebih berkeadilan.
Dalam bidang ekonomi, penafsiran ulang ini juga
diikuti dengan upaya peningkatan partisipasi ekonomi
perempuan Muslimah dengan memberdayakan mereka
untuk dapat mengakses hak-hak ekonomi mereka seperti
hak bekerja dan memperoleh pendapatan. Wirausaha
merupakan salah satu strategi untuk meningkatkan
partisipasi ekonomi perempuan Muslimah di ranah
publik namun mereka tetap dapat menyeimbangkannya
dengan peran di ranah privat. (]

Pustaka Acuan
Buku/Jurnal:

Abbott, Nadia, Aishah: The Beloved of Mohammed,
London: Saqi Books, 1985.

Abou El-Fadl, Khaled, “Legal and Jurisprudential
Literature: 9" to 15* Century”, dalam Suad Joseph
(ed.), Encyclopedia of Women in Islamic Cultures,
Leiden, Boston, Mass.: Brill, 2003-2007, Vol. 1.

---------- , Speaking in God's Name Islamic Law, Authority
and Women, Oxford: Oneworld, 2001.

Ahmed, Leila, Women and Gender in Islam: Historical
Roots of a Modern Debate, New Haven and London:
Yale University Press, 1992.

Al-Hibri, Azizah, “A Study of Islamic Herstory: or, How
Did We Ever Get into This Mess?”, dalam Womens
Studies International Forum, Special Issue: Women
and Islam 5, No. 2, 1982.

Antrobus, Peggy, The Global Womens Movement: Origins,
Issues and Strategies, London: Zed Books, 2004.

Barbara Freyer Stowasser, “The Status of Women in
Early Islam”, Freda Hussain (ed.), dalam Muslim
Women, Sydney: Croom Helm, 1984.

Barlas, Asma, “Believing Women” in Islam: Unreading
Patriarchal Interpretations of the Quran, Austin:



University of Texas Press, 2002.

Birch, David L., 7he Job Generation Process, Cambridge,
MA: MIT Press, 1979.

Brettell, B. dan Caroline. E Sargent, Gender in Cross
Curtural Perspective, London: Phoenix Book, t.t.
Caputo, R.K. and A. Dolinsky, “Women’s Choice to
Pursue Self-Employment: The Role of Financial and
Human Capital of Household Members”, dalam
Journal of Small Business Management, 36 (3), 1998.

Cooke, Mirriam, Women Claims Islam; Creating Islamic
Feminisme Trough Literature, New York: Oxford
University Press, 2001.

Fatima Mernissi, Women and Islam: An Historical and
Theological Enquiry, Mary Jo Lakeland (trans.),
Oxford: Basil Blackwell, 1991.

Fatma, Shabana, Woman and Islam, New Delhi: Sumit
Enterprises, 2007.

Hassan, Riffat, “An Islamic Perspective”, dalam Karen
Lcbacqz (ed.), Sexuality: A Reader, Cleveland, Ohio:
The Pilgrim Press, 1999.

Hidayah, Nur, Feminising Islam’ in Contemporary
Indonesia:  The Role of  Progressive  Muslim
Organisations, PhD Thesis, Melbourne: Melbourne
University, 2012.

Hirsch, Susan F. “Islamic Law and Society Post-9/117,
dalam Annual Review of Law and Social Science, Vol.
2, Dec 2006.

-------- , Robert and Candida Brush, “The Woman
Entrepreneur: Management Skills and Business
Problems”, dalam Journal of Small Business
Management, Vol. 22, Issue 1, 1984.

Husein, Aftab, Status of Women in Islam, Yoyakarta:
Yayasan Bentang Budaya,1987.

John L.Esposito, Women in Muslim Family Law, New
York: Syracuse University Press, 1982.

Jord, Birgitta Sevef and Berit Olsson, “Introduction:
Gender Issues in Development Practice: Two
Perspectives from a Development Cooperation
Agency”, dalam Discussing Women's Empowerment:
Theory and Practice, Sida Studies no. 3, Stockholm:
Novum Grafiska, 2001.

Kabeer, Naila, “Gender Equality and Women’s
Empowerment: A Critical Analysis of the Third
Millennium Development Goal 17, dalam Gender
and Development, 13: 1, 2005.

Lips, Hilary M., Sex & Gender an Introduction,
California, London, Toronto: Mayfield Publising
Company, 1993.

Luttle, Lisa, Encyclopedia of Feminism, New York: Fact

Nur Hidayah: Reinterpretasi Hak-Hak Ekonomi Perempuan 95

on File Publication,1986.

Mernissi, Fatima, Women’s Rebellion and Islamic Memory,
London and New Jersey, 1996.

Mir-Hosseini, Ziba, “Islam and Gender Justice”, dalam
Vincent Cornell, Omid Safi and Virginia Gray
Henry (eds.), Voices of Change, Connecticut and
London: Westport, 2007.

----------- , “Towards Gender Equality: Muslim Family
Laws and the Syari‘ah”, dalam Musawah (ed.),
Wanted: Equality and Justice in Muslims Family,
Kuala Lumpur: Musawah, 20009.

Na'im, al-, Abdullahi Ahmed, Zoward an Llamic
Reformation: Civil Liberties, Human Rights and
International Law, N.Y.:
University Press, 1990.

Rahman, Fazlur, Islamic Methodologyin History, Pakistan:

Syracuse, Syracuse

Central Institute of Islamic Research, 1965.

----------- , Major Themes of the Quran, Minn.:
Bibliotheca Islamica, 1980.

Rapoport,Yossef, Marriage, Money and Divorce in
Medieval Islamic Society, Cambridge: Cambridge
University Press, 2005.

Roded, Ruth, Women in Islamic Biographical Collections:
From Ibn Sa'd to Who’s Who, Boulder and London:
Lynne Rienner Publishers, 1994.

Saeed, Abdullah, Ilamic Thought: An Introduction,
London and New York: Routledge, 20006.

Schumpeter, Joseph A. The Theory of Economic
Development, Cambridge: Harvard University Press,
1934.

Sonbol, Amira El-Azhary (ed.), Women, Family and
Divorce Laws in Islamic History, Syracuse: Syracuse
University Press, 1996.

---------- , “Women in Shariah Courts: A Historical
and Methodological Discussion”, dalam Fordham
International Law Journal, 27, 2003-4.

—————————— , “Rise of Islam: 6th to 9th Century”, dalam
Joseph (ed.), Encyclopedia of Women, Vol. 1.

Steans, Jill, Gender and International Relations, London:
Polity,1998.

Thah4, Mahmtd Muhammad, 7he Second Message of
Islam, trans. by Abdullahi Ahmed al-Na'im, Syracuse:
Syracuse University Press, 1987.

Tierney, Helen, Women’s Studies Encyclopedia, New
York: Green Word Press, 1999.

Tucker, Judith, /n the House of Law: Gender and Islamic
Law in Ottoman Syria and Palestine, Berkeley:
University of California Press, 2000.

UNDP, Human Development Report 1995, New York



96 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

and Oxford: Oxford University Press, 1995.

------- , Human Development Report: Cultural Liberty in
Today’s Diverse World, New York: UNDE, 2004.
UN-Habitat, “Muslim Women and Propoerty”, dalam
Islam, Land and Property Research Series, Nairobi:

UN-Habitat, 2005.

Wadud, Amina, Quran and Woman: Rereading the
Sacred Text from a Womans Perspective, New York,
Oxford: Oxford University Press, 1999.

Weeks, K. (1988), “The Demography of Islamic Nations’,

dalam Population Bulletin, 43 (4), December, 1988.
World Bank, Gender Equality Action Plan, Washington:
World Bank, 2007-2010.
------------- , World Bank World Tables, Oxford: Oxford
University Press, 1999.

Website:
Al-Jumuah, “Islam and Women’s Work”, No. 2 & 3,

dalamhttp://www.mwlusa.org/topics/rights/econrights.
html, diunduh pada 31 Juli 2013.



