
  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 57 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

SYURA ATAU MUSYAWARAH DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN 

 

Ja’far Muttaqin, Aang Apriadi 

Program Studi Ilmu Quran tafsir 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyyah Al-Hidayah Tasikmalaya 

e-mail: javar.muttaqin@gmail.com, aangamigos1@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Dalam tulisan ini, penulis mencoba mendudukan masalah musyawarah atau syura dalam 

perspektif tafsir Al-Qur’an dengan pendekatan tematis, term syura  dalam tinjauan Al-

Qur’an, kedudukan syura dalam kehidupan umat Islam serta pelaksanaannya, prinsip-

prinsip yang ada dalam system syura. Fokus kajian atau starting point pembahasan 

tulisan ini. Penulis akan memfokuskan pada ayat-ayat Al-Qur’an tentang syura , yakni, 

Q.S. al-Baqarah (2) ayat 233, Q.S. Ali ‘Imran (3) ayat 159, dan Q.S. asy-Syura (42) ayat 

38. Dalam mengupas ayat-ayat tentang musyawarah, penulis akan menggunakan metode 

penafsiran secara tematik (tafsir maudhu’i). Tafsir maudhu’i secara terminologis pada 

prinsipnya bermuara pada makna yang sama. Maksudnya, menghimpun ayat-ayat Al-

Qur’an yang mempunyai tujuan yang sama dengan arti sama, membicarakan satu topik, 

menyusun berdasar masa turun ayat serta memperhatikan latar belakang sebab-sebab 

turunnya−diberi penjelasan, uraian, komentar, dan pokok kandungan hukumnya.  

 

Kata Kunci: musyawarah, perspektif, Al-Qur’an  

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan kitab suci umat Islam yang merupakan kalam Allah 

subhanahuwata’ala. Ia berisi pesan-pesan Allah subhanahuwata’ala yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad shallallahu’alaihi wasallam melalui malaikat Jibril. Ia 

diturunkan guna sebagai petunjuk bagi manusia dan alam untuk meraih keselamatan di 

dunia maupun di akhirat. Kandungan Al-Qur’an berisi tentang segala hal meliputi seluruh 

aspek kehidupan manusia. Hal demikian dibahas dalam Al-Qur’an baik secara global 

maupun mendetail. 

Sebagai firman Allah, Al-Qur’an bersifat universal, berlaku sepanjang masa, mulai 

sejak diturunkannya hingga akhir zaman. Bagi umat Islam, Al-Qur’an merupakan sumber 

utama dan pertama ajaran Islam. Sebagai kitab suci, Al-Qur’an tidak hanya memuat 

petunjuk tentang pengaturan hubungan antara manusia dengan Tuhannya saja, namun ia 

juga mengatur hubungan antara manusia dengan manusia lainnya atau sesamanya juga 

mengatur hubungan antara manusia dengan lingkungan dan alam. 

Al-Qur’an memberikan pedoman kepada manusia dengan prinsip “jalan lurus”. 

Artinya apa yang ditunjukan Al-Qur’an bagi manusia, hal tersebut merupakan jalan 

terbaik dan terefisien bagi manusia untuk menyelesaikan berbagai masalah kehidupannya. 

Dalam Al-Qur’an termuat masalah-masalah yang sifatnya prinsip dan fleksibel. Masalah-

masalah sekitar kehidupan manusia, merupakan kategori persoalan mu’amalah. Sebagian 

besar masalah mua’alah, dibahas secara fleksibel dalam Al-Qur’an. Hal-hal yang dibahas 

secara fleksibel, dimaksudkan untuk memberi kemudahan bagi manusia agar dapat 

disesuaikan dengan kondisi serta kebutuhan zamannya. 

Manusia sebagai makhluk yang diciptakan oleh Allah subhanahuwata’ala untuk 

senantiasa beribadah kepada-Nya, memiliki peran dan tanggungjawab secara sosial. 

Artinya, selain tanggungjawabnya untuk mengabdi kepada Sang Khaliq, manusia juga 

harus menata hubungan dengan sesamanya secara sosial. Dalam konteks hubungan sosial, 

baik dalam rumah tangga atau keluarga, di masyarakat atau negara, musyawarah adalah 

hal yang penting untuk dilakukan demi menyelesaikan masalah-masalah sosial. 

Musyawarah memiliki posisi mendalam dalam kehidupan masyarakat Islam. Bukan 

sekadar sistem politik pemerintahan, tapi juga merupakan karakter dasar seluruh 

mailto:javar.muttaqin@gmail.com


  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 58 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

masyarakat. Seluruh persoalan didasarkan atas musyawarah, lalu dari masyarakat, prinsip 

ini merembes ke pemerintahan. 

Dalam Islam, musyawarah telah menjadi wacana yang sangat menarik. Hal itu 

terjadi karena istilah ini disebutkan dalam al-Qur’an dan hadis, sehingga musyawarah 

secara tekstual merupakan fakta wahyu yang tersurat dan bisa menjadi ajaran normatif 

dalam Islam. Bahkan menjadi sesuatu yang sangat mendasar dalam kehidupan umat 

manusia, yang dalam setiap detik perkembangan umat manusia, musyawarah senantiasa 

menjadi bagian yang tidak terpisahkan di tengah perkembangan kehidupan umat manusia.  

Musyawarah yang diajarkan oleh al-Qur’an bisa dianggap sebagai tawaran konsep 

utuh yang selalu relevan dengan setiap perkembangan politik umat manusia. 

Bagaimanapun bentuk konsep politik yang terjadi, musyawarah tetap memiliki relevensi 

yang tidak terbantahkan, karena musyawarah merupakan ajaran yang bersumber langsung 

dari Tuhan.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Makna Musyawarah atau Syura 

Secara bahasa, syura atau asy-syura diambil dari kata syara- yasyuru-syauran yang 

berarti mengambil madu atau melatih. Adapun asy-syura atau al-masyurah berarti 

nasihat, saran, atau pertimbangan1.Syura secara Bahasa memiliki banyak makna. Menurut 

Ibnu Manzhur, sebagaimana dikutip oleh M. Shiddiq al-Jawi, makna syura antara lain 

adalah mengeluarkan madu dari sarang lilin, memeriksa tubuh hamba sahaya perempuan 

dan binatang ternak pada saat pembelian, menampakkan diri dalam medan perang, dan 

sebagainya2. 

Syura yang berakar kata sya-wa-ra juga memiliki arti “memulai sesuatu, 

menampakkan dan melebarkannya”. Dari kata syura dibentuk kata fi’il (kata kerja) 

syawara-yusyawiru-musyawaratan sebagian ahli bahasa mengatakan bahwa 

lafadzsyawara-musyawarah berarti mencapai pendapat/buah pikiran seperti 

mengeluarkan madu dari sarang lebah yang bisa berarti pula saling 

mencari/mengeluarkan pendapat ra’yun3. 

Syura bisa diartikan sebagai aktifitas atau kegiatan yang dilakukan oleh lebih dari 

dua orang. Dua orang (atau lebih) tersebut berkumpul untuk membicarakan satu 

permasalahan. Kemudian masing-masing dari mereka yang berkumpul dimintai pendapat 

serta pandangannya masing-masing untuk kemudian diambil keputusan yang terbaik dari 

persoalan yang mereka bicarakan. 

 

Terminologi Syura atau Musyawarah dalam Al-Qur’an 

 Menurut Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi, dalam Al-Qur’an ada tiga ayat yang 

berbicara tentang syura atau musyawarah, yaitu Q.S. al-Baqarah (2): 233, Q.S. Ali ‘Imran 

(3): 159, dan Q.S. asy-Syura (42): 38. Adapun ayat yang sering digunakan sebagai 

landasan normatif syura atau asy-syura adalah Q.S. Ali ‘Imran (3): 159 dan Q.S. asy-

Syura (42): 38. Sebab, konteks musyawarah dalam Q.S. al-Baqarah (2): 233 hanya 

mencakup kehidupan keluarga, yakni dalam hal pengambilan keputusan yang berkaitan 

dengan rumah tangga dan anak-anak. 

A. Term Syura dalam Q.S asy-Syura ayat 38 

a. Ayat dan Terjemahannya 

َ َٱسۡتَجَابوُا ََوَٱل ذَِينََ قَامُوا
َ
لوَٰةََلرَِب هِِمَۡوَأ اَرَزقَۡنَهُٰمَۡينُفقُِونَََٱلص َ مۡرُهُمَۡشُورَىَٰبيَنَۡهُمَۡوَمِم َ

َ
 ٨٣َوَأ

                                                           
1 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia(Surabaya: Pustaka Progressif, 2002), 

hlm. 750 
2Aat Hidayat, dalam Syura dan Demokrasi dalam Perspektif Al-Qur’an (Jurnal ADDIN, Vol. 9, No. 2, 

Agustus 2015: IAIN Surakarta, Jawa Tengah, Indonesia) hal. 406 
3Dudung Abdullah, Musyawarah dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian tafsir Tematik), (Jurnal ad-Daulah vol. 

3/No. 2/ Desember 2014: UIN Alauddin Makassar), hal. 245 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 59 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Arti ayat: “Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya dan 

mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarat antara 

mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada 

mereka” 

b. Kandungan Ayat 

Ayat ini turun berkaitan dengan golongan Anshâr tatkala diajak oleh Rasulullah 

untuk beriman, mereka menyambut dengan baik ajakan Rasulullah saw. dan bagi mereka 

dijanjikan ganjaran yang lebih baik dan kekal di sisi Allah. Orang-orang mukmin tersebut 

memiliki sifatsifat antara lain “urusan mereka diselesaikan dengan musyawarah”. Dalam 

ayat ini, syûrâ berjalan bersisian dengan ketiga pilar keimanan (ketaatan kepada perintah 

Allâh, mendirikan shalât dan menunaikan zakat). Syûrâ merupakan kewajiban dengan 

dasar perintah yang sama. Ayat ini merupakan ayat Makkiyah yang turun sebelum 

keberadaan Islam telah menjadi agama yang kuat.4 

Menurut M. Quraish Shihab, ayat ini berisi pujian kepada kelompok Anshar yang 

membela Nabi Muhammad saw. dan menyepakati hal tersebut melalui musyawarah syura 

yang dilaksanakan di rumah Abu Ayyub al-Ansari. Walaupun khitab ayat ini bersifat 

khusus, namun pesan intinya berlaku universal5 

Selain itu, ayat ini juga berisi tentang seruan Allah untuk mendirikan sholat dengan 

khusu’ dan berkesinambungan, serta terus-menerus sesuai dengan rukun dan fardunya. 

Dalam ayat ini juga terdapat perintah untuk melaksanakan musyawarah. Kemudian 

perintah untuk berinfak di jalan Allah. Memberikan sebagian harta atau rezeki kepada 

orang yang lebih membutuhkan. Ayat ini dengan tegas menjelaskan bahwa iman tidak 

hanya menyangkut individu saja, tetapi juga menyangkut orang lain. Tidak terbatas 

kepada hubungan dengan Tuhan saja, tapi menyangkut hubungan dengan manusia juga.  

Dari pernyataan di atas penulis menyimpulkan bahwa isi kandungan dari surat Asy-

Syura ayat 38 yaitu, pertama tentang seruan untuk beriman dan beramal sholah, yaitu 

dengan cara melaksanakan sholat dengan baik dan benar sesuai rukun dan fardhunya. 

Diutamakan untuk sholat berjamaah, karena memiliki pahala yang berlipat dari pada 

sholat sendirian. Kedua tentang musyawarah, menyelesaikan masalah dengan 

musyawarah. Hal itu bertujuan untuk menjalin silaturahmi dan mempererat persaudaraan 

di antara umat Islam. Ketiga adalah perintah untuk menginfakkan sebagian dari rezeki 

yang dimiliki kepada orang yang lebih membutuhkan. Karena sesungguhnya dalam harta 

yang kita miliki ini terdapat hak orang lain, maka infakkanlah sebagian dari harta itu di 

jalan Allah 

c. Penafsiran ayat menurut para mufassir 

 Tafsir Al-Maraghi 

 Dan orang-orang yang memenuhi apa yang diserukan oleh Tuhan (وَالَّذِينَ اسْتجََابوُا لِرَب هِِمْ )

kepada mereka, seperti mengesakan-Nya dan melepaskan diri dari menyembah 

sesembahan selain Allah. ( َلََة  Dan mereka mendirikan shalat yang diwajibkan (وَأقَاَمُوا الصَّ

tepat pada waktunya dengan cara yang paling sempurna. Shalat di sini disebutkan secara 

khusus di antara rukun-rukun agama yang lain, karena shalat memang sangat penting 

dalam menjernihkan jiwa dan membersihkan hati, serta meninggalkan perbuatan keji, 

baik yang nyata maupun yang tidak nyata. 

 Apabila mereka menghendaki suatu urusan, maka mereka (وَأمَْرُهُمْ شُورَىٰ بيَْنهَُمْ )

bermusyawarah sesama mereka, agar urusan itu dibahas dan dipelajari bersamasama, 

apalagi dalam soal peperangan dan lain-lain.  

Diriwayatkan dari Al-Hasan: tidak ada satu kaum yang bermusyawarah kecuali 

mendapat petunjuk pada urusan mereka yang paling baik. Dan Ibnu Arabi mengatakan 

pula bahwa musyawarah itu melembutkan hati orang banyak, mengasah otak dan menjadi 

                                                           
4Bustami Saladin, Prinsip Musyawarah dalam Al-Qur’an, (Jurnal el Umdah, ISSN 2623-2529 Volume 1, 

Nomor 2, Juli-Desember 2018), hal. 121 
5 3 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, hlm. 619. 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 60 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

jalan menuju kebenaran. Dan tidak ada satu pun yang bermusyawarah kecuali mendapat 

petunjuk. Dalam perkara apa pun di antara urusan-urusan penting, pemerintahan sekarang 

ini tidak mengambil keputusan kecuali bila telah diajukan terlebih dahulu kepada majlis-

majlis permusyawaratan.  

 Tafsir Al-Baghawi 

 mereka telah melaksanakan segala sesuau yang telah di serukan(وَالَّذِينَ اسْتجََابوُا لِرَب هِِمْ )

oleh Allah kepada mereka dalam hal ketaatan. ( ْلََةَ وَأمَْرُهُمْ شُورَىٰ بيَْنهَُم  mereka (وَأقَاَمُوا الصَّ

melakukan sholat dan melakukan musyawarah untuk suatu urusan, dan mereka berunding 

untuk memulai urusan atau pekerjaan dan tidak terburuburu. ( َارَزَقْناَهُمْينُْفِقوُن  (وَمِمَّ

Musyawarah yang tertuang dalam ayat ini yaitu anjuran untuk berunding terlebih 

dahulu sebelum memulai sebuah urusan, dan tidak melakukan urusan tersebut secara 

terburu-buru, karena perlu adanya musyawarah atau kesepakatan bersama dalam sebuah 

urusan6 

 Tafsir Al-Misbah 

Ayat diatas menyatakan : Dan kenikmatan abadi itu disiapkan juga bagi orang orang 

yang benar-benar (memenuhi seruan Tuhan mereka dan mereka mendirikan solat) secara 

berkesinambungan dan sempurna, yakni sesuai rukun dan syaratnya juga dengan khusyu‟ 

kepada Allah. (dan) semua (urusan) yang berkaitan dengan masyarakat (mereka adalah 

musyawarah diantara mereka) yakni mereka memutuskannya melalui musyawarah, tidak 

ada diantara mereka yang bersifat otoriter dengan memaksakan pendapatnya (dan) 

disamping itu mereka juga (dari sebagian rezeki yang Kami anugerahkan kepada mereka) 

baik harta atau selainnya (mereka) senantiasa (nafkahkan) secara tulus serta 

berkesinambungan baik nafkah wajib maupun sunnah.  

(Istajaabu) Berfungsi menguatkan, yakni penerimaan yang sangat tulus, tidak 

disertai sedikit keraguan (lirobbihim) berfungsi menguatkan penerimaan seruan itu, 

karena benar-benar menerima seruan Tuhan (syura) kata syura berarti mengambil dan 

mengeluarkan pendapat yang terbaik dengan memperhadapkan satu pendapat dengan 

pendapat lain. Dalam Lisanul Arab yang bermakna saya mengeluarkan madu (dari 

wadahnya) ini berarti mempersamakan pendapat yang terbaik dengan madu dan 

musyawarah adalah upaya meraih madu itu dimana pun dia ditemukan, atau dengan kata 

lain pendapat siapapun yang dinilai benar tanpa mempertimbangkan siapapun yang 

dinilai benar tanpa mempertimbangkan siapa yang menyampaikan. Untuk jelasnya 

rujuklah pada Q.S Al-Imran ayat 159.  

 Tafsir Ibnu Katsir 

Allah SWT berfirman: menyepelekan kehidupan duniawi, bahwasanya apa yang 

didapat manusia di dunia ini, berupa harta kekayaan, kesenangan dan kemakmuran 

semuanya itu adalah kenikmatan sementara yang sewaktu-waktu dapat sirna dan lenyap 

serta berganti dengan kesengsaraan, kemiskinan dan kesusahan. Tetapi kenikmatan yang 

tersedia di sisi Allah dalam kehidupan di akhirat itulah kenikmatan yang abadi dan kekal 

yang diperoleh sebagai pahala dan balasan Allah kepada hamba-hamba-Nya yang 

beriman, mengerjakan amal yang sholeh dan bertawakkal hanya kepada Tuhannya, 

menjauhi dosa-dosa dan maksiat yang besar, mematuhi perintah-perintah agama dan 

sunnah rasul-rasul Allah, mendirikan sholat, melakukan musyawarah dalam segala urusan 

yang menyangkut kepentingan orang banyak, menafkahkan zakat, berhati rahmat dan 

penuh kasih sayang dan bila marah ia segera memberi ampun dan apabila diperlakukan 

sewenang-wenang dan di zalimi, tidaklah menyerah melainkan membela diri 

mempertahankan hak dan kebenaran. Mereka itulah orang-orang yang memperoleh 

kehidupan di akhirat dengan bahagia, kekal dan abadi di sisi Tuhan pada hari kiamat7. 

d. Asbabun Nuzul Ayat 

                                                           
6Ahmad Agis Mubarak, Musyawarah dalam Perspektid Al-Qur’an:Analisis Tafsir al-Maraghi, Al-Baghaqi 

dan Ibnu Katsir, (Jurnal Maghza, Edisi: Januari-Juni, Vol. 4, No. 2, 2019), hal. 154-155 
7 Salim, B., & Said, B. (1993). Terjemahan Singkat Tafsir Ibnu Katsir. Jilid 7. Surabaya: Bina Ilmu, hal. 192 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 61 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

QS al-Syura/42: 38, yang dikutip di atas, sudah turun dalam periode Mekkah. Dalam 

hal ini, Ibn Katsir menyatakan bahwa ayat tersebut berkenaan dengan peristiwa 

permusuhan yang sedang memuncak di Mekkah, sehingga sebagian sahabat terpaksa 

harus berhijrah ke Habsyah. Tidak ditemukan keterangan lebih lanjut mengenai 

permasalahan apa yang dimaksud oleh Ibn Katsir tersebut, namun dapat diprediksi bahwa 

peristiwa tersebut terjadi pada tahun kelima kerasulannya, karena pada tahun itu, Nabi 

saw. menetapkan Habsyah ( Ethiopia) sebagai tempat pengungsian.8 

e. Munasabah ayat 

Ayat sebelumnya, yakni ayat 37 dalam surah yang sama, Allah swt. menjelaskan 

tentang prilaku baik orang-orang yang sering yang memberi maaf. Lalu pada ayat ke-38 

ini, Allah swt. menjelaskan tentang prilaku baik orang-orang yang memenuhi seruan-Nya, 

yakni mereka yang melaksanakan salat dan segala urusan mereka dimusywarahkan. Pada 

ayat selanjutnya, yakni ayat 39 Allah swt. menjelaskan orang-orang diperlakukan tentang 

pahala orang yang selalu memberi maaf. Dengan mencermati kandungan QS al-Syura 

tersebut, khususnya munasabah al-ayat antara ayat 37 sampai dengan ayat 40, maka dapat 

dirumuskan bahwa masalah musyawarah memiliki keterkaitan dengan masalah pemaafan.  

Fakta di lapangan membuktikan dalam forum musyawarah seringkali muncul sifat-

sifat egoistis, dan mereka yang terlibat dalam musyawarah tersebut, saling 

mampertahankan pendapatnya, sehingga muncul ketegangan di antara mereka. Dalam 

keadaan seperti ini, maka diperlukan sikap lapang dada dan kepada mereka diharapkan 

untuk menjauhi sikap marah sebagaimana yang ditegaskan dalam ayat 37. Sikap marah 

tersebut akan hilang bilamana mereka saling memaafkan, dan sikap saling memaafkan 

adalah sesuatu yang terpuji bahkan pada ayat 40 dijelaskan bahwa Allah swt. memberi 

pahala kepada orang-orang yang selalu memaafkan sesamanya. 

B. Term Syura dalam Q.S ali ‘Imran ayat 159 

a. Ayat dan Terjemahannya 

ِنَََفبَمَِا َِرحَۡمَةَٖم  َ اَغَليِظَََٱلل  وَلوََۡكُنتََفَظ ًّ وا َلَََٱلقَۡلۡبَِلنِتََلهَُمَۡۖۡ فَََٱنفَض ُ لهَُمَۡوَشَاورِهُۡمََۡٱسۡتَغۡفرَِۡعَنۡهُمَۡوَََٱعۡفَُمِنَۡحَوۡلكََِۖۡ
مۡرَِ فيَِ

َ
َعَلَيََٱلأۡ ۡ َ ِهَفَإذَِاَعَزَمۡتََفَتَوَكّ  َ ََٱلل  ََإنِ َ ََٱلل َ َِيحُِب ُ ِ  ٩٥١َينََٱلمُۡتَوَك 

Arti terjemah: “Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka 

menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun 

bagi mereka, dan bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila 

kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah 

menyukai orang-orang yang bertawakkalkepada-Nya” 

b. Kandungan ayat 

Ayat ini disebutkan sebagai fa‟fu anhum (maafkan mereka). Maaf secara harfiah, 

berarti “menghapus”. Memaafkan adalah menghapuskan bekas luka akibat perilaku pihak 

lain yangtidak wajar. Ini perlu, karena tiada musyawarah tanpa pihak lain, sedangkan 

kecerahan pikiran hanya hadir bersamaan dengan sirnanya kekeruhan hati. Disisi lain 

orang yang bermusyawarah harus menyiapkan mental untuk selalu memberikan maaf. 

Karena mungkin saja saat musyawarah terjadi perbedaan pendapat, atau keluar 

kalimatkalimat yang menyinggung perasaan orang lain. Bila hal itu masuk kedalam 

pikiran akan mengeruhkan pikiran, bahkan akan mengubah musyawarah menjadi 

pertengkaran. Itulah kandungan pesan fa‟fu anhum9. 

Ayat ini secara redaksional ditujukan kepada Nabî Muhammad saw. untuk 

melakukan musyawarah. Ayat ini berkaitan erat dengan dengan petaka yang terjadi pada 

perang Uhud yang sudah didahului oleh musyawarah, yang disetujui oleh mayoritas. 

Kendati demikian, hasilnya, sebagaimana diketahui, adalah kegagalan. Hasil ini boleh 

                                                           
8 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Cet. II; Jakarta: LSIK, 1994), h. 22. 
9Hamzah, M., & dkk. (2016). Musyawarah Dalam Perspektif Asas Black: Kajian QS. Asy-Syura Ayat 38. 

(Jurnal Spektra Kajian Pendidikan Sains), hal. 153 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 62 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

jadi mengantar seseorang untuk berkesimpulan bahwa musyawarah tidak perlu diadakan, 

apalagi bagi Rasulullah saw. Pesan penting dari ayat ini, bahwa kesalahan yang dilakukan 

setelah musyawarah tidak sebesar kesalahan yang dilakukan tanpa musyawarah, dan 

kebenaran yang diraih sendirian, tidak sebaik kebenaran yang diraih bersama10. 

Perintah agar memusyawarahkan masalah-masalah duniawi yang tidak ada wahyu 

tentangnya juga merupakan petunjuk kepada setiap Muslim, khususnya kepada setiap 

pemimpin agar bermusyawarah dengan anggota-anggotanya. Ketentuan untuk melakukan 

syûrâ (musyawarah) berlaku dalam seluruh masalah baik yang menyangkut persoalan 

khusus maupun umum seperti pengangkatan khilâfah, tata pemerintahan, pengumuman 

perang, pengangkatan pemimpin, hakim, dan lain sebagainya. Namun demikian, ada juga 

pendapat yang menyatakan bahwa meskipun ayat di atas tidak bermakna tegas (jazm), 

materi yang dimusyawarahkan adalah hal-hal yang sudah tegas dalam hukum syara’. Ini 

terlihat dari kalimat wa syâwirhum fi al-amr, yang mengacu pada suatu urusan tertentu 

dan bukan semua urusan11. 

c. Penafsiran ayat menurut para Mufassir 

 Tafsir al-Maraghi 

نَ ٱللَّهِ لِنتَ لهَُمْ )  Sesungguhnya memang telah ada di antara para sahabatmu (فبَمَِا رَحْمَةٍ م ِ

orang-orang yang berhak mendapatkan celaan dan perlakuan keras, ditinjau dari segi 

karakter manusia. Sebab, mereka meninggalkan kamu ketika keadaan kritis. Bahkan, 

mereka telah melakukan kesalahan yang berakibat kekalahan, sedangkan peperangan itu 

dilakukan oleh semuanya. Tetapi sekalipun demikian, engkau (Muhammad) tetap 

bersikap lemah lembut terhadap mereka, dan engkau perlakukan mereka dengan baik. 

Semua itu berkat rahmat yang diturunkan Allah ke dalam hatimu, dan Allah 

mengkhususkan hal itu hanya untukmu. Karena, Allah telah membekalimu dengan 

akhlak-akhlak Al-Qur’an yang luhur, di samping hikmah-hikmah-Nya yang agung. 

Dengan demikian, musibah-musibah yang engkau alami sangat mudah dan enteng 

dirasakan. 

وا۟ مِنْ حَوْلِكَ )  Andaikata engkau (Muhammad) bersikap kasar (وَلوَْ كُنتَ فظًَّا غَلِيظَ ٱلْقلَْبِ لَنَفَضُّ

dan galak dalam muamalah dengan mereka (kaum Muslimin), niscaya mereka akan 

bercerai (bubar) meninggalkan engkau dan tidak menyukaimu, sehingga engkau tidak 

bisa menyampaikan hidayah dan bimbingan kepada mereka ke jalan yang lurus. Hal itu, 

karena maksud dan tujuan utama diutusnya para rasul ialah untuk menyampaikan syariat-

syariat Allah kepada umat manusia. Hal itu jelas tidak akan tercapai selain mereka 

bersimpati kepada para Rasul. Semua itu akan terwujud jika sang Rasul bersikp pemurah 

dan mulia, melupakan semua dosa yang dilakukan oleh seseorang, serta memaafkan 

kesalahan-kesalahannya. Rasul haruslah bersifat lemah lembut terhadap orang yang 

berbuat dosa, membimbingnya ke arah kebaikan, bersikap belas kasih, lantaran ia sangat 

membutuhkan bimbingan dan hidayah. 

( فىِوَشَاوِرْهُمْ  ) Tempuhlah jalan musyawarah dengan mereka, yang seperti biasanya 

engkau lakukan dalam kejadian-kejadian seperti ini, dan berpegang teguhlah kepadanya. 

Sebab, mereka itu, meski berpendapat salah dalam musyawarah, memang hal itu 

merupakan suatu konsekuensi untuk mendidik mereka, jangan sampai hanya menuruti 

pendapat satu orang pemimpin saja, meski pendapat pemimpin itu benar dan bermanfaat 

pada permulaan dan masa depan pemerintahan mereka. Selagi mereka mau berpegang 

pada sistem musyawarah itu, maka mereka akan selamat dan membawa kemaslahatan 

bagi semuanya. 

 apabila hatimu telah bulat dalam mengerjakan sesuatu, setelah(فإَذِاَ عَزَمْتَ فتَوََكَّلْ عَلىَ ٱللَّهِ )

hal itu dimusyawarahkan, serta dapat dipertnggung-jawabkan kebenarannya, maka 

                                                           
10M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, kesan dan Keserasian AlQur>an, vol. 2, (Ciputat: Lentera Hati, 

2000) , 244. 
11Al-Maraghi, A. M. (1986). Terjemah Tafsir Al-maraghi Juz 4 (B. A. Bakar, Trans.). Semarang: Toha Putra, 

hal. 111-112 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 63 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

bertawakallah kepada Allah. Segala sesuatu diserahkan kepada-Nya, setelah 

mempersiapkan diri dan memiliki sarana yang cukup untuk menjalankan sebab-sebab 

yang telah dijadikan oleh Allah swt. Jangan sekali-kali kalian mengandalkan kemampuan 

dan kekuatan sendiri. Juga jangan terlalu yakindengan pendapat dan perlengkapan/sarana 

yang memadai. Oleh karena semua itu tidak cukup untuk menunjang keberhasilan usaha, 

selagi tidak dibarengi pertolongan dan taufik Allah. Sebab, hambatan-hambatan dan 

rintangaanrintangan yang menjegal jalan menuju keberhasilan sangatlah banyak dan tidak 

bisa diduga datangnya. Tak ada yang bisa meliputinya selain dzat yang maha tahu 

mengenai masalah-masalah gaib. Untuk itu, bertawakkal merupakan suatu keharusan, dan 

wajib pula menyandarkan diri pada kekuaatan dan kemaampuanNya 

لِينَ )  .hanya kepada Allah mereka mempercayakan segala urusannya (إنَِّ ٱللَّهَ يحُِبُّ ٱلْمُتوََك ِ

Maka, Allah menolong dan membimbing mereka kepada yang lebih baik, sesuai dengan 

pengertian cinta ini. Dalam ayat ini terkandung bimbingan terhadap kaum mukallaf, 

disamping anjuran untuk mereka agar bertawakkal kepada Allah dan mengembalikan 

segala sesuatu kepada-Nya, serta berpaling dari semua hal selain-Nya12. 

Musthafa Al Maraghi menyebutkan beberapa faedah musyawarah, diantaranya: 

pertama dengan musyawarah dapat diketahui kadar akal, kadar kecintaan dan keikhlasan 

terhadap kemaslakhatan umum. Kedua, kemampuan akal itu bertingkat-tingkatdan jalan 

berpikirnyapun berbeda-beda, sebab kemungkinan ada diantara mereka yang mempunyai 

satu kelebihan yang tidak dimiliki oleh orang lain. Ketiga, semua pendapat di dalam 

musyawarah diuji kebenarannya, lalu dipilih pendapat mana yang terbaik. Keempat, 

dalam musyawarahakan tampak pertautan hati untuk mensukseskan suatu upaya dan 

kesepakatan hati. 

 Tafsir al-Baghawi 

نَ ٱللَّهِ )  mudahkan akhlakmu (لِنتَ لهَُمْ ) yakni maka dengan rahmat Allah (فبَمَِا رَحْمَةٍ م ِ

(berlaku baik) dan perbanyaklah kesempatanmu serta jangan terburuburu tentang hal itu. 

 Meskipun mereka keras hati dan kasar. Hal ini merupakan seburuk-buruknya (وَلوَْ كُنتَ فظًَّا)

akhlak. Abaikan apa yang mereka lakukan itu sampai kamu bisa memafkan mereka. 

Kemudian bermusyawarahlah, yakni mengeluarkan pendapat. 

Terdapat perbedaan dalam memaknai musyawarah. Sebagian ulama’ berpendapat 

bahwa makna itu terkhususkan. Yaitu bermusyawarah (berunding) terhadap janji Allah 

yang tidak ada padamu. Yang dimaksud disini yaitu bersikap lembut dan berakhlak baik 

karena rahmat Allah, maka kita harus merundingkan hal itu agar kita melaksanakannya.  

 Tafsir An-Nur Hasby asy-Syiedieki 

Dalam menafsirkan surah Ali Imran 159 M. Hasbi Ash Siedieqy memberikan 

penjelasan bahwa, dalam musyawarah yang dilakukan oleh nabi terdapat beberapa 

kaidahkaidah, diantaranya: pertama musyawarah itu berbeda-beda menurut keadaan 

masyarakatnya, waktu dan tempat di mana masyarakat tersebut tinggal. Kedua, apabila 

nabi telah menetapkan sebuah kaidah dalam agama maka, seolah-olah kaidah tersebut 

menjadi agama yang wajib ditaati oleh umat Islam. Ketiga, Apabila nabi telah 

menetapkan kaidahkaidah tersebut, berarti nabi telah menjalankan dasar-dasar dalam 

bermusyawarah. 

Adapun manfaat musyawarah menurut M. Hasbi Ash Siedieqy adalah, musyawarah 

merupakan cerminan akal dan kefahaman akan permasalahan sertamerupakan cerminan 

keikhlasan dan cinta terhadap masyarakat, musyawarah sebagai wahana untuk menggali 

sesuatu yang bersembunyi kemudian musyawarah sebagai tempat untuk menghasilkan 

pendapat-pendapat yang benar dan untuk mewujudkan kesatuan hati dari para pelaku 

musyawarah dalam usaha menyelesaikan permasalahan bersama.  

 Tafsir Jalalain 

Dalam tafsir Jalalain Imam Jalaludin Al Mahalli dan Imam Jalaludin As Suyuti 

menafsirkan bahwa sikap lemah lembut yang ada dalam diri nabi adalah tambahan atau 

                                                           
12Imam Mushthafa Al-Maraghi, Tafsir Al Maraghi, jild. 4. (Semarang: CV. Thaha putra TTh), hlm. 112-113 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 64 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

sebuah pemberian dari Allah semata. Sehingga nabi menghadapi pelanggaran yang umat 

Islam lakukan ketika dalam pertempuran di gunung Uhud dengan sikap yang lunak 

(beliau tídak marah, benci ataupun mengumpat dan mencacimakinya). Dan sekiranya 

kamu (Muhammad) bersikap keras atau punya akhlak yang buruk atau tídak terpuji maka 

mereka akan pergi dengan membawa kesalahan yang mereka perbuat. Artinya mereka 

akan meninggalkan Rasulullah dengan membawa kesalahan yang mereka lakukan 

sebelum mendapat penjelasan dari Rasulullah tentang kesalahan mereka, karena sangat 

mungkin mereka tídak sadar bahwa telah melakukan kesalahan tersebut. Maka kemudian 

nabi diperintahkan untuk memohonkan ampun atas kesalahan mereka sehingga oleh 

Allah diampuni kesalahan tersebut lalu diajaklah mereka untuk bermusyawarah dalam 

urusan peperangan dan lain-lain demi mengambil hati mereka dan agar mereka meniru 

sunah dan jejak langkahmu (Muhammad). Jadi, selain musyawarah sebagai wahana 

ijtihad dalam mencari solusi atas permasalahan umat, juga sebagai sarana untuk 

mengambil simpati atau lebih tepatnya untuk memanusiakan manusia, karena orang 

diajak musyawarah berarti mereka dianggap eksistensinya dan masih dihitung 

keberadaanya. Dan apabila telah berketetapan hati untuk melaksanakan hasil musyawarah 

maka semua diserahkan dan dipercayakan semuanya kepada-Nya13 

 Tafsir Ibnu Katsir 

Meskipun dalam keadaan genting, seperti terjadinya pelanggaranpelanggaran yang 

dilakukan oleh sebagian kaum muslimin pada peperangan Uhud, sehingga menyebabkan 

kaum muslimin menderita kekalahan. Meskipun demikian beliau tetap bersikap lemah 

lembut dan tidak marah terhadap yang melanggar itu, bahkan memaafkannya, dan 

memohonkan untuk mereka ampunan dari Allah SWT. Apabila Nabi Muhammad SAW 

bersikap keras, berhati kasar, tentulah mereka akan menjauhkan diri dari beliau. Selain itu 

Nabi Muhammad SAW selalu bermusyawarah dengan mereka dalam segala hal, apalagi 

dalam urusan peperangan.  

Oleh karena itu, kaum muslim patuh melaksanakan keputusan-keputusan mereka 

sendiri bersama Rasulullah. Mereka tetap berjuang dan berjihad di jalan Allah dengan 

tekad yang bulat tanpa menghiraukan bahaya dan kesulitan yang mereka hadapi. Mereka 

bertawakal sepenuhnya kepada Allah, karena tidak ada yang dapat membela kaum 

muslimin selain Allah14. 

d. Asbab an-Nuzul ayat 

Ayat ini turun setelah terjadinya perang Uhud (Ghazwati Uhud). Kaum Muslimin 

pada saat itu mendapati kondisi yang tidak menguntungkan. Karena pada saat itu kaum 

muslimin dikalahkan oleh kaum kafir Quiraisy. Namun Nabi tetap sabar dalam 

menghadapi kondisi tersebut. Beliau tetap berlaku lemah lembut dan tidak mencibir 

kesalahan sahabat-sahabatnya dan Nabi tetap bermusyawarah baik dalam keadaan gawat 

maupun dalam keadaan damai. 

Ketika itu, menjelang pertempuran, Rasulullah saw. mengumpulkan para sahabatnya 

untuk memperbincangkan strategi menghadapi musuh yang tengah berada dalam 

perjalanan dari Mekah untuk menyerang Madinah. Rasulullah saw. sendiri berpendapat 

untuk bertahan di kota Madinah. Sementara itu, para sahabat, terutama dari kalangan 

muda, mendesak Rasulullah saw. dan umat Islam agar keluar dari Madinah dan 

menghadapi musuh. Pendapat ini didukung oleh mayoritas sahabat sehingga Rasulullah 

saw. pun menyetujuinya. Namun sayang, keputusan yang dihasilkan secara demokratis 

tersebut berakhir memilukan. Peperangan tersebut berakhir dengan kekalahan umat Islam 

dan gugurnya sekitar tujuh puluh orang sahabat. 

Dengan memerhatikan asbabun nuzul di atas, tergambar jelas pesan inti ayat Q.S. 

Ali ‘Imran [3]: 159. Ayat ini berisi pesan kepada Rasulullah saw. secara khusus dan umat 

                                                           
13Imam Jalaludin Al Mahalli dan Imam Jalaludin As Suyuti, Tafsir Jalalain, jilid 1. terj, Bahrun Abu Bakar, 

L.C. (Bandung: Sinar Baru Algesindo, 2003), hlm 272-273 
14Salim, B., & Said, B. (1993). Terjemahan Singkat Tafsir Ibnu Katsir. Jilid 7. Surabaya: Bina Ilmu, hal. 73 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 65 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Islam secara umum untuk mempertahankan dan membudayakanmusyawarah, walaupun 

terkadang pendapat mayoritas tersebut tidak selamanya benar dan tepat. Namun 

demikian, kekeliruan mayoritas lebih dapat ditoleransi dan menjadi tanggung jawab 

bersama daripada kesalahan yang bersifat individual15. 

e. Munasabah ayat 

Wahbah Zuhaili menjelaskan; dalam ayat-ayat sebelumnya Allah membimbing dan 

menuntun kaum muslimin secara umum. Kini tuntunan diarahkan kepada kepada Nabi 

Muhammad Saw, untuk menguatkan hati Nabi dan para sahabat karena telah 

meninggalkan perintah dan sebagai teguran-Nya. Maka sebab rahmat dan taufiq Allahlah, 

Nabi menjadi lemah lembut dalam bergaul, halus tuturkatanya dalam membimbing para 

sahabat, dan menerima alasan atas kelalaian yang mereka lakukan dalam perang uhud. 

Ayat ini menggambarkan sisi keagungan, kebijaksanaan, kepemimpinan, dan akhlak 

Nabi Muhammad Saw. seperti dalam firman Allah: 

 ٤َوَإِن كَََلَعَلَيَٰخُلُقٍَعَظِيمََٖ

Terjemah: “Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung”. (Q.S 

Al-Qalam[68]: 4) 

Dan Q.S at-Taubah ayat 128: 

ََِلقََدَۡ نفُسِكُمَۡعَزيِزٌَعَليَۡهَِمَاَعَنتِ مَُۡحَريِصٌَعَليَۡكُمَب
َ
ِنَۡأ  ٩٢٣َرءَُوفَٞر حَِيمََٞٱلمُۡؤۡمِنيِنََجَاءَٓكُمَۡرسَُولَٞم 

Terjemah: “Sungguh telah datang kepadamu seorang Rasul dari kaummu sendiri, 

berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan (keimanan dan keselamatan) 

bagimu, amat belas kasihan lagi penyayang terhadap orang-orang mukmin”. 

C. Term Syura dalam Q.S al-Baqarah ayat 233 

a. Ayat dan Terjemahannya 

ََٱلۡوَلٰدَِتَُٰ۞وََ َيتُمِ َ ن
َ
َأ رَادَ

َ
َأ َلمَِنۡ َكَامِليَۡنِ  َحَوۡليَۡنِ وۡلَدَٰهُن َ

َ
َأ هَيرُۡضِعۡنَ ََٱلر ضََاعَةَ ََۥلَهََُٱلمَۡوۡلوُدِوعََلَي َوَكسِۡوَتُهُن َ رزِقُۡهُن َ

َِ بوَِلَدِهَاََٱلمَۡعۡرُوفَِ ب َُۢ َوَلٰدَِةُ لَاَتضَُآر َ هَ ََِۥهَُمَوۡلوُدَٞل َََوَلَالَاَتكَُل فََُنَفۡسٌَإلِ اََوسُۡعَهَا َبوَِلَدِه رَادَاَفصَِالًّاََٱلوَۡارثَِِوعََلَيََهۦ
َ
فَإنَِۡأ مِثۡلَُذَلٰكَََِۗ

وۡلَدَٰكُمَۡفلََاَجُنََ
َ
نَتسَۡتَرۡضِعُوٓا َأ

َ
رَدت ُمَۡأ

َ
وَإِنَۡأ ََۗ َفَلَاَجُنَاحََعَليَۡهِمَا ِنۡهُمَاَوَتشََاوُرٖ َسَل مَۡتُمَم ََعَنَترََاضَٖم  َإذَِا َٓاحََعَليَۡكُمۡ ءَاتيَتُۡمََا

َِ َََٱت َقُوا َوَََلمَۡعۡرُوفَِ ٱب ََٱعۡلَمُوٓا َوَََٱلل َ ن َ
َ
ََأ َ ٢٨٨ََبمَِاَتَعۡمَلُونََبصَِيرََٞٱلل 

Terjemah: “Para ibu hendaklah menyusukan anak-anaknya selama dua tahun penuh, 

yaitu bagi yang ingin menyempurnakan penyusuan. Dan kewajiban ayah memberi makan 

dan pakaian kepada para ibu dengan cara ma´ruf. Seseorang tidak dibebani melainkan 

menurut kadar kesanggupannya. Janganlah seorang ibu menderita kesengsaraan karena 

anaknya dan seorang ayah karena anaknya, dan warispun berkewajiban demikian. 

Apabila keduanya ingin menyapih (sebelum dua tahun) dengan kerelaan keduanya dan 

permusyawaratan, maka tidak ada dosa atas keduanya. Dan jika kamu ingin anakmu 

disusukan oleh orang lain, maka tidak ada dosa bagimu apabila kamu memberikan 

pembayaran menurut yang patut. Bertakwalah kamu kepada Allah dan ketahuilah bahwa 

Allah Maha Melihat apa yang kamu kerjakan” 

b. Kandungan ayat 

Ayat ini membicarakan bagaimana seharusnya hubungan suami istri saat mengambil 

keputusan yang berkaitan dengan rumah tangga da anak-anak, seperti menceraikan anak 

dari menyusu ibunya. Di dalam menceraikan anak dari menyusu ibunya kedua orang tua 

harus mengadakan musyawarah, menceraikan itu tidak boleh dilakukan tanpa ada 

musyawarah, seandainya salah dari keduanya tidak menyetujui, maka orang tua itu akan 

berdosa karena ini menyangkut dengan kemaslahatan anak tersebut. Jadi pada ayat diatas, 

al-Qur’an memberikan petunjuk agar setiap persoalan rumah tangga termasuk persoalan 

rumah tangga lainnya seperti pendidikan anak, perencanaan keluarga ke depannya harus 

dimusyawarahkan dengan benar dan sungguh-sungguh antara suami istri. 

                                                           
15M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, (Mizan: Bandung, 2010) hlm. 218-219. 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 66 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Tidak banyak penjelasan para mufassir tentang kandungan ayat ini, terutama yang 

berkaitan dengan musyawarah. M. Quraish Shihab mengatakan bahwa dalam ayat 

tersebut, al-Qur’an memberi petunjuk agar persoalan menyapih anak dan persoalan-

persoalan rumah tangga lainnya, dimusyawarahkan oleh suami-istri16. Intinya, QS al-

Baqarah/2: 233 hanya menekankan pada urgensi musyawarah dalam memutuskan 

masalah rumah tangga. Artinya, meski menyangkut masalah rumah tangga, upaya 

musyawarah dan sikap demokratis harus tetap dijunjung tinggi. 

c. Asbabun Nuzul Ayat 

Berbagai literatur tafsir dan ilmu tafsir, serta kitab-kitab yang membicarakan tentang 

sabab al-nuzul, belum ditemukan keterangan tentang latar belakang turunnya QS al-

Baqarah/2: 233 terebut, namun dapat dipastikan bahwa ayat ini, turun pada periode 

Madinah. Dalam hal ini, berdasar pada pernyataan Manna’ al-Qaththan bahwa semua ayat 

yang terdapat dalam surah al-Baqarah adalah madani.17 Antara lain muatan pokok ayat ini 

adalah memberi petunjuk agar persoalanpersoalan kerumahtanggaan dimusyawarahkan. 

Dengan demikian, ayat ini masih memiliki munasabah yang erat dengan ayat-ayat tentang 

musyawarah yang telah diuraikan sebelumnya. 

d. Munasabah ayat 

Mahmud Hijazi menjelaskan ayat-ayat yang mendahului QS alBaqarah/2: 233 

tersebut berbicara tentang masalah thalaq, kemudia ayat 233 ini berbicara tentang 

masalah penyapihan. Menurutnya, bahwa kedua masalah ini terkait (ber-munasabah) 

dengan masalah keluarga. Masih terkait dengan aspek munasabah-nya, M. Quraish 

Shihab juga menjelaskan bahwa QS al-Baqarah/2: 233 masih merupakan rangkaian 

pembicaraan tentang keluarga. Setelah berbicara tentang pasangan suami isteri, maka 

pembicaraan pada ayat ini adalah tentang anak yang lahir dari hubungan suami istri itu. 

Di sisi lain, masih berbicara tentang wanita-wanita yang dicerai, yakni mereka yang 

memiliki bayi. Dengan menggunakan redaksi berita, ayat ini memerintahkan dengan 

sangat kukuh kepad para ibu agar menyusui anakanaknya, dan persoalan rumahtangganya 

dimusyawarahkan antara suami isteri18. 

 

ANALISIS TAFSIR AYAT-AYAT MUSYAWARAH 

Ayat yang menyebutkan Syuro secara tekstual 

Dari tiga ayat yang secara tekstual membicarakan tentang musyawarah dalam al-

Qur’an, ditemukan tiga lapangan musyawarah:  

1. Musyawarah dalam Urusan Rumah Tangga  

Penekanan terhadap urgensi musyawarah dalam urusan rumah tangga, disebutkan 

dalam QS al-Baqarah/2: 233. Ayat ini membicarakan tentang hubungan suami-istri pada 

saat mengambil keputusan melalui musyawarah yang berkaitan dengan kehidupan rumah 

tangga dan persoalan anak-anak mereka, seperti pemberian nafkah, pakaian, dan 

penyusuan anak. M. Quraish Shihab mengatakan bahwa dalam ayat tersebut, al-Qur’an 

memberi petunjuk agar persoalan menyapih anak dan persoalan-persoalan rumah tangga 

lainnya, dimusyawarahkan oleh suami-istri. 

2. Musyawarah dalam urusan Perang 

Urgensi musyawarah dalam urusan perang ditegaskan dalam QS Āli ‘Imrān/3: 159. 

Secara tekstual, perintah musyawarah dalam ayat ini ditujukan kepada Rasulullah saw. 

dalam kaitannya dengan petaka yang terjadi pada perang Uhud. Sebelum berlangsungnya 

perang, Rasulullah saw. telah bermusyawarah dengan para sahabat mengenai strategi 

yang akan ditempuh. Namun, ternyata hasilnya tidak memuaskan karena mengalami 

kegagalan. Implikasi dari kegagalan tersebut boleh jadi mengantar seseorang untuk 

                                                           
16 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat (Mizan: 

Bandung, 2012), h. 470. 
17 Manna al-Qathan, Studi Ilmu Al-Qur’an, (Pustaka al-Kautsar: Jakarta, 2017) 
18 Mahmud Hijazi, al-Tafsir al-Wadhih, Juz. I (Cet. X; Beirut: Dar al-Jil, 1993), h. 301. 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 67 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

berkesimpulan bahwa musyawarah tidak perlu diadakan, apalagi bagi Rasulullah saw. 

Akan tetapi, pesan penting dari ayat tersebut bahwa kesalahan yang dilakukan setelah 

musyawarah, tidak sebesar kesalahan yang dilakukan tanpa musyawarah. Sebaliknya, 

kesuksesan yang diraih sendirian, tidak sebaik kesuksesan yang diraih bersama.  

Meski secara tekstual ayat ini ditujukan kepada Rasulullah saw. untuk 

memusyawarhkan persoalan-persoalan tertentu dengan para sahabat dan anggota 

masyarakatnya, namun ayat tersebut memerintahkan kepada seluruh umat Islam, 

khususnya kepada setiap pemimpin agar bermusyawarah dengan bawahannya19. 

3. Musyawarah dalam Urusan Keagamaan 

Bermusyawarah dalam urusan keagamaan tampaknya juga penting, sebagaimana 

dalam QS al-Syūrā/42: 38. Ayat ini turun sebagai pujian kepada kelompok Muslim 

Madinah (Anṣā r) yang bersedia membela Rasulullah saw. dan menyepakati hal tersebut 

melalui musyawarah yang dilaksanakan di rumah Abū Ayyūb al-Anṣārī. Meski demikian, 

kandungan ayat ini berlaku umum, mencakup setiap kelompok yang melakukan 

musyawarah20. Pesan yang dapat ditangkap dalam ayat ini bahwa musyawarah berjalan 

beriringan dengan ketiga pilar keimanan, yaitu ketaatan kepada perintah Allah, 

mendirikan salat, dan berinfak di jalan Allah. Dengan demikian, ayat tersebut 

menunjukkan bahwa musyawarah merupakan kewajiban atas dasar perintah yang sama 

A. Ayat yang berbicara tentang Syuro secara kontekstual 

Kajian tentang urgensi musyawarah dalam al-Qur’an tidak hanya ditemukan dalam 

tiga ayat yang secara tekstual menunjuk pada redaksi syūrā, sebagaimana telah diuraikan. 

Namun, urgensi tersebut dapat ditemukan secara kontekstual pada implementasi yang 

terekam dalam beberapa ayat al-Qur’an. Berikut ini akan dikemukakan dua kasus 

implementasi musyawarah dalam al- Qur’an: 

1. Musyawarah dalam Penciptaan Adam sebagai Khalifah 

Musyawarah yang dilakukan Allah dengan para malaikat sebelum penciptaan Adam 

sebagai khalifah, terekam dalam QS al-Baqarah/2: 30, yaitu: 

ئكَِةَِإنِ يَِجَاعِلَٞفيََِوَإِذَۡ رۡضَِقَالََرَب ُكََللِۡمَلَٰٓ
َ
تجَۡعَلَُفيِهَاَمَنَيُفۡسِدَُفيِهَاَوَيسَۡفِكََُٱلأۡ

َ
أ  َ َۖۡقاَلوُٓا مَاءََٓخَليِفَة  ِ وَنحَۡنَُنسَُب حََُِٱلد 

عۡلمََُمَاَلَاَتَعۡلَمَُ
َ
قَالََإنِ يَِٓأ سَُلكَََۖۡ ِ ٨٣ََونََبحَِمۡدِكََوَنُقَد 

Terjemah ayat: “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: 

"Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka 

berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan 

membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih 

dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya 

Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui" 

Ayat ini mengisahkan tentang dialog yang berlangsung antara Allah dengan para 

malaikat sebelum pengangkatan Adam sebagai khalifah di bumi. Dalam dialog tersebut, 

para malaikat meramalkan Adam beserta anak cucunya akan membuat kerusakan di bumi 

dan saling menumpahkan darah.22 Namun, ramalan tersebut ditepis oleh Allah bahwa 

tidak semua manusia memiliki watak dan sifat yang buruk seperti dugaan malaikat. Dari 

dialog tersebut, dapat dipahami secara kontekstual terjadinya musyawarah antara Allah 

dan para malaikat. Sesungguhnya, meski tanpa musyawarah, Allah dapat saja langsung 

mengangkat Adam sebagai khalifah, sebab Allah adalah Tuhan yang Maha Kuasa, Maha 

Mengetahui, dan Maha Bijaksana. Namun, dialog yang terkandung dalam QS al-

Baqarah/2: 30 tersebut merupakan petunjuk bagi manusia agar mengembangkan tradisi 

musyawarah dalam setiap urusan penting yang akan dilaksanakan21. 

2. Musyawarah saudara-saudara Nabi Yusuf 

                                                           
19 Sayyid Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Qur’ān al-Ḥakīm (terkenal dengan Tafsīr al- Manār) Juz IV, h. 

198. 
20 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, h. 471. 
21 Bunyamin, Konsepsi Musyawarah dalam Al-Qur’an (Jurnal Al-‘Adl, Vol. 10 No. 1, Januari 2017), hal. 41 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 68 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Musyawarah putra-putra Ya‘qub dalam menyingkirkan Nabi Yusuf, dikisahkan 

dalam QS Yūsuf/12: 8-10, yaitu: 

بيِنَاَمِن َاَوَنحَََۡإذَِۡ
َ
َأ َإلَِيٰٓ حَب ُ

َ
َأ خُوهُ

َ
ليَُوسُفَُوَأ  َ بيِنٍَقَالوُا َلفَِيَضَلَلَٰٖم ُ باَناَ

َ
َأ ََٱقۡتُلُوا ٣ََنَُعُصۡبَةٌَإنِ َ وِ

َ
اََٱطۡرحَُوهَُيوُسُفََأ رۡض 

َ
أ

َِ َبَعۡدِه َوَتكَُونوُا َمِنُۢ بيِكُمۡ
َ
َأ َوجَۡهُ اَصَلٰحِِينَََۦيخَۡلَُلكَُمۡ َفيَِغَيَبَٰتََِقَال١َََقَوۡم  لۡقُوهُ

َ
َلَاَتَقۡتُلُوا َيوُسُفََوَأ ِنۡهُمۡ َم  َِقَائٓلِٞ َٱلجُۡب 

ي َارَةَِيلَتَۡقِطۡهَُبَعۡضَُ ٩٣ََإنَِكُنتُمَۡفَعٰلِيِنَََٱلس َ
Terjemah ayat:  

8. (Yaitu) ketika mereka berkata: "Sesungguhnya Yusuf dan saudara kandungnya 

(Bunyamin) lebih dicintai oleh ayah kita dari pada kita sendiri, padahal kita (ini) 

adalah satu golongan (yang kuat). Sesungguhnya ayah kita adalah dalam kekeliruan 

yang nyata 

9. Bunuhlah Yusuf atau buanglah dia kesuatu daerah (yang tak dikenal) supaya perhatian 

ayahmu tertumpah kepadamu saja, dan sesudah itu hendaklah kamu menjadi orang-

orang yang baik" 

10. Seorang diantara mereka berkata: "Janganlah kamu bunuh Yusuf, tetapi masukkanlah 

dia ke dasar sumur supaya dia dipungut oleh beberapa orang musafir, jika kamu 

hendak berbuat" 

Rangkaian ayat tersebut berbicara tentang dialog saudara-saudara Nabi Yusuf yang 

ingin mencelakainya karena merasa sakit hati atas perlakuan Nabi Ya‘qub yang 

memberikan kasih sayang berlebihan kepada Nabi Yusuf. Dalam dialog tersebut, muncul 

beberapa saran, yaitu membunuh, membuang ke tempat yang jauh, atau memasukkan ke 

dasar sumur. Akhirnya, yang disepakati oleh mereka adalah usulan terakhir. Dari hasil 

dialog tersebut, dapat dipahami bahwa musyawarah dalam hal kejahatan pun, ternyata 

membawa kemaslahatan, yaitu dari kejahatan yang berat (membunuh), berubah menjadi 

kejahatan yang ringan (memasukkan ke dasar sumur). Dengan demikian, bermusyawarah 

dalam berbagai urusan akan membawa kepada keputusan yang tepat, meski urusan itu 

terkait dengan kejahatan22. 

B. Ruang Lingkup Musyawarah 

Musyawarah merupakan persoalan yang dapat mengalami perkembangan dan 

perubahan, oleh karenanya al-Qur’an menjelaskan petunjuknya dalam bentuk global 

(prinsip-prinsip umum), agar petunjuk itu dapat menampung segala perubahan dan 

perkembangan sosial budaya manusia. 

Persoalan yang perlu dimusyawarahkan ada dua pendapat, sebagaimana yang 

dikatakan oleh al-Qadhi, yaitu: Pendapat pertama: yang dimusyawarahkan adalah urusan 

dunia, dan pendapat kedua: yang dimusyawarahkan adalah urusan dunia dan akhirat 

(keagamaan) dan yang ini adalah lebih kuat dari pada yang pertama23. 

Dari pernyataan di atas, menurut pandangan penulis pendapat kedua lebih tepat 

dibanding pendapat yang pertama. Namun demikian, tidak semua masalah-masalah 

agama dapat dimusyawarahkan. Shalah Shawi memberikan penjelasan tentang hal-hal 

yang berkaitan dengan keagamaan. Bahwa dalam hal ini ada dua kategori. Ada hal-hal 

yang bersifat pasti atau tsawabit dan ada hal-hal atau urusan keagamaan yang bersifat 

fleksibel mutaghayyirat. Dalam hal ini, musyawarah dalam urusan keagamaan hanya 

berkisar dalam ruang lingkup hal-hal yang bersifat mutaghayyirat saja24. Juga persoalan-

persoalan yang telah ada petunjuknya dari Allah secara qath’i, baik langsung maupun 

melalui Nabi-Nya, tidak dapat dimusyawarahkan. Musyawarah hanya dilakukan pada hal-

hal yang belum ditentukan petunjuknya secara pasti dalam urusan agama. 

                                                           
22 Ibid, hal. 42 
23 Muhammad al-Jauzi, Zad al-Masir fi 'Ilm al-Tafsir, Jilid I, h. 489. 
24 Shalah Shawi, ats-Tsawabit wal Mutaghayyirat (diterjemahkan oleh PT Citra Intermedia: Jakarta, 2015), 

hal. iii 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 69 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Ruang lingkup musyawarah dapat dilihat dalam QS al-Syura/42: 38, dan secara 

global, ayat tersebut mengandung konteks pembicaraan mengenai cirri-ciri orang 

beriman, yakni: 

a. Taat dan patuh kepada Allah ( ٱل َذِينَ  ابُواَ  و  ج  هِمَْ ٱسْت  بِّ  (لرِ 

b. Menunaikan Shalat ( ل وٰةَ  أ ق امُواَ  ٱلص   (و 

c. Menghidupkan Musyawarah (َْهُم يْن  ىَٰ ب  أ مْرُهُمَْ شُور   (و 

d. Berjiwa Dermawan (َُيُنفِق هُمَْ ون  قْن ٰ ز  ا ر  مِم   (و 

Kata َْأ مْرُهُم  dalam ayat ini menunjukkan bahwa yang mereka (urusan mereka) و 

musyawarahkan adalah hal-hal yang berkaitan dengan urusan mereka, serta yang berada 

dalam wewenang mereka. Ini berarti yang dimusyawarahkan adalah persoalan yang 

khusus berkaitan dengan masyarakat sebagai satu unit. Mengenai kata-kata َْهُم يْن  ىَٰ ب   شُور 
musyawarah antara mereka) terkandung konotasi berasal dari suatu pihak tertentu. Tetapi 

rangkaian kalimatnya itu mengisyaratkan makna “saling bermusyawarah di antara 

mereka“. Dengan demikian, ayat ini mengandung interpretasi tentang lapangan 

musyawarah dan pentingnya lambaga syura. Dikatakan demikian, karena M. Quraish 

Shihab mengidentikkan term syura dalam ayat ini dengan demokrasi. Untuk mewujudkan 

kehidupan ber-demokrasi, maka lapangan bermusyawarah harus terbuka secara bebas, 

dan lembaga syura harus menganut sistem demokrasi sebagai antitesa dari pola-pola 

diktator dan egoisme25. 

Jika kembali diperhatikan ayat dan hadis yang telah dikutip di atas, ternyata tidak 

ditemukan petunjuk khusus mengenai sistem dan teknik pelaksanaan musyawarah itu 

sendiri. Paling tidak, yang dapat disimpulkan dari teks-teks al-Qur’an hanyalah 

keterlibatan masyarakat di dalam urusan yang berkaitan dengan mereka.  

Perincian keterlibatan, pola dan caranya diserahkan kepada masing-masing 

masyarakat, karena satu masyarakat dapat berbeda dengan masyarakat lain. Sikap al-

Qur’an seperti ini memberikan kesempatan kepada setiap masyarakat untuk 

menyesuaikan sistem syura-nya dengan kepribadian, kebudayaan dan kondisi sosialnya. 

Oleh karena itu, sistem dan teknik musyawarah diserahkan kepada umat.  

Bardasarkan uraian di atas, musyawarah amat penting dalam kehidupan bersama dan 

hal ini telah ditegaskan dalam al-Qur’an pada awal kedatangan Islam. Agar musyawarah 

tersebut dapat berjalan dengan baik, maka diperlukan lembaga syura sebagai tempat 

bermusyawarah. 

C. Sikap dalam Musyawarah 

Sesunguhnya musyawarah adalah di antara bentuk ibadah-ibadah untuk 

mendekatkan pada Allah.43 Oleh karena itu, agar musyawarah mendapatkan suatu 

keputusan yang baik dan diridhai Allah, hendaknya anggota musyawarah memiliki sikap-

sikap dalam bermusyawarah sebagaimana yang disebutkan dalam surat Ali Imran: 159 di 

atas, yaitu: 

a. (َْلنِتَ  ل هُم) : Berlaku lemah lembut, baik dalam sikap, ucapan maupun perbuatan, bukan 

dengan sikap emosiaonal dan kata-kata yang kasar, karena hal itu hanya akan 

menyebabkan orang-orang meninggalkan majelis musyawarah. 

b. (َْنْهُم  Memberi maaf, atas hal-hal buruk yang pernah dilakukan oleh anggota : (ف ٱعْفَُ ع 

musyawarah sebelumnya. Juga dalam bermusyawarah harus menyiapkan mental 

pemaaf terhadap orang lain karena bisa jadi dalam proses musyawarah itu akan terjadi 

hal-hal kurang menyenangkan atas sikap, perkataan atau tindak-tanduk orang lain. 

Manakala sikap pemaaf ini tidak dimiliki dalam bermusyawarah, hal itu akan 

berkembang menjadi pertengkaran secara emosional dan berujung pada perpecahan 

yang melemahnya kekuatan jamaah. 

                                                           
25 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, op.cit.,h. 142. 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 70 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

c. (َْغْفِرَْ ل هُم ٱسْت   Memohon ampun pada Allah. Karena dalam bermusyawarah, merupakan :(و 

suatu kemungkinan berbuat kesalahan yang tidak disadari, baik pada sesama anggota 

musyawarah ataupun pada Allah. 

d. ( مْتَ  ز  ا ع   Membulatkan tekad. Seharusnya dalam suatu musyawarah membulatkan : :(ف إذِ 

tekad dalam mengambil suatu keputusan yang disepakati bersama bukan saling ingin 

menang sendiri tanpa ada keputusan. Kemudian keputusan-keputusan yang telah 

diambil harus dijalankan. 

e. (ل ى لَْ ٱلل هَِ ع  ك  و   Bertawakkal kepada Allah. Setelah bermusyawarah, seharusnya :(ف ت 

keputusan yang telah diambil diserahkan pada Allah, karena Dialah yang menentukan 

segala sesuatu. Jika selesai bermusyawarah dan telah membulatkan keputusan, maka 

bertawakkallah pada Allah. Begitu juga di kemudian hari jika hasilnya tidak sesuai 

dengan harapan, bertawakkal pada Allah sangat diperlukan, bukan malah saling salah-

menyalahkan. Yang demikian itu telah dicontohkan Rasulullah seusai perang Uhud 

yang memperoleh kegagalan, namun tidak saling salah-menyalahkan. 

D. Rukun Musyawarah 

Berdasarkan ayat 159 surat ali Imran, Jenis musyawarah tersebut mempunyai 3 

rukun yang harus dipenuhi untuk melangsungkan proses musyawarah: 

a.  Adanya orang-orang yang bermusyawarah, sehingga musyawarah terlaksana. Dan ini 

ditunjukkan oleh kata ganti hum (mereka) di dalam kata "wa syawirhum". b. Adanya 

materi dan tema yang dimusyawarahkan, sehingga dengan itu musyawarah terlaksana.  

c. Adanya pemimpin yang mengatur musyawarah, dan putusan terakhir bergantung 

kepada pandangannya. Ini ditunjukkan oleh kata ganti ta’ mukhatab (orang kedua) 

pada kalimat "faidza 'azamta fatawakkal 'alallah..." Tidak diragukan, jika yang 

menjadi tema adalah urusan umum yang berkaitan dengan seluruh kaum Muslimin 

maka yang mempunyai hak memutuskan ialah wali amril Muslimin. 

Tidak mungkin musyawarah yang sah dalam bentuknya yang islami dapat terlaksana 

dengan tidak adanya salah satu di antara ketiga rukun di atas. Bisa saja wali amri ada, 

orang yang bermusyawarah ada, namun tema musyawarah tidak ada, maka di sini 

musyawarah tidak terselenggara sama sekali. Oleh karena tidak ada permasalahan yang 

dapat mereka diskusikan dan musyawarahkan. Atau, bisa juga wali amri ada, tema 

musyawarah ada, namun kumpulan manusia yang akan bermusyawarah tidak ada, maka 

di sini berubah status dari musyawarah kepada nas atau perintah.  

Atau juga, kumpulan manusia yang bermusyawarah ada, tema musyawarah ada, 

namun wali amri tidak ada, maka di sini musyawarah tidak berlangsung dengan 

bentuknya yang sah sebagaimana yang telah Allah swt. tetapkan di dalam Kitab-Nya, 

ketika Dia mewajibkan adanya pengawas atas musyawarah, yang menjadi tempat 

kembalinya urusan, Ketika masing-masing dari mereka mengeluarkan pandangannya, 

maka dia (wali amri) harus menjadi rujukan seluruh pandangan.  

Musyawarah yang tidak sah ini tidak mungkin bisa mengeluarkan keputusan-

keputusan yang sah dan mengikat seluruh kaum Muslimin. Karena musyawarah ini 

bertentangan dengan apa yang telah ditekankan oleh ayat bahwa pada akhirnya urusan 

bergantung kepada wali amri, "Kemudian apabila kamu telah berketetapan hati, maka 

bertawakallah kepada Allah." 

 

Prinsip-Prinsip Syuro atau Musyawarah berdasarkan Tafsir ayat-ayat tentang 

Musyawarah dalam al-Qur’an 

Suatu musyawarah yang dilakukan, baik dalam skala rumah tangga, masyarakat 

maupun negara akan berhasil secara optimal jika prinsip-prinsip dasar musyawarah 

seperti persamaan, kebebasan dan keadilan tetap dijaga dan dihormati serta direalisasikan. 

Berikut ini akan diuraikan prinsip-prinsip dasar tersebut: 

1. Prinsip Persamaan (al-Musawat) 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 71 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Persamaan (al-musawat) merupakan salah satu doktrin dalam Islam yang sangat 

esensial. Hal itu dapat dilihat dalam Al-Qur’an tentang prinsip yang tidak membedakan 

siapapun di hadapan hukum (QS. Al-Maidah (5) : 8) 

هَا ي ُ
َ
أ ََِٱل ذَِينَََيَٰٓ َِشُهَدَاءََٓب َ مِٰينََلِل  قوَ َ  َ كُونوُا  َ َوَلَاَيجَۡرمَِن كَُمَۡشَنَََٱلقۡسِۡطَِ ءَامَنُوا ل اََتَعۡدِلوُا ه

َ
َأ قرَۡبََُٱعۡدِلوُا َانَُقَوٍۡ َعَلَيٰٓ

َ
هُوََأ

وََ هََٱت َقُوا َللِت قَۡوَىَٰۖۡ َ َ ََٱلل  ََإنِ َ بمَِاَتَعۡمَلُونَََٱلل َ َُۢ ٣ََخَبيِرُ
Terjemah ayat: “Hai orang-orang yang beriman hendaklah kamu jadi orang-orang 

yang selalu menegakkan (kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan adil. Dan 

janganlah sekali-kali kebencianmu terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk 

berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa. Dan 

bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu 

kerjakan” 

 tidak ada yang istimewa dari yang lain (QS. Al-Hujurat (49) : 13) 

هَا ي ُ
َ
أ كۡرَمَكُمَۡعِندَََٱلن َاسََُيَٰٓ

َ
َأ َإنِ َ اَوَقَبَائٓلََِلتَِعَارَفُوٓا ه نثَيَٰوجََعَلۡنَكُٰمَۡشُعُوب 

ُ
َوَأ ِنَذَكَرٖ َِإنِ اََخَلقَۡنَكُٰمَم  َ تۡقَىكُٰمۡهََٱلل 

َ
أ

َ ََإنِ َ َ ٩٨ََعَليِمٌَخَبيِرََٞٱلل 
Terjemah ayat: “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang 

laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia 

diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling takwa diantara kamu. Sesungguhnya 

Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. 

Ayat ini melarang manusia secara tegas untuk membanggakan nasab (keturunan) dan 

sebagainya karena asal kejadian mereka sama yaitu dari Adam, dan Hawa. Oleh sebab 

itu, tidaklah pantas bagi seorang atau kelompok membanggakan diri terhadap yang lain 

apalagi menghinanya.  

2. Prinsip Keadilan 

Persoalan keadilan merupakan salah satu persoalan pokok yang banyak menyita 

perhatian umat manusia sejak sekitar lima ribu tahun yang lalu (Nurcholis Majid, 1992). 

Ketika itu para pemikir khususnya elit pemimpin agama bangsa Sumeria di lembah 

Mesopotamia menyibukkan diri dalam membahas masalah keadilan. Para sejarawan 

mengemukakan bahwa Kerajaan Babilonia merupakan negeri pertama yang mengenal 

sistem kehidupan sosial berdasarkan hukum yang berdasarkan pada asas keadilan. 

Implementasi keadilan yang dipraktekkan oleh raja Babilonia sangat banyak 

mempengaruhi pemikiran kenegaraan, dan kemasyarakatan bangsa-bangsa Semit yang 

berdomisili di sekitar lembah Mesopotamia dan sekitamya. Demikian halnya ajaran para 

Nabi baik dari kalangan bangsa Semit, Yahudi maupun Arab. Hal tersebut dapat dilihat 

pada ajaran para Nabi yang sangat mengedepankan unsur keadilan dalam rangka 

mewujudkan kemaslahatan umat manusia, seperti yang termaktub dalam QS. Yunus (10): 

47 

َِ ََِوَلكُِل  َۖۡفَإذَِاَجَاءََٓرسَُولهُُمَۡقُضِيََبيَنَۡهُمَب ةَٖر سَُولٞ م َ
ُ
٤٤ََوَهُمَۡلَاَيُظۡلَمُونَََٱلقۡسِۡطَِأ

Terjemah ayat: “Tiap-tiap umat mempunyai rasul; maka apabila telah datang rasul 

mereka, diberikanlah keputusan antara mereka dengan adil dan mereka (sedikitpun) tidak 

dianiaya” 

3. Prinsip Kebebasan 

Pembahasan tentang kebebasan sangat kompleks dan selalu berorientasi pada nilai-

nilai kemanusiaan. Kebebasanlah yang dapat menyelamatkan diri manusia dari berbagai 

tekanan, paksaan, penjajahan, kediktatoran dan sebagainya. Kebebasan tidak berarti lepas 

dari segala keterikatan, karena kebebasan yang sebenamya bukan kesewenang-wenangan 

melainkan keterikatan pada norma dan aruran.  

Kebebasan yang dikaitkan dengan syura adalah kemerdekaan anggota masyarakat 

dalam menentukan nasibnya, bentuk dan sistem pemerintahannya. Selain itu, turut serta 

memberikan kontribusi dalam mengambil suatu kebijakan, mengajukan pendapat dan 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 72 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

mendiskusikannya dalam forum dialog yang bersifat bebas. Syura dapat dipahami sebagai 

keseimbangan antara kemerdekaan individu dan kelompok, saling menyempurnakan dan 

bahu membahu antara pribadi dan umat. Kebebasan mengeluarkan pendapat akan 

membuka peluang munculnya beberapa pendapat yang dapat didiskusikan bersama demi 

terciptanya kemaslahatan bersama.  

Dengan demikian, syura (musyawarah) dapat diidentikkan dengan sistem parlemen, 

karena keputusan dan ketetapan diambil dengan suara mayoritas atau aklamasi. Namun, 

musyawarah istimewa karena mempunyai kaidah yang lebih dalam dan lebih universal. 

 

PENUTUP DAN KESIMPULAN 

Al-Qur’an menyebutkan term musyawarah dalam tiga bentuk yaitu yakni, syura, 

syawir dan tasyawur. Syura dalam ayat QS al-Syura/42: 38, bercerita tentang lapangan 

musyawarah, syawir bermakna sebagai orangorang yang diminta bermusyawarah 

sebagaimana dalam QS Ali ‘Imran/3: 159, sedangkan term tasyawur menunjukkan makna 

dalam pentingnya musyawarah dalam setiap persoalan samapai urusan keluarga QS al-

Baqarah/2: 233.  

Musyawarah adalah berkumpulnya manusia untuk membicarakan suatu perkara agar 

masing-masing mengeluarkan pendapatnya kemudian diambil pendapat yang terbaik 

untuk disepakati bersama, sebagaimana mengeluarkan madu dari sarang lebah untuk 

menghasilkan madu yang manis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Bunyamin, Konsepsi Musyawarah dalam Al-Qur’an (Jurnal Al-‘Adl, Vol. 10 No. 1, 

Januari 2017) 

Abdul- Hayyi al-Farmawi, Terjemah al-Bidayah fi-al-Tafsir al-Maudhu’I 

Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 2002) 

Aat Hidayat, dalam Syura dan Demokrasi dalam Perspektif Al-Qur’an (Jurnal ADDIN, 

Vol. 9, No. 2, Agustus 2015: IAIN Surakarta, Jawa Tengah, Indonesia)  

Dudung Abdullah, Musyawarah dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian tafsir Tematik), (Jurnal 

ad-Daulah vol. 3/No. 2/ Desember 2014: UIN Alauddin Makassar) 

M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2001) 

Bustami Saladin, Prinsip Musyawarah dalam Al-Qur’an, (Jurnal el Umdah, ISSN 2623-

2529 Volume 1, Nomor 2, Juli-Desember 2018) 

Hamzah, M., & dkk. (2016). Musyawarah Dalam Perspektif Asas Black: Kajian QS. Asy-

Syura Ayat 38. (Jurnal Spektra Kajian Pendidikan Sains) 

Al-Maraghi, A. M. (1986). Terjemah Tafsir Al-maraghi Juz 4 (B. A. Bakar, Trans.). 

Semarang: Toha Putra 

Ahmad Agis Mubarak, Musyawarah dalam Perspektid Al-Qur’an:Analisis Tafsir al-

Maraghi, Al-Baghaqi dan Ibnu Katsir, (Jurnal Maghza, Edisi: Januari-Juni, 

Vol. 4, No. 2, 2019) 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah; Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati, 2002. 

Salim, B., & Said, B. (1993). Terjemahan Singkat Tafsir Ibnu Katsir. Jilid 7. Surabaya: 

Bina Ilmu 

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Cet. II; Jakarta: LSIK, 1994) 

Hasbi Ash Siedieqy, Tafsír Al-Qur’anul Majid “An-Nur” juz 4 (Jakarta: Bulan Bintang 

1969) 

Imam Jalaludin Al Mahalli dan Imam Jalaludin As Suyuti, Tafsir Jalalain, jilid 1. terj, 

Bahrun Abu Bakar, L.C. (Bandung: Sinar Baru Algesindo, 2003) 

Wahbah al-Zuhayli, al-Tafsîr al-Munîr fi al-Aqîdah wa al-Syarî`ah wa al-Manhaj, Jilid II 

Manna al-Qathan, Studi Ilmu Al-Qur’an, (Pustaka al-Kautsar: Jakarta, 2017) 

Mahmud Hijazi, al-Tafsir al-Wadhih, Juz. I (Cet. X; Beirut: Dar al-Jil, 1993) 



  
  
 

Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi Page 73 
 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan 
VOL. 1 NO. 2, 2020 

ejournal.stit-alhidayah.ac.id 

ISSN: 2721-5504 

 

Sayyid Muḥammad Rasyīd Riḍā, Tafsīr al-Qur’ān al-Ḥakīm Juz IV,  

Muhammad al-Jauzi, Zad al-Masir fi 'Ilm al-Tafsir, Jilid I. 

Shalah Shawi, ats-Tsawabit wal Mutaghayyirat (diterjemahkan oleh PT Citra Intermedia: 

Jakarta, 2015) 

M Ali Rusdi, Wawasan Al-Qur’an Tentang Musyawarah, (Jurnal Tafsere, Volume 2 

Nomor 1 Tahun 2014), hal. 31 

Hasbi, Artani. Musyawarah dan Demokrasi. Cet. I; Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001. 


