Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan
Silaturrahmi

Khusnul Mufida
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
khusnulmufidaO8@gmail.com

ABSTRACT:
Halal bi halal is a typical tradition of Indonesian society which is carried out every Eid al-Fitr, namely
in the month of Shawwal. This tradition is also an important moment for reconciliation and
strengthening the bonds of friendship amidst the diversity of society. This tradition teaches values
such as empathy, understanding, and humility, creating a harmonious atmosphere and strengthening
social relations. This article is written to find out how important halal bi halal is as a form of
reconciliation and strengthening of friendship amidst the diversity of Indonesian society. This paper
is a literature study that makes the halal bi halal tradition have an important position in society. In
Indonesia, which is rich in diversity, halal bi halal is an effective tool to unite the community and
repair damaged relationships. So this tradition needs to be maintained and preserved to build a more
peaceful and harmonious society.

Keywords: Halal bi halal, reconciliation, silaturrahmi

ABSTRAK:

Halal bi halal merupakan tradisi khas masyarakat Indonesia yang dilakukan setiap Hari
Raya Idul Fitri yakni di Bulan Syawal. Tradisi ini pun menjadi momen penting untuk
rekonsiliasi dan memperkuat tali silaturrahmi di Tengah keragaman masyarakat. Tradisi ini
mengajarkan nilai-nilai seperti empati, pengertian, dan kerendahan hati, menciptakan
suasana harmonis dan memperkuat hubungan sosial. Artikel ini ditulis untuk mengetahui
seberapa penting halal bi halal sebagai bentuk rekonsiliasi dan penguatan silaturrahmi
ditengah-tengah keberagaman masyarakat Indonesia. Tulisan ini merupakan studi literatur
yang menjadikan tradisi halal bi halal memiliki posisi yang penting dalam tatanan
masyarakat. Di Indonesia yang kaya akan keragaman, halal bi halal menjadi alat efektif
untuk menyatukan masyarakat dan memperbaiki hubungan yang rusak. Sehingga tradisi
ini perlu dijaga dan dilestarikan untuk membangun masyarakat yang lebih damai dan
harmonis.

Kata Kunci : Halal bi halal, rekonsiliasi, silaturrahmi

PENDAHULUAN
Dalam islam, manusia diciptakan berbeda-beda mulai dari suku, ras, budaya dan
tradisi suapaya saling kenal mengenal. Perbedaan inilah yang menjadikan kehidupan
bermasyarakat menjadi lebih kompleks dan berwarna. Namun, dengan banyaknya
39

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi

perbedaan yang terdapat pada lapisan masyarakat akan menjadi boomerang bagi kehidupan
itu sendiri. Tidak dapat dipungkiri bahwa perbedaan yang terdapat pada lapisan
masyarakat akan berakibat pada perpecahan dan perpecahan inilah yang akan memicu
terjadinya konflik sosial yang juga akan memengaruhi kestabilan dan tatanan sosial
masyarakat. Apalagi Indonesia yang memiliki beribu-ribu pulau dengan berbagai macam
budaya dan adat istiadatnya masing-masing. Namun, islam Nusantara menawarkan satu
kebiasaan yang sampai saat ini menjadi tradisi masyarakat Indonesia, yakni halal bi halal.

Tradisi halal bi halal ini bisa dikatakan made in Indonesia dan hanya ada di Indonesia,
karena di tempat lahirnya Islam yakni Mekah, tidak ada tradisi halal bi halal. Tradisi halal
bi hala ini digagas oleh KH. Wahab Chasbullah yang kala itu menjadi tangan kanan
Presiden Soekarno. Tradisi ini sering kali dilakukan setelah dilaksanakannya puasa
Ramadhan, yaitu dilaksanakan saat Hari Raya Idul Fitri. Halal bi halal biasanya dilakukan
dengan pertemuan antar keluarga, kerabat yang jauh, bahkan perusahaan-perusahan juga
melakukan halal bi halal. Hal ini dijadikan momentum untuk bersilaturahmi dan
memperkuat hubungan antar individu. Karena, tradisi ini mendorong setiap individu
untuk saling memaafkan, baik secara pribadi maupun dalam lingkup komunitas yang lebih
luas. Sehingga, menciptakan keharmonisan dan kerukunan di lapisan masyarakat.

Selain itu, halal bi halal juga memperkuat silaturrahmi dengan mempertemukan
berbagai lapisan masyarakat dalam suasana yang hangat dan penuh kekeluargaan. Dalam
acara ini, tidak ada perbedaan status sosial atau ekonomi yang membatasi; semua
berkumpul dengan satu tujuan, yaitu menjalin kembali hubungan yang erat dan saling
mendukung. Di era modern ini, nilai-nilai yang terkandung dalam halal bi halal semakin
relevan, terutama ketika kita menghadapi tantangan-tantangan global yang menguji
kebersamaan dan solidaritas kita. Halal bi halal dianggap menjadi satu hal utama dalam
terciptanya kedamaian dan keharmonisan masyarakat Indonesia yang notabenya memiliki
berbagai macam suku, budaya, adat dan istiadat.

Dengan demikian, melalui artikel ini, penulis akan menggali lebih dalam tentang
bagaimana halal bi halal menjadi momentum penting untuk rekonsiliasi dan penguatan
silaturrahmi, serta bagaimana tradisi ini dapat terus dipertahankan dan dikembangkan di

masa depan ditengah perkembangan informasi dan teknologi yang kian berkembang pesat.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif. Metode kualitatif
merupakan penelitian yang bersikap deskriptif dan lebih condong menggunakan analisis.
Pendekatan studi yang dikenal sebagai penelitian kualitatif menggunakan data deskriptif
berupa bahasa tertulis atau lisan dari para pelaku dan individu yang dapat dilihat. Teknik
kualitatif ini digunakan untuk memahami dan menelaah suatu peristiwa, kejadian,

dinamika sosial, sikap, kepercayaan, dan persepsi yang mempengaruhi seseorang atau

40

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Khusnul Mufida

sekelompok orang. Oleh karena itu, pengembangan asumsi-asumsi dasar menjadi awal
mula proses penelitian pendekatan kualitatif. Kemudian, dikaitkan dengan kaidah-kaidah
penelitian yang digunakan dalam penelitian. data yang telah terkumpul lalu disurvei dan
diinterpretasikan (Anggito, 2018).

Dalam penelitian ini, data diperoleh dari hasil studi kasus yang telah dilakukan. Yang
kemudian dicatat dan dianalisis untuk mendapatkan pemahaman terhadap kasus yang
diteliti. Data yang diolah akan disajikan dalam bentuk deskriptif secara terperinci mengenai

isu-isu yang diteliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Halal bi Halal

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), halal bi halal adalah tradisi saling
memaafkan di Indonesia setelah menyelesaikan puasa Ramadan (Fuadi & Syam, 2023). Ini
biasanya dilakukan di suatu tempat seperti auditorium atau aula oleh sekelompok orang.
Kebiasaan saling memaafkan ini biasanya dilakukan secara handai tolan atau dengan
seluruh anggota keluarga. Kata 'halal bihalal' dalam kamus Jawa-Belanda dapat berarti
'salam, datang, saling memaafkan selama Hari Raya,' menurut Th. Pigeaud (Hakam, 2015).

Quraish Shihab mendefinisikan halal bi halal sebagai mengikat sesuatu yang
sebelumnya terputus, atau apa yang ia sebut sebagai silaturahmi.(Misbah, 2018) Istilah
bahasa Arab “Halla” atau “Halala”, yang memiliki banyak arti tergantung konteksnya,
adalah sumber dari kata “halal bi halal”. Kata ini memiliki banyak arti, seperti
menyelesaikan masalah, mengurai simpul-simpul (halal al-habi), mencairkan benda-benda
yang membeku atau melepaskan kekangan (Zulfikar, 2018).

Halal bi halal ialah terbentuk dari kata majemuk dalam bahasa Arab uakni 'halal' dan
kata penghubung ba (dibaca: bi). Meskipun kata ini berlatar belakang bahasa Arab,
penduduk Arab sendiri tidak dapat memahami arti halal bi halal, sebuah istilah yang
merupakan hasil inovasi orang Asia Tenggara. Dikatakan bahwa istilah halal sering kali
disandingan dengan istilah haram. Sehingga, muncul pertanyaan apakah sesuatu itu halal
atau haram? Agama melarang yang haram, yang berarti bahwa melanggarnya akan
mengakibatkan dosa; di sisi lain, agama mengizinkan yang halal, yang berarti bahwa
mereka yang melakukannya akan diberi pahala. Oleh karena itu, istilah “halal bi halal”
mengacu pada penyelesaian masalah, menghilangkan simpul-simpul, dan mencairkan
sesuatu yang membeku. Oleh karena itu, tindakan untuk tetap berteman dan saling
memaafkan disebut halal bi halal.

Dari segi Bahasa, halal bi halal memang menggunakan Bahara Arab. Namun, tradisi
ini tidak berasal dari Arab, hanya saja tradisi untuk bersilaturrahmi merujuk pada hadis
Nabi Muhammad saw.,(Kholifah, 2021) yang berbunyi :

41

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi

1saably assd) 15hes a1 1530 ¢ g 0y :J3h ey dke ) lo— & 3 Ead 106 -4 W - o o e
oSy 01 1455 15 (o5 Y 1oy el

Dari Abdullah bin Salam radhiyallahu ‘anhu, ia berkata, “Aku mendengar Nabi %
bersabda, “Wahai manusia! Sebarkanlah salam, berilah makanan, sambunglah hubungan
kekerabatan (lakukan silaturrahmi) dan shalatlah di waktu malam saat orang sedang tidur,
niscaya kalian akan masuk ke dalam surga dengan selamat.”

Ditegaskan juga pada hadis lain :

Gds O 08 W 538 Y dusbiaicd oLl gk (o

"Tidaklah dua orang muslim saling bertemu kemudian berjabat tangan, kecuali akan
diampuni (dosa-dosa) mereka berdua sebelum mereka berpisah." (HR Abu Dawud).
Sejarah Halal bi Halal

Di daerah Jombang, setelah bulan Ramadhan berakhir, ada tradisi tahunan yang
dikenal dengan nama riyayan atau saling mengunjungi, bertemu, dan meminta maaf di
bulan Syawal, demikian menurut Kiai Ishom Ahmadi, yang mendengar kisah ini dari
almarhum KH. Chudhori Irfan. Kebiasaan itu disebut balalan.

Ternyata istilah sejenis balalan ini juga pernah berkembang di daerah lain. Menurut
Sunarto Prawirosujanto, para pedagang marta-bak akan berteriak, “Marta-bak Malabar,
halal bin halal, halal bin halal,” untuk menarik perhatian di sekitar tahun 1935-1936. Istilah
“halalbehalal” dan “alalbalal” akhirnya menjadi populer di kalangan warga Solo.
Kemudian, Ketika masyarakat Solo ergi ke Sriwedari pada hari Lebaran sekarang disebut
sebagai “ber-halal-balal”; berdandan dan pergi keluar pada hari Lebaran disebut “ber-
halalbalal”; dan bersilatu-rahmi pada hari lebaran biasanya dengan berpakaian rapi disebut
sebagai “halal bi halal.”

Setelah KH. Wahab Chasbullah menciptakan istilah “halalbihalal,” istilah yang mirip
di atas menjadi semakin penting bagi keharmonisan umat Islam dan para pejabat NKRI.
Syahdan, Indonesia melihat tanda-tanda keruntuhan bangsa setelah kemerdekaannya. Para
elit politik berselisih dan saling curiga satu sama lain, menolak untuk bertemu dalam satu
forum. Sementara pemberontakan terjadi di berbagai tempat, termasuk PKI (peristiwa
Madiun) dan DI/TII. Hal ini dinyatakan oleh KH. Fuad Hasyim dari Buntet, Cirebon, pada
tanggal 12 Desember 2002, atau 9 Syawal 1423 H, dalam acara halal-bihalal yang
diselenggarakan di Pondok Pesantren Mambaul Ulum Tanjungmuli, Purbalingga.

Menurut Kiai Fuad Hasyim, Bung Karno memanggil KH.. Wahab Chasbullah ke Istana
Negara pada tahun 1948 pada pertengahan bulan Ramadhan untuk meminta nasihatnya
tentang bagaimana mengatasi kondisi politik yang tidak kondusif. KH. Wahab Chasbullah
adalah anggota Dewan Pertimbangan Agung Republik Indonesia pada saat itu. Kemudian,
KH. Wahab Chasbullah mengusulkan kepada Bung Karno untuk mengundang semua
pihak yang terlibat dalam konflik ke sebuah acara “Silaturahmi”. Selain itu, karena Idul Fitri
semakin dekat, semua umat dianjurkan untuk bersilaturrahim. “Silaturrahmi itu biasa, saya
42

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Khusnul Mufida

ingin istilah lain,” kata Bung Karno. Sebagai sahabat dekat Bung Karno sejak sama-sama
nyantri di markas Haji Oemar Said (HOS) Tjokroaminoto, KH. Wahab Chasbullah
menjawab, “Itu gampang. Begini, alasan para elit politik tidak mau bersatu adalah karena
mereka saling curiga dan menyalahkan satu sama lain. Padahal mencurigai dan
menyalahkan satu sama lain itu adalah haram dan berdosa. Hal ini perlu dihalalkan agar
mereka tidak dianggap berdosa (haram). Mereka harus makan dalam satu meja untuk
saling memaafkan dan menghalalkan. Oleh karena itu, untuk acara kita nanti pakai istilah
‘halal bi halal”’, saran KH. Wahab Chasbullah.

Presiden Soekarno akhirnya menyetujui konsep dan nomenklatur tersebut, dan
pertemuan para pemimpin dilakukan dengan menggunakan kemasan halal bi halal.
Kemudian, menurut KH. Ishom Ahmadi, istilah “halal bi halal” menjadi terkenal. Selain
itu, istilah ini juga disebarluaskan oleh para santri dan alumni Bahrul Ulum melalui
organisasi santri daerah (orda) di masing-masing kabupaten. Setiap tahun, di pendopo
kabupaten, para santri dan alumni Bahrul Ulum dari seluruh penjuru tanah air
mengadakan acara halal bi halal. Akibatnya, istilah tersebut juga digunakan oleh
pemerintah daerah masing-masing. Kemudian, istilah seperti, bolalan, halal be halal, dan
alalbalal mulai tenggelam dengan kehebohan halal bi halal.

Para pemimpin NU di Jombang pada saat itu mendiskusikan kata halal bi halal
melalui forum Bahtsul Masail yang diadakan di Masjid Kauman Utara di Jombang setelah
kata tersebut mulai populer. Hasilnya menyarankan untuk mengganti nomenklatur halal bi
halal dengan tahniatul 'id (ucapan selamat hari raya). Dalam hal ini, KH. Bisri Syansuri juga
mendukung istilah baru yang disarankan.

Tim Bahtsul Masail mengunjungi Tambakberas sekembalinya KH. Wahab Chasbulloh
dan mengusulkan istilah baru sebagai pengganti halal bi halal. “Ojo, iki wis tak kenalno
ndek istana Negara, ojok didelok jenenge, tapi deloken isine” (jangan diubah, karena ini
sudah saya perkenalkan di istana negara), begitulah jawaban KH. Wahab Chasbullah
setelah mendengar penjelasan tim Bahtsul Masail. Fokus saja pada isinya dan abaikan
namanya. Akhirnya, istilah halal bi halal pun digunakan dan menyebar ke seluruh penjuru
nusantara.

Tentu saja, KH. Wahab Chasbullah menunjukkan kedalaman pemahamannya dalam
hal ini tentang penguasaan sosio-historis masyarakat. Meskipun tidak banyak digunakan
oleh orang Arab, istilah tradisional balalan, yang mirip dengan halalan, agak dimodifikasi
namun tidak secara drastis diganti dengan nama yang lebih Arab.(Tim Sejarah Tambakberas,
t.t)

Makna Rekonsiliasi dalam Halal bi Halal

Tradisi halal bi halal sudah mentradisi bagi masyarakat Indonesia yang akan menjadi
upada efektif dalam membangun rekonsiliasi masyarakat. Sehingga, halal bi halal memiliki
makna tersendiri dalam proses rekonsiliasi masyarakat di Indonesia (Ismail & Wardi, 2019).

43

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi

Pertama, halal bi halal menciptakan suasana untuk berinteraksi di antara individu-individu
dengan latar belakang yang beragam. Masyarakat dapat berkumpul dalam suasana yang
saling memaafkan dan rekonsiliasi untuk berbicara, mendengarkan, tertawa, dan
bercengkerama (Khasanah & Wawuan, 2023).

Kedua, mampu menyucikan hati dari sifat-sifat benci terhadap sesama manusia (Husna,
2019). Dalam halal bi halal, setiap individu meminta maaf dan memaafkan satu sama lain,
yang membantu menghilangkan beban emosional negatif dan menggantinya dengan
perasaan positif seperti kedamaian dan kebahagiaan. Proses ini mengajarkan nilai-nilai
empati, pengertian, dan kerendahan hati, sehingga menciptakan suasana harmonis dan
memperkuat hubungan sosial. Dengan demikian, halal bi halal berperan penting dalam
menyucikan hati dan memperbaiki hubungan antar sesama manusia.

Ketiga, halal bi halal mampu meningkatkan rasa kepeduluan sosial dan kebersamaan.
Manusia adalah makhluk sosial, dan dengan demikian, tidak mungkin untuk melepaskan
diri dari ikatan kebersamaan dan pergaulan yang terbentuk melalui gotong royong dan
kebersamaan (M. Yasin & Widyanti, 2023). Yang mampu harus membantu yang kurang
mampu. Sudah sepantasnya kita berbagi kebahagiaan dengan orang lain dengan
memberikan hadiah berupa kesenangan. Mengekspresikan rasa syukur kepada Allah
dengan cara berbagi. Penting untuk memperluas kesalehan pribadi seseorang selama
Ramadan kepada orang lain dengan mendukung, memelihara, dan memperkuat hubungan
kekeluargaan. Syawal adalah bulan yang didedikasikan untuk menyebarkan kasih sayang,
di mana orang-orang secara tradisi berkumpul untuk saling mendoakan dan mengenal satu
sama lain.

Keempat, cinta damai (Faidi, 2021). Kunci yang diinginkan dalam budaya halal bi halal
tidak diragukan lagi adalah kedamaian. Agar ada kohesi yang tenang pada akhirnya, halal
bi halal bertujuan untuk membawa hal-hal yang tadinya terpisah menjadi lebih dekat dan
yang pecah menjadi bersatu. Bisa juga dikatakan bahwa nilai perdamaian melekat pada
budaya halal bi halal karena merupakan salah satu tujuannya. Karena jika orang tidak
merasa tenang setelahnya, mereka tidak dapat berkomunikasi dengan tenang. Agama dan
kesopanan adalah komponen dari cita-cita ini karena keduanya mendukung cinta damai.

Kelima, kesatuan dan persatuan. Halal bi halal melibatkan semua lapisan masyarakat
tanpa memandang status sosial, ekonomi, atau latar belakang budaya (Zahra dkk., 2024). Ini
menekankan pentingnya kesatuan dan persatuan dalam keberagaman. Tradisi ini
memperkuat identitas kolektif sebagai bangsa yang menghargai kerukunan dan
kebersamaan. Ini membantu menciptakan rasa bangga dan kebersamaan di antara
masyarakat. Rekonsiliasi dalam halal bi halal adalah proses yang mengandung banyak
makna penting, mulai dari pemulihan hubungan sosial, pembersihan emosional dan
spiritual, hingga pembentukan karakter positif dan penyelesaian konflik (Haryanto dkk.,

2020). Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai momen untuk saling memaafkan, tetapi juga

44

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Khusnul Mufida

sebagai sarana untuk memperkuat kesatuan dan persatuan dalam masyarakat. Dengan
demikian, halal bi halal menjadi simbol kuat dari nilai-nilai kebersamaan, pengampunan,
dan rekonsiliasi yang sangat dibutuhkan dalam kehidupan sosial yang harmonis
(Soebijantoro dkk., 2012).

Dari penjelasan di atas, jelaslah bahwa komponen mendasar dari halal bihalal adalah
kebutuhan individu yang terlibat untuk memperbaiki hubungan yang rusak dan mencapai
keharmonisan dalam kebersamaan. Dengan melakukan halal bi halal mampu memperbaiki
hubungan yang rusak, membawa perdamaian dari perselisihan, dan menciptakan
keharmonisan. Lebih dari sekadar saling memaafkan, tradisi halal bi halal dapat
menumbuhkan lingkungan yang menjunjung tinggi integritas dan persatuan. Di mana
warga negara mengembangkan integritas dan solidaritas untuk kepentingan bangsa. Oleh
karena itu, halal bi halal tidak hanya merujuk pada upacara keagamaan, tetapi juga
menunjukkan semangat kemanusiaan, kebangsaan dan adat istiadat yang terhormat, yang
kesemuanya merupakan manifestasi dari kesalehan individu dan sosial.

Penguatan Silaturrahmi Melalui Halal bi Halal

Dalam arti harfiahnya, silaturahim adalah kata gabungan yang dibentuk dengan
menggabungkan kata silat dan rahim. Kata wasl yang berarti menghubungkan dan
mengumpulkan, adalah akar dari kata silat. Istilah ini menunjukkan bahwa benda-benda
yang pecah dan tersebar adalah objek sasaran silat. Meskipun kata rahim pada awalnya
berarti kasih sayang, kata ini kemudian berkembang menjadi peranakan, karena seorang
anak yang dikandung selalu menerima limpahan kasih saying (Zulfikar, 2018).

Kunjungan dan hadiah yang tulus adalah bukti paling nyata dari silaturahim.
Membalas kebaikan hanyalah salah satu aspek dari silaturahim, sedangkan aspek lainnya
adalah menebus kesalahan atau memperbaiki hubungan dengan orang yang telah
memutuskan silaturahim. Hal ini sesuai dengan hadis Nabi berikut ini:

Oual s (ST ¢ AR Sual 5 Gy | 120 g ade ) da il oo Laglie il (s 5 e o il e (0
Lelins dan )y Ealid 13 gjb,
[ [ ol 0)]

Artinya : Abdullah bin 'Amr -radiyallahu ‘anhuma- meriwayatkan bahwa Nabi %
bersabda, "Orang yang menyambung silaturahmi bukanlah yang membalas orang yang
menyambungnya. Tetapi, orang yang menyambung silaturahmi sesungguhnya adalah yang
menyambung kerabat yang memutusnya." Diriwayatkan oleh Bukhari Hadis sahih

Hadis ini menjelaskan bahwa silaturahmi sebagai sarana membangun kembali
komunikasi dengan orang lain setelah lama tidak bertemu dan memperbaiki hubungan
yang rusak berdasarkan kasih saying di antara mereka. Sebagai ritual yang tersebar luas
setelah Idul Fitri, halal bi halal adalah tradisi yang sangat bergantung pada ikatan ini. Ini

adalah kebutuhan sosial dan alamiah yang lebih disukai oleh karakter yang aman dan

45

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi

sesuai dengan tuntutan alam. Setiap hubungan akan menjadi ideal, kasih sayang akan
dibagi, dan cinta akan diberikan dengan bebas ketika persahabatan terjalin (Umam, t.t.).

Adapun keutamaan dari bersilaturrahmi berdasarkan Al-Qur'an dan Hadis ialah
sebagai berikut :

Pertama, bentuk ketaatan kepada Allah, dan tanda kekaguman seorang hamba kepada
Tuhannya. Sebagaimana Firman Allah pada QS. Al-Ra’d (13) : 21, sebagai berikut :

il 2 s &) g5 5435 033835 Uimsd O 4 80 5l e st (0015

“dan orang-orang yang menghubungkan apa-apa yang Allah perintahkan supaya
dihubungkan, dan mereka takut kepada Tuhannya dan takut kepada hisab yang buruk.”

Ayat ini menunjukkan bagaimana orang-orang ini senantiasa menjunjung tinggi
semua perintah Allah dan tidak pernah melanggarnya, termasuk menjunjung tinggi
silaturahmi dan hak-hak Allah dan hamba-hamba-Nya. Mereka juga takut kepada Allah,
yaitu pembalasan yang mengerikan dan menjijikkan pada hari pertemuan yang dahsyat.
Gaya bahasa ayat ini sangat sesuai dengan perhatian dan perasaan orang yang
membacanya. Sebagai seorang ulul albab, ia disibukkan dengan hisab sebelum datangnya
yaum al-hisab (hari perhitungan).

Kedua, salah satu jalan menuju ketakwaan menurut petunjuk Allah. Hal ini juga telah
dijelaskan Allah melalui Firman-Nya QS. An-Nisa” (4): 1

0 15§ 5lss 148 Yla ) age 516555 ko G315 5a) 5 (o (e KRS (31 2551 680 0 gl
G &l (8l &) S a4 (sl

“Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu dari
seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan isterinya; dan dari pada keduanya Allah
memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan bertakwalah kepada Allah yang
dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan (peliharalah)
hubungan silaturrahim. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasi kamu.”

Ketiga, bertambahnya umur dan luasnya rezeki.(Satria, t.t.) Sebgaimana hadis Nabi
Muhammad saw., sebagai berikut :

AL ) B AL Gl dan | 1:06 alu s adle ) s b Jgus s o e bl pum ) ellla il e
iaa ) Jualh o i,
[ce] [l G

Anas bin Malik -radiyallahu ‘anhu- meriwayatkan bahwa Nabi Muhammad saw.,
bersabda,”Siapa yang ingin dilapangkan rezekinya dan dipanjangkan umurnya, hendaklah ia
menyambung silaturahmi.” Muttafaq 'alaih Hadis sahih

Para ulama umumnya menafsirkan hadis ini bahwa keberkahan harta akan
bertambah, dan karena sedekah dan silaturahmi saling berkaitan, maka harta juga akan
disucikan melalui kedermawanan (Haryanto dkk. 2020). Sementara itu, dipanjangkan
umurnya berarti bahwa setelah menjalin silaturahmi, kehidupan seseorang akan bertambah
dan memiliki nilai yang lebih besar karena keberkahan dan keuntungan. Menurut beberapa

ahli, lauh al-mahfudz memiliki tujuan yang telah ditetapkan untuk meningkatkan
46

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Khusnul Mufida

kehidupan. Dengan asumsi bahwa individu A dilahirkan dengan usia yang telah
ditentukan yaitu enam puluh tahun, usianya akan bertambah dua puluh tahun menjadi
delapan puluh tahun jika ia menjaga komunikasi dengan baik.

Menurut Al-Qur'an dan Hadits, silaturahmi adalah sesuatu yang istimewa, perbuatan
baik yang penuh berkah, mereka yang melakukannya akan dihargai dengan kedudukan
yang tinggi, pujian yang indah, posisi terhormat di dunia, dan kehidupan akhirat yang
mulia. Komponen filosofis yang signifikan dari halal bihalal adalah upaya untuk
membangun silaturahmi hingga terjalinnya ukhuwah di antara individu. Halal bihalal juga
diharapkan dapat meningkatkan keharmonisan hubungan antar keluarga, kerabat, dan
masyarakat sekitar.

Halal bi Halal di Era Modern

Perkembangan informasi dan digital berkembang sangap pesat di zaman sekarang.
Apalagi setelah terjadinya pandemi Covid-19. Pandemi Covid-19 menyebabkan perubahan
sosial di Masyarakat (Attaymini & Dewi, 2021). Perubahan ini didukung oleh perkembangan
teknologi komunikasi yang semakin pesat. Kebijakan pemerintah untuk melakukan social
distancing membuat sebagian masyarakat memiliki keterbatasan gerak dan waktu. Untuk
dapat berkomunikasi dan melakukan aktivitas sebagaimana mestinya, masyarakat
sebagaimana mestinya, masyarakat membutuhkan keberadaan komunikasi teknologi.
Masyarakat dituntut untuk beradaptasi dengan perubahan dalam berkomunikasi, cara
berpikir, dan bahkan cara berperilaku. Pada akhirnya, perubahan sosial yang disebabkan
oleh pandemi Covid-19 didukung oleh perkembangan teknologi komunikasi melalui
digitalisasi yang telah kita sadari tanpa kita sadari. tanpa kita sadari (Napsiah & Sanityastuti,
2020).

Pasca pandemi Covid-19 terbentuknya era baru atau biasa disebut new era, yang mana
hampir semua lini kehidupan masyarakat selalu berkaitan dengan teknologi. Hal ini juga
berakibat pada kondisi sosial masyarakat yang menjadi lebih individualis dan jarang keluar
rumah. Mereka menganggap “semua bisa dilakukan di rumah”, mulai dari memesan
makanan, membeli pakaian dan barang-barang hingga silaturrahmi dari rumah.

Di era modern, halal bi halal mengalami beberapa adaptasi dan transformasi yang
memungkinkan tradisi ini tetap relevan dalam konteks perkembangan teknologi dan
perubahan sosial budaya. Dalam komunikasi ini, sering kali terdapat kekaburan batasan
antara bentuk komunikasi yang dimediasi dan bentuk komunikasi yang tidak dimediasi.
Jelas bahwa ada perbedaan yang signifikan antara komunikasi secara langsung dan dengan
bantuan bantuan media komunikasi komputer. Seperti pada tradisi halal bi halal yang biasa
dilakukan oleh masyarakat Indonesia. Halal bi halal dilakukan secara langsung dengan
keluarga, mulai dari yang lebih tua hingga yang paling muda. Sehingga, ada rasa yang kuat
dan rasa yang kuat dan khidmat.

47

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi

Berbeda halnya dengan Halal Bi Halal yang dilakukan dengan bantuan aplikasi seperti
WA Grup, Zoom, Skype, Google Meetings, dan lain-lain. Pesan tetap tersampaikan, namun
ada rasa kehilangan, terutama situasi yang melibatkan emosi dan empati. Ketika kita
berkomunikasi secara langsung, kita akan dengan mudah menangkap pesan verbal dan
non-verbal seperti kata-kata, bahasa tubuh, ekspresi wajah dan lain-lain.

Selain dalam lingkup keluarga, banyak perusahaan dan organisasi di Indonesia yang
mengadopsi tradisi halal bi halal sebagai bagian dari budaya perusahaan. Acara ini biasanya
diadakan setelah Idul Fitri, di mana seluruh karyawan berkumpul, baik secara langsung
maupun virtual, untuk saling memaafkan dan mempererat hubungan profesional. Hal ini
juga menciptakan suasana kerja yang lebih harmonis dan kolaboratif. Beberapa perusahaan
dan organisasi menyelenggarakan webinar atau seminar online sebagai bagian dari
kegiatan halal bi halal. Acara ini sering kali melibatkan ceramah dari tokoh agama atau
motivator yang membahas pentingnya silaturahmi dan rekonsiliasi dalam konteks
profesional.

Di era modern, halal bi halal menjadi lebih inklusif dengan melibatkan berbagai
kalangan tanpa memandang latar belakang agama, suku, atau budaya.(N. Yasin & Wildan,
tt) Hal ini mencerminkan semangat kebhinekaan dan toleransi yang tinggi dalam
masyarakat Indonesia. Dengan kemajuan teknologi, halal bi halal tidak lagi terbatas pada
waktu dan tempat tertentu. Kapan pun dan di mana pun, orang dapat mengirim ucapan
dan meminta maaf melalui pesan digital. Ini memudahkan mereka yang sibuk atau berada
di luar negeri untuk tetap terlibat dalam tradisi ini.

Kartu ucapan digital yang didesain secara kreatif dengan animasi, video, dan musik
telah menggantikan kartu fisik. Ini tidak hanya ramah lingkungan tetapi juga memberikan
sentuhan personal yang unik. Banyak orang menggunakan platform seperti YouTube dan
Instagram untuk membuat konten video ucapan Idul Fitri, yang sering kali mencakup
pesan-pesan inspiratif, cerita pribadi, atau komedi ringan yang mengajak untuk saling
memaafkan.

Meskipun teknologi memudahkan komunikasi, kehilangan interaksi fisik dapat
mengurangi kedalaman emosional dari tradisi ini. Koneksi internet yang tidak stabil juga
bisa menjadi penghalang dalam melakukan pertemuan virtual. Era modern juga
memberikan peluang untuk memperkenalkan halal bi halal ke komunitas internasional,
memperluas jangkauan dan pemahaman akan tradisi ini. Teknologi juga memungkinkan
dokumentasi dan penyebaran tradisi ini secara lebih luas. Halal bi halal di era modern tetap
menjadi tradisi yang penting dalam membangun dan mempererat hubungan sosial di
masyarakat Indonesia. Melalui adaptasi teknologi digital, acara profesional, fleksibilitas
waktu dan tempat, serta penggunaan media kreatif, tradisi ini mampu mempertahankan
relevansinya dan bahkan memperluas dampaknya. Tantangan yang dihadapi dalam era

digital ini dapat diatasi dengan kreativitas dan inovasi, menjadikan halal bi halal sebagai

48

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



Khusnul Mufida

simbol kuat dari nilai-nilai persaudaraan, rekonsiliasi, dan kebersamaan di tengah

kemajuan zaman.

KESIMPULAN

Halal bi halal merupakan tradisi khas Indonesia yang berperan penting dalam
memperkuat silaturrahmi dan mencapai rekonsiliasi di tengah keragaman masyarakat.
Meskipun berakar dari bahasa Arab, tradisi ini diciptakan dan berkembang di Indonesia,
sebagai upaya untuk mengatasi perpecahan dan konflik yang sering terjadi akibat
perbedaan sosial, budaya, dan ekonomi. Lebih dari sekadar acara keagamaan, halal bi halal
juga mempertemukan berbagai lapisan masyarakat dalam suasana penuh kehangatan dan
kekeluargaan, tanpa memandang status sosial atau ekonomi. Tradisi ini mengajarkan
pentingnya kepedulian sosial, kebersamaan, dan cinta damai, yang semuanya berkontribusi
pada stabilitas dan keharmonisan sosial.

Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman, halal bi halal menjadi alat yang
efektif untuk menyatukan masyarakat, memperbaiki hubungan yang rusak, dan
menciptakan lingkungan yang menjunjung tinggi integritas dan solidaritas. Oleh karena
itu, menjaga dan melestarikan tradisi halal bi halal adalah langkah penting dalam

membangun masyarakat yang lebih damai, harmonis, dan saling menghargai perbedaan.

DAFTAR PUSTAKA

Anggito, A. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif (1 ed.). CV. Jejak.

Attaymini, R., & Dewi, M. (2021). Cultural Shifts in Family Virtual Communications: Sungkeman
and Halal Bi Halal Traditions before and after Covid-19 Pandemic: Proceedings of the 3rd
Annual International Conference on Social Sciences and Humanities, 53—58.
https://doi.org/10.5220/0010804100003348

Faidi, A. (2021). Religious Moderation in The City Of Pancasilais: Study on the Tradition of Halal
Bihalal and Christmas Together as a Cultural Basis for Religious Tolerance In Salatiga City.
Komunitas, 13(2), 190-198. https://doi.org/10.15294/komunitas.v13i2.24621

Fuadi, S. 1., & Syam, R. S. E. (2023). Esensi Kesalehan Sosial dalam Tradisi Halalbihalal di
Indonesia.

Hakam, S. (2015). HALAL BI HALAL, A FESTIVAL OF IDUL FITRI AND IT’S RELATION
WITH THE HISTORY OF ISLAMIZATION IN JAVA. Episteme: Jurnal Pengembangan
Ilmu Keislaman, 10(2), 385—-404. https://doi.org/10.21274/epis.2015.10.2.385-404

Haryanto, S., Abdullah, W., & Purnanto, D. (2020). Form and Meaning of Halal Bi Halal Tradition.
International Journal of Innovation, 13(4).

Husna, M. (2019). HALAL BIHALAL DALAM PERSPEKTIF ADAT DAN SYARIAT. PERADA,
2(1), 45-56. https://doi.org/10.35961/perada.v2il.29

Ismail, I., & Wardi, M. (2019). PERAN KIAI DALAM REKONSILIASI SOSIAL PASCA
CAROK MASSAL DI BUJUR TENGAH PAMEKASAN MADURA. IBDA " : Jurnal
Kajian Islam dan Budaya, 17(1), 128—152. https://doi.org/10.24090/ibda.v1711.2678

49

La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi

Khasanah, I. L., & Wawuan, F. Z. (2023). Polarisasi Politik dan Upaya Rekonsiliasi melalui Halal
Bihalal. Jurnal llmiah Muqoddimah : Jurnal llmu Sosial, Politik, dan Humaniora, 7(2), 420.
https://doi.org/10.31604/jim.v7i2.2023.420-429

Kholifah, F. U. (2021). HALAL BIHALAL SETELAH HARI LEBARAN di PERUM.

Misbah, M. M. (2018). Halalbihalal Tradition in Java 2010-2015. Proceedings of the International
Conference on Culture and Language in Southeast Asia (ICCLAS 2017). International
Conference on Culture and Language in Southeast Asia (ICCLAS 2017), Jakarta, Indonesia.
https://doi.org/10.2991/icclas-17.2018.7

Napsiah, N., & Sanityastuti, M. S. (2020). Perubahan Interaksi Sosial Acara Halal bi Halal pada
Masa Pandemi Covid-19 di FISHUM UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. FIKRAH, 8(2), 295.
https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i2.7633

Satria, E. (t.t.). Subtansi Nilai-nilai Pendidikan dalam Tradisi Islam Halal Bihalal.

Soebijantoro, S., Nurcahyo, A., & Hartono, Y. (2012). Rekonsiliasi Konflik Antarperguruan Silat di
Madiun (Studi Historis Sosiologis). AGASTYA: JURNAL SEJARAH DAN
PEMBELAJARANNYA, 2(1). https://doi.org/10.25273/ajsp.v211.770

Tim Sejarah Tambakberas. (t.t.). Tambak Beras Menelisik Sejarah Memetik Uswah (1 ed.). Pustaka
Bahrul Ulum.

Umam, D. K. (t.t.). HIKMAH DI BALIK HALAL Bl HALAL.

Yasin, M., & Widyanti, E. (2023). Acara Halal Bihalal Sebagai Upaya Mempererat Hubungan
Kekeluargaan. 01(02).

Yasin, N., & Wildan, L. (t.t.). THE IMPORTANCE OF HALAL BI HALAL IN SOCIAL LIFE IN
ACCORDANCE WITH CUSTOMS AND HABITS.

Zahra, S. A., Rusmana, D., & Sakinah, R. M. N. (2024). Semiotic Introduction of Peircean Theory
in Indonesian Cultural Tradition Celebrating Victory and Purification in The Month of
Syawwal "Halal Bi Halal”. 2.

Zulfikar, E. (2018). Tradisi Halal Bihalal dalam Perspektif Al-Qura€™an dan Hadis. Jurnal Online
Studi Al-Qur’an, 14(2), 127—-150. https://doi.org/10.21009/JSQ.014.2.03

50

Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam



