
39 
La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024 

 

Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan 
Silaturrahmi 

 

Khusnul Mufida 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

khusnulmufida08@gmail.com 

ABSTRACT: 
Halal bi halal is a typical tradition of Indonesian society which is carried out every Eid al-Fitr, namely 
in the month of Shawwal. This tradition is also an important moment for reconciliation and 
strengthening the bonds of friendship amidst the diversity of society. This tradition teaches values 
such as empathy, understanding, and humility, creating a harmonious atmosphere and strengthening 
social relations. This article is wriĴen to ęnd out how important halal bi halal is as a form of 
reconciliation and strengthening of friendship amidst the diversity of Indonesian society. This paper 
is a literature study that makes the halal bi halal tradition have an important position in society. In 
Indonesia, which is rich in diversity, halal bi halal is an eěective tool to unite the community and 
repair damaged relationships. So this tradition needs to be maintained and preserved to build a more 
peaceful and harmonious society. 
Keywords: Halal bi halal, reconciliation, silaturrahmi 

 

ABSTRAK: 
Halal bi halal merupakan tradisi khas masyarakat Indonesia yang dilakukan setiap Hari 
Raya Idul Fitri yakni di Bulan Syawal. Tradisi ini pun menjadi momen penting untuk 
rekonsiliasi dan memperkuat tali silaturrahmi di Tengah keragaman masyarakat. Tradisi ini 
mengajarkan nilai-nilai seperti empati, pengertian, dan kerendahan hati, menciptakan 
suasana harmonis dan memperkuat hubungan sosial. Artikel ini ditulis untuk mengetahui 
seberapa penting halal bi halal sebagai bentuk rekonsiliasi dan penguatan silaturrahmi 
ditengah-tengah keberagaman masyarakat Indonesia. Tulisan ini merupakan studi literatur 
yang menjadikan tradisi halal bi halal memiliki posisi yang penting dalam tatanan 
masyarakat. Di Indonesia yang kaya akan keragaman, halal bi halal menjadi alat efektif 
untuk menyatukan masyarakat dan memperbaiki hubungan yang rusak. Sehingga tradisi 
ini perlu dijaga dan dilestarikan untuk membangun masyarakat yang lebih damai dan 
harmonis. 
Kata Kunci : Halal bi halal, rekonsiliasi, silaturrahmi 
 

PENDAHULUAN 

Dalam islam, manusia diciptakan berbeda-beda mulai dari suku, ras, budaya dan 
tradisi suapaya saling kenal mengenal. Perbedaan inilah yang menjadikan kehidupan 
bermasyarakat menjadi lebih kompleks dan berwarna. Namun, dengan banyaknya 



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi 

40 
Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 

 

perbedaan yang terdapat pada lapisan masyarakat akan menjadi boomerang bagi kehidupan 
itu sendiri. Tidak dapat dipungkiri bahwa perbedaan yang terdapat pada lapisan 
masyarakat akan berakibat pada perpecahan dan perpecahan inilah yang akan memicu 
terjadinya konĚik sosial yang juga akan memengaruhi kestabilan dan tatanan sosial 
masyarakat. Apalagi Indonesia yang memiliki beribu-ribu pulau dengan berbagai macam 
budaya dan adat istiadatnya masing-masing. Namun, islam Nusantara menawarkan satu 
kebiasaan yang sampai saat ini menjadi tradisi masyarakat Indonesia, yakni halal bi halal. 

Tradisi halal bi halal ini bisa dikatakan made in Indonesia dan hanya ada di Indonesia, 
karena di tempat lahirnya Islam yakni Mekah, tidak ada tradisi halal bi halal. Tradisi halal 
bi hala ini digagas oleh KH. Wahab Chasbullah yang kala itu menjadi tangan kanan 
Presiden Soekarno. Tradisi ini sering kali dilakukan setelah dilaksanakannya puasa 
Ramadhan, yaitu dilaksanakan saat Hari Raya Idul Fitri. Halal bi halal biasanya dilakukan 
dengan pertemuan antar keluarga, kerabat yang jauh, bahkan perusahaan-perusahan juga 
melakukan halal bi halal. Hal ini dijadikan momentum untuk bersilaturahmi dan 
memperkuat hubungan antar individu. Karena, tradisi ini mendorong setiap individu 
untuk saling memaaĤan, baik secara pribadi maupun dalam lingkup komunitas yang lebih 
luas. Sehingga, menciptakan keharmonisan dan kerukunan di lapisan masyarakat. 

Selain itu, halal bi halal juga memperkuat silaturrahmi dengan mempertemukan 
berbagai lapisan masyarakat dalam suasana yang hangat dan penuh kekeluargaan. Dalam 
acara ini, tidak ada perbedaan status sosial atau ekonomi yang membatasi; semua 
berkumpul dengan satu tujuan, yaitu menjalin kembali hubungan yang erat dan saling 
mendukung. Di era modern ini, nilai-nilai yang terkandung dalam halal bi halal semakin 
relevan, terutama ketika kita menghadapi tantangan-tantangan global yang menguji 
kebersamaan dan solidaritas kita. Halal bi halal dianggap menjadi satu hal utama dalam 
terciptanya kedamaian dan keharmonisan masyarakat Indonesia yang notabenya memiliki 
berbagai macam suku, budaya, adat dan istiadat. 

Dengan demikian, melalui artikel ini, penulis akan menggali lebih dalam tentang 
bagaimana halal bi halal menjadi momentum penting untuk rekonsiliasi dan penguatan 
silaturrahmi, serta bagaimana tradisi ini dapat terus dipertahankan dan dikembangkan di 
masa depan ditengah perkembangan informasi dan teknologi yang kian berkembang pesat. 
 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif. Metode kualitatif 
merupakan penelitian yang bersikap deskriptif dan lebih condong menggunakan analisis. 
Pendekatan studi yang dikenal sebagai penelitian kualitatif menggunakan data deskriptif 
berupa bahasa tertulis atau lisan dari para pelaku dan individu yang dapat dilihat. Teknik 
kualitatif ini digunakan untuk memahami dan menelaah suatu peristiwa, kejadian, 
dinamika sosial, sikap, kepercayaan, dan persepsi yang mempengaruhi seseorang atau 



Khusnul Mufida 

41 
La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024 

 

sekelompok orang. Oleh karena itu, pengembangan asumsi-asumsi dasar menjadi awal 
mula proses penelitian pendekatan kualitatif. Kemudian, dikaitkan dengan kaidah-kaidah 
penelitian yang digunakan dalam penelitian. data yang telah terkumpul lalu disurvei dan 
diinterpretasikan (Anggito, 2018). 

Dalam penelitian ini, data diperoleh dari hasil studi kasus yang telah dilakukan. Yang 
kemudian dicatat dan dianalisis untuk mendapatkan pemahaman terhadap kasus yang 
diteliti. Data yang diolah akan disajikan dalam bentuk deskriptif secara terperinci mengenai 
isu-isu yang diteliti. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Halal bi Halal 
Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), halal bi halal adalah tradisi saling 

memaaĤan di Indonesia setelah menyelesaikan puasa Ramadan (Fuadi & Syam, 2023). Ini 
biasanya dilakukan di suatu tempat seperti auditorium atau aula oleh sekelompok orang. 
Kebiasaan saling memaaĤan ini biasanya dilakukan secara handai tolan atau dengan 
seluruh anggota keluarga. Kata 'halal bihalal' dalam kamus Jawa-Belanda dapat berarti 
'salam, datang, saling memaaĤan selama Hari Raya,' menurut Th. Pigeaud (Hakam, 2015). 

Quraish Shihab mendeęnisikan halal bi halal sebagai mengikat sesuatu yang 
sebelumnya terputus, atau apa yang ia sebut sebagai silaturahmi.(Misbah, 2018) Istilah 
bahasa Arab “Halla” atau “Halala”, yang memiliki banyak arti tergantung konteksnya, 
adalah sumber dari kata “halal bi halal”. Kata ini memiliki banyak arti, seperti 
menyelesaikan masalah, mengurai simpul-simpul (halal al-habi), mencairkan benda-benda 
yang membeku atau melepaskan kekangan (Zulękar, 2018). 

Halal bi halal ialah terbentuk dari kata majemuk dalam bahasa Arab uakni 'halal' dan 
kata penghubung ba (dibaca: bi). Meskipun kata ini berlatar belakang bahasa Arab, 
penduduk Arab sendiri tidak dapat memahami arti halal bi halal, sebuah istilah yang 
merupakan hasil inovasi orang Asia Tenggara. Dikatakan bahwa istilah halal sering kali 
disandingan dengan istilah haram. Sehingga, muncul pertanyaan apakah sesuatu itu halal 
atau haram? Agama melarang yang haram, yang berarti bahwa melanggarnya akan 
mengakibatkan dosa; di sisi lain, agama mengizinkan yang halal, yang berarti bahwa 
mereka yang melakukannya akan diberi pahala. Oleh karena itu, istilah “halal bi halal” 
mengacu pada penyelesaian masalah, menghilangkan simpul-simpul, dan mencairkan 
sesuatu yang membeku. Oleh karena itu, tindakan untuk tetap berteman dan saling 
memaaĤan disebut halal bi halal. 

Dari segi Bahasa, halal bi halal memang menggunakan Bahara Arab. Namun, tradisi 
ini tidak berasal dari Arab, hanya saja tradisi untuk bersilaturrahmi merujuk pada hadis 
Nabi Muhammad saw.,(Kholifah, 2021) yang berbunyi : 



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi 

42 
Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 

 

عْتُ  رَسُوْلَ   ɦِ  -صلى  ɦ عليه وسلم- يَ قُوْلُ : »يَ  أيَ Čهَا النċاسُ، أفَْشُوا السȐَċمَ  وَصِلُوا اȋَْرْحَامَ، وَأَطْعِمُوا َِũ : َعَنْهُ - قاَل  ُɦ  َم   -رَضِيȐََبْنِ  س  ِɦ  ِعَنْ  عَبْد 
 الطċعَامَ، وَصَلČوا ʪِللċيْلِ  وَالنċاسُ  نيَِامٌ، تَدْخُلُوا اŪْنċَةَ  بِسȐََم  

Dari Abdullah bin Salam radhiyallahu ‘anhu, ia berkata, ”Aku mendengar Nabi صلى الله عليه وسلم 
bersabda, ”Wahai manusia! Sebarkanlah salam, berilah makanan, sambunglah hubungan 
kekerabatan (lakukan silaturrahmi) dan shalatlah di waktu malam saat orang sedang tidur, 
niscaya kalian akan masuk ke dalam surga dengan selamat.” 

Ditegaskan juga pada hadis lain : 
يَ فŗَْقِاَ  أَنْ  قَ بْلَ  Ůَمَُا غُفِرَ  إِلċ  فَ يَ تَصَافَحَانِ  يَ لْتَقِيَانِ  مُسْلِمَيِْ  مِنْ  مَا  

"Tidaklah dua orang muslim saling bertemu kemudian berjabat tangan, kecuali akan 
diampuni (dosa-dosa) mereka berdua sebelum mereka berpisah." (HR Abu Dawud). 
Sejarah Halal bi Halal 

Di daerah Jombang, setelah bulan Ramadhan berakhir, ada tradisi tahunan yang 
dikenal dengan nama riyayan atau saling mengunjungi, bertemu, dan meminta maaf di 
bulan Syawal, demikian menurut Kiai Ishom Ahmadi, yang mendengar kisah ini dari 
almarhum KH. Chudhori Irfan. Kebiasaan itu disebut balalan.  

Ternyata istilah sejenis balalan ini juga pernah berkembang di daerah lain. Menurut 
Sunarto Prawirosujanto, para pedagang marta-bak akan berteriak, “Marta-bak Malabar, 
halal bin halal, halal bin halal,” untuk menarik perhatian di sekitar tahun 1935-1936. Istilah 
“halalbehalal” dan “alalbalal” akhirnya menjadi populer di kalangan warga Solo. 
Kemudian, Ketika masyarakat Solo ergi ke Sriwedari pada hari Lebaran sekarang disebut 
sebagai “ber-halal-balal”; berdandan dan pergi keluar pada hari Lebaran disebut “ber-
halalbalal”; dan bersilatu-rahmi pada hari lebaran biasanya dengan berpakaian rapi disebut 
sebagai “halal bi halal.” 

Setelah KH. Wahab Chasbullah menciptakan istilah “halalbihalal,” istilah yang mirip  
di atas menjadi semakin penting bagi keharmonisan umat Islam dan para pejabat NKRI. 
Syahdan, Indonesia melihat tanda-tanda keruntuhan bangsa setelah kemerdekaannya. Para 
elit politik berselisih dan saling curiga satu sama lain, menolak untuk bertemu dalam satu 
forum. Sementara pemberontakan terjadi di berbagai tempat, termasuk PKI (peristiwa 
Madiun) dan DI/TII. Hal ini dinyatakan oleh KH. Fuad Hasyim dari Buntet, Cirebon, pada 
tanggal 12 Desember 2002, atau 9 Syawal 1423 H, dalam acara halal-bihalal yang 
diselenggarakan di Pondok Pesantren Mambaul Ulum Tanjungmuli, Purbalingga. 

Menurut Kiai Fuad Hasyim, Bung Karno memanggil KH.. Wahab Chasbullah ke Istana 
Negara pada tahun 1948 pada pertengahan bulan Ramadhan untuk meminta nasihatnya 
tentang bagaimana mengatasi kondisi politik yang tidak kondusif. KH. Wahab Chasbullah 
adalah anggota Dewan Pertimbangan Agung Republik Indonesia pada saat itu. Kemudian, 
KH. Wahab Chasbullah mengusulkan kepada Bung Karno untuk mengundang semua 
pihak yang terlibat dalam konĚik ke sebuah acara “Silaturahmi”. Selain itu, karena Idul Fitri 
semakin dekat, semua umat dianjurkan untuk bersilaturrahim. “Silaturrahmi itu biasa, saya 



Khusnul Mufida 

43 
La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024 

 

ingin istilah lain,” kata Bung Karno. Sebagai sahabat dekat Bung Karno sejak sama-sama 
nyantri di markas Haji Oemar Said (HOS) Tjokroaminoto, KH. Wahab Chasbullah 
menjawab, “Itu gampang. Begini, alasan para elit politik tidak mau bersatu adalah karena 
mereka saling curiga dan menyalahkan satu sama lain. Padahal mencurigai dan 
menyalahkan satu sama lain itu  adalah haram dan berdosa. Hal ini perlu dihalalkan agar 
mereka tidak dianggap berdosa (haram). Mereka harus makan dalam satu meja untuk 
saling memaaĤan dan menghalalkan. Oleh karena itu, untuk acara kita nanti pakai istilah 
‘halal bi halal’”, saran KH. Wahab Chasbullah. 

Presiden Soekarno akhirnya menyetujui konsep dan nomenklatur tersebut, dan 
pertemuan para pemimpin dilakukan dengan menggunakan kemasan halal bi halal. 
Kemudian, menurut KH.  Ishom Ahmadi, istilah “halal bi halal” menjadi terkenal. Selain 
itu, istilah ini juga disebarluaskan oleh para santri dan alumni Bahrul Ulum melalui 
organisasi santri daerah (orda) di masing-masing kabupaten. Setiap tahun, di pendopo 
kabupaten, para santri dan alumni Bahrul Ulum dari seluruh penjuru tanah air 
mengadakan acara halal bi halal. Akibatnya, istilah tersebut juga digunakan oleh 
pemerintah daerah masing-masing. Kemudian, istilah seperti, bolalan, halal be halal, dan 
alalbalal mulai tenggelam dengan kehebohan halal bi halal.  

Para pemimpin NU di Jombang pada saat itu mendiskusikan kata halal bi halal 
melalui forum Bahtsul Masail yang diadakan di Masjid Kauman Utara di Jombang setelah 
kata tersebut mulai populer. Hasilnya menyarankan untuk mengganti nomenklatur halal bi 
halal dengan tahniatul 'id (ucapan selamat hari raya). Dalam hal ini, KH. Bisri Syansuri juga 
mendukung istilah baru yang disarankan. 

Tim Bahtsul Masail mengunjungi Tambakberas sekembalinya KH. Wahab Chasbulloh 
dan mengusulkan istilah baru sebagai pengganti halal bi halal. “Ojo, iki wis tak kenalno 
ndek istana Negara, ojok didelok jenenge, tapi deloken isine” (jangan diubah, karena ini 
sudah saya perkenalkan di istana negara), begitulah jawaban KH. Wahab Chasbullah 
setelah mendengar penjelasan tim Bahtsul Masail. Fokus saja pada isinya dan abaikan 
namanya. Akhirnya, istilah halal bi halal pun digunakan dan menyebar ke seluruh penjuru 
nusantara. 

Tentu saja, KH. Wahab Chasbullah menunjukkan kedalaman pemahamannya dalam 
hal ini tentang penguasaan sosio-historis masyarakat. Meskipun tidak banyak digunakan 
oleh orang Arab, istilah tradisional balalan, yang mirip dengan halalan, agak dimodiękasi 
namun tidak secara drastis diganti dengan nama yang lebih Arab.(Tim Sejarah Tambakberas, 
t.t.) 
Makna Rekonsiliasi dalam Halal bi Halal 

Tradisi halal bi halal sudah mentradisi bagi masyarakat Indonesia yang akan menjadi 
upada efektif dalam membangun rekonsiliasi masyarakat. Sehingga, halal bi halal memiliki 
makna tersendiri dalam proses rekonsiliasi masyarakat di Indonesia (Ismail & Wardi, 2019). 



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi 

44 
Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 

 

Pertama, halal bi halal menciptakan suasana untuk berinteraksi di antara individu-individu 
dengan latar belakang yang beragam. Masyarakat dapat berkumpul dalam suasana yang 
saling memaaĤan dan rekonsiliasi untuk berbicara, mendengarkan, tertawa, dan 
bercengkerama (Khasanah & Wawuan, 2023). 

Kedua, mampu menyucikan hati dari sifat-sifat benci terhadap sesama manusia (Husna, 

2019). Dalam halal bi halal, setiap individu meminta maaf dan memaaĤan satu sama lain, 
yang membantu menghilangkan beban emosional negatif dan menggantinya dengan 
perasaan positif seperti kedamaian dan kebahagiaan. Proses ini mengajarkan nilai-nilai 
empati, pengertian, dan kerendahan hati, sehingga menciptakan suasana harmonis dan 
memperkuat hubungan sosial. Dengan demikian, halal bi halal berperan penting dalam 
menyucikan hati dan memperbaiki hubungan antar sesama manusia. 

Ketiga, halal bi halal mampu meningkatkan rasa kepeduluan sosial dan kebersamaan. 
Manusia adalah makhluk sosial, dan dengan demikian, tidak mungkin untuk melepaskan 
diri dari ikatan kebersamaan dan pergaulan yang terbentuk melalui gotong royong dan 
kebersamaan (M. Yasin & Widyanti, 2023). Yang mampu harus membantu yang kurang 
mampu. Sudah sepantasnya kita berbagi kebahagiaan dengan orang lain dengan 
memberikan hadiah berupa kesenangan. Mengekspresikan rasa syukur kepada Allah 
dengan cara berbagi. Penting untuk memperluas kesalehan pribadi seseorang selama 
Ramadan kepada orang lain dengan mendukung, memelihara, dan memperkuat hubungan 
kekeluargaan. Syawal adalah bulan yang didedikasikan untuk menyebarkan kasih sayang, 
di mana orang-orang secara tradisi berkumpul untuk saling mendoakan dan mengenal satu 
sama lain. 

Keempat, cinta damai (Faidi, 2021). Kunci yang diinginkan dalam budaya halal bi halal 
tidak diragukan lagi adalah kedamaian. Agar ada kohesi yang tenang pada akhirnya, halal 
bi halal bertujuan untuk membawa hal-hal yang tadinya terpisah menjadi lebih dekat dan 
yang pecah menjadi bersatu. Bisa juga dikatakan bahwa nilai perdamaian melekat pada 
budaya halal bi halal karena merupakan salah satu tujuannya. Karena jika orang tidak 
merasa tenang setelahnya, mereka tidak dapat berkomunikasi dengan tenang. Agama dan 
kesopanan adalah komponen dari cita-cita ini karena keduanya mendukung cinta damai. 

Kelima, kesatuan dan persatuan. Halal bi halal melibatkan semua lapisan masyarakat 
tanpa memandang status sosial, ekonomi, atau latar belakang budaya (Zahra dkk., 2024). Ini 
menekankan pentingnya kesatuan dan persatuan dalam keberagaman. Tradisi ini 
memperkuat identitas kolektif sebagai bangsa yang menghargai kerukunan dan 
kebersamaan. Ini membantu menciptakan rasa bangga dan kebersamaan di antara 
masyarakat. Rekonsiliasi dalam halal bi halal adalah proses yang mengandung banyak 
makna penting, mulai dari pemulihan hubungan sosial, pembersihan emosional dan 
spiritual, hingga pembentukan karakter positif dan penyelesaian konĚik (Haryanto dkk., 

2020). Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai momen untuk saling memaaĤan, tetapi juga 



Khusnul Mufida 

45 
La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024 

 

sebagai sarana untuk memperkuat kesatuan dan persatuan dalam masyarakat. Dengan 
demikian, halal bi halal menjadi simbol kuat dari nilai-nilai kebersamaan, pengampunan, 
dan rekonsiliasi yang sangat dibutuhkan dalam kehidupan sosial yang harmonis 
(Soebijantoro dkk., 2012). 

Dari penjelasan di atas, jelaslah bahwa komponen mendasar dari halal bihalal adalah 
kebutuhan individu yang terlibat untuk memperbaiki hubungan yang rusak dan mencapai 
keharmonisan dalam kebersamaan. Dengan melakukan halal bi halal mampu memperbaiki 
hubungan yang rusak, membawa perdamaian dari perselisihan, dan menciptakan 
keharmonisan. Lebih dari sekadar saling memaaĤan, tradisi halal bi halal dapat 
menumbuhkan lingkungan yang menjunjung tinggi integritas dan persatuan. Di mana 
warga negara mengembangkan integritas dan solidaritas untuk kepentingan bangsa. Oleh 
karena itu, halal bi halal tidak hanya merujuk pada upacara keagamaan, tetapi juga 
menunjukkan semangat kemanusiaan, kebangsaan dan adat istiadat yang terhormat, yang 
kesemuanya merupakan manifestasi dari kesalehan individu dan sosial. 
Penguatan Silaturrahmi Melalui Halal bi Halal 

Dalam arti haręahnya, silaturahim adalah kata gabungan yang dibentuk dengan 
menggabungkan kata silat dan rahim. Kata wasl yang berarti menghubungkan dan 
mengumpulkan, adalah akar dari kata silat. Istilah ini menunjukkan bahwa benda-benda 
yang pecah dan tersebar adalah objek sasaran silat. Meskipun kata rahim pada awalnya 
berarti kasih sayang, kata ini kemudian berkembang menjadi peranakan, karena seorang 
anak yang dikandung selalu menerima limpahan kasih saying (Zulękar, 2018). 

Kunjungan dan hadiah yang tulus adalah bukti paling nyata dari silaturahim. 
Membalas kebaikan hanyalah salah satu aspek dari silaturahim, sedangkan aspek lainnya 
adalah menebus kesalahan atau memperbaiki hubungan dengan orang yang telah 
memutuskan silaturahim. Hal ini sesuai dengan hadis Nabi berikut ini: 

كَافئِِ، الْوَاصِلَ  ليَْسََ:||»قال وسلم عليه ௌ صلى النبي عن عنهما ௌ رضي عمرو بن ௌ عبد عن الْوَاصِلَ  وَلكَِنَِ بِالْم   
ه َ ق طِعتََْ إذَِا ال͉ذِي وَصَلهََا رَحِم  «. 

[صحيح[ ]البخاري رواه]  

Artinya : Abdullah bin 'Amr -raḍiyallāhu 'anhumā- meriwayatkan bahwa Nabi صلى الله عليه وسلم 
bersabda, "Orang yang menyambung silaturahmi bukanlah yang membalas orang yang 
menyambungnya. Tetapi, orang yang menyambung silaturahmi sesungguhnya adalah yang 
menyambung kerabat yang memutusnya." Diriwayatkan oleh Bukhari Hadis sahih 

Hadis ini menjelaskan bahwa silaturahmi sebagai sarana membangun kembali 
komunikasi dengan orang lain setelah lama tidak bertemu dan memperbaiki hubungan 
yang rusak berdasarkan kasih saying di antara mereka. Sebagai ritual yang tersebar luas 
setelah Idul Fitri, halal bi halal adalah tradisi yang sangat bergantung pada ikatan ini. Ini 
adalah kebutuhan sosial dan alamiah yang lebih disukai oleh karakter yang aman dan 



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi 

46 
Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 

 

sesuai dengan tuntutan alam. Setiap hubungan akan menjadi ideal, kasih sayang akan 
dibagi, dan cinta akan diberikan dengan bebas ketika persahabatan terjalin (Umam, t.t.). 

Adapun keutamaan dari bersilaturrahmi berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis ialah 
sebagai berikut : 

Pertama, bentuk ketaatan kepada Allah, dan tanda kekaguman seorang hamba kepada 
Tuhannya. Sebagaimana Firman Allah pada QS. Al-Ra’d (13) : 21, sebagai berikut : 

الْحِسَابَِ س وءََ وَيَخَاف ونََ رَبه͉ مَْ وَيَخْشَوْنََ ي وصَلََ أنََْ بِهَِ စ͉ َ أمََرََ مَا يَصِل ونََ وَال͉ذِينََ  

“dan orang-orang yang menghubungkan apa-apa yang Allah perintahkan supaya 
dihubungkan, dan mereka takut kepada Tuhannya dan takut kepada hisab yang buruk.” 

Ayat ini menunjukkan bagaimana orang-orang ini senantiasa menjunjung tinggi 
semua perintah Allah dan tidak pernah melanggarnya, termasuk menjunjung tinggi 
silaturahmi dan hak-hak Allah dan hamba-hamba-Nya. Mereka juga takut kepada Allah, 
yaitu pembalasan yang mengerikan dan menjijikkan pada hari pertemuan yang dahsyat. 
Gaya bahasa ayat ini sangat sesuai dengan perhatian dan perasaan orang yang 
membacanya. Sebagai seorang ulul albab, ia disibukkan dengan hisab sebelum datangnya 
yaum al-hisab (hari perhitungan). 

Kedua, salah satu jalan menuju ketakwaan menurut petunjuk Allah. Hal ini juga telah 
dijelaskan Allah melalui Firman-Nya QS. An-Nisa’ (4): 1 

َ مِنَْ خَلقَكَ مَْ ال͉ذِي رَب͉ك مَ  اتق͉ وا الن͉اسَ  أيَهَ͊ا يَا ال͉ذِي စََ͉ وَاتق͉ وا ۚ َ وَنسَِاءًَ كَثيِرًا رِجَالًَ مِنْه مَا وَبثََ͉ زَوْجَهَا مِنْهَا وَخَلقَََ وَاحِدَة َ نفَْس   
رَقيِبًا عَليَْك مَْ كَانََ စََ͉ إِنَ͉ ۚ َ وَاϷْرَْحَامََ بِهَِ تسََاءَل ونََ  

“Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu dari 
seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan isterinya; dan dari pada keduanya Allah 
memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan bertakwalah kepada Allah yang 
dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan (peliharalah) 
hubungan silaturrahim. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasi kamu.” 

Ketiga, bertambahnya umur dan luasnya rezeki.(Satria, t.t.) Sebgaimana hadis Nabi 
Muhammad saw., sebagai berikut : 

ََ رِزْقِهِ، فِي لَه َ ي بْسَطََ أنََْ أحََبَ͉ مَنَْ:||»قال وسلم عليه ௌ صلى ௌ رسول أن عنه ௌ رضي مالك بن أنس عن فِي لَه َ وَي نْسَأ  
رَحِمَه َ فَلْيَصِلَْ أثَرَِهِ، «. 

[صحيح[ ]عليه متفق]  

Anas bin Mālik -raḍiyallāhu 'anhu- meriwayatkan bahwa Nabi Muhammad saw., 
bersabda,"Siapa yang ingin dilapangkan rezekinya dan dipanjangkan umurnya, hendaklah ia 
menyambung silaturahmi." MuĴafaq 'alaih Hadis sahih 

Para ulama umumnya menafsirkan hadis ini bahwa keberkahan harta akan 
bertambah, dan karena sedekah dan silaturahmi saling berkaitan, maka harta juga akan 
disucikan melalui kedermawanan (Haryanto dkk., 2020). Sementara itu, dipanjangkan 
umurnya berarti bahwa setelah menjalin silaturahmi, kehidupan seseorang akan bertambah 
dan memiliki nilai yang lebih besar karena keberkahan dan keuntungan. Menurut beberapa 
ahli, lauh al-mahfudz memiliki tujuan yang telah ditetapkan untuk meningkatkan 



Khusnul Mufida 

47 
La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024 

 

kehidupan. Dengan asumsi bahwa individu A dilahirkan dengan usia yang telah 
ditentukan yaitu enam puluh tahun, usianya akan bertambah dua puluh tahun menjadi 
delapan puluh tahun jika ia menjaga komunikasi dengan baik. 

Menurut Al-Qur'an dan Hadits, silaturahmi adalah sesuatu yang istimewa, perbuatan 
baik yang penuh berkah, mereka yang melakukannya akan dihargai dengan kedudukan 
yang tinggi, pujian yang indah, posisi terhormat di dunia, dan kehidupan akhirat yang 
mulia. Komponen ęlosoęs yang signiękan dari halal bihalal adalah upaya untuk 
membangun silaturahmi hingga terjalinnya ukhuwah di antara individu. Halal bihalal juga 
diharapkan dapat meningkatkan keharmonisan hubungan antar keluarga, kerabat, dan 
masyarakat sekitar. 
Halal bi Halal di Era Modern 

Perkembangan informasi dan digital berkembang sangap pesat di zaman sekarang. 
Apalagi setelah terjadinya pandemi Covid-19. Pandemi Covid-19 menyebabkan perubahan 
sosial di Masyarakat (AĴaymini & Dewi, 2021). Perubahan ini didukung oleh perkembangan 
teknologi komunikasi yang semakin pesat. Kebijakan pemerintah untuk melakukan social 
distancing membuat sebagian masyarakat memiliki keterbatasan gerak dan waktu. Untuk 
dapat berkomunikasi dan melakukan aktivitas sebagaimana mestinya, masyarakat 
sebagaimana mestinya, masyarakat membutuhkan keberadaan komunikasi teknologi. 
Masyarakat dituntut untuk beradaptasi dengan perubahan dalam berkomunikasi, cara 
berpikir, dan bahkan cara berperilaku. Pada akhirnya, perubahan sosial yang disebabkan 
oleh pandemi Covid-19 didukung oleh perkembangan teknologi komunikasi melalui 
digitalisasi yang telah kita sadari tanpa kita sadari. tanpa kita sadari (Napsiah & Sanityastuti, 
2020). 

Pasca pandemi Covid-19 terbentuknya era baru atau biasa disebut new era, yang mana 
hampir semua lini kehidupan masyarakat selalu berkaitan dengan teknologi. Hal ini juga 
berakibat pada kondisi sosial masyarakat yang menjadi lebih individualis dan jarang keluar 
rumah. Mereka menganggap “semua bisa dilakukan di rumah”, mulai dari memesan 
makanan, membeli pakaian dan barang-barang hingga silaturrahmi dari rumah.  

Di era modern, halal bi halal mengalami beberapa adaptasi dan transformasi yang 
memungkinkan tradisi ini tetap relevan dalam konteks perkembangan teknologi dan 
perubahan sosial budaya. Dalam komunikasi ini, sering kali terdapat kekaburan batasan 
antara bentuk komunikasi yang dimediasi dan bentuk komunikasi yang tidak dimediasi. 
Jelas bahwa ada perbedaan yang signiękan antara komunikasi secara langsung dan dengan 
bantuan bantuan media komunikasi komputer. Seperti pada tradisi halal bi halal yang biasa 
dilakukan oleh masyarakat Indonesia. Halal bi halal dilakukan secara langsung dengan 
keluarga, mulai dari yang lebih tua hingga yang paling muda. Sehingga, ada rasa yang kuat 
dan rasa yang kuat dan khidmat.  



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi 

48 
Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 

 

Berbeda halnya dengan Halal Bi Halal yang dilakukan dengan bantuan aplikasi seperti 
WA Grup, Zoom, Skype, Google Meetings, dan lain-lain. Pesan tetap tersampaikan, namun 
ada rasa kehilangan, terutama situasi yang melibatkan emosi dan empati. Ketika kita 
berkomunikasi secara langsung, kita akan dengan mudah menangkap pesan verbal dan 
non-verbal seperti kata-kata, bahasa tubuh, ekspresi wajah dan lain-lain. 

Selain dalam lingkup keluarga, banyak perusahaan dan organisasi di Indonesia yang 
mengadopsi tradisi halal bi halal sebagai bagian dari budaya perusahaan. Acara ini biasanya 
diadakan setelah Idul Fitri, di mana seluruh karyawan berkumpul, baik secara langsung 
maupun virtual, untuk saling memaaĤan dan mempererat hubungan profesional. Hal ini 
juga menciptakan suasana kerja yang lebih harmonis dan kolaboratif. Beberapa perusahaan 
dan organisasi menyelenggarakan webinar atau seminar online sebagai bagian dari 
kegiatan halal bi halal. Acara ini sering kali melibatkan ceramah dari tokoh agama atau 
motivator yang membahas pentingnya silaturahmi dan rekonsiliasi dalam konteks 
profesional. 

Di era modern, halal bi halal menjadi lebih inklusif dengan melibatkan berbagai 
kalangan tanpa memandang latar belakang agama, suku, atau budaya.(N. Yasin & Wildan, 

t.t.) Hal ini mencerminkan semangat kebhinekaan dan toleransi yang tinggi dalam 
masyarakat Indonesia. Dengan kemajuan teknologi, halal bi halal tidak lagi terbatas pada 
waktu dan tempat tertentu. Kapan pun dan di mana pun, orang dapat mengirim ucapan 
dan meminta maaf melalui pesan digital. Ini memudahkan mereka yang sibuk atau berada 
di luar negeri untuk tetap terlibat dalam tradisi ini. 

Kartu ucapan digital yang didesain secara kreatif dengan animasi, video, dan musik 
telah menggantikan kartu ęsik. Ini tidak hanya ramah lingkungan tetapi juga memberikan 
sentuhan personal yang unik. Banyak orang menggunakan platform seperti YouTube dan 
Instagram untuk membuat konten video ucapan Idul Fitri, yang sering kali mencakup 
pesan-pesan inspiratif, cerita pribadi, atau komedi ringan yang mengajak untuk saling 
memaaĤan.  

Meskipun teknologi memudahkan komunikasi, kehilangan interaksi ęsik dapat 
mengurangi kedalaman emosional dari tradisi ini. Koneksi internet yang tidak stabil juga 
bisa menjadi penghalang dalam melakukan pertemuan virtual. Era modern juga 
memberikan peluang untuk memperkenalkan halal bi halal ke komunitas internasional, 
memperluas jangkauan dan pemahaman akan tradisi ini. Teknologi juga memungkinkan 
dokumentasi dan penyebaran tradisi ini secara lebih luas. Halal bi halal di era modern tetap 
menjadi tradisi yang penting dalam membangun dan mempererat hubungan sosial di 
masyarakat Indonesia. Melalui adaptasi teknologi digital, acara profesional, Ěeksibilitas 
waktu dan tempat, serta penggunaan media kreatif, tradisi ini mampu mempertahankan 
relevansinya dan bahkan memperluas dampaknya. Tantangan yang dihadapi dalam era 
digital ini dapat diatasi dengan kreativitas dan inovasi, menjadikan halal bi halal sebagai 



Khusnul Mufida 

49 
La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam Volume 16, No. 2, November 2024 

 

simbol kuat dari nilai-nilai persaudaraan, rekonsiliasi, dan kebersamaan di tengah 
kemajuan zaman. 

 

KESIMPULAN 

Halal bi halal merupakan tradisi khas Indonesia yang berperan penting dalam 
memperkuat silaturrahmi dan mencapai rekonsiliasi di tengah keragaman masyarakat. 
Meskipun berakar dari bahasa Arab, tradisi ini diciptakan dan berkembang di Indonesia, 
sebagai upaya untuk mengatasi perpecahan dan konĚik yang sering terjadi akibat 
perbedaan sosial, budaya, dan ekonomi. Lebih dari sekadar acara keagamaan, halal bi halal 
juga mempertemukan berbagai lapisan masyarakat dalam suasana penuh kehangatan dan 
kekeluargaan, tanpa memandang status sosial atau ekonomi. Tradisi ini mengajarkan 
pentingnya kepedulian sosial, kebersamaan, dan cinta damai, yang semuanya berkontribusi 
pada stabilitas dan keharmonisan sosial. 

Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman, halal bi halal menjadi alat yang 
efektif untuk menyatukan masyarakat, memperbaiki hubungan yang rusak, dan 
menciptakan lingkungan yang menjunjung tinggi integritas dan solidaritas. Oleh karena 
itu, menjaga dan melestarikan tradisi halal bi halal adalah langkah penting dalam 
membangun masyarakat yang lebih damai, harmonis, dan saling menghargai perbedaan. 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Anggito, A. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif (1 ed.). CV. Jejak. 
Attaymini, R., & Dewi, M. (2021). Cultural Shifts in Family Virtual Communications: Sungkeman 

and Halal Bi Halal Traditions before and after Covid-19 Pandemic: Proceedings of the 3rd 
Annual International Conference on Social Sciences and Humanities, 53–58. 
https://doi.org/10.5220/0010804100003348 

Faidi, A. (2021). Religious Moderation in The City Of Pancasilais: Study on the Tradition of Halal 
Bihalal and Christmas Together as a Cultural Basis for Religious Tolerance In Salatiga City. 
Komunitas, 13(2), 190–198. https://doi.org/10.15294/komunitas.v13i2.24621 

Fuadi, S. I., & Syam, R. S. E. (2023). Esensi Kesalehan Sosial dalam Tradisi Halalbihalal di 
Indonesia. 

Hakam, S. (2015). HALAL BI HALAL, A FESTIVAL OF IDUL FITRI AND IT’S RELATION 
WITH THE HISTORY OF ISLAMIZATION IN JAVA. Epistemé: Jurnal Pengembangan 
Ilmu Keislaman, 10(2), 385–404. https://doi.org/10.21274/epis.2015.10.2.385-404 

Haryanto, S., Abdullah, W., & Purnanto, D. (2020). Form and Meaning of Halal Bi Halal Tradition. 
International Journal of Innovation, 13(4). 

Husna, M. (2019). HALAL BIHALAL DALAM PERSPEKTIF ADAT DAN SYARIAT. PERADA, 
2(1), 45–56. https://doi.org/10.35961/perada.v2i1.29 

Ismail, I., & Wardi, M. (2019). PERAN KIAI DALAM REKONSILIASI SOSIAL PASCA 
CAROK MASSAL DI BUJUR TENGAH PAMEKASAN MADURA. IBDA` : Jurnal 
Kajian Islam dan Budaya, 17(1), 128–152. https://doi.org/10.24090/ibda.v17i1.2678 



Halal bi Halal sebagai Momentum Rekonsiliasi dan Penguatan Silaturrahmi 

50 
Volume 16, No. 2, November 2024 La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 

 

Khasanah, I. L., & Wawuan, F. Z. (2023). Polarisasi Politik dan Upaya Rekonsiliasi melalui Halal 
Bihalal. Jurnal Ilmiah Muqoddimah : Jurnal Ilmu Sosial, Politik, dan Humaniora, 7(2), 420. 
https://doi.org/10.31604/jim.v7i2.2023.420-429 

Kholifah, F. U. (2021). HALAL BIHALAL SETELAH HARI LEBARAN di PERUM. 
Misbah, M. M. (2018). Halalbihalal Tradition in Java 2010-2015. Proceedings of the International 

Conference on Culture and Language in Southeast Asia (ICCLAS 2017). International 
Conference on Culture and Language in Southeast Asia (ICCLAS 2017), Jakarta, Indonesia. 
https://doi.org/10.2991/icclas-17.2018.7 

Napsiah, N., & Sanityastuti, M. S. (2020). Perubahan Interaksi Sosial Acara Halal bi Halal pada 
Masa Pandemi Covid-19 di FISHUM UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. FIKRAH, 8(2), 295. 
https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i2.7633 

Satria, E. (t.t.). Subtansi Nilai-nilai Pendidikan dalam Tradisi Islam Halal Bihalal. 
Soebijantoro, S., Nurcahyo, A., & Hartono, Y. (2012). Rekonsiliasi Konflik Antarperguruan Silat di 

Madiun (Studi Historis Sosiologis). AGASTYA: JURNAL SEJARAH DAN 
PEMBELAJARANNYA, 2(1). https://doi.org/10.25273/ajsp.v2i1.770 

Tim Sejarah Tambakberas. (t.t.). Tambak Beras Menelisik Sejarah Memetik Uswah (1 ed.). Pustaka 
Bahrul Ulum. 

Umam, D. K. (t.t.). HIKMAH DI BALIK HALAL BI HALAL. 
Yasin, M., & Widyanti, E. (2023). Acara Halal Bihalal Sebagai Upaya Mempererat Hubungan 

Kekeluargaan. 01(02). 
Yasin, N., & Wildan, L. (t.t.). THE IMPORTANCE OF HALAL BI HALAL IN SOCIAL LIFE IN 

ACCORDANCE WITH CUSTOMS AND HABITS. 
Zahra, S. A., Rusmana, D., & Sakinah, R. M. N. (2024). Semiotic Introduction of Peircean Theory 

in Indonesian Cultural Tradition Celebrating Victory and Purification in The Month of 
Syawwal "Halal Bi Halal”. 2. 

Zulfikar, E. (2018). Tradisi Halal Bihalal dalam Perspektif Al-Qurâ€TMan dan Hadis. Jurnal Online 
Studi Al-Qur’an, 14(2), 127–150. https://doi.org/10.21009/JSQ.014.2.03 

 


