PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Relasi Akal dan Wahyu Era Modern
(Analisis Teologis Pemikiran Ibnu Taymiyyah)

Sindi Lestari 1, Ismail 2
Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu
didilestari27@gmail.com, ismail@mail.uinfasbengkulu.ac.id

Abstract: The results of this study are; 1) Ibn Taymiyyah adheres to tauhid uluhiyah because
rububiyyah has included it. Ibn Taimiyah divided the concept of Tauhid into three parts, Tauhid Asma’
Wa-asshifat, Tauhid Uluhiyyah and Tauhid Rububiyah. Ibn Taimiyyah prioritized revelation over
reason, revelation was considered higher than reason but did not leave reason behind, he equated
reason and revelation by viewing the position of reason as "gharizah". Ibn Taimiyah's thoughts on the
relationship between reason and revelation, namely by concluding that revelation is higher than
philosophy and then also trying to reconcile reason and revelation by relating reason and revelation in
interpretation in order to understand the sharia by returning to the concept of its suitability because it
involves reason. according to him reason and revelation are in harmony. Real revelation and a straight
intellectual perspective are always in line. Ibn Taymiyyah formulated the concept of conformity to
overcome the conflict between reason and revelation. 2) Theological analysis of Mrs. Taymiyyah's
thoughts on the relationship between reason and revelation that has an impact on the modern era with
its advantages and disadvantages, namely there are 5 components, first, revelation is prioritized over
reason, second, reason may be equal to revelation, third, the conflict between reason and revelation by
prioritizing reason, fourth, Ibn Taymiyyah's method of interpretation and fifth, Ibn Taymiyyah's
concept of fitrah. Ibn Taymiyyah's thoughts contributed to the progress of the modern era in several
fields, first, Ibn Taymiyyah is used in a number of modern disciplines, second, Ibn Taymiyyah's modern
Tafsir Al-Quran, third, Islamic Law is influenced by Ibn Taymiyyah, fourth, The impact of modern
politics from Ibn Taymiyyah, fifth, Ibn Taymiyyah's Contribution to the modern economy, sixth, Ibn
Taymiyyah's Influence on modern thought.

Keywords: The Relationship between Reason and Revelation in the Modern Era.

Abstrak: Hasil penelitian ini adalah; 1) Ibnu Taymiyyah menganut tauhid uluhiyah. Ibnu Taimiyah
membagi pengertian Tauhid menjadi tiga bagian, Tauhid Asma' Wa-asshifat, Tauhid Uluhiyyah dan
Tauhid Rububiyah. Ibnu Taimiyyah memprioritaskan wahyu dari pada akal, wahyu dianggap lebih tinggi
dari akal namun tidak menerbelakangi akal, beliau menyama ratakan akal dan wahyu dengan
memandang posisi akal sebagai “gharizah”. Pemikiran Ibnu Taimiyah pada relasi akal dan wahyu yaitu
dengan model menyimpulkan bahwa wahyu lebih tinggi dari filsafat kemudian juga berupaya
mendamaikan akal dan wahyu dengan merelasikan akal dan wahyu dalam takwil guna memahami syariat
dengan kembali pada konsep kesuaiannya karena melibatkan akal menurutnya akal dan wahyu adalah
selaras. Ibnu Taimiyah merumuskan konsep kesesuaian guna mengatasi konflik antara akal dan wahyu.2)
Analisis teologis pemikiran Ibu Taymiyyah terhadap relasi akal dan wahyu yang berdampak pada era
modern dengan kelebihan dan kekurangannya yaitu ada 5 komponen, pertama, wahyu lebih
diprioritaskan dari pada akal, kedua, akal boleh setara dengan wahyu, ketiga, konflik relasi akal dan
wahyu dengan mendahulukan akal, keempat, metode penafsiran Ibnu Taymiyyah dan yang kelima,
konsep fitrah Ibnu Taymiyyah. Pemikiran Ibnu Taimiyah berkontribusi dalam kemajuan era modern
dalam beberapa bidang, pertama, Ibnu Taimiyah digunakan dalam sejumlah disiplin ilmu modern,
kedua, Tafsir Al-Quran modern Ibnu Taimiyyah, ketiga, Hukum Islam dipengaruhi oleh Ibnu Taimiyah,
keempat, Dampak politik modern dari Ibnu Taimiyah, kelima, Kontribusi Ibnu Taimiyah terhadap
perekonomian modern, keenam, Pengaruh Ibnu Taimiyyah terhadap pemikiran modern.

Kata kunci : Relasi Akal dan Wahyu Era Modern.

80


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:didilestari27@gmail.com
mailto:ismail@mail.uinfasbengkulu.ac.id

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Pendahuluan
Kaitan antara wahyu dan akal selalu
menjadi topik perdebatan para

mutakallimun dan filosof sepanjang sejarah
pemikiran Islam. Akal diutamakan di atas
wahyu dalam pandangan Ibnu Taimiyyah
yang menolak akal sebagai landasan wahyu
dan tolak ukur untuk menilai kesahihan
wahyu. Penjelasannya, wahyu ada karena
diberikan oleh nabi, bukan karena akal.
Meskipun akal dapat digunakan untuk
menentukan kebenaran wahyu, namun akal
saja tidak cukup untuk membuktikan
kehadiran  (thubut) wahyu. Karena
kemampuan suatu benda untuk dipahami
atau diketahui dengan akal bukanlah
sesuatu yang khas dari suatu benda, maka
legitimasi wahyu tidak mungkin bertumpu
pada pengetahuan yang diperoleh dengan
akal. Kita tidak bisa menjadikan seluruh
pengetahuan akal sebagai landasan wahyu
atau  anggapan  kebenarannya @ jika
kebenaran wahyu tidak diketahui atau tidak
dapat dibuktikan dengan akal, padahal
wahyu tersebut masih mempunyai sifat-sifat
kebenaran. Menurutnya, keabsahan Nabi
menjadi landasan keabsahan wahyu.
Mendahulukan akal bisa berujung pada
kesesatan dan kekafiran karena berarti
menempatkan pandangan para filosof,
mutakallim, atau sufi di atas ajaran Nabi.
Warisan kebebasan intelektual dan
pemisahan ulama dari politik merupakan
titik balik dan penting bagi perkembangan
filsafat dan peradaban Islam. Ulama
menurut Ibnu Khaldun adalah orang yang
mampu menganalisis dan menguraikan
makna-makna subliminal yang terdapat
dalam kitab agama maupun masyarakat.
Masyarakat di seluruh dunia dapat
merasakan pencerahan yang dibawa oleh
filsafat dan peradaban Islam, yang telah
menunjukkan munculnya peradaban yang
sungguh mulia. Pemikiran para akademisi
Muslim sangat berpengaruh  bahkan
menjadi landasan bagi gerakan pemikiran
Islam kontemporer, terlihat dari buku-buku

yang mereka hasilkan, banyak di antaranya
yang masih digunakan hingga saat ini.

Manusia terinspirasi untuk
memikirkan keajaiban alam semesta
melalui wahyu dan akal budi, yang
membantu manusia menjadi percaya akan
kehadiran Tuhan. Manusia juga mampu
menganalisa dan membedakan amal shaleh
dan shaleh, sesuai wahyu dan akal. Selain
itu, wahyu dapat memberikan wawasan
mengenai berbagai topik yang berada di luar
jangkauan akal, khususnya yang berkaitan
dengan ibadah murni dan metafisika.
Walaupun akal budi terbatas, namun sangat
mungkin untuk mempertemukan akal dan
wahyu karena keduanya berupaya untuk
menegakkan  kehadiran @ Tuhan dan
menghasilkan orang-orang yang bermoral
lurus.

Penolakan terhadap filsafat
didasarkan pada pandangan Ibn al-Shalah
(577-643 H) dan Ibnu Taimiyah (661—728),
yang berpendapat bahwa Al-Qur'an dan
Sunnah adalah satu-satunya sumber
kebenaran dan karenanya meniadakan
segala hal. gagasan lain, termasuk filsafat.
Filsafat dan agama diyakini merupakan dua
proses berbeda yang mengarah pada
kebenaran. Filsafat Yunani lah, bukan
filsafat pada umumnya, yang ditolak oleh
Ibn al-Shalah sendiri. Namun Ibnu
Taimiyah tetap memperbolehkan
diterimanya ide-ide intelektual asalkan
sejalan dengan doktrin agama.

Refleksi, konsep (gagasan), sentimen, dan
pengalaman hidup yang sudah ada
sebelumnya, serta kemampuan teknis,
disusun lapis demi lapis sepanjang proses
berpikir yang panjang, tidak
menyenangkan, dan meresahkan. berpikir
bukanlah sesuatu yang dilakukan pikiran
secara instan, santai, atau sembarangan.

Kritik brilian Ibnu Taimiyah terhadap
pendekatan ta'wil yang menyatakan bahwa
ajaran agama lebih unggul dibandingkan
modernitas, inilah yang  membuat
gagasannya begitu dahsyat. Ia menyarankan
untuk mengadopsi pesan-pesan  dari

81


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

tulisan-tulisan keagamaan dan
mempercayai makna lahiriah apa pun yang
tersirat di dalamnya. Ibnu Taimiyah
memberikan pengaruh yang signifikan
terhadap dua tokoh di dunia Islam:
Muhammad Ibn Abd al-Wahhab dan Ibn al-
Qayyim al-Jawziyyah. Pemikiran Ibnu
Taimiyah mempunyai pengaruh yang
signifikan terhadap berdirinya seluruh
gerakan Islam yang dikenal dengan gerakan
Salafiyyah.  Bagi  banyak  organisasi
pembaruan Islam kontemporer, baik liberal
maupun fundamentalis, Nurcholis Madjid
mengklaim bahwa gagasan Ibnu Taimiyah
telah menjadi kanonik.

Lahir pada hari Senin tanggal 10
Rabi'ul Awal 661 H, bertepatan dengan
tanggal 22 Januari 1263 M, di kota Harran,
adalah orang yang dikenal dengan nama
Ibnu Taymiyyah, atau Taqiyuddin Ibnu
Taymiyyah. Selain berasal dari keluarga
Suriah yang menganut mazhab Hambali
dan menganut paham Puritan, Ibnu
Taimiyah lahir dari keluarga ilmuwan dan
akademisi ternama. Karena ia dibesarkan
dalam keluarga terpelajar, Ibnu Taimiyah
tentu saja memiliki rasa ingin tahu yang tak
terpuaskan dan tidak pernah puas hanya
dengan satu informasi saja. Ia mulai
mempelajari Islam sejak usia dini, dan
meskipun ia masih sangat muda, ia mampu
menghafal Al-Quran karena kecemerlangan
dan kecerdasan Ibnu Taimiyah. Selain
penguasaannya terhadap Alquran, Hadits,
dan bahasa Arab, Ibnu Taimiyah juga
mempelajari berbagai mata pelajaran lain
yang populer saat itu, antara lain ekonomi,
matematika, sejarah budaya, sastra Arab,
Mantiq, dan filsafat. Selain berpartisipasi
dalam dewan ulama yang cukup besar di
Damaskus, Ibnu Taimiyah menerima
bimbingan dari sekitar dua ratus instruktur
dan otodidak. Ibnu Taimiyah adalah
seorang pemikir brilian dan analitis yang
menarik banyak pengikut. Meskipun
demikian, banyak tulisannya yang terkenal
tentang berbagai topik menunjukkan karir
menulisnya yang aktif.

Menanggapi periode modern di
mana perselisihan dan konflik umat Islam
mengenai penafsiran Al-Quran adalah hal
biasa, atau ketika beberapa faksi menolak
mendukung keputusan teologis yang
mendapat dukungan tidak hanya dari Al-
Quran dan Hadits tetapi juga dari akal. Para
peneliti kini terdorong untuk mempelajari
lebih lanjut tentang individu-individu yang
menganut sudut pandang ini. Salah satu
orang tersebut adalah Ibnu Taimiyah,
seorang penulis terkemuka yang memiliki
sejarah panjang dalam membela hukum
Islam. Dengan rasa keyakinan yang kuat,
bersedia mengambil resiko demi
menjunjung tinggi apa yang baik dan
mengutuk apa yang salah. Keterkaitan
antara wahyu dan gagasan tauhid, serta
keyakinan kalam mengenai hal tersebut,
dianggap cukup signifikan oleh para sarjana
sehingga memerlukan diskusi dan analisis
guna meningkatkan kesadaran masyarakat
terhadap gagasan dua individu yang sangat
penting ini.

Tujuan penelitian yang menyimpang
dari pemikiran tokoh Ibnu Taymiyyah ini
adalah untuk menyeimbangkan informasi
atau pengetahuan tentang keyakinan Ibnu
Taimiyah dalam bidang teologi atau kalam,
baik dalam keilmuan salaf dan tasawuf serta
semua disiplin ilmu lain yang berhubungan
dengannya. Tujuannya, menurut tokoh Ibnu
Taimiyyah yang menekankan wahyu di atas
akal, adalah  mengembalikan  atau
menciptakan Islam yang murni dan kembali
pada metode yang digunakannya, yaitu
metode para Nabi dalam menafsirkan
makna lahirnya Al-Qur'an dengan apa yang
tersirat tanpa menimbulkan keraguan dan
kembali mendasarkan pada dalil-dalil dan
ayat-ayat Al-Qur'an.

Fokus penulis adalah pada ciri-ciri
penerapan teologis modern, yang mencakup
beberapa polemik, khususnya mengenai
hubungan antara wahyu dan akal. Meskipun
gagasan modern lebih terfokus pada
jawaban-jawaban logis atau normatif, dan
sunah merupakan ciri khas teologi Islam

82


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

kontemporer, namun seluruh kebenaran
dalam teologi Islam, seperti yang Kkita
ketahui, berasal dari dan berlandaskan
wahyu. Para penulis mengklaim bahwa
untuk mengatasi permasalahan hubungan
antara wahyu dan akal di era modern
dengan tepat, penting untuk menyelaraskan
diri dengan Ibnu Taimiyah, seorang tokoh
Islam yang dikenal sebagai kritikus dan
pembuat perubahan yang hebat.

Dengan meralat tradisi kalam
mutakalimin yang praktis tercampur
dengan tradisi mantiq Yunani atau filsafat
Aristoteles yang melepaskan diri dari Al-
Qur'an dan hadis, Ibnu Taymiyyah menjadi
agen perubahan.

Penulis memilih istilah ini karena
penelitian ini penting untuk disajikan dan
dijelaskan secara rinci. Ibnu Taymiyyah
adalah seorang pemikir Islam yang terkenal
dengan banyak kelebihan dan kary a-
karyanya yang terkenal.

Secara khusus, reputasi Ibnu
Taimiyah sebagai kritikus yang dapat
dipercaya dan salah satu pemikir terbesar
yang membawa perubahan pada masanya
menggugah minat para peneliti untuk
mempelajari lebih lanjut tentang dirinya.
Inilah sebabnya mengapa peneliti memilih
judul ini: peneliti sangat tertarik dengan
pemikiran kalam dan penerapannya. Selain
itu, pemikiran-pemikiran Ibnu Taimiyyah
terus memberikan dampak pada
masyarakat masa kini, yang hanya
merupakan salah satu dari sekian banyak
pengambaran tokoh yang menggugah minat
para akademisi dan mengarahkan mereka
untuk mengkaji kedua individu tersebut.
Rumusan Masalah

Bagaimana Relasi Akal dan Wahyu Era
Modern (Analisis Teologis Pemikiran Ibnu
Taymiyyah)?

Tujuan Penelitian

Untuk mengetahui dan
mendeskripsikan Relasi Akal dan Wahyu Era
Modern (Analisis Teologis Pemikiran Ibnu
Taymiyyah).

Metode Penelitian

Metodologi yang digunakan dalam
penelitian ini adalah penelitian kualitatif
melalui penelitian (library study), yang
meliputi membaca, menganalisis, berdebat,
dan mengumpulkan literatur baik terkini
maupun sejarah. Analisis isi deskriptif
digunakan dalam penelitian ini untuk
mengkaji isi objek dengan menggunakan
sumber-sumber terkait. Menganalisis teori
Ibnu Taimiyah. Artikel tentang Ibnu
Taimiyah merupakan contoh sumber
sekunder. Data yang valid digali dengan
analisis materi dengan  pendekatan
dokumentasi. Untuk menganalisis dan
mengevaluasi data, temuan yang relevan
dipilih, dibandingkan, digabungkan, dan
diurutkan.

Metode analisis yang digunakan
dalam penelitian ini adalah analisis isi, yaitu
metode untuk menarik kesimpulan yang
akurat dari suatu data berdasarkan
konteksnya. Setelah pengumpulan semua
data, penulis akan menganalisis informasi
untuk mencapai suatu kesimpulan. Di sini,
peneliti menggunakan strategi membaca,
pengumpulan data, dan pengumpulan
inventaris sebelum melakukan analisis teks
untuk mendapatkan temuan yang akurat
dan tepat. Untuk mengidentifikasi titik
perbandingan, kesimpulan tentang
persamaan dan perbedaan antara pemikiran
kalam tradisional kedua orang tersebut
dapat ditarik dengan cara ini.

Pendekatan yang digunakan adalah
pendekatan filosofis, Pendekatan filosofis
melibatkan pemeriksaan suatu masalah dari
sudut pandang filosofis dan upaya
memberikan solusi melalui teknik analisis
spekulatif. Dengan mengadopsi perspektif
filosofis ini, seseorang dapat lepas dari
perangkap pengalaman keagamaan yang
formalistik, yang mana melakukan aktivitas
keagamaan menghasilkan kehidupan yang
sia-sia dan tidak bermakna. Satu-satunya
keuntungan yang diperoleh seseorang dari
berpartisipasi dalam agama  adalah
pengakuan formal—mereka dapat

83


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

menunaikan ibadah haji atau memenuhi

persyaratan Islam, misalnya. lima dan

berakhir di sana. Prinsip-prinsip spiritual

yang dipegangnya tidak dapat mereka

pahami.

Pembahasan

A. Pemikiran ibnu taymiyyah tentang
wahyu dan akal

1. Konsep Tauhid Ibnu Taimiyah

Ibnu Taimiyah mengatakan dengan
tegas bahwa tauhidnya adalah monoteistik
ibadah. Dengan kata lain, tauhid Uluhiyah
menjadi landasan awal monoteistik. Karena
mengungkapkan pengertian rububiyah,
yaitu pemujaan tauhid yang diterapkan
pada suatu benda. Membersihkan hati
untuk menjalankan ibadah hanya karena
Allah yang tidak mempunyai sekutu,
termasuk ibadah tauhid yang dimaksud. Ini
setara dengan menyatukan  Tuhan.
Mempelajari keesaan Allah sangat penting
untuk mendapatkan definisi yang tepat. Al-
Quran tidak mencantumkan istilah tauhid
yang berarti "Keesaan Allah". Namun Nabi
Muhammad memberikan petunjuk kepada
Ahli Kitab untuk mengajarkan nama Allah
kepada mereka dalam hadits.!

Monoteisme dipandang oleh para sufi
sebagai ilusi. Karena manusia disebut
sebagai bayangan di hadapan Allah SWT,
maka segala sesuatu yang menyangkut
tingkah laku manusia harus sesuai dengan
qudrah Allah karena dalam keesaan Allah
manusia itu fana baik terhadap benda lain
maupun terhadap dirinya sendiri. Dia
dengan memikirkan keesaan dan hakikat
Tuhan. Ittihad, yang diterjemahkan menjadi
“tidak ada”, adalah keyakinan bahwa
seseorang hanyalah bayangan, tanpa
bentuk.

Dari sudut pandang ini, satu-satunya
makhluk yang berwujud dan beraktivitas

T Lalu Heri Afrizal, “Rubibiyah dan
Uluhiyyah Sebagai Konsep Tauhid (Tinjauan Tafsir,
Hadits dan Bahasa),” Tasfiyah 2, no. 1 (February
1, 2018): 48.

hanyalah Allah SWT. Manusia adalah
makhluk istimewa dengan potensi yang
tidak terbatas. Suara hati dan visi hati
mempunyai potensi yang demikian. Rahasia
manusia akan terbongkar melalui tauhid.
Imam al-Ghazali menggunakan kasyaf dan
nur al-Haqq, dua sumber monoteistik,
untuk menunjukkan keesaan Allah. Mereka
yang dekat dengan Allah memberikan
kesaksian ini. Mereka hanya dapat melihat
satu esensi. Fana fi al-Tauhid itulah yang
mereka bentuk. Dia hanya melihat satu, jadi
dia tidak bisa melihat dirinya sendiri. Dari
segi Tauhid, kedua mazhab ini menganut
Wahudat asy-syuhud yang merupakan
sudut pandang eksklusif Allah SWT. Tauhid
merupakan  kesaksian  alamiah  atas
keyakinan hati bahwa Allah SWT adalah
Dzat Yang Maha Esa dan maha esa di atas
segala bentuk.2
2. Klasifikasi Tauhid Ibnu Taimiyah
Tauhid membuktikan bahwa Allah SWT
itu esa, seperti biasa. Ibnu Taimiyah
membagi Tauhid menjadi tiga gagasan
dalam rangka mengangkat agama: Tauhid
Asma' Wa-asshifat, Tauhid Uluhiyyah
(ibadah), dan Tauhid Rububiyah (kegiatan).
Pertama-tama, Tauhid Rububiyyah berasal
dari Rabb, Yang memberi petunjuk kepada
ciptaan dan hamba-hamba-Nya,
melimpahkan kepada mereka kasih sayang
dan bimbingan yang utuh. Tujuan dari
bagian ini adalah untuk membantu umat
Islam memahami agama mereka. Jadikan
ibadah sebagai ritual ketuhanan sejati yang
melampaui sekedar pengetahuan. Batasan
hak istimewa berfungsi sebagai representasi
keesaan Tuhan. Ada tiga gagasan yang

saling berhubungan.
Tauhid Rububiyyah  pertama-tama
memvalidasi keimanan manusia.

Monoteistik ini mengakui satu Tuhan.
Esensi Kesatuan yang Ditinggikan dalam
kesendirian. Karena Dia Maha Esa, maka

2 Imam Al-Ghazali, Thya" Ulumiddin,
Juz IV (Kairo: Daar Ihya al Arabiyah, t.t), 240

84


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Allah SWT patut menerima segala puji dan
kebaikan dari ciptaan-Nya. Iman diartikan
dengan tauhid, menurut Tauhid Uluhiyyah.
Setelah mengakui keesaan Tuhan, manusia
perlu beribadah kepada Allah SWT. Agar
mereka memahami bahwa Allah SWT
adalah Tuhan Yang Maha Esa yang
mempunyai kemampuan menciptakan atau
mengatur keberadaan.3 Seseorang sudah
beriman kepada tuhan yang satu jika ia
beribadah kepada Allah SWT dan tidak
mempunyai hubungan dengan manusia
lain. Allah SWT adalah pencipta segalanya.
Seseorang dikatakan beriman kepada
Rububiyah dan Uluhiyyah apabila mengakui
bahwa Allah SWT Maha Esa baik hakikat
maupun hakikatnya. Berikut Kketerkaitan
erat antara ketiga teks tauhid tersebut
dengan sifat tauhid Rububiyah yang dapat
disimpulkan. Tiga Orientasi Monoteistik
menyoroti Keesaan =~ Tuhan  dalam
pendekatan yang saling melengkapi dan
komprehensif, menurut Ibnu Taimiyah.

Ibnu Taimiyah menggunakan tiga
konsep untuk menunjukkan Keesaan Allah
SWT. Khususnya Tauhid Asma' Waasshifat,
Tauhid Uluhiyyah (ibadah), dan Tauhid
Rububiyah (perbuatan). Ketiga gagasan
tentang monoteisme ini saling berkaitan.
Bersama-sama, ketiganya menggambarkan
Keesaan hati dengan Tuhan. Seorang hamba
akan beribadah kepada Allah SWT dan
mensyukuri Asma dan sifat-sifat-Nya jika ia
mengakui Keesaan Allah.4
3. Pemikiran Ibnu Taymiyyah

Tentang Akal dan Wahyu

Ibnu Qayyum menyebutkan bahwa Nabi
Muhammad SAW menerima wahyu dalam
empat cara yang berbeda: (1) Mimpi yang

3 Muhammad Imdad Rabbani, “Tauhid
Ahlussunnah Wal Jama’ah; Antara Imam al-Asyari
Dan Ibn Taymiyyah,” Tasfiyah 3, no. 1 (February
1,2019): 15

4 Bin Has Qois Azizah. 2021. Konsep
Tauhid Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya Terhadap
Pembaharuan Pemikiran Islam. Jurnal Filsafat dan
Teologi Islam Vol. 12 No. 2

benar, atau ar-ru'ya ash shadigah, (2)
Tanpa kemampuannya melihat, malaikat
membisikkan sesuatu kepada ruh dan
hatinya. (3) Seorang malaikat laki-laki yang
memintanya untuk berbicara sampai dia
mengerti (4) Lonceng yang bergemerincing
muncul di hadapannya, lalu muncullah
malaikat yang menyampaikan wahyu.5

Lafazh al aql atau akal menurut Ibnu
Taimiyyah merupakan mashdar dari aqala
ya'qilu aqlan. Sejumlah besar peneliti
bekerja di bidang ini. Hasilnya, ini adalah
ilmu yang dipraktikkan dengan baik. Orang
bijak tidak mengetahui baik dan jahat,
namun mereka tidak mengejar atau
meninggalkannya. = Orang-orang  yang
tinggal di neraka berkata, “Seandainya kami
mendengarkan atau memikirkan
(peringatan itu, niscaya kami tidak
termasuk penghuni neraka yang menyala-
nyala.” Al Mulk Qs.67: 10. Anda mengira
orang-orang munafik itu satu, padahal
mereka berbeda hati. Ini akibat kebodohan
mereka.” Qs. Al Hasyr [59] : 14

Menurut Ibnu Taimiyyah, wahyu lebih
utama dari pada akal, sebab ajaran Tuhan
adalah supra-rasional. Dia yakin bahwa tak
ada pertentangan antara agama dan akal.
Agama senantiasa logis, atau bahwa nash
(teks agama) dan aql (akal manusia)
merupakan dua aspek yang berbeda dari
kebenaran yang sama. Kritik Ibnu
Taimiyyah terhadap metode ta'wil dilandasi
oleh keyakinannya bahwa melalui fitrah,
kesadaran manusia mengenai Tuhan
menjadi sebuah kebenaran aksiomatik dan
pengetahuan yang benar, sehingga Ibnu
Taimiyah mengajak umat Islam bersedia
kembali ke dasar ajaran, alQur’an dan hadis
6

Orang bodoh melakukan sesuatu dengan
mengetahui  bahwa hal itu akan

5 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam .
6 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam .

85


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

merugikannya. Sementara itu, rasa takutnya
kepada Allah SWT menyebabkan ia
mengenal, takut, dan tunduk kepada-Nya.
Orang-orang yang bertakwa kepada Allah
SWT akan melakukan apa yang
diperintahkan-Nya dan menahan diri dari
melakukan apa yang dilarang-Nya. Ini
adalah penjelasan pertama kami.”

Percabangan pemikiran Ibnu
Taimiyah di seluruh dunia Islam antara lain
sebagai berikut:® Pertama menolak Ta'wil
Ibnu Taimiyah, penulis akan menunjukkan
bahwa ketidak setujuan Ibnu Taimiyah
terhadap metode ta'wil ada hubungannya
dengan aspirasinya terhadap reformasi
teologis dan sosial. Para sufi, filosof, dan
mutakallimun menggunakan ta'wil untuk
memasukkan gagasan asing ke dalam Islam.
Setelah menganalisis berbagai aspek
inisiatif reformasi Ibnu Taimiyah, kita dapat
melihat kerangka kognitifnya. Pertama-
tama, hanya mantan umat Islam yang saleh
(al-salaf alshalihin) yang menjadi inspirasi
rencana reformasi Ibnu Taimiyah. Inilah
sebabnya mengapa gerakan reformasi
dikenal dengan nama Salafi.

Pepatahnya adalah “Kembali ke Al-
Quran dan Sunnah.” Kedua, semua inovasi
dalam agama dikecam oleh Ibnu Taimiyah.
Ia percaya bahwa Islam dinodai oleh
tasawuf, panteisme, teologi, filsafat, dan
takhayul. Kemudian, Ibnu Taimiyah
menulis menentang para filosof Islam,
mu'akallimun, dan sufi Aristotelian. Ketiga,
gagasan bahwa akal berkomitmen untuk
memahami prinsip-prinsip agama ditolak
oleh reformasi Ibnu Taimiyah. Hal ini
menunjukkan bahwa akal mendahului
wahyu karena akal mempunyai wewenang
atau bahkan kewajiban untuk menafsirkan
ambiguitas yang terdapat dalam wahyu
(ayat-ayat mutasyabihat). Karena petunjuk

7 Ibnu Taymiyyah. Majmu Alfatawa Ibnu
Taymiyyah.Pustakaazzam. Jakarta. 2010.hal 32

8 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam .

Tuhan tidak logis, bagi Ibnu Taimiyah
wahyu lebih penting dari pada akal. Dia
percaya bahwa akal dan agama bisa hidup
berdampingan. Entah agama selalu
rasional, atau teks agama dan akal manusia
adalah dua sisi dari realitas yang sama.
Karena beranggapan bahwa kesadaran
manusia terhadap Tuhan menjadi fakta
yang aksiomatik (self-evident truth, al-
hagiqah albadihiyyah) dan pengetahuan
akurat melalui alam, maka Ibnu Taimiyyah
mengkritik  pendekatan  ta'wil.  Dia
mendesak umat Islam untuk kembali ke
hadis, Alquran, dan dasar-dasar Islam.?

B. Relasi Akal dan Wahyu

Ibnu Taimiyah menolak akal sebagai
landasan wahyu dan kaidah wahyu karena
ia menempatkan wahyu di atas akal. Karena
wahyu berasal dari Nabi (Alsam) dan
bersifat supra rasional.

d. Ibnu Taymiyyah

Mendemonstrasikan teori Ibnu
Taimiyah tentang wahyu dan akal , Tidak
ada kontradiksi antara wahyu dan akal,
menurut Ibnu Taimiyah. Wahyu yang nyata
akan selalu sejalan dengan pemikiran yang
rasional dan intelektual. Mengingat bahwa
wahyu tidak diragukan lagi kebenarannya,
terlepas dari apakah wahyu tersebut
diketahui oleh akal atau tidak, akal
bukanlah dasar untuk menilai apakah
wahyu itu benar. Penalaran berdasarkan
logika tidak diperlukan agar wahyu dapat
terjadi. Akal budi menjadi sempurna dalam
wahyu.

Jika terjadi pertentangan antara wahyu
dan akal, niscaya akal akan mendukung
wahyu yang sesungguhnya. Akal dan wahyu
akan selalu saling terkait. Penulisan tafsir
dalam Mushaf Al-Qur'an Utsmani, Ibnu
Taimiyyah mengikuti  gaya  tahlili,
menekankan ayat-ayat dan membahas
setiap  unsurnya, mengikuti  urutan
bacaannya. Berdasarkan struktur dan

? Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam .

86


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

substansi ulasannya, Tahlili menggunakan
teknik al-tafsir bi al-ma'tsur Dengan
menggunakan tafsir semacam ini, ayat-ayat
Al-Qur'an ditafsirkan berdasarkan ayat-ayat
lain, pandangan para sahabat, Nabi, dan
Tabi'in.

Dia tidak setuju dengan ulama Muslim
terkemuka lainnya, al-Razi, yang percaya
bahwa wahyu berfungsi sebagai dasar akal.
Hanya karena penafsirannya yang tidak
sempurna atau salah terhadap wahyu maka
Ibnu Taimiyah melihat adanya konflik
antara akal dan wahyu. Menurut Ibnu
Taimiyyah, ta’wil memerlukan adat dan
terminologi yang sesuai. Adapun ta'wil Ibnu
Taimiyyah, susunan kata yang tepat
sangatlah penting. Menurut Ibnu Taimiyah,
ta'wil memerlukan adat dan terminologi
yang sesuai. Ibnu Taimiyah mengutamakan
wahyu dibandingkan akal, namun ia tidak
mengabaikannya. Pemahaman dan
penalaran yang tepat tidak akan
bertentangan dengan wahyu. Alasan Ibnu
Taimiyyah kurang independensi dari Ibnu
Rusdy.

C. Prinsip kesesuaian Ibn Taymiyyah

Istilah Muwafagat dan Dar' Ta'arud
pada judul buku yang berarti tidak ada
konflik merupakan cerminan paradigma
"konkordansi" Ibnu Taimiyah. Meskipun
konotasi pepatah ini hampir sama dengan
konotasi pepatah ittisal menurut penafsiran
Ibn Rusyd, namun konsep yang digunakan
berbeda, terutama ketika menafsirkan
wahyu (al-naql, al-sam) dan menangkap
makna akal (‘aql). Ajaran Ibnu Taimiyah
terlihat jelas dalam ucapan dan
tanggapannya terhadap permasalahan yang
diangkat oleh  para  filosof dan
mutakallimun, khususnya Fakhr al-Din al-
Razi. Salah satu permasalahannya adalah
bagaimana menyelesaikan “konflik antara
akal dan wahyu”. Untuk menyelesaikan
permasalahan ini dan menetapkan konsep
kesesuaian antara akal dan wahyu, Ibnu
Taimiyah mengembangkan setidaknya tiga
gagasan dasar dari perdebatannya. Berikut
tiga konsep panduannya:

Pertama, bersikap konvensional atau
logis tidak secara otomatis berarti
menerima atau menolak suatu gagasan
tertentu. Itu hanyalah sebuah pendekatan
atau sarana untuk memperoleh
pengetahuan. Sifat konvensional tidak
bertentangan dengan sifat rasional; Oleh
karena itu, segala sesuatu yang berasal dari
tradisi  (al-sam') haruslah  rasional.
Terkadang, syariah bersifat tradisional dan
logis; bersifat tradisional (sam'iyyan) ketika
mengambil keputusan dan menunjukkan
bukti, dan rasional ketika mengeluarkan
peringatan dan menunjukkan bukti.

Kedua, pabila akal dan wahyu
berbenturan, maka  wahyulah yang
diutamakan dan mengabaikan akal. Karena
akal merupakan sarana untuk membuktikan
kebenaran wahyu, maka akal tidak dapat
mendahului wahyu. Akal tidak boleh
digunakan untuk menentukan kebenaran
jika diprioritaskan di atas nalar, karena
nalar itu sendiri bisa salah. Selain itu,
wahyu akan dianggap mencakup kesalahan
dalam kasus ini. Benturan antara
pengetahuan rasional (akal) dan
pengetahuan tradisional (wahyu) tidak
tercakup dalam premis yang bersifat
universal ini.

Ketiga, perlu ditentukan apakah
suatu gagasan qat'i atau zanni jika terjadi
pertentangan antara gagasan akal dan
wahyu. Dalil yang lebih pasti (rajih) dipilih
jika kedua dalil itu qat'i, karena tidak
mungkin ada yang zanni. Pernyataan yang
berasal dari akal lebih diutamakan daripada
dalil yang berasal dari ilmu wahyu (al-sam'i)
jika dalil yang dihasilkan oleh akal lebih
pasti (qat'i), begitu pula sebaliknya. Namun
gagasan tentang nalar lebih diprioritaskan
karena sifatnya yang qat'i dibandingkan
fakta bahwa ia berasal dari nalar.°
a. Konflik relasi akal dan wahyu
perspektif Ibnu Taymiyyah

10 Ibn Taymiyyah, Dar” Ta’arud, vol.Led. M.
Rishad Salim, Dar al-Kutub, Cairo, 1981,198.

87


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Di era modern ini ada beberapa konflik
relasi akal dan wahyu dari Ibnu Taymiyyah
Yng Msih mengakar, adapun konflik itu
adalah, Konflik pertama yaitu pemikiran
atau ungkapan akal yang membicarakan hal
yang ghaib terkait sifat sifat dan perbuatan
Allah, Orang orang ini menalarkan bahwa
mengakui sifat sifat allah berarti mengakui
banyak bilangan pada dzat Allah itu sendiri.
Ini merupakan pendapat yang sangat tidak
tepat bahkan tidak bisa diterima oleh akal
yang lurus dan selaras dengan wahyu
sekalipun karena tidak mungkin ada dzat
yang tidak memiliki sifat.

Kemudian disamping hal itu
berkonsekuensi mengangkat dua hal yang
bertentangan, seperti ada orang yang
mengungkapkan: “Dia ada tetapi tidak ada.”
Kita ketahui karena keberadaan (2s>5)
adalah sifat utama pada sesuatu yang ada.
Maka dari itu, dapat disimpulkan bahwa
bagi orang-orang yang mengingkari
sebagian sifat Allah seharusnya
mengingkari semua sifatNya, termasuk sifat
keberadaan itu sendiri. Artinya, orang yang
mengingkari sifat baranggapan pada
hakikatnya tidak ada Tuhan. Maha benar
Allah atas apa yang dikemukakan orang
orang zalim tersebut.

Konflik kedua yaitu Akal yang benar
dan juga jelas namun bertolak dan
bertentang dengan dalil naqli yang tidak
shahih. Seperti adanya hadits palsu yang
bertentangan dengan akal yang benar, yang
menyatakan bahwa Allah adalah (255) ada,
Pencipta segala sesuatu dan tidak ada
sesuatu sebelum-Nya. Semua ayat kauniyah
dan syar’iyyah, akal dan fitrah tidak ada
yang membantah kenyataan ini. Karena
terkecoh dalam melihat dalil naqli setelah
yakin akan kebenaran akal, membuat
seseorang mengira ada dalil naqli yang
shahih (yang bertentangan dengan akal),
padahal hal tersebut tidak demikian adanya.
Lalu tampak di hadapannya sebuah
pertentangan, yaitu pertentangan antara
dalil yang benar dengan dalil yang salah,

padahal dalil yang salah tidak pantas untuk
dijadikan dalil, apalagi untuk menentang
dalil yang Dbenar. Jadi, seharusnya
mendahulukan dalil yang benar, baik dalil
itu berasal dari wahyu maupun dari akal.

Adapun contoh yang penulis
paparkan adalah dalil naqli yang palsu
seperti, hadits (palsu) yang diriwayatkan
dari Abu Hurairah, bahwasannya ada yang
bertanya: “Wahai Rasulullah! Dari apa
Tuhan kita? Beliau menjawab: “Dari air
yang mengalir, bukan dari bumi dan bukan
dari langit. Dia menciptakan kuda, lalu kuda
itu lari dan berkeringat, lalu Dia
menciptakan dirinya dari keringat itu...”.

Konflik ketiga yaitu dalil naqli yang
shahih tapi tidak jelas maknanya sehingga
orang mengambil dalil menjadi salah dalam
menggunakannya. Pertentangan timbul
akibat pemahaman yang tidak sempurna,
dan ketidak mampuan akal untuk lebih
dalam mengetahui makna dalil naqli yang
benar, hal ini merupakan satu sebab
timbulnya  anggapan  akan  adanya
pertentangan antara wahyu dengan akal.
b. Pertentangan Wahyu dan Akal
sebagai Al-Dakhil dalam Penafsiran Al-
Qur’an

Pertentangan yang terjadi antara
wahyu dan akal juga berpengaruh terhadap
produk penafsiran yang dilakukan pada
suatu ayat. Banyak sekali ditemukan
penafsiran yang bertentangan dengan
pendapat yang sudah disepakati, ada juga
yang Dbertentangan dengan ayat ayat
lainnya. Seorang mufassir dituntut untuk
melepaskan seluruh  kepentingan dan
ideologi pribadinya serta bersikap seobjektif
mungkin dalam menafsirkan al-Qur’an.
Karena tidak jarang ditemukan seorang
mufassir terjebak dalam romantisme pra-
konsepsi, ideologi, dan latar belakang
keilmuannya dalam menafsirkan ayat al-
Qur’an, sehingga berdampak pada konsep
pemahaman dan produk tafsir yang
dihasilkan. Oleh karena itu, para ulama
memberikan solusi dengan menetapkan
suatu konsep dasar dan metodologi

88


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

penafsiran yang harus dipenuhi oleh para
mufassir agar terhindar dari hal-hal
tersebut serta untuk mencapai keobjektifan
dalam upaya penafsiran yang dilakukan.
Salah satu ulama tafsir, Fayed (1936-1999),
menawarkan  suatu  konsep  sebagai
parameter dalam mengukur kualitas suatu
penafsiran seseorang yakni al-asalat atau al-
asil.* Yang kemudian dari konsep inilah
konsep al-dakhil sebagai kebalikannya
dapat diketahui dan dipahami.

Sebagaimana al-asil yang dalam hal
ini dipahami sebagai penafsiran yang
memiliki rujukan dasar dan dalil yang jelas
serta dapat dipertanggung jawabkan, baik
dalil yang bersumber langsung dari al-
Qur’an, hadis sahih, perkataan sahabat dan
tabi’in yang valid, maupun hasil pemikiran
akal yang sesuai dan tidak bertentangan
dengan dalil-dalil qat’i lainnya, maka al-
dakhil adalah sebaliknya. Pertentangan
yang terjadi antara wahyu dan akal
merupakan salah satu contoh infiltrasi (al-
dakhil) yang terjadi dalam penafsiran al-
Qur’an. Sering kali ditemukan penafsiran
suatu ayat yang dinilai bertentangan bahkan
bertabrakan dengan ayat al-Qur’an lainnya.
Penafsiran semacam ini tentu akan
berdampak pada produk penafsiran yang
dihasilkan, yang juga berpotensi
menimbulkan konflik bagi orang yang
membacanya.

Adapun hal hal yang sering kali
menjadi masalah atau pertentangan antara
aldalil al-naql (wahyu) dengan al-dalil al-
‘aql (akal) adalah dalam aspek ketauhidan
seperti pensifatan Allah dan dalam aspek

nubuwwat (kenabian) serta hari
kebangkitan. Seperti dalam Q. S. Al-Fath}
ayatio

o A BR A Y

“... Tangan Allah di atas tangan mereka, ...”

1 Muhammad Miqdam Makfi, “Relasi Agama
dan Sains dalam Pemikiran Teologi Ibn Taymiyyah;
Studi Kritis Buku Dar'u Ta’arrudl al-"Agl wa al-
Nagl”, Prosiding  Konferensi  Integrasi
Interkoneksi Islam dan Sains 4, (2022), 335.

Atau dalam Q. S. TaHa ayat 5
3l Gi Al o el

“(yaitu) Yang Maha Pengasih, yang
bersemayam di atas ‘Arasy”

Dalam kedua ayat tersebut terdapat
lafadz yad yang berarti tangan dan lafadz
‘ala  al- ‘arsy istawa' yang berarti
bersemayam di atas ‘arasy. Keduanya
merupakan dalil qati karena bersumber
dari al-Quran yang tidak mungkin
diragukan kebenarannya. Namun kedua
ayat tersebut sekilas akan bertentangan
dengan Q. S. Al-Shura:11 yang menyatakan
bahwa Allah berbeda dengan makhluknya
o b)) 38 5§ (o A8 G

. Tidak ada sesuatu pun yang serupa
dengan Dia. Dan Dia Yang Maha
Mendengar, Maha Melihat.”

Menurut nalar akal yang dimaksud
dengan ‘tangan’ adalah salah satu anggota
tubuh yang memiliki sejumlah jari,
sedangkan yang dimaksud dengan
‘bersemayam’ adalah duduk atau tinggal di
suatu tempat. ‘Tangan Allah’ tidak bisa
disamakan dengan tangan makhluknya,
atau ‘bersemayamnya Allah di atas ‘arsh’
tentu berbeda dengan istilah
bersemayamnya  makhluknya, karena
bersemayam identik dengan sesuatu yang
memiliki ruang sedangkan Allah tidaklah
demikian. Oleh karena itu, logika akal yang
seperti itu tidak sesuai jika diaplikasikan
dalam ayat di atas karena akan
bertentangan dengan salah satu sifat wajib
Allah yakni mukhalafat 1li alhawadith.
Sehingga pemikiran yang seperti ini tidak
bisa diterima dan hanya sebuah praduga
saja. Berdasarkan hal tersebut sesuai yang
disampaikan oleh Ibn Taymiyah bahwa jika
ada dua dalil yang terkesan bertentangan
maka yang didahulukan adalah dalil yang
bersifat qat’i.

Kendati demikian, Ibn Taymiyah
tetap memegang pendapatnya bahwa antara
wahyu dan akal tidak mungkin ada
pertentangan, bahkan keduanya cenderung
saling mendukung dan melengkapi.

89


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Pertentangan tersebut terjadi karena
pemberdayaan akal atas wahyu yang
dilakukan terdapat kekeliruan yang tidak
disadari, sehingga muaranya kepada wahyu
yang bertentangan dengan akal atau
sebaliknya. Adanya penyusupan seperti ini
dalam kajian tafsir membentuk konsepsi
yang keliru. Bagi mereka yang tidak paham
akan mengasumsikan bahwa antara satu
ayat dengan ayat yang lainnya dalam al-
Qur'an saling bertentangan, atau asumsi
bahwa ayat al-Qur’an bertentangan dengan
akal, pun sebaliknya. Berdasarkan hal
tersebut, maka pertentangan yang terjadi
antara wahyu dan akal yang masuk dalam
penafsiran suatu ayat bisa dikategorikan
sebagai al-dakhil fi al-tafsir.
F. Analisis Teologi Akal dan Wahyu
Pemikiran Ibnu Taymiyyah di Era Modern
Pandangan keagamaan Ibnu
Taimiyah bermanfaat bagi modernitas. Hal
ini ditunjukkan oleh tokoh-tokoh yang
membentuk pemikirannya.
Dari berbagai literature penulis dapat
menyimpulkan bahwa menurut Ibnu
Taymiyyah mengemukakan konsep bahwa
harus menerima semua yang datang dari
wahyu dengan tetap menjunjung tinggi akal.
Menerima artinya menyerah dan tunduk
kepada kedua wahyu (Al-Qur'an dan As-
Sunnah) dalam masalah akidah dan hukum.
2, Dampak pengaruh, kelebihan dan

kekurangan  pemikiran teologi  Ibnu
Taymiyyah pada era modern
Sebagaimana pendapat yang

dikemukakan oleh Nurcholis Madjid bahwa
terkuak fakta Ibnu Taimiyah sebenarnya
juga merupakan seorang Sufi. Juga
merupakan anggota tarekat Qadiriah,
sebuah ordo Sufi, yang pendirinya
kebetulan penganut mazhab fikih Imam
Ahmad bin Hambal. Melalui tarikat inilah ia
menyebarkan  gerakan = pemurniannya
dengan menerapkan asas ijtihad kepada
tasawuf. Ibnu Taimiyah bahkan dapat
dianggap perintis Neo-Sufisme yang akan
menghentikan sinkretisme heterodoks dari
sebagian besar praktik tarekat, dan

menempatkan mereka di bawah kendali
intelektualisme Islam yang berdasar kuat,
yakni dasar Al-Qur’an dan hadis Nabi.

Kemudian  penulis = mengambil
kesimpulan terkait relasi akal dan wahyu
dalam pemikiran Ibnu Taymiyyah yang
masih mempengaruhi sampai masa modern
dibagi menjadi lima komponen yaitu:

Pertama, Pemikiran Ibnu Taymiyyah
tentang wahyu lebih di prioritaskan
dibanding akal dalam pandangannya
sebagai seorang teolog, dengan kelebihan
pemikiran ini dimasa modern yaitu
membantu menyongsong pemikir islam
agar tetap pada keurnian ajaran islam,
disertai dengan kekurangan diera modern
yaitu terlalu kaku karena diklaim terlalu
tekstual sehingga berakibat kurangnya
anjuran akan toleransi dan moderenitas,
berpegangan pada sunnah secara kaku dan
baik secara agama, disertai kekurangan
menerima seluruh korpus laporan hadist
sebagai kodifikasi asli dan suci dari sunnah
menjadikannya termasuk otentik, dan ini
merupakan sebuah problematis, kemudian
terjaganya kemurnian hadist pada agama
Islam era modern disertai kekurangan
menjadikan kumpulan kumpulan hadist
susah untuk dipertahankan klaimnya
sebagai sumber hukum agama.

Kedua, konflik akal dan wahyu
dengan mendahulukan akal,disini Ibnu
Taymiyyah menyikapi dengan mengangkat
pemikirannya pada prinsip kesuaian yaitu
apabila proposisi akal lebih qot I dan wahyu
lebih dzanni. Kelebihan dari ini mampu
memberi jawabna atas konflik ayat atau
hadist yang mengandung sifat qat i dan
dzanni serta menambah pendalaman pada
ayat atau hadist, adapun kekurangannya
yaitu bagi kelompok yang membenarkan
sifat taqlid akan susah menerima
kebenaran.

Ketiga, akal boleh setara dengan
wahyu asal posisi akal sebagai ghazirah
dengan kelebihan dimasa modern sekarang
ini dapat lebih menjaga dan
menyempurnakan kekuatan hadist dan

90


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

kebenaran hadist namun kekurangannya
yaitu bagi yang salah menposisikan akal dan
berlebihan dalam membenarkan akal dapat
berakibat menyalahkan arti atau bahkan
menyeleweng.

Keempat yaitu metode penafsiran
Ibnu Taymiyyah, beliau menggunakan
metode  tahlili dengan  didalamnya
menggunakan metode bil al matsur.
Kelebihan yang berdampak pada masa
modern yaitu memberi kemudahan dalam
penafsiran era modern dengan kurangannya
yaitu kurangnya sumber penguat dalam
mengetahui kualitas kebenaran ayat atau
hadist.

Kelima yaitu konsep fitrah Ibnu
Taymiyyah, yang menganggap konsep fitrah
ini sebagai rasionalitas yang lebih islami
dibanding  filsafat  yunani, @ dengan
kelebihannya yang tetap mengarahkan pada
kemurnian agama yaitu kembali pada al
quran dan hadist atau metode para nabi,
sedangkan kekurangannya yaitu sedikit
mengenyampingkan akal sehingga tidak
memberi toleran pada tradisi era modern.

3. Kontribusi Relasi Akal dan Wahyu
Pemikiran Ibnu Taymiyyah di Era Modern
Pemikiran Ibnu Taymiyyah berkontribusi
dalam kemajuan era modern dalam
beberapa bidang, 1. Pemikiran Ibnu
Taimiyah digunakan dalam sejumlah
disiplin ilmu pendidikan modern. 2. Tafsir
Al-Quran modern Ibnu Taimiyyah. 3.
Hukum Islam dipengaruhi oleh Ibnu
Taimiyah. 4. Dampak politik modern dari
Ibnu Taimiyah. Kontribusi Ibnu Taimiyah
terhadap  perekonomian modern. 6.
Pengaruh Ibnu Taimiyyah terhadap
pemikiran modern.

Kesimpulan

Ibnu Taymiyyah menganut tauhid
uluhiyah, Ibnu Taimiyah  membagi
pengertian Tauhid menjadi tiga bagian:
Tauhid Asma'  Wa-asshifat, Tauhid
Uluhiyyah (ibadah), dan Tauhid Rububiyah
(kegiatan) dalam rangka revitalisasi agama.
Perlu diketahui bahwa Ibnu Taimiyyah
memandang akal sebagai sarana untuk

“gharizah”. Karena perintah Allah berada di
luar nalar dan akal dapat disamakan dengan
wahyu (gharizah), maka wahyu lebih utama
dari pada akal itu sendiri. Akal dan agama
menurutnya bisa hidup berdampingan.

Dalam menetapkan relasi akal dan
wahyu Ibnu Taimiyah menyimpulkan
dengan model pemikran bahwa wahyu lebih
tinggi dari filsafat kemudian juga berupaya
mendamaikan akal dan wahyu dengan
merelasikan akal dan wahyu dalam takwil
guna memahami syariat dengan kembali
pada  konsep kesuaiannya  karena
melibatkan akal. menurutnya akal dan
wahyu adalah selaras. Wahyu yang nyata
dan perspektif intelektual yang lurus selalu
sejalan. Akal tidak mampu menilai realita
wahyu karena wahyu itu benar dan supra
rasional. Dengan wahyu, akal menjadi lebih
baik. Meskipun wahyu dan akal budi
mungkin berbeda, wahyu dan akal budi
yang lurus akan selalu selaras. Ibnu
Taimiyah merumuskan konsep kesesuaian
guna mengatasi konflik antara akal dan
wahyu.

Analisis pengaruh pemikiran Ibu
Taymiyyah terhadap relasi akal dan wahyu
yang difahami dan terealisasi diera modern
yaitu 1. penolakan Ibnu Taimiyah terhadap
Ta'wil yang digunakan untuk memasukkan
gagasan asing ke dalam Islam.2. Memahami
doktrin agama dengan menerima semua
makna lahir yang tersirat pada teks agama.
Pendapat Ibnu Taimiyah tentang agama
dipandang memiliki kelebihan untuk masa
modern dari doktrin agama ini. Kemudian
pemikiran Ibnu Taymiyyah  Yang
berdampak pada era modern dengan
kelebihan dan kekurangannya yaitu ada 5
komponen, pertama wahyu lebih
diprioritaskan dari pada akal, kedua akal
boleh setara dengan wahyu, ketiga konflik
relasi akal dan  wahyu  dengan
mendahulukan akal, keempat metode
penafsiran Ibnu Taymiyyah dan yang kelima
konsep fitrah Ibnu Taymiyyah.

Pemikiran Ibnu Taymiyyah
berkontribusi dalam kemajuan era modern

91


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

dalam beberapa bidang, 1. Pemikiran Ibnu
Taimiyah digunakan dalam sejumlah
disiplin ilmu pendidikan modern. 2. Tafsir
Al-Quran modern Ibnu Taimiyyah. 3.
Hukum Islam dipengaruhi oleh Ibnu
Taimiyah. 4. Dampak politik modern dari
Ibnu Taimiyah. Kontribusi Ibnu Taimiyah

terhadap  perekonomian modern. 6.

Pengaruh Ibnu Taimiyyah terhadap

pemikiran modern.

Daftar Pustaka

A. Hanafi, Pengantar Theology Islam,
Penerbit Pustaka Al-Husna,

Jakarta, cet. 3, h. 140

A. Mustofa, Filasafat Islam (Bandung:
Pustaka Setia 1997), 164.

A.A. Islahi, Konsep Ekonomi Ibn Taimiyah
(Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1997).hal
121

Abdul Halim Mahmud, At Tafkirul Adabil

Lughotil Arabiah III, Maktabah al-
Englo al Misriah, 1955, h. 261-262

Agus Nurhakim. Negara Hukum Perspektif
Ibnu Taimiyyah (W. 728 H).

Ahmad Amin, Seratus Tokoh dalam Sejarah
Islam, Bandung, PT. Remaja
Rosdakarya, 1999, h. 231

Amin Ahmad. Seratus Tokoh Sejarah Islam,
Bandung, PT. Pemuda Rosdakarya,
1999] hal 213

Amroni Drajat, Ulumul Qur’an: Pengantar
Ilmu-Ilmu Al Qur’an, (Depok:
Kencana, 2017), h.33

Anton Minardi, Konsep Negara dan
Gerakan Baru Islam, (Bandung:
Prisma Press, 2008), hlm. 54-55.

Apriola, K. (2020). Konsep Pemikiran
Pendidikan Islam Masa Ibnu
Taymiyyah.

Arifah, N. H. (2023). Relasi Agama Dan
Filsafat Dalam Tafsir Al-Mishbah
Karya M. Quraish Shihab (Doctoral
dissertation, Institut PTIQ
Jakarta).

Atho’ Muzhar, Figh Dan Reaktualisasi
Ajaran Islam®, Dalam Budhy
Munawar Rachman (Ed),

Kontekstualisasi Doktrin  Islam
Dalam Sejarah (Jakarta: Yayasan
Paramadina, 1995). 369

Azam Abu Al Hadi. 2008. Pemikiran Fikih
Ibn Taimiyyah dan Pengaruhnya
pada Era Modern di Arab Saudi.
Al-Qanun, Vol. 11, No. 2,

Baktir, H., Haedar, M., Massardi, L. G. R.
A., Rosyidiy, A., & Suwandi, S.
(2022). Profil Ibnu Taimiyah. El-
Afaq; PROSIDING FAI, 1(1).

Basyit, A. (2019). Pengaruh Pemikiran Ibn
Taymiyyah Di Dunia Islam.
Rausyan Fikr : Jurnal Pemikiran
Dan Pencerahan, 15(2).

Bin Has Qois Azizah. 2021. Konsep Tauhid
Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya
Terhadap Pembaharuan Pemikiran
Islam. Jurnal Filsafat dan Teologi
Islam Vol. 12 No. 2

Budhy Munawar. Karya Lengkap Nucholis
Majic Keislaman, Keindonesiaan
dan Kemoderenan.Jakarta Selatan.
MCMS. 2019. HAL 40,45

Budhy = Munawar. Pemikiran  Islam
Nurcholis Majid. Tanggerang.
2022,

Fahmi Hamid Zarkasy. 2007. Akal Dan
Wahyu Dalam Pandangan Ibnu
Rusyd Dan Ibn Taimiyyah.
Profetika, Jurnal Studi Islam, Vol.
9,No. 1

Hafid, Wahyudin. 2021. “Menyoal Gerakan
Salafi Di Indonesia (Pro-Kontra
Metode Dakwah Salafi).” Al-
Tafagquh: Journal of Islamic Law
2, 1n0. 1

Haikal Baktir. Profil Ibnu Taimiyah.Vol
1.No 1.2022.

Hamid Muhammad al-Faqi , Naqd al-
Mantiq Cairo: Matba‘ah alSunnah
al-Muhammadiyyag, 1951, 42-44

Hamzah Ya“qub, Filsafat Agama: Titik
Temu Akal dan wahyu, (Jakarta:
Pedoman Ilmu Jaya,1992), h. 129.

Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam
Islam, Jakarta: UI-Press, 1986, hal.
12

92


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL
MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM
Website : https:/ / ejournal.uinfasbengkulu.ac.id /index.php/manthiqg

E-ISSN : 2685-0044 P-ISSN : 2527-3337 Information : 0853-8130-5810

Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan
dan Pemikrian (Bandung: Mizan
1998), 116.

Harun Nasution, Pembaharuan dalam
Islam: Sejarah Pemikiran dan
Gerakan (Jakarta: Bulan Bintang
1990), 13.

Harun Nasution, Teologi Islam, Jakarta: UI-
Press, 1972, hal. 80.

Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-

aliran Sejarah Analisa
Perbandingan (Jakarta: UI Press,
2002), ix

Harun Nasution. Ditinjau Dari Berbagai
Aspek. Riau.2019

HM Arifin, Ilmu Pendidikan Islam. (PT.
Bumi Aksara, 2006)

Hosnan, H. (2014). Pemikiran Cendekiawan
Muslim Terhadap Pemikiran Islam
Modern. Kariman: Jurnal
Pendidikan Keislaman, 2(1), 43-56.

Hutasuhut, E. (2017). Akal Dan Wahyu
Dalam Islam:(Perbandingan
Pemikiran Harun Nasution dan
Muhammad Abduh) (Doctoral
dissertation, UINSU).

Ibn Khaldun, Mukaddimah Ibn Khaldun,
diterjemahkan  oleh =~ Ahmadie
Thoha, Jakarta: Pustaka Firdaus,
2006, hal. 529.

Ibn Taymiyyah, Dar’ Ta’arud, vol.l,ed. M.
Rishad Salim, Dar al-Kutub, Cairo,
1981,198

Ibn Taymiyyah, al-Radd ‘ala al-Mantiqiyyin,
ed. Rafiq al-‘Ajam, Beirut: Dar al-
Fikr al-Lubnani, 1993, 130-35.

Ibnu Taymiyyah. Dar-u Ta’aarudhil-‘Aql
wan-Nagql: I/150

Ibnu Manzhur, Lisan al-‘Arab, t.tp: Dar al-
Ma“arif, t.th, hal. 468-469.

Ibnu Taimiyah, al-Hisbah, h. 42

Ibnu Taimiyah, Hukum Islam Dalam
Timbangan Akal Dan Hikmah Juga
Yang Menyigung Mengenai Nash
AlqurAndengan Akal, (Beirut: Al-
Maktabah Risalah, 1987), H. 18

Ibnu Taimiyah, Karakteristik Wali Allah dan
Wali Setan, Solo, CV Ramadhani,
1991.8

Ibnu Taimiyyah (Studi Purifikasi Tasawuf
dalam Kitab Fatawa Jilid XI)
Program Pascasarjana Institut
Agama Islam Negeri (Iain)
Walisongo Semarang.Victress, 1. D.
V. (2023).

Ibnu Taymiyyah. Majmu Alfatawa Ibnu
Taymiyyah.Pustakaazzam. Jakarta.
2010.hal 32

Ibrahim Madkur, Fi Al-Falsafah Al-
Islamiyah: Manhaj wa Tathbiquh,
jilid II, Dar AlMaarif, Mesir, 1947,
h. 31

Imam Al-Ghazali, Thya’ Ulumiddin, Juz IV
(Kairo: Daar Thya al Arabiyah, t.t),
240.

93


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

