
             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

80 

 

Relasi Akal dan Wahyu Era Modern 
(Analisis Teologis Pemikiran Ibnu Taymiyyah) 

 
Sindi Lestari 1, Ismail 2 

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu 

didilestari27@gmail.com, ismail@mail.uinfasbengkulu.ac.id 

 

Abstract: The results of this study are; 1) Ibn Taymiyyah adheres to tauhid uluhiyah because 
rububiyyah has included it. Ibn Taimiyah divided the concept of Tauhid into three parts, Tauhid Asma' 
Wa-asshifat, Tauhid Uluhiyyah and Tauhid Rububiyah. Ibn Taimiyyah prioritized revelation over 
reason, revelation was considered higher than reason but did not leave reason behind, he equated 
reason and revelation by viewing the position of reason as "gharizah". Ibn Taimiyah's thoughts on the 
relationship between reason and revelation, namely by concluding that revelation is higher than 
philosophy and then also trying to reconcile reason and revelation by relating reason and revelation in 
interpretation in order to understand the sharia by returning to the concept of its suitability because it 
involves reason. according to him reason and revelation are in harmony. Real revelation and a straight 
intellectual perspective are always in line. Ibn Taymiyyah formulated the concept of conformity to 
overcome the conflict between reason and revelation. 2) Theological analysis of Mrs. Taymiyyah's 
thoughts on the relationship between reason and revelation that has an impact on the modern era with 
its advantages and disadvantages, namely there are 5 components, first, revelation is prioritized over 
reason, second, reason may be equal to revelation, third, the conflict between reason and revelation by 
prioritizing reason, fourth, Ibn Taymiyyah's method of interpretation and fifth, Ibn Taymiyyah's 
concept of fitrah. Ibn Taymiyyah's thoughts contributed to the progress of the modern era in several 
fields, first, Ibn Taymiyyah is used in a number of modern disciplines, second, Ibn Taymiyyah's modern 
Tafsir Al-Quran, third, Islamic Law is influenced by Ibn Taymiyyah, fourth, The impact of modern 
politics from Ibn Taymiyyah, fifth, Ibn Taymiyyah's Contribution to the modern economy, sixth, Ibn 
Taymiyyah's Influence on modern thought. 
Keywords: The Relationship between Reason and Revelation in the Modern Era. 
 
Abstrak:  Hasil penelitian ini adalah; 1) Ibnu Taymiyyah menganut tauhid uluhiyah. Ibnu Taimiyah 
membagi pengertian Tauhid menjadi tiga bagian, Tauhid Asma' Wa-asshifat, Tauhid Uluhiyyah dan 
Tauhid Rububiyah. Ibnu Taimiyyah memprioritaskan wahyu dari pada akal, wahyu dianggap lebih tinggi 
dari akal namun tidak menerbelakangi akal, beliau menyama ratakan akal dan wahyu dengan 
memandang  posisi akal sebagai  “gharizah”. Pemikiran Ibnu Taimiyah pada relasi akal dan wahyu yaitu 
dengan model menyimpulkan bahwa wahyu lebih tinggi dari filsafat kemudian juga  berupaya 
mendamaikan akal dan wahyu dengan merelasikan akal dan wahyu dalam takwil guna memahami syariat 
dengan kembali pada konsep kesuaiannya karena melibatkan akal menurutnya akal dan wahyu adalah 
selaras. Ibnu Taimiyah merumuskan konsep kesesuaian guna mengatasi konflik antara akal dan wahyu.2) 
Analisis teologis pemikiran Ibu Taymiyyah terhadap relasi akal dan wahyu yang berdampak pada era 
modern dengan kelebihan dan kekurangannya yaitu ada 5 komponen, pertama, wahyu lebih 
diprioritaskan dari pada akal, kedua, akal boleh setara dengan wahyu, ketiga, konflik relasi akal dan 
wahyu dengan mendahulukan akal, keempat, metode penafsiran Ibnu Taymiyyah dan yang kelima, 
konsep fitrah Ibnu Taymiyyah. Pemikiran Ibnu Taimiyah berkontribusi dalam kemajuan era modern 
dalam beberapa bidang, pertama, Ibnu Taimiyah digunakan dalam sejumlah disiplin ilmu modern,  
kedua, Tafsir Al-Quran modern Ibnu Taimiyyah, ketiga, Hukum Islam dipengaruhi oleh Ibnu Taimiyah, 
keempat, Dampak politik modern dari Ibnu Taimiyah, kelima, Kontribusi Ibnu Taimiyah terhadap 
perekonomian modern, keenam, Pengaruh Ibnu Taimiyyah terhadap pemikiran modern. 
Kata kunci : Relasi Akal dan Wahyu Era Modern.  

 
 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705
mailto:didilestari27@gmail.com
mailto:ismail@mail.uinfasbengkulu.ac.id


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

81 

 

Pendahuluan 
Kaitan antara wahyu dan akal selalu 

menjadi topik perdebatan para 
mutakallimun dan filosof sepanjang sejarah 
pemikiran Islam. Akal diutamakan di atas 
wahyu dalam pandangan Ibnu Taimiyyah 
yang menolak akal sebagai landasan wahyu 
dan tolak ukur untuk menilai kesahihan 
wahyu. Penjelasannya, wahyu ada karena 
diberikan oleh nabi, bukan karena akal. 
Meskipun akal dapat digunakan untuk 
menentukan kebenaran wahyu, namun akal 
saja tidak cukup untuk membuktikan 
kehadiran (thubut) wahyu. Karena 
kemampuan suatu benda untuk dipahami 
atau diketahui dengan akal bukanlah 
sesuatu yang khas dari suatu benda, maka 
legitimasi wahyu tidak mungkin bertumpu 
pada pengetahuan yang diperoleh dengan 
akal. Kita tidak bisa menjadikan seluruh 
pengetahuan akal sebagai landasan wahyu 
atau anggapan kebenarannya jika 
kebenaran wahyu tidak diketahui atau tidak 
dapat dibuktikan dengan akal, padahal 
wahyu tersebut masih mempunyai sifat-sifat 
kebenaran. Menurutnya, keabsahan Nabi 
menjadi landasan keabsahan wahyu. 
Mendahulukan akal bisa berujung pada 
kesesatan dan kekafiran karena berarti 
menempatkan pandangan para filosof, 
mutakallim, atau sufi di atas ajaran Nabi.  

Warisan kebebasan intelektual dan 
pemisahan ulama dari politik merupakan 
titik balik dan penting bagi perkembangan 
filsafat dan peradaban Islam. Ulama 
menurut Ibnu Khaldun adalah orang yang 
mampu menganalisis dan menguraikan 
makna-makna subliminal yang terdapat 
dalam kitab agama maupun masyarakat. 
Masyarakat di seluruh dunia dapat 
merasakan pencerahan yang dibawa oleh 
filsafat dan peradaban Islam, yang telah 
menunjukkan munculnya peradaban yang 
sungguh mulia. Pemikiran para akademisi 
Muslim sangat berpengaruh bahkan 
menjadi landasan bagi gerakan pemikiran 
Islam kontemporer, terlihat dari buku-buku 

yang mereka hasilkan, banyak di antaranya 
yang masih digunakan hingga saat ini.  

Manusia terinspirasi untuk 
memikirkan keajaiban alam semesta 
melalui wahyu dan akal budi, yang 
membantu manusia menjadi percaya akan 
kehadiran Tuhan. Manusia juga mampu 
menganalisa dan membedakan amal shaleh 
dan shaleh, sesuai wahyu dan akal. Selain 
itu, wahyu dapat memberikan wawasan 
mengenai berbagai topik yang berada di luar 
jangkauan akal, khususnya yang berkaitan 
dengan ibadah murni dan metafisika. 
Walaupun akal budi terbatas, namun sangat 
mungkin untuk mempertemukan akal dan 
wahyu karena keduanya berupaya untuk 
menegakkan kehadiran Tuhan dan 
menghasilkan orang-orang yang bermoral 
lurus.  

Penolakan terhadap filsafat 
didasarkan pada pandangan Ibn al-Shalah 
(577–643 H) dan Ibnu Taimiyah (661–728), 
yang berpendapat bahwa Al-Qur'an dan 
Sunnah adalah satu-satunya sumber 
kebenaran dan karenanya meniadakan 
segala hal. gagasan lain, termasuk filsafat. 
Filsafat dan agama diyakini merupakan dua 
proses berbeda yang mengarah pada 
kebenaran. Filsafat Yunani lah, bukan 
filsafat pada umumnya, yang ditolak oleh 
Ibn al-Shalah sendiri. Namun Ibnu 
Taimiyah tetap memperbolehkan 
diterimanya ide-ide intelektual asalkan 
sejalan dengan doktrin agama. 
Refleksi, konsep (gagasan), sentimen, dan 
pengalaman hidup yang sudah ada 
sebelumnya, serta kemampuan teknis, 
disusun lapis demi lapis sepanjang proses 
berpikir yang panjang, tidak 
menyenangkan, dan meresahkan. berpikir 
bukanlah sesuatu yang dilakukan pikiran 
secara instan, santai, atau sembarangan.        
Kritik brilian Ibnu Taimiyah terhadap 
pendekatan ta'wîl yang menyatakan bahwa 
ajaran agama lebih unggul dibandingkan 
modernitas, inilah yang membuat 
gagasannya begitu dahsyat. Ia menyarankan 
untuk mengadopsi pesan-pesan dari 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

82 

 

tulisan-tulisan keagamaan dan 
mempercayai makna lahiriah apa pun yang 
tersirat di dalamnya. Ibnu Taimiyah 
memberikan pengaruh yang signifikan 
terhadap dua tokoh di dunia Islam: 
Muhammad Ibn Abd al-Wahhab dan Ibn al-
Qayyim al-Jawziyyah. Pemikiran Ibnu 
Taimiyah mempunyai pengaruh yang 
signifikan terhadap berdirinya seluruh 
gerakan Islam yang dikenal dengan gerakan 
Salafiyyah. Bagi banyak organisasi 
pembaruan Islam kontemporer, baik liberal 
maupun fundamentalis, Nurcholis Madjid 
mengklaim bahwa gagasan Ibnu Taimiyah 
telah menjadi kanonik. 

Lahir pada hari Senin tanggal 10 
Rabi'ul Awal 661 H, bertepatan dengan 
tanggal 22 Januari 1263 M, di kota Harran, 
adalah orang yang dikenal dengan nama 
Ibnu Taymiyyah, atau Taqiyuddin Ibnu 
Taymiyyah. Selain berasal dari keluarga 
Suriah yang menganut mazhab Hambali 
dan menganut paham Puritan, Ibnu 
Taimiyah lahir dari keluarga ilmuwan dan 
akademisi ternama. Karena ia dibesarkan 
dalam keluarga terpelajar, Ibnu Taimiyah 
tentu saja memiliki rasa ingin tahu yang tak 
terpuaskan dan tidak pernah puas hanya 
dengan satu informasi saja. Ia mulai 
mempelajari Islam sejak usia dini, dan 
meskipun ia masih sangat muda, ia mampu 
menghafal Al-Quran karena kecemerlangan 
dan kecerdasan Ibnu Taimiyah. Selain 
penguasaannya terhadap Alquran, Hadits, 
dan bahasa Arab, Ibnu Taimiyah juga 
mempelajari berbagai mata pelajaran lain 
yang populer saat itu, antara lain ekonomi, 
matematika, sejarah budaya, sastra Arab, 
Mantiq, dan filsafat. Selain berpartisipasi 
dalam dewan ulama yang cukup besar di 
Damaskus, Ibnu Taimiyah menerima 
bimbingan dari sekitar dua ratus instruktur 
dan otodidak. Ibnu Taimiyah adalah 
seorang pemikir brilian dan analitis yang 
menarik banyak pengikut. Meskipun 
demikian, banyak tulisannya yang terkenal 
tentang berbagai topik menunjukkan karir 
menulisnya yang aktif. 

Menanggapi periode modern di 
mana perselisihan dan konflik umat Islam 
mengenai penafsiran Al-Quran adalah hal 
biasa, atau ketika beberapa faksi menolak 
mendukung keputusan teologis yang 
mendapat dukungan tidak hanya dari Al-
Quran dan Hadits tetapi juga dari akal. Para 
peneliti kini terdorong untuk mempelajari 
lebih lanjut tentang individu-individu yang 
menganut sudut pandang ini. Salah satu 
orang tersebut adalah Ibnu Taimiyah, 
seorang penulis terkemuka yang memiliki 
sejarah panjang dalam membela hukum 
Islam. Dengan rasa keyakinan yang kuat, 
bersedia mengambil resiko demi 
menjunjung tinggi apa yang baik dan 
mengutuk apa yang salah. Keterkaitan 
antara wahyu dan gagasan tauhid, serta 
keyakinan kalam mengenai hal tersebut, 
dianggap cukup signifikan oleh para sarjana 
sehingga memerlukan diskusi dan analisis 
guna meningkatkan kesadaran masyarakat 
terhadap gagasan dua individu yang sangat 
penting ini. 

Tujuan penelitian yang menyimpang 
dari pemikiran tokoh Ibnu Taymiyyah ini 
adalah untuk menyeimbangkan informasi 
atau pengetahuan tentang keyakinan Ibnu 
Taimiyah dalam bidang teologi atau kalam, 
baik dalam keilmuan salaf dan tasawuf serta 
semua disiplin ilmu lain yang berhubungan 
dengannya. Tujuannya, menurut tokoh Ibnu 
Taimiyyah yang menekankan wahyu di atas 
akal, adalah mengembalikan atau 
menciptakan Islam yang murni dan kembali 
pada metode yang digunakannya, yaitu 
metode para Nabi dalam menafsirkan 
makna lahirnya Al-Qur'an dengan apa yang 
tersirat tanpa menimbulkan keraguan dan 
kembali mendasarkan pada dalil-dalil dan 
ayat-ayat Al-Qur'an. 

Fokus penulis adalah pada ciri-ciri 
penerapan teologis modern, yang mencakup 
beberapa polemik, khususnya mengenai 
hubungan antara wahyu dan akal. Meskipun 
gagasan modern lebih terfokus pada 
jawaban-jawaban logis atau normatif, dan 
sunah merupakan ciri khas teologi Islam 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

83 

 

kontemporer, namun seluruh kebenaran 
dalam teologi Islam, seperti yang kita 
ketahui, berasal dari dan berlandaskan 
wahyu. Para penulis mengklaim bahwa 
untuk mengatasi permasalahan hubungan 
antara wahyu dan akal di era modern 
dengan tepat, penting untuk menyelaraskan 
diri dengan Ibnu Taimiyah, seorang tokoh 
Islam yang dikenal sebagai kritikus dan 
pembuat perubahan yang hebat.  

Dengan meralat tradisi kalam 
mutakalimin yang praktis tercampur 
dengan tradisi mantiq Yunani atau filsafat 
Aristoteles yang melepaskan diri dari Al-
Qur'an dan hadis, Ibnu Taymiyyah menjadi 
agen perubahan. 

Penulis memilih istilah ini karena 
penelitian ini penting untuk disajikan dan 
dijelaskan secara rinci. Ibnu Taymiyyah 
adalah seorang pemikir Islam yang terkenal 
dengan banyak kelebihan dan kary a-
karyanya yang terkenal.  

Secara khusus, reputasi Ibnu 
Taimiyah sebagai kritikus yang dapat 
dipercaya dan salah satu pemikir terbesar 
yang membawa perubahan pada masanya 
menggugah minat para peneliti untuk 
mempelajari lebih lanjut tentang dirinya. 
Inilah sebabnya mengapa peneliti memilih 
judul ini: peneliti sangat tertarik dengan 
pemikiran kalam dan penerapannya. Selain 
itu, pemikiran-pemikiran Ibnu Taimiyyah 
terus memberikan dampak pada 
masyarakat masa kini, yang hanya 
merupakan salah satu dari sekian banyak 
pengambaran tokoh yang menggugah minat 
para akademisi dan mengarahkan mereka 
untuk mengkaji kedua individu tersebut. 
Rumusan Masalah 

Bagaimana Relasi Akal dan Wahyu Era 
Modern (Analisis Teologis Pemikiran Ibnu 
Taymiyyah)? 

Tujuan Penelitian 
Untuk mengetahui dan 

mendeskripsikan Relasi Akal dan Wahyu Era 
Modern (Analisis Teologis Pemikiran Ibnu 
Taymiyyah). 

 

Metode Penelitian 
Metodologi yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah penelitian kualitatif 
melalui penelitian (library study), yang 
meliputi membaca, menganalisis, berdebat, 
dan mengumpulkan literatur baik terkini 
maupun sejarah. Analisis isi deskriptif 
digunakan dalam penelitian ini untuk 
mengkaji isi objek dengan menggunakan 
sumber-sumber terkait. Menganalisis teori 
Ibnu Taimiyah. Artikel tentang Ibnu 
Taimiyah merupakan contoh sumber 
sekunder. Data yang valid digali dengan 
analisis materi dengan pendekatan 
dokumentasi. Untuk menganalisis dan 
mengevaluasi data, temuan yang relevan 
dipilih, dibandingkan, digabungkan, dan 
diurutkan. 

Metode analisis yang digunakan 
dalam penelitian ini adalah analisis isi, yaitu 
metode untuk menarik kesimpulan yang 
akurat dari suatu data berdasarkan 
konteksnya. Setelah pengumpulan semua 
data, penulis akan menganalisis informasi 
untuk mencapai suatu kesimpulan. Di sini, 
peneliti menggunakan strategi membaca, 
pengumpulan data, dan pengumpulan 
inventaris sebelum melakukan analisis teks 
untuk mendapatkan temuan yang akurat 
dan tepat. Untuk mengidentifikasi titik 
perbandingan, kesimpulan tentang 
persamaan dan perbedaan antara pemikiran 
kalam tradisional kedua orang tersebut 
dapat ditarik dengan cara ini. 

Pendekatan yang digunakan adalah 
pendekatan filosofis, Pendekatan filosofis 
melibatkan pemeriksaan suatu masalah dari 
sudut pandang filosofis dan upaya 
memberikan solusi melalui teknik analisis 
spekulatif. Dengan mengadopsi perspektif 
filosofis ini, seseorang dapat lepas dari 
perangkap pengalaman keagamaan yang 
formalistik, yang mana melakukan aktivitas 
keagamaan menghasilkan kehidupan yang 
sia-sia dan tidak bermakna. Satu-satunya 
keuntungan yang diperoleh seseorang dari 
berpartisipasi dalam agama adalah 
pengakuan formal—mereka dapat 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

84 

 

menunaikan ibadah haji atau memenuhi 
persyaratan Islam, misalnya. lima dan 
berakhir di sana. Prinsip-prinsip spiritual 
yang dipegangnya tidak dapat mereka 
pahami. 
Pembahasan 
A. Pemikiran ibnu taymiyyah tentang 

wahyu dan akal 
1. Konsep Tauhid Ibnu Taimiyah 

Ibnu Taimiyah mengatakan dengan 
tegas bahwa tauhidnya adalah monoteistik 
ibadah. Dengan kata lain, tauhid Uluhiyah 
menjadi landasan awal monoteistik. Karena 
mengungkapkan pengertian rububiyah, 
yaitu pemujaan tauhid yang diterapkan 
pada suatu benda. Membersihkan hati 
untuk menjalankan ibadah hanya karena 
Allah yang tidak mempunyai sekutu, 
termasuk ibadah tauhid yang dimaksud. Ini 
setara dengan menyatukan Tuhan. 
Mempelajari keesaan Allah sangat penting 
untuk mendapatkan definisi yang tepat. Al-
Quran tidak mencantumkan istilah tauhid 
yang berarti "Keesaan Allah". Namun Nabi 
Muhammad memberikan petunjuk kepada 
Ahli Kitab untuk mengajarkan nama Allah 
kepada mereka dalam hadits.1  

Monoteisme dipandang oleh para sufi 
sebagai ilusi. Karena manusia disebut 
sebagai bayangan di hadapan Allah SWT, 
maka segala sesuatu yang menyangkut 
tingkah laku manusia harus sesuai dengan 
qudrah Allah karena dalam keesaan Allah 
manusia itu fana baik terhadap benda lain 
maupun terhadap dirinya sendiri. Dia 
dengan memikirkan keesaan dan hakikat 
Tuhan. Ittihad, yang diterjemahkan menjadi 
“tidak ada”, adalah keyakinan bahwa 
seseorang hanyalah bayangan, tanpa 
bentuk.  

Dari sudut pandang ini, satu-satunya 
makhluk yang berwujud dan beraktivitas 

 

1 Lalu Heri Afrizal, “Rubūbiyah dan 
Ulūhiyyah Sebagai Konsep Tauhid (Tinjauan Tafsir, 
Hadits dan Bahasa),” Tasfiyah 2, no. 1 (February 
1, 2018): 48. 

hanyalah Allah SWT. Manusia adalah 
makhluk istimewa dengan potensi yang 
tidak terbatas. Suara hati dan visi hati 
mempunyai potensi yang demikian. Rahasia 
manusia akan terbongkar melalui tauhid. 
Imam al-Ghazali menggunakan kasyaf dan 
nur al-Haqq, dua sumber monoteistik, 
untuk menunjukkan keesaan Allah. Mereka 
yang dekat dengan Allah memberikan 
kesaksian ini. Mereka hanya dapat melihat 
satu esensi. Fana fi al-Tauhid itulah yang 
mereka bentuk. Dia hanya melihat satu, jadi 
dia tidak bisa melihat dirinya sendiri. Dari 
segi Tauhid, kedua mazhab ini menganut 
Wahudat asy-syuhud yang merupakan 
sudut pandang eksklusif Allah SWT. Tauhid 
merupakan kesaksian alamiah atas 
keyakinan hati bahwa Allah SWT adalah 
Dzat Yang Maha Esa dan maha esa di atas 
segala bentuk.2 
2. Klasifikasi Tauhid Ibnu Taimiyah  

Tauhid membuktikan bahwa Allah SWT 
itu esa, seperti biasa. Ibnu Taimiyah 
membagi Tauhid menjadi tiga gagasan 
dalam rangka mengangkat agama: Tauhid 
Asma' Wa-asshifat, Tauhid Uluhiyyah 
(ibadah), dan Tauhid Rububiyah (kegiatan). 
Pertama-tama, Tauhid Rububiyyah berasal 
dari Rabb, Yang memberi petunjuk kepada 
ciptaan dan hamba-hamba-Nya, 
melimpahkan kepada mereka kasih sayang 
dan bimbingan yang utuh. Tujuan dari 
bagian ini adalah untuk membantu umat 
Islam memahami agama mereka. Jadikan 
ibadah sebagai ritual ketuhanan sejati yang 
melampaui sekedar pengetahuan. Batasan 
hak istimewa berfungsi sebagai representasi 
keesaan Tuhan. Ada tiga gagasan yang 
saling berhubungan.  

Tauhid Rububiyyah pertama-tama 
memvalidasi keimanan manusia. 
Monoteistik ini mengakui satu Tuhan. 
Esensi Kesatuan yang Ditinggikan dalam 
kesendirian. Karena Dia Maha Esa, maka 

 

2 Imam Al-Ghazali, Ihya’ Ulumiddin, 
Juz IV (Kairo: Daar Ihya al Arabiyah, t.t), 240 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

85 

 

Allah SWT patut menerima segala puji dan 
kebaikan dari ciptaan-Nya. Iman diartikan 
dengan tauhid, menurut Tauhid Uluhiyyah. 
Setelah mengakui keesaan Tuhan, manusia 
perlu beribadah kepada Allah SWT. Agar 
mereka memahami bahwa Allah SWT 
adalah Tuhan Yang Maha Esa yang 
mempunyai kemampuan menciptakan atau 
mengatur keberadaan.3 Seseorang sudah 
beriman kepada tuhan yang satu jika ia 
beribadah kepada Allah SWT dan tidak 
mempunyai hubungan dengan manusia 
lain. Allah SWT adalah pencipta segalanya. 
Seseorang dikatakan beriman kepada 
Rububiyah dan Uluhiyyah apabila mengakui 
bahwa Allah SWT Maha Esa baik hakikat 
maupun hakikatnya. Berikut keterkaitan 
erat antara ketiga teks tauhid tersebut 
dengan sifat tauhid Rububiyah yang dapat 
disimpulkan. Tiga Orientasi Monoteistik 
menyoroti Keesaan Tuhan dalam 
pendekatan yang saling melengkapi dan 
komprehensif, menurut Ibnu Taimiyah. 

Ibnu Taimiyah menggunakan tiga 
konsep untuk menunjukkan Keesaan Allah 
SWT. Khususnya Tauhid Asma' Waasshifat, 
Tauhid Uluhiyyah (ibadah), dan Tauhid 
Rububiyah (perbuatan). Ketiga gagasan 
tentang monoteisme ini saling berkaitan. 
Bersama-sama, ketiganya menggambarkan 
Keesaan hati dengan Tuhan. Seorang hamba 
akan beribadah kepada Allah SWT dan 
mensyukuri Asma dan sifat-sifat-Nya jika ia 
mengakui Keesaan Allah.4 
3. Pemikiran Ibnu Taymiyyah 

Tentang Akal dan Wahyu 
Ibnu Qayyum menyebutkan bahwa Nabi 

Muhammad SAW menerima wahyu dalam 
empat cara yang berbeda: (1) Mimpi yang 

 

3 Muhammad Imdad Rabbani, “Tauhid 
Ahlussunnah Wal Jama’ah; Antara Imam al-Asyari 
Dan Ibn Taymiyyah,” Tasfiyah 3, no. 1 (February 
1, 2019): 15 

4 Bin Has Qois Azizah. 2021. Konsep 
Tauhid Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya Terhadap 
Pembaharuan Pemikiran Islam. Jurnal Filsafat dan 
Teologi Islam Vol. 12 No. 2 

benar, atau ar-ru'ya ash shadiqah, (2) 
Tanpa kemampuannya melihat, malaikat 
membisikkan sesuatu kepada ruh dan 
hatinya. (3) Seorang malaikat laki-laki yang 
memintanya untuk berbicara sampai dia 
mengerti (4) Lonceng yang bergemerincing 
muncul di hadapannya, lalu muncullah 
malaikat yang menyampaikan wahyu.5 

Lafazh al aql atau akal menurut Ibnu 
Taimiyyah merupakan mashdar dari aqala 
ya'qilu aqlan. Sejumlah besar peneliti 
bekerja di bidang ini. Hasilnya, ini adalah 
ilmu yang dipraktikkan dengan baik. Orang 
bijak tidak mengetahui baik dan jahat, 
namun mereka tidak mengejar atau 
meninggalkannya. Orang-orang yang 
tinggal di neraka berkata, “Seandainya kami 
mendengarkan atau memikirkan 
(peringatan itu, niscaya kami tidak 
termasuk penghuni neraka yang menyala-
nyala.” Al Mulk Qs.67: 10. Anda mengira 
orang-orang munafik itu satu, padahal 
mereka berbeda hati. Ini akibat kebodohan 
mereka.” Qs. Al Hasyr [59] : 14 

Menurut Ibnu Taimiyyah, wahyu lebih 
utama dari pada akal, sebab ajaran Tuhan 
adalah supra-rasional. Dia yakin bahwa tak 
ada pertentangan antara agama dan akal. 
Agama senantiasa logis, atau bahwa nash 
(teks agama) dan aql (akal manusia) 
merupakan dua aspek yang berbeda dari 
kebenaran yang sama. Kritik Ibnu 
Taimiyyah terhadap metode ta'wil dilandasi 
oleh keyakinannya bahwa melalui fitrah, 
kesadaran manusia mengenai Tuhan 
menjadi sebuah kebenaran aksiomatik  dan 
pengetahuan yang benar, sehingga Ibnu 
Taimiyah mengajak umat Islam bersedia 
kembali ke dasar ajaran, alQur’an dan hadis 
.6  

Orang bodoh melakukan sesuatu dengan 
mengetahui bahwa hal itu akan 

 

5 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan 
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam . 

6 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan 
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam . 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

86 

 

merugikannya. Sementara itu, rasa takutnya 
kepada Allah SWT menyebabkan ia 
mengenal, takut, dan tunduk kepada-Nya. 
Orang-orang yang bertakwa kepada Allah 
SWT akan melakukan apa yang 
diperintahkan-Nya dan menahan diri dari 
melakukan apa yang dilarang-Nya. Ini 
adalah penjelasan pertama kami.7 

Percabangan pemikiran Ibnu 
Taimiyah di seluruh dunia Islam antara lain 
sebagai berikut:8 Pertama menolak Ta'wil 
Ibnu Taimiyah, penulis akan menunjukkan 
bahwa ketidak setujuan Ibnu Taimiyah 
terhadap metode ta'wil ada hubungannya 
dengan aspirasinya terhadap reformasi 
teologis dan sosial. Para sufi, filosof, dan 
mutakallimun menggunakan ta'wil untuk 
memasukkan gagasan asing ke dalam Islam. 
Setelah menganalisis berbagai aspek 
inisiatif reformasi Ibnu Taimiyah, kita dapat 
melihat kerangka kognitifnya. Pertama-
tama, hanya mantan umat Islam yang saleh 
(al-salaf alshalihin) yang menjadi inspirasi 
rencana reformasi Ibnu Taimiyah. Inilah 
sebabnya mengapa gerakan reformasi 
dikenal dengan nama Salafi.  

Pepatahnya adalah “Kembali ke Al-
Quran dan Sunnah.” Kedua, semua inovasi 
dalam agama dikecam oleh Ibnu Taimiyah. 
Ia percaya bahwa Islam dinodai oleh 
tasawuf, panteisme, teologi, filsafat, dan 
takhayul. Kemudian, Ibnu Taimiyah 
menulis menentang para filosof Islam, 
mu'akallimun, dan sufi Aristotelian. Ketiga, 
gagasan bahwa akal berkomitmen untuk 
memahami prinsip-prinsip agama ditolak 
oleh reformasi Ibnu Taimiyah. Hal ini 
menunjukkan bahwa akal mendahului 
wahyu karena akal mempunyai wewenang 
atau bahkan kewajiban untuk menafsirkan 
ambiguitas yang terdapat dalam wahyu 
(ayat-ayat mutasyabihat). Karena petunjuk 

 

7 Ibnu Taymiyyah. Majmu Alfatawa Ibnu 
Taymiyyah.Pustakaazzam. Jakarta. 2010.hal 32 

8 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan 
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam .  

Tuhan tidak logis, bagi Ibnu Taimiyah 
wahyu lebih penting dari pada akal. Dia 
percaya bahwa akal dan agama bisa hidup 
berdampingan. Entah agama selalu 
rasional, atau teks agama dan akal manusia 
adalah dua sisi dari realitas yang sama. 
Karena beranggapan bahwa kesadaran 
manusia terhadap Tuhan menjadi fakta 
yang aksiomatik (self-evident truth, al-
haqiqah albadihiyyah) dan pengetahuan 
akurat melalui alam, maka Ibnu Taimiyyah 
mengkritik pendekatan ta'wil. Dia 
mendesak umat Islam untuk kembali ke 
hadis, Alquran, dan dasar-dasar Islam.9 
B. Relasi Akal dan Wahyu 

Ibnu Taimiyah menolak akal sebagai 
landasan wahyu dan kaidah wahyu karena 
ia menempatkan wahyu di atas akal. Karena 
wahyu berasal dari Nabi (Alsam) dan 
bersifat supra rasional.  

d. Ibnu Taymiyyah 
Mendemonstrasikan teori Ibnu 

Taimiyah tentang wahyu dan akal , Tidak 
ada kontradiksi antara wahyu dan akal, 
menurut Ibnu Taimiyah. Wahyu yang nyata 
akan selalu sejalan dengan pemikiran yang 
rasional dan intelektual. Mengingat bahwa 
wahyu tidak diragukan lagi kebenarannya, 
terlepas dari apakah wahyu tersebut 
diketahui oleh akal atau tidak, akal 
bukanlah dasar untuk menilai apakah 
wahyu itu benar. Penalaran berdasarkan 
logika tidak diperlukan agar wahyu dapat 
terjadi. Akal budi menjadi sempurna dalam 
wahyu.  

Jika terjadi pertentangan antara wahyu 
dan akal, niscaya akal akan mendukung 
wahyu yang sesungguhnya. Akal dan wahyu 
akan selalu saling terkait.  Penulisan tafsir 
dalam Mushaf Al-Qur'an Utsmani, Ibnu 
Taimiyyah mengikuti gaya tahlili, 
menekankan ayat-ayat dan membahas 
setiap unsurnya, mengikuti urutan 
bacaannya. Berdasarkan struktur dan 

 

9 Syamsuddin Mukhtasar. Hubungan 
Wahyu Dan Akal Dalam Tradisi Filsafat Islam . 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

87 

 

substansi ulasannya, Tahlili menggunakan 
teknik al-tafsir bi al-ma'tsur . Dengan 
menggunakan tafsir semacam ini, ayat-ayat 
Al-Qur'an ditafsirkan berdasarkan ayat-ayat 
lain, pandangan para sahabat, Nabi, dan 
Tabi'in. 

Dia tidak setuju dengan ulama Muslim 
terkemuka lainnya, al-Razi, yang percaya 
bahwa wahyu berfungsi sebagai dasar akal. 
Hanya karena penafsirannya yang tidak 
sempurna atau salah terhadap wahyu maka 
Ibnu Taimiyah melihat adanya konflik 
antara akal dan wahyu. Menurut Ibnu 
Taimiyyah, ta’wil memerlukan adat dan 
terminologi yang sesuai. Adapun ta'wil Ibnu 
Taimiyyah, susunan kata yang tepat 
sangatlah penting. Menurut Ibnu Taimiyah, 
ta’wil memerlukan adat dan terminologi 
yang sesuai. Ibnu Taimiyah mengutamakan 
wahyu dibandingkan akal, namun ia tidak 
mengabaikannya. Pemahaman dan 
penalaran yang tepat tidak akan 
bertentangan dengan wahyu. Alasan Ibnu 
Taimiyyah kurang independensi dari Ibnu 
Rusdy. 
C. Prinsip kesesuaian Ibn Taymiyyah  

Istilah Muwafaqat dan Dar' Ta'arud 
pada judul buku yang berarti tidak ada 
konflik merupakan cerminan paradigma 
"konkordansi" Ibnu Taimiyah. Meskipun 
konotasi pepatah ini hampir sama dengan 
konotasi pepatah ittisal menurut penafsiran 
Ibn Rusyd, namun konsep yang digunakan 
berbeda, terutama ketika menafsirkan 
wahyu (al-naql, al-sam) dan menangkap 
makna akal ('aql). Ajaran Ibnu Taimiyah 
terlihat jelas dalam ucapan dan 
tanggapannya terhadap permasalahan yang 
diangkat oleh para filosof dan 
mutakallimun, khususnya Fakhr al-Din al-
Razi. Salah satu permasalahannya adalah 
bagaimana menyelesaikan “konflik antara 
akal dan wahyu”. Untuk menyelesaikan 
permasalahan ini dan menetapkan konsep 
kesesuaian antara akal dan wahyu, Ibnu 
Taimiyah mengembangkan setidaknya tiga 
gagasan dasar dari perdebatannya. Berikut 
tiga konsep panduannya: 

Pertama, bersikap konvensional atau 
logis tidak secara otomatis berarti 
menerima atau menolak suatu gagasan 
tertentu. Itu hanyalah sebuah pendekatan 
atau sarana untuk memperoleh 
pengetahuan. Sifat konvensional tidak 
bertentangan dengan sifat rasional; Oleh 
karena itu, segala sesuatu yang berasal dari 
tradisi (al-sam') haruslah rasional. 
Terkadang, syariah bersifat tradisional dan 
logis; bersifat tradisional (sam'iyyan) ketika 
mengambil keputusan dan menunjukkan 
bukti, dan rasional ketika mengeluarkan 
peringatan dan menunjukkan bukti.    

Kedua, pabila akal dan wahyu 
berbenturan, maka wahyulah yang 
diutamakan dan mengabaikan akal. Karena 
akal merupakan sarana untuk membuktikan 
kebenaran wahyu, maka akal tidak dapat 
mendahului wahyu. Akal tidak boleh 
digunakan untuk menentukan kebenaran 
jika diprioritaskan di atas nalar, karena 
nalar itu sendiri bisa salah. Selain itu, 
wahyu akan dianggap mencakup kesalahan 
dalam kasus ini. Benturan antara 
pengetahuan rasional (akal) dan 
pengetahuan tradisional (wahyu) tidak 
tercakup dalam premis yang bersifat 
universal ini. 

Ketiga, perlu ditentukan apakah 
suatu gagasan qat'i atau zanni jika terjadi 
pertentangan antara gagasan akal dan 
wahyu. Dalil yang lebih pasti (rajih) dipilih 
jika kedua dalil itu qat'i, karena tidak 
mungkin ada yang zanni. Pernyataan yang 
berasal dari akal lebih diutamakan daripada 
dalil yang berasal dari ilmu wahyu (al-sam'i) 
jika dalil yang dihasilkan oleh akal lebih 
pasti (qat'i), begitu pula sebaliknya. Namun 
gagasan tentang nalar lebih diprioritaskan 
karena sifatnya yang qat'i dibandingkan 
fakta bahwa ia berasal dari nalar.10 
a. Konflik relasi akal dan wahyu 
perspektif Ibnu Taymiyyah 

 

10 Ibn Taymiyyah, Dar’ Ta’arud, vol.I,ed. M. 
Rishad Salim, Dar al-Kutub, Cairo, 1981,198. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

88 

 

Di era modern ini ada beberapa konflik 
relasi akal dan wahyu dari Ibnu Taymiyyah 
Yng Msih mengakar, adapun konflik itu 
adalah, Konflik pertama yaitu pemikiran 
atau ungkapan akal yang membicarakan hal 
yang ghaib terkait sifat sifat dan perbuatan 
Allah, Orang orang ini menalarkan bahwa 
mengakui sifat sifat allah berarti mengakui 
banyak bilangan pada dzat Allah itu sendiri. 
Ini merupakan pendapat yang sangat tidak 
tepat bahkan tidak bisa diterima oleh akal 
yang lurus dan selaras dengan wahyu 
sekalipun karena tidak mungkin ada dzat 
yang tidak memiliki sifat. 

Kemudian  disamping hal itu 
berkonsekuensi mengangkat dua hal yang 
bertentangan, seperti ada orang yang 
mengungkapkan: “Dia ada tetapi tidak ada.” 
Kita ketahui karena keberadaan (وجود) 
adalah sifat utama pada sesuatu yang ada. 
Maka dari itu, dapat disimpulkan bahwa 
bagi orang-orang yang mengingkari 
sebagian sifat Allah seharusnya 
mengingkari semua sifatNya, termasuk sifat 
keberadaan itu sendiri. Artinya, orang yang 
mengingkari sifat baranggapan pada 
hakikatnya tidak ada Tuhan. Maha benar 
Allah atas apa yang dikemukakan orang 
orang zalim tersebut. 

Konflik kedua yaitu Akal yang benar 
dan juga jelas namun bertolak dan 
bertentang dengan dalil naqli yang tidak 
shahih. Seperti adanya hadits palsu yang 
bertentangan dengan akal yang benar, yang 
menyatakan bahwa Allah adalah ( وجود) ada, 
Pencipta segala sesuatu dan tidak ada 
sesuatu sebelum-Nya. Semua ayat kauniyah 
dan syar’iyyah, akal dan fitrah tidak ada 
yang membantah kenyataan ini. Karena 
terkecoh dalam melihat dalil naqli setelah 
yakin akan kebenaran akal, membuat 
seseorang mengira ada dalil naqli yang 
shahih (yang bertentangan dengan akal), 
padahal hal tersebut tidak demikian adanya. 
Lalu tampak di hadapannya sebuah 
pertentangan, yaitu pertentangan antara 
dalil yang benar dengan dalil yang salah, 

padahal dalil yang salah tidak pantas untuk 
dijadikan dalil, apalagi untuk menentang 
dalil yang benar. Jadi, seharusnya 
mendahulukan dalil yang benar, baik dalil 
itu berasal dari wahyu maupun dari akal. 

Adapun contoh yang penulis 
paparkan adalah dalil naqli yang palsu 
seperti, hadits (palsu) yang diriwayatkan 
dari Abu Hurairah, bahwasannya ada yang 
bertanya: “Wahai Rasulullah! Dari apa 
Tuhan kita? Beliau menjawab: “Dari air 
yang mengalir, bukan dari bumi dan bukan 
dari langit. Dia menciptakan kuda, lalu kuda 
itu lari dan berkeringat, lalu Dia 
menciptakan dirinya dari keringat itu…”. 

Konflik ketiga yaitu dalil naqli yang 
shahih tapi tidak jelas maknanya sehingga 
orang mengambil dalil menjadi salah dalam 
menggunakannya. Pertentangan timbul 
akibat pemahaman yang tidak sempurna, 
dan ketidak mampuan akal untuk lebih 
dalam mengetahui makna dalil naqli yang 
benar, hal ini merupakan satu sebab 
timbulnya anggapan akan adanya 
pertentangan antara wahyu dengan akal. 
b. Pertentangan Wahyu dan Akal 
sebagai Al-Dakhil dalam Penafsiran Al-
Qur’an  

Pertentangan yang terjadi antara 
wahyu dan akal juga berpengaruh terhadap 
produk penafsiran yang dilakukan pada 
suatu ayat. Banyak sekali ditemukan 
penafsiran yang bertentangan dengan 
pendapat yang sudah disepakati, ada juga 
yang bertentangan dengan ayat ayat 
lainnya. Seorang mufassir dituntut untuk 
melepaskan seluruh kepentingan dan 
ideologi pribadinya serta bersikap seobjektif 
mungkin dalam menafsirkan al-Qur’an. 
Karena tidak jarang ditemukan seorang 
mufassir terjebak dalam romantisme pra-
konsepsi, ideologi, dan latar belakang 
keilmuannya dalam menafsirkan ayat al-
Qur’an, sehingga berdampak pada konsep 
pemahaman dan produk tafsir yang 
dihasilkan. Oleh karena itu, para ulama 
memberikan solusi dengan menetapkan 
suatu konsep dasar dan metodologi 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

89 

 

penafsiran yang harus dipenuhi oleh para 
mufassir agar terhindar dari hal-hal 
tersebut serta untuk mencapai keobjektifan 
dalam upaya penafsiran yang dilakukan. 
Salah satu ulama tafsir, Fayed (1936-1999), 
menawarkan suatu konsep sebagai 
parameter dalam mengukur kualitas suatu 
penafsiran seseorang yakni al-asalat atau al-
asil.11  Yang kemudian dari konsep inilah 
konsep al-dakhil sebagai kebalikannya 
dapat diketahui dan dipahami. 

Sebagaimana al-asil yang dalam hal 
ini dipahami sebagai penafsiran yang 
memiliki rujukan dasar dan dalil yang jelas 
serta dapat dipertanggung jawabkan, baik 
dalil yang bersumber langsung dari al-
Qur’an, hadis sahih, perkataan sahabat dan 
tabi’in yang valid, maupun hasil pemikiran 
akal yang sesuai dan tidak bertentangan 
dengan dalil-dalil qat’i lainnya, maka al-
dakhil adalah sebaliknya. Pertentangan 
yang terjadi antara wahyu dan akal 
merupakan salah satu contoh infiltrasi (al-
dakhil) yang terjadi dalam penafsiran al-
Qur’an. Sering kali ditemukan penafsiran 
suatu ayat yang dinilai bertentangan bahkan 
bertabrakan dengan ayat al-Qur’an lainnya. 
Penafsiran semacam ini tentu akan 
berdampak pada produk penafsiran yang 
dihasilkan, yang juga berpotensi 
menimbulkan konflik bagi orang yang 
membacanya.  

Adapun hal hal yang sering kali 
menjadi masalah atau pertentangan antara 
aldalil al-naql (wahyu) dengan al-dalil al-
‘aql (akal) adalah dalam aspek ketauhidan 
seperti pensifatan Allah dan dalam aspek 
nubuwwat (kenabian) serta hari 
kebangkitan. Seperti dalam Q. S. Al-Fath} 
ayat 10 
  ...يَدُ ௌ فَوْقَ أيَْديْهم  ...
 ‘’... Tangan Allah di atas tangan mereka, ...” 

 

11 Muhammad Miqdam Makfi, “Relasi Agama 
dan Sains dalam Pemikiran Teologi Ibn Taymiyyah; 
Studi Kritis Buku Dar’u Ta’arrudl al-‘Aql wa al-
Naql”, Prosiding Konferensi Integrasi 
Interkoneksi Islam dan Sains 4, (2022), 335. 

Atau dalam Q. S. TaHa ayat 5 
 الرَحْمنُ عَلىَ العرَْش اسْتوََى 
  “(yaitu) Yang Maha Pengasih, yang 
bersemayam di atas ‘Arasy”  

Dalam kedua ayat tersebut terdapat 
lafadz yad yang berarti tangan dan lafadz 
‘ala al- ‘arsy istawa' yang berarti 
bersemayam di atas ‘arasy. Keduanya 
merupakan dalil qat’i karena bersumber 
dari al-Qur’an yang tidak mungkin 
diragukan kebenarannya. Namun kedua 
ayat tersebut sekilas akan bertentangan 
dengan Q. S. Al-Shura:11 yang menyatakan 
bahwa Allah berbeda dengan makhluknya 
 ....لَيْسَ كَمثلْه شَيْءٌ وَهُوَ السَميْعُ البَصيْر ...
... Tidak ada sesuatu pun yang serupa 
dengan Dia. Dan Dia Yang Maha 
Mendengar, Maha Melihat.”   

Menurut nalar akal yang dimaksud 
dengan ‘tangan’ adalah salah satu anggota 
tubuh yang memiliki sejumlah jari, 
sedangkan yang dimaksud dengan 
‘bersemayam’ adalah duduk atau tinggal di 
suatu tempat. ‘Tangan Allah’ tidak bisa 
disamakan dengan tangan makhluknya, 
atau ‘bersemayamnya Allah di atas ‘arsh’ 
tentu berbeda dengan istilah 
bersemayamnya makhluknya, karena 
bersemayam identik dengan sesuatu yang 
memiliki ruang sedangkan Allah tidaklah 
demikian. Oleh karena itu, logika akal yang 
seperti itu tidak sesuai jika diaplikasikan 
dalam ayat di atas karena akan 
bertentangan dengan salah satu sifat wajib 
Allah yakni mukhalafat li alhawadith. 
Sehingga pemikiran yang seperti ini tidak 
bisa diterima dan hanya sebuah praduga 
saja. Berdasarkan hal tersebut sesuai yang 
disampaikan oleh Ibn Taymiyah bahwa jika 
ada dua dalil yang terkesan bertentangan 
maka yang didahulukan adalah dalil yang 
bersifat qat’i. 

Kendati demikian, Ibn Taymiyah 
tetap memegang pendapatnya bahwa antara 
wahyu dan akal tidak mungkin ada 
pertentangan, bahkan keduanya cenderung 
saling mendukung dan melengkapi. 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

90 

 

Pertentangan tersebut terjadi karena 
pemberdayaan akal atas wahyu yang 
dilakukan terdapat kekeliruan yang tidak 
disadari, sehingga muaranya kepada wahyu 
yang bertentangan dengan akal atau 
sebaliknya. Adanya penyusupan seperti ini 
dalam kajian tafsir membentuk konsepsi 
yang keliru. Bagi mereka yang tidak paham 
akan mengasumsikan bahwa antara satu 
ayat dengan ayat yang lainnya dalam al-
Qur’an saling bertentangan, atau asumsi 
bahwa ayat al-Qur’an bertentangan dengan 
akal, pun sebaliknya. Berdasarkan hal 
tersebut, maka pertentangan yang terjadi 
antara wahyu dan akal yang masuk dalam 
penafsiran suatu ayat bisa dikategorikan 
sebagai al-dakhil fi al-tafsir. 
F. Analisis Teologi Akal dan Wahyu 
Pemikiran Ibnu Taymiyyah di Era Modern 

Pandangan keagamaan Ibnu 
Taimiyah bermanfaat bagi modernitas. Hal 
ini ditunjukkan oleh tokoh-tokoh yang 
membentuk pemikirannya. 
Dari berbagai literature penulis dapat 
menyimpulkan bahwa menurut Ibnu 
Taymiyyah mengemukakan konsep bahwa 
harus menerima semua yang datang dari 
wahyu dengan tetap menjunjung tinggi akal. 
Menerima artinya menyerah dan tunduk 
kepada kedua wahyu (Al-Qur’an dan As-
Sunnah) dalam masalah akidah dan hukum. 
2. Dampak pengaruh, kelebihan dan 
kekurangan pemikiran teologi Ibnu 
Taymiyyah pada era modern 

Sebagaimana pendapat yang 
dikemukakan oleh Nurcholis Madjid bahwa 
terkuak fakta Ibnu Taimiyah sebenarnya 
juga merupakan seorang Sufi. Juga   
merupakan anggota tarekat Qadiriah, 
sebuah ordo Sufi, yang pendirinya 
kebetulan penganut mazhab fikih Imam 
Ahmad bin Hambal. Melalui tarikat inilah ia 
menyebarkan gerakan pemurniannya 
dengan menerapkan asas ijtihad kepada 
tasawuf. Ibnu Taimiyah bahkan dapat 
dianggap perintis Neo-Sufisme yang akan 
menghentikan sinkretisme heterodoks dari 
sebagian besar praktik tarekat, dan  

menempatkan mereka di bawah kendali 
intelektualisme Islam yang berdasar kuat, 
yakni dasar Al-Qur’an dan hadis Nabi. 

Kemudian penulis mengambil 
kesimpulan terkait relasi akal dan wahyu 
dalam pemikiran Ibnu Taymiyyah yang 
masih mempengaruhi sampai masa modern 
dibagi menjadi lima komponen yaitu: 

Pertama, Pemikiran Ibnu Taymiyyah 
tentang wahyu lebih di prioritaskan 
dibanding akal dalam pandangannya 
sebagai seorang teolog, dengan kelebihan 
pemikiran ini dimasa modern yaitu 
membantu menyongsong pemikir islam 
agar tetap pada keurnian ajaran islam, 
disertai dengan kekurangan diera modern 
yaitu terlalu kaku karena diklaim terlalu 
tekstual sehingga berakibat kurangnya 
anjuran akan toleransi dan moderenitas, 
berpegangan pada sunnah secara kaku dan 
baik secara agama, disertai kekurangan 
menerima seluruh korpus laporan hadist 
sebagai kodifikasi asli dan suci dari sunnah 
menjadikannya termasuk otentik, dan ini 
merupakan sebuah problematis, kemudian 
terjaganya kemurnian hadist pada agama 
Islam era modern disertai kekurangan 
menjadikan kumpulan kumpulan hadist 
susah untuk dipertahankan klaimnya 
sebagai sumber hukum agama. 

Kedua, konflik akal dan wahyu 
dengan mendahulukan akal,disini Ibnu 
Taymiyyah menyikapi dengan mengangkat 
pemikirannya pada prinsip kesuaian yaitu 
apabila proposisi akal lebih qot I dan wahyu 
lebih dzanni. Kelebihan dari ini mampu 
memberi jawabna atas konflik ayat atau 
hadist yang mengandung sifat qat i dan 
dzanni serta menambah pendalaman pada 
ayat atau hadist, adapun kekurangannya 
yaitu bagi kelompok yang membenarkan 
sifat taqlid akan susah menerima 
kebenaran. 

Ketiga, akal boleh setara dengan 
wahyu asal posisi akal sebagai ghazirah 
dengan kelebihan dimasa modern sekarang 
ini dapat lebih menjaga dan 
menyempurnakan kekuatan hadist dan 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

91 

 

kebenaran hadist namun kekurangannya 
yaitu bagi yang salah menposisikan akal dan 
berlebihan dalam membenarkan akal dapat 
berakibat menyalahkan arti atau bahkan 
menyeleweng. 

Keempat yaitu metode penafsiran 
Ibnu Taymiyyah, beliau menggunakan 
metode tahlili dengan didalamnya 
menggunakan metode bil al matsur. 
Kelebihan yang berdampak pada masa 
modern yaitu memberi kemudahan dalam 
penafsiran era modern dengan kurangannya 
yaitu kurangnya sumber penguat dalam 
mengetahui kualitas kebenaran ayat atau 
hadist. 

Kelima yaitu konsep fitrah Ibnu 
Taymiyyah, yang menganggap konsep fitrah 
ini sebagai rasionalitas yang lebih islami 
dibanding filsafat yunani, dengan 
kelebihannya yang tetap mengarahkan pada 
kemurnian agama yaitu kembali pada al 
quran dan hadist atau metode para nabi, 
sedangkan kekurangannya yaitu sedikit 
mengenyampingkan akal sehingga tidak 
memberi toleran pada tradisi era modern. 
3. Kontribusi Relasi Akal dan Wahyu 
Pemikiran Ibnu Taymiyyah di Era Modern 
Pemikiran Ibnu Taymiyyah berkontribusi 
dalam kemajuan era modern dalam 
beberapa bidang, 1. Pemikiran Ibnu 
Taimiyah digunakan dalam sejumlah 
disiplin ilmu pendidikan modern. 2. Tafsir 
Al-Quran modern Ibnu Taimiyyah. 3. 
Hukum Islam dipengaruhi oleh Ibnu 
Taimiyah. 4. Dampak politik modern dari 
Ibnu Taimiyah. Kontribusi Ibnu Taimiyah 
terhadap perekonomian modern. 6. 
Pengaruh Ibnu Taimiyyah terhadap 
pemikiran modern. 
Kesimpulan 

Ibnu Taymiyyah menganut tauhid 
uluhiyah, Ibnu Taimiyah membagi 
pengertian Tauhid menjadi tiga bagian: 
Tauhid Asma' Wa-asshifat, Tauhid 
Uluhiyyah (ibadah), dan Tauhid Rububiyah 
(kegiatan) dalam rangka revitalisasi agama. 
Perlu diketahui bahwa Ibnu Taimiyyah 
memandang akal sebagai sarana untuk 

“gharizah”. Karena perintah Allah berada di 
luar nalar dan akal dapat disamakan dengan 
wahyu (gharizah), maka wahyu lebih utama 
dari pada akal itu sendiri. Akal dan agama 
menurutnya bisa hidup berdampingan. 

Dalam menetapkan relasi akal dan 
wahyu Ibnu Taimiyah menyimpulkan 
dengan model pemikran bahwa wahyu lebih 
tinggi dari filsafat kemudian juga berupaya 
mendamaikan akal dan wahyu dengan 
merelasikan akal dan wahyu dalam takwil 
guna memahami syariat dengan kembali 
pada konsep kesuaiannya karena 
melibatkan akal. menurutnya akal dan 
wahyu adalah selaras. Wahyu yang nyata 
dan perspektif intelektual yang lurus selalu 
sejalan. Akal tidak mampu menilai realita 
wahyu karena wahyu itu benar dan supra 
rasional. Dengan wahyu, akal menjadi lebih 
baik. Meskipun wahyu dan akal budi 
mungkin berbeda, wahyu dan akal budi 
yang lurus akan selalu selaras. Ibnu 
Taimiyah merumuskan konsep kesesuaian 
guna mengatasi konflik antara akal dan 
wahyu. 

Analisis pengaruh pemikiran Ibu 
Taymiyyah terhadap relasi akal dan wahyu 
yang difahami dan terealisasi diera modern  
yaitu 1. penolakan Ibnu  Taimiyah terhadap 
Ta'wil yang digunakan untuk memasukkan 
gagasan asing ke dalam Islam.2. Memahami 
doktrin agama dengan menerima semua 
makna lahir yang tersirat pada teks agama. 
Pendapat Ibnu Taimiyah tentang agama 
dipandang memiliki kelebihan untuk masa 
modern dari doktrin agama ini. Kemudian 
pemikiran Ibnu Taymiyyah Yang 
berdampak pada era modern dengan 
kelebihan dan kekurangannya yaitu ada 5 
komponen, pertama wahyu lebih 
diprioritaskan dari pada akal, kedua akal 
boleh setara dengan wahyu, ketiga konflik 
relasi akal dan wahyu dengan 
mendahulukan akal, keempat metode 
penafsiran Ibnu Taymiyyah dan yang kelima 
konsep fitrah Ibnu Taymiyyah. 

Pemikiran Ibnu Taymiyyah 
berkontribusi dalam kemajuan era modern 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

92 

 

dalam beberapa bidang, 1. Pemikiran Ibnu 
Taimiyah digunakan dalam sejumlah 
disiplin ilmu pendidikan modern. 2. Tafsir 
Al-Quran modern Ibnu Taimiyyah. 3. 
Hukum Islam dipengaruhi oleh Ibnu 
Taimiyah. 4. Dampak politik modern dari 
Ibnu Taimiyah. Kontribusi Ibnu Taimiyah 
terhadap perekonomian modern. 6. 
Pengaruh Ibnu Taimiyyah terhadap 
pemikiran modern. 
Daftar Pustaka 
A. Hanafi, Pengantar Theology Islam, 

Penerbit Pustaka Al-Husna, 
Jakarta, cet. 3, h. 140 

A. Mustofa, Filasafat Islam (Bandung: 
Pustaka Setia 1997), 164. 

A.A. Islahi, Konsep Ekonomi Ibn Taimiyah 
(Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1997).hal 
121 

  Abdul Halim Mahmud, At Tafkirul Adabil 
Lughotil Arabiah III, Maktabah al-
Englo al Misriah, 1955, h. 261-262 

Agus Nurhakim. Negara Hukum Perspektif 
Ibnu Taimiyyah (W. 728 H). 

Ahmad Amin, Seratus Tokoh dalam Sejarah 
Islam, Bandung, PT. Remaja 
Rosdakarya, 1999, h. 231 

 
Amin Ahmad.  Seratus Tokoh Sejarah Islam, 

Bandung, PT. Pemuda Rosdakarya, 
1999] hal 213 

Amroni Drajat, Ulumul Qur’an: Pengantar 
Ilmu-Ilmu Al Qur’an, (Depok: 
Kencana, 2017), h.33 

Anton Minardi, Konsep Negara dan 
Gerakan Baru Islam, (Bandung: 
Prisma Press, 2008), hlm. 54-55. 

Apriola, K. (2020). Konsep Pemikiran 
Pendidikan Islam Masa Ibnu 
Taymiyyah. 

Arifah, N. H. (2023). Relasi Agama Dan 
Filsafat Dalam Tafsîr Al-Mishbâh 
Karya M. Quraish Shihab (Doctoral 
dissertation, Institut PTIQ 
Jakarta). 

Atho’ Muzhar, Fiqh Dan Reaktualisasi 
Ajaran Islam“, Dalam Budhy 
Munawar Rachman (Ed), 

Kontekstualisasi Doktrin Islam 
Dalam Sejarah (Jakarta: Yayasan 
Paramadina, 1995). 369 

Azam Abu Al Hadi. 2008. Pemikiran Fikih 
Ibn Taimiyyah dan Pengaruhnya 
pada Era Modern di Arab Saudi. 
Al-Qānūn, Vol. 11, No. 2, 

Baktir, H., Haedar, M., Massardi, L. G. R. 
A., Rosyidiy, A., & Suwandi, S. 
(2022). Profil Ibnu Taimiyah. El-
Afaq; PROSIDING FAI, 1(1). 

Basyit, A. (2019). Pengaruh Pemikiran Ibn 
Taymiyyah Di Dunia Islam. 
Rausyan Fikr : Jurnal Pemikiran 
Dan Pencerahan, 15(2). 

Bin Has Qois Azizah. 2021. Konsep Tauhid 
Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya  
Terhadap Pembaharuan Pemikiran 
Islam. Jurnal Filsafat dan Teologi 
Islam Vol. 12 No. 2 

Budhy Munawar. Karya Lengkap Nucholis 
Majic Keislaman, Keindonesiaan 
dan Kemoderenan.Jakarta Selatan. 
MCMS. 2019. HAL 40,45 

Budhy Munawar. Pemikiran Islam 
Nurcholis Majid. Tanggerang. 
2022. 

Fahmi Hamid Zarkasy. 2007. Akal Dan 
Wahyu Dalam Pandangan Ibnu 
Rusyd Dan Ibn Taimiyyah. 
Profetika, Jurnal Studi Islam, Vol. 
9, No. 1 

Hafid, Wahyudin. 2021. “Menyoal Gerakan 
Salafi Di Indonesia (Pro-Kontra 
Metode Dakwah Salafi).” Al-
Tafaqquh: Journal of Islamic Law 
2, no. 1 

Haikal Baktir. Profil Ibnu Taimiyah.Vol 
1.No 1.2022. 

Hamid Muhammad al-Faqi , Naqd al-
Mantiq Cairo: Matba‘ah alSunnah 
al-Muhammadiyyag, 1951, 42-44 

Hamzah Ya‟qub, Filsafat Agama: Titik 
Temu Akal dan wahyu, (Jakarta: 
Pedoman Ilmu Jaya,1992), h. 129. 

Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam 
Islam, Jakarta: UI-Press, 1986, hal. 
12 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705


             PENGELOLA JURNAL ILMIAH NASIONAL 
             MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM 

          Website : https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq 

         E-ISSN : 2685-0044   P-ISSN :  2527-3337   Information : 0853-8130-5810 

 

93 

 

Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan 
dan Pemikrian (Bandung: Mizan 
1998), 116. 

Harun Nasution, Pembaharuan dalam 
Islam: Sejarah Pemikiran dan 
Gerakan (Jakarta: Bulan Bintang 
1990), 13. 

Harun Nasution, Teologi Islam, Jakarta: UI-
Press, 1972, hal. 80. 

Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-
aliran Sejarah Analisa 
Perbandingan (Jakarta: UI Press, 
2002), ix 

Harun Nasution. Ditinjau Dari Berbagai 
Aspek. Riau.2019 

HM Arifin, Ilmu Pendidikan Islam. (PT. 
Bumi Aksara, 2006) 

Hosnan, H. (2014). Pemikiran Cendekiawan 
Muslim Terhadap Pemikiran Islam 
Modern. Kariman: Jurnal 
Pendidikan Keislaman, 2(1), 43-56. 

Hutasuhut, E. (2017). Akal Dan Wahyu 
Dalam Islam:(Perbandingan 
Pemikiran Harun Nasution dan 
Muhammad Abduh) (Doctoral 
dissertation, UINSU). 

Ibn Khaldun, Mukaddimah Ibn Khaldun, 
diterjemahkan oleh Ahmadie 
Thoha, Jakarta: Pustaka Firdaus, 
2006, hal. 529. 

Ibn Taymiyyah, Dar’ Ta’arud, vol.I,ed. M. 
Rishad Salim, Dar al-Kutub, Cairo, 
1981,198 

Ibn Taymiyyah, al-Radd ‘ala al-Mantiqiyyin, 
ed. Rafiq al-‘Ajam, Beirut: Dar al-
Fikr al-Lubnani, 1993, 130-35. 

Ibnu Taymiyyah. Dar-u Ta’aarudhil-‘Aql 
wan-Naql: I/150 

Ibnu Manzhur, Lisân al-ʻArab, t.tp: Dar al-
Ma‟arif, t.th, hal. 468-469. 

Ibnu Taimiyah, al-Hisbah, h. 42 
Ibnu Taimiyah, Hukum Islam Dalam 

Timbangan Akal Dan Hikmah Juga 
Yang Menyigung Mengenai Nash 
Alqur‟Andengan Akal, (Beirut: Al-
Maktabah Risalah, 1987), H. 18 

Ibnu Taimiyah, Karakteristik Wali Allah dan 
Wali Setan, Solo, CV Ramadhani, 
1991.8 

Ibnu Taimiyyah (Studi Purifikasi Tasawuf 
dalam Kitab Fatāwā Jilid XI) 
Program Pascasarjana Institut 
Agama Islam Negeri (Iain) 
Walisongo Semarang.Victress, I. D. 
V. (2023).  

Ibnu Taymiyyah. Majmu Alfatawa Ibnu 
Taymiyyah.Pustakaazzam. Jakarta. 
2010.hal 32 

Ibrahim Madkur, Fi Al-Falsafah Al-
Islamiyah: Manhaj wa Tathbiquh, 
jilid II, Dar AlMaarif, Mesir, 1947, 
h. 31 

Imam Al-Ghazali, Ihya’ Ulumiddin, Juz IV 
(Kairo: Daar Ihya al Arabiyah, t.t), 
240. 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/manthiq
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1558600339
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1459336705

