AGAMA DALAM PERSPEKTIF TEORI-TEORI SOSIAL
Oleh: Drs. H. Syamsuddin Abdullah

Dalam literatur Barat disebutkan bahwa Max Miiller (1829-1900)dianggap
sebagai orang yang paling berjasa dalam melakukan studi tentang agama. Dia
seorang sarjana Jerman yang istimewa. Dia memilih tinggal di Oxford dan bekerja di
sana antara tahun 1854 dan 1876. Ia sangat ahli tentang bahasa Sansekerta dan
seorang ahli Indologi yang besar. Dia mendalami literatur suci India. Dia juga yang
telah menyusun The Sacred Books of the East (Kitab-kitab Suci Dunia Timur), 51
jilid banyaknya, yang dimulai pada tahun 1875. Kitab ini berisi terjemahan-terjemahan
dari Kitab-kitab Suci dari agama-agama Timur. ]

Tulisan-tulisan Miiller dapat diklasifikasikan ke dalam (1) tulisan-tulisan tentang
agama (65 judul); (2) tulisan tentang astronomi, Ancient Hindu Astronomy and
Chronology, (3) tulisan-tulisan tentang pribadi besar (6 judul); (4) tulisan tentang
filologi (21 judul); (5) tulisan tentang filsafat (7 judul); (6) tulisan tentang mitologi (3
judul); (7) tulisan tentang sastra (3 judul) dan (8) tulisan tentang sejarah (5) judul).

Perkembangan studi tentang agama selanjutnya dilatarbelakangi oleh
pemikiran-pemikiran filsafat abad 17 dan 18. Dua negara yang sangat berjasa dalam
mengembangkan pemikiran-pemikiran filsafat, ialah (1) Jerman, (2) Perancis dan
Inggris. Ciri-ciri pemikiran filsafat di Perancis dan Inggris ialah positivistis, rational,
skeptis dan sekuler. Aliran ini mengklaim bahwa hal-hal yang tidak rational harus
tunduk kepada prinsip-prinsip yang rational. Aliran pemikiran ini antara lain mengata-
kan bahwa kepercayaan-kepercayaan gaib yang diajarkan oleh agama harus ditolak
dengan alasan bahwa agama adalah alat bagi para pendeta dan pejabat-pejabat agama
untuk menunjukkan rakyat banyak bagi kepentingan mereka.

Sebaliknya dari pemikiran-pemikiran di Perancis dan Inggris itu, ialah
pemikiran-pemikiran filsafat di Jerman. Ciri pemikiran di Jerman pada waktu itu
antara lain menekankan bahwa agama tidak dapat dipahami secara rational sebagaimana
diusulkan oleh pemikir-pemikir filsafat di Perancis dan Inggris. Agama secara sui
generis memiliki metodanya sendiri.

Seorang tokoh ilmu agama yang ternama Joachim Wach (1898-1955)
mengomentari sikap kedua arus pemikiran di atas sebagai berikut:

"Setelah menguraikan hakekat dan tugas ilmu perbandingan agama, sekarang
kita akan membahas metode yang harus diikuti. Sudah banyak pertentangan yang
timbul selama sepuluh tahun terakhir ini yang berkisar antara dua macam aliran
pemikiran. Yang satu bersikeras bahwa metode untuk mempelajari agama seharusnya
adalah sui generis yang sama sekali tidak dapat dibandingkan atau dikaitkan dengan
metode-metode yang terdapat dalam pelbagai bidang pengetahuan lainnya. Yang lain



tanpa mengindahkan sifat permasalahan yang diteliti mempertahankan bahwa
satu-satunya metode yang sah adalah apa yang disebut dengan metode "ilmiah". Di

sini istilah ilmiah dimaksud dalam pengertian ganda: dalam pengertian yang sempit
istilah tersebut menunjuk pada metode yang dipergunakan dalam ilmu pengetahuan

alam, dan dalam pengertian yang lebih luas menunjuk kepada setiap cara kerja yang

menggunakan disiplin logis dan saling kaitan antara premis-premis yang telah

ditentukan sebelumnya dengan jelas. Kedua pendekatan tersebut kurang kuat. Dalam

ilmu perbandingan agama modern sudah mulai diperkenalkan sintesa. Beranjak dari
aliran pemikiran yang kedua, kita melihat alasan yang tepat untuk menentang aliran

pluralisme yang menjemukan atau aliran dualisme dalam mencuatkan persoalan
metode dan pengetahuan. Kebenaran adalah tunggal, dan alam juga tunggal,

sehingga pengetahuan juga harus tunggal. Pandangan ini sangat penting.

Sungguhpun kita tidak akan sependapat dengan penafsiran positivistis terhadap
prinsip ini, namun kita harus memasukkannya ke dalam metodologi atas dua syarat.
Syarat pertama ialah bahwa metode tersebut harus terpadu. Sebagaimana yang

dikehendaki Aristoteles, Aquinas, Leibniz, dan Whitehead, Semua faham idealisme
dan semua aliran naturalisme — termasuk materialisme — tegak dan runtuh dengan
metode monisme. Tetapi membayangkan adanya satu macam kebenaran adalah satu

hal yang tersendiri, dan memiliki atau memahaminya adalah hal yang lain. Kita
hendaknya realistis dalam melihat kebijaksanaan yang mulia pada kata-kata rasul,

bahwa di dunia ini kita hanya mengetahui sebagian saja, sehingga harus dikatakan
bahwa hanya Tuhan sendirilah yang dapat memahami keseluruhan. Syarat yang

kedua ialah bahwa metode tersebut harus sesuai dengan persoalan yang diteliti.

Syarat ini memberi sifat kepada prinsip yang pertama, yaitu prinsip keterpaduan

metode.

Tidak sedikit para penulis teologi dan filsafat di pertengahan pertama abad ini
yang telah menunjukkan kelemahan pendekatan ilmiah yang sempit dalam
mempelajari agama. Banyak para ilmiawan terkenal yang mempertanyakan
penerapan metode-metode -dan teknik-teknik eksperimen, kuantitatif, sebab-akibat
terhadap dunia spiritual. Usaha filsafat mempertahankan kebebasan spiritual telah
dilakukan dengan baik oleh Bergson, Dilthey, Balfour, Von Hugel, Troeltsch,
Husserl, Scheler, Temple, Otto, Jung, Baillie, Berdyaev, dan lain-lainnya. Agar
supaya metode tersebut dapat sesuai dengan persoalan yang sedang diteliti, maka
harus difahami fenocmena kepribadian, hakekat nilai, dan pengertian kebebasan.
Dengan tepat dikatakan bahwa keseluruhan wilayah perorangan, yang erat kaitannya
dengan masalah penelitian keagamaan, pasti akan tetap tertutup bagi peneliti yang
tidak melakukan penyesuaian terhadap metodenya seperti yang dikehendaki oleh sifat
permasalahannya.

Masa positivistis menunjang pendapat yang mengatakan teknik penelitian dapat
diterapkan secara universal. Agama harus diselidiki secara eksak sebagaimana setiap
gejala duniawi yang anorganik maupun yang organik. Dengan persyaratan seperti
yang telah disebutkan di atas, maka masa baru ilmu perbandingan agama tersebut
telah memperlihatkan munculnya persyaratan baru terhadap adanya suatu konsep
metafisis yang akan mampu memberikan penilaian secara tepat terhadap hakekat
gejala spiritual maupun gejala dunia fisik".

Latar belakang itu melahirkan kristalisasi pemikiran yang timbul pada abad-abad

21



sesudahnya dan yang sangat berpengaruh di dalam banyak hal, termasuk dalam cara
orang memahami agama. kristalisasi itu dapat dilihat di dalam tulisan-tulisan yang
disumbangkan oleh Emile Durkheim (1853-1917) dan Max Weber (1864-1920).
Kedua tokoh ini sangat mempengaruhi para ahli sosiologi dalam prinsip, prosedur
dan pendekatan mereka terhadap agama seperti akan dijelaskan di bawah ini.

Paling tidak ada dua tipe utama teori tentang agama yang dikembangkan oleh
para sarjana-sarjana sosial. Kedua teori sosial itu ialah: (1) agama dipelajari dalam
hubungan timbal-balik dengan struktur sosial, (2) studi agama sebagai masalah
pokok dalam memahami teori tindakan.

Agama dan struktur Sosial. Para sarjana sosiologi yang mempelajari agama
dalam hubungan timbal-balik dengan struktur sosial tidak menanyakan tentang
hakikat agama, melainkan mereka menyelidiki tempat agama dan penganutannya
dalam kehidupan sosial. Bentuk-bentuk pertanyaan yang ingin dicari jawabannya
oleh mereka adalah" Kondisi-kondisi sosial apakah yang mendorong untuk
pembentukan wawasan agama tentang kehidupan? Kondisi-kondisi sosial apakah
yang membantu atau memperlambat wawasan itu? Proses-proses sosial apakah yang
memperkuat rasa pengabdian beragama dan proses sosial apakah yang
memperlemahnya? Bagaimanakah nilai-nilai agama dalam hubungannya dengan pola
kehidupan masyarakat suku terasing, masyarakat pedesaan dan pola kehidupan
masyarakat modem yang serba kompleks? Perobahan-perobahan apakah yang terjadi
terhadap agama di bawah tekanan berbagai pandangan hidup? Proses-proses dan
pengaruh sosial apakah yang terjadi terhadap perobahan-perobahan keagamaan dari
animisme primitif ke polyteisme dewa-dewa? Bagaimanakah pengaruh agama terhadap
sistem sosial yang kompleks, seperti negara dengan sistem kerajaan, sistem kasta,
feodalisme dan demokrasi?

Para sarjana sosiologi telah lama mencoba untuk memberikan jawaban-jawaban
yang sifatnya hipotetis terhadap pertanyaan-pertanyaan di atas. Dalam abad XVI,
Machiavelli melalui tulisannya Discourses telah berusaha memberikan suatu analisa
fungsional tentang agama Romawi dalam hubungan dengan sistem sosial. Bangsa
Romawi memiliki sistem pemerintahan yang dibentuk berdasarkan sistem sosial
mereka. Sistem keagamaan dan sistem pemerintahan pada bangsa Romawi adalah
sama, yaitu polyteisme dengan dewa tertinggi sama dengan sistem pemerintahan
mereka, yaitu sistem senat dengan ketua dan anggota-anggota.

Begitu pula Durkheim (1853-1917) menganggap agama sebagai "variabel” di
dalam studinya tentang bunuh diri (1897). Durkheim mulai dengan pengamatan
statistis bahwa angka bunuh diri antara orang-orang Katolik lebih rendah daripada
antara orang-orang Protestan. Dalam penelitian selanjutnya ia menarik kesimpulan,
bahwa faktor utama yang menentukan dalam gejala ini adalah integrasi sosial.
Perumusan analisanya dapat diutarakan sebagai berikut: (1) Integrasi dan kohesi
sosial dapat memberi dukungan batin kepada anggota kelompok yang mengalami
kegelisahan dan tekanan-tekanan jiwa yang hebat; (2) Angka bunuh diri adalah
fungsi dari kegelisahan dan tekanan-tekanan jiwa yang terus-menerus yang dialami
orang-orang tertentu; (3) Orang Katolik mempunyai kohesi sosial yang lebih kuat
daripada orang-orang Protestan; (4) Karena itu, dapat diharapkan bahwa angka
bunuh diri antara orang-orang Katolik akan lebih rendah daripada orang-orang
Protestan.

2



Sarjana sosiologi yang paling berjasa dalam mensistematikkan adanya hubungan
timbal-balik antara agama dan struktur sosial, dengan tidak ragu-ragu lagi, ialah Max
Weber (1864-1920). Dia dianggap Bapak Sosiologi Agama. Dia berkebangsaan
Jerman. Dia seorang ahli hukum, tetapi juga mendalami soal-soal ekonomi. Weber
dan teman-teman sejawatnya, terutama Werner Sombart (1863-1941) sangat berjasa
di dalam mempelajari hubungan antara agama dengan ekonomi. Pokok pikiran
Weber ialah agama Kristen Barat sebagai suatu keseluruhan dan teristimewa
beberapa firkah (sekte) tertentu yang tumbuh dan muncul sebagai akibat Gerakan
Reformasi telah banyak membantu terbentuknya suatu keadaan "jiwa-perekonomian”
(Wirtschaftsgesinnung) yang memungkinkan terjadinya kapitalisme modem. Dengan
singkat dapat dikatakan bahwa agama sangat mempengaruhi pandangan manusia
terhadap masyarakat.

Dalil Weber bukannya tidak pernah diverifikasi di Indonesia. Masyarakat
Mojokuta (Jatim) dan Tabanan (Bali) telah pernah diteliti oleh Prof. Clifford Geertz
antara tahun 1952-1954 dan 1957-1958. Kedua masyarakat kota ini, menurut Geertz,
dengan melalui proses sejarah pertumbuhan yang berbeda telah menghasilkan
segolongan pengusaha pribumi yang mempunyai sikap dan tingkah laku ekonomi
yang serupa. Di Mojokuto, golongan ini muncul dari kaum santri yang berpikiran
maju, yang memasuki sektor perdagangan, umumnya sebagai pedagang kecil,
bersamaan dengan pertumbuhan ekonomi yang terjadi di daerah sekelilingnya dan
kota itu sendiri. Di Tabanan golongan ini muncul sesudah Revolusi fisik, ketika
kemerdekaan mulai menimbulkan ancaman-ancaman langsung atas kehidupan para
ningrat penguasa, yang kemudian menimbulkan desakan pada golongan ningrat ini
untuk melakukan perubahan-perubahan yang fundamental dalam sikap hidup dan
tingkah lakunya. Berlainan dengan Mojokuto, di Tabanan, golongan pengusaha
pribumi itu berasal dari kaum ningrat penguasa priyayi Pamongpraja-nya Bali.

Agama dalam kerangka teori tindakan. Tindakan manusia selalu dihubungkan
oleh para sarjana sosiologi agama dalam hubungan dengan masalah-masalah yang di
luar jangkauan akal pikiran. Tindakan manusia akan dapat dipelajari dalam
mekanisme yang tidak dapat dilepaskan dari pertanyaan-pertanyaan mendasar dalam
diri manusia, seperti: Mengapa saya harus mati? Mengapa sang kekasih harus mati di
masa remaja yang belum terpuaskan? Mengapakah petualangan itu sedemikian rupa
sehingga kita ingin kembali mengulanginya? Mengapa kita harus sakit? Pada
titik-titik kritis (breaking points) ini, atau apa yang dinamakan oleh Weber sebagai
"problem of meaning” ("masalah makna") tampil dalam bentuk yang paling
mendesak dan parah. Situasi "di sini dan kekinian" menjadi bermakna karena
disesuaikan dengan sesuatu yang di luar dunia kita (beyond). Mengapa manusia
membutuhkan "sesuatu yang subordinasi terhadap pengalaman” atau dalam istilah
Talcott Parsons "referensi transendental”, sesuatu yang berada di luar dunia empiris
sangat ditentukan oleh pertanyaan-pertanyaan tersebut di atas.

Weber, di samping Parsons, rupa-rupanya tidak menyendiri dalam pendapat di
atas. Dengan suara lain, tetapi bernada sama, Freud antara lain mengatakan bahwa
agama juga membantu pengendalian sosial dengan membuat manusia menjauhi
kecenderungan anti sosial, setidak-tidaknya sampai suatu tingkat yang dapat ditolerir.
Memang, di samping itu, Freud juga mengatakan agama adalah sebuah ilusi, karena
alasan-alasan psikoanalitis yang cukup berarti bahwa "pemenuhan keinginan

P4



merupakan faktor tertinggi dalam motivasi manusia".

Dalam perkembangan selanjutnya, agama dalam kerangka teori tindakan
diformulasikan dalam sistem simbol (religious symbols) yang untuk ringkasnya dapat
dipahami dalam definisi Clifford Geertz yang berbunyi "Religion is a system of
symbols which acts to establish powerful, pervasive, and long-lasting moods and
motivations in men by formulating conceptions of a general order of existence and
clothing these conceptions with such an aura of factuality that the moods and
motivations seen uniquely realistic.”

Penelitian tentang agama sebagai sistem simbol sudah berkembang pada masa
mutakhir ini yang dikenal dengan model si bernetika (Cybernetic Model).

Buku-buku yang dibaca untuk menyusun artikel ini antara lain ialah:
Banton, Michael (Ed.)
1966 Anthropological Approaches to the Study of Religion. London: Tavistock.
Dea, Thomas F.O'
1966 The Sociology of Religion. New Jersey: Prentice-Hall, Inc.
Geertz, Clifford -
1973 Penjaja dan Raja. Terjemahan S. Supomo. Kata Pengantar Dorodjatun
Kuntjoro-Jakti, Jakarta: Buku obor.
Merton, Robert K.
1957 Social Theory and Social Structure. New York: The Free Press of Glencoe.
. Moberg, David O.
1962 The Church as a Social Institution: the Sociology of American Religion. New
Jersey: Prentice-Hall, Inc.
Parsons, Talcott, et al.
1965 Theories of Society: Foundations of Modern Sociological Theory. New York:
The Free Press of Glencoe.



