
AGAMA DALAM PERSPEKTIF TEORI-TEORI SOSIAL 
Oleh: Drs. H. Syamsuddin Abdullah 

Dalam literatur Barat disebutkan bahwa Max Miiller (1829-1900)dianggap 
sebagai orang yang paling berjasa dalam melakukan studi tentang agama. Dia 
seorang sarjana Jerman yang istimewa. Dia memilih tinggal di Oxford dan bekerja di 
sana antara tahun 1854 dan 1876. Ia sangat ahli tentang bahasa Sansekerta dan 
seorang ahli Indologi yang besar. Dia mendalami literatur suci India. Dia juga yang 
telah menyusun The Sacred Books of the East (Kitab-kitab Suci Dunia Timur), 51 
jilid banyaknya, yang dimulai pada tahun 1875. Kitab ini berisi terjemahan-terjemahan 
dari Kitab-kitab Suci dari agama-agama Timur. 

Tulisan-tulisan Miiller dapat diklasifikasikan ke dalam (1) tulisan-tulisan tentang 
agama (65 judul); (2) tulisan tentang astronomi, Ancient Hindu Astronomy and 
Chronology; (3) tulisan-tulisan tentang pribadi besar (6 judul); (4) tulisan tentang 
filologi (21 judul); (5) tulisan tentang filsafat (7 judul); (6) tulisan tentang mitologi (3 
judul); (7) tulisan tentang sastra (3 judul) dan (8) tulisan tentang sejarah (5) judul). 

Perkembangan studi tentang agama selanjutnya dilatarbelakangi oleh 
pemikiran-pemikiran filsafat abad 17. dan 18. Dua negara yang sangat berjasa dalam 
mengembangkan pemikiran-pemikiran filsafat, ialah (1) Jerman, (2) Perancis dan 
Inggris. Ciri-ciri pemikiran filsafat di Perancis dan Inggris ial,ah positivistis, rational, 
skeptis dan sekuler. Aliran ini mengklaim bahwa hal-hal yang tidak rational harus 
tunduk kepada prinsip-prinsip yang rational. Aliran pemikiran ini antara lain mengata­
kan bahwa kepercayaan-kepercayaan gaib yang diajarkan oleh agama harus ditolak 
dengan alasan bahwa agama adalah alat bagi para pendeta dan pejabat-pejabat agama 
untulc menunjukkan rakyat banyak bagi kepentingan mereka. 

Sebaliknya dari pemikiran-pemikiran di Perancis dan Inggris itu, ialah 
pemikiran-pemikiran filsafat di Jerman. Ciri pemikiran di Jerman pada waktu itu 
antara lain menekankan bahwa agama tidak dapat dipaharni secara rational sebagaimana 
diusulkan oleh pemikir-pemikir filsafat di Perancis dan Inggris. Agama secara sui 
generis memiliki metodanya sendiri. 

Seorang tokoh ilmu agama yang ternama Joachim Wach (1898-.1955) 
mengomentari sikap kedua arus pemikiran di atas sebagai berikut: 

"Setelah menguraikan hakekat dan tugas ilmu perbandingan agama, sekarang 
kita akan membahas metode yang harus diikuti. Sudah banyak pertentangan yang 
timbul selama sepuluh tahun terakhir ini yang berkisar antara dua macam aliran 
pemikiran. Yang satu bersikeras bahwa metode untuk mempelajari agama seharusnya 
adalah sui generis yang sama sekali tidak dapat dibandingkan atau dikaitkan dengan 
metode-metode yang terdapat dalam pelbagai bidang pengetahuan lainnya. Yang lain 



tanpa mengindahkan sifat permasalahan yang diteliti mempertahankan bahwa 
satu-satunya metode yang sah adalah apa yang disebut dengan.metode "ilmiah". Di 
sini istilah ilmiah dimaksud dalam pengertian ganda: dalam pengertian yang sempit 
istilah tersebut menunjuk pada metode yang dipergunakan dalam ilmu pengetahuan 
alam, dan dalam pengertian yang lebih luas menunjuk kepada setiap cara kerja yang 
menggunakan disiplin logis dan saling kaitan antara premis-premis yang telah 
ditentukan sebelumnya dengan jelas. Kedua pendekatan tersebut kurang kuat. Dalam 
ilmu perbandingan agama modern sudah mulai diperkenalkan sintesa. Beranjak dari 
aliran pemikiran yang kedua, kita melihat alasan yang tepat untuk menentang aliran 
pluralisme yang menjemukan atau aliran dualisme dalam mencuatkan persoalan 
metode dan pengetahuan. Kebenaran adalah tunggal, dan alam juga tunggal, 
sehingga pengetahuan juga harus tunggal. Pandangan ini sangat penting. 
Sungguhpun kita tidak akan sependapat dengan penafsiran positivistis terhadap 
prinsip ini, namun kita harus memasukkannya ke dalam metodologi atas dua syarat. 
Syarat pertama ialah bahwa metode tersebut harus terpadu. Sebagaimana yang 
dikehendaki Aristoteles, Aquinas, Leibniz, dan Whitehead, Semua faham idealisme 
dan semua aliran naturalisme - termasuk materialisme - tegak dan runtuh dengan 
metode monisme. Tetapi membayangkan adanya satu macam kebenaran adalah satu 
hal yang tersendiri, dan memiliki atau mema.1.aminya adalah hal yang lain. Kita 
hendaknya realistis daliµn melihat kebijaksanaan yang mulia pada kata-kata rasul, 
bahwa di dunia ini kita hanya mengetahui sebagian saja, sehingga harus dikatakan 
bahwa hanya Tuhan sendirilah yang dapat memahami keseluruhan. Syarat yang 
kedua ialah bahwa metode tersebut harus sesuai dengan persoalan yang diteliti. 
Syarat ini memberi sifat kepada prinsip yang pertama, yaitu prinsip keterpaduan 
metode. 

Tidak sedikit para penulis teologi dan filsafat di pertengahan pertama abad ini 
yang telah menunjukkan kelemahan pendekatan ilmiah yang sempit dalam 
mempelajari agama. Banlak para ilmiawan terkenal yang mempertanyakan 
penerapan metode-metode 'Clan teknik-teknik eksperimen, kuantitatif, sebab-akibat 
terhadap dunia spiritual. Usaha filsafat mempertahankan kebebasan spiritual telah 
dilakukan dengan baik oleh Bergson, Dilthey, Balfour, Von Hugel, Troeltsch, 
Husserl, Scheler, Temple, Otto, Jung, Baillie, Berdyaev, dan lain-lainnya. Agar 
supaya metode tersebut dapat sesuai dengan persoalan yang sedang diteliti, maka 
harus difahami fenomena kepribadian, hakekat nilai, dan pengertian kebebasan. 
Dengan tepat dikatakan bahwa keseluruhan wilayah perorangan, yang erat kaitannya 
dengan masalah penelitian keagamaan, pasti akan tetap tertutup bagi peneliti yang 
tidak melakukan penyesuaian terhadap metodenya seperti yang dikehendaki oleh sifat 
permasalahannya. 

Masa positivistis menunjang pendapat yang mengatakan teknik penelitian dapat 
diterapkan secara universal. Agama harus diselidiki secara eksak sebagaimana setiap 
gejala duniawi yang anorganik maupun yang organik. Dengan persyaratan seperti 
yang telah disebutkan di atas, maka masa baru ilmu perbandingan agama tersebut 
telah memperlihatkan munculnya persyaratan baru terhadap adanya suatu konsep 
metafisis yang akan mampu memberikan penilaian secara tepat terhadap hakekat 
gejala spiritual maupun gejala dunia fisik". 

Latar belakang itu melahirkan kristalisasi pemikiran yang timbul pada abad-abad 

21 



sesudahnya dan yang sangat berpengaruh di dalam banyak hal, tennasuk dalam cara 
orang memahami agama. kristalisasi itu dapat dilihat di dalam tulisan-tulisan yang 
disumbangkan oleh Emile Durkheim (1853-1917) dan Max Weber (1864-1920). 
Kedua tokoh ini sangat mempengaruhi para ahli sosiologi dalam prinsip, prosedur 
dan pendekatan mereka terhadap agama seperii akan dijelaskan di bawah ini. 

Paling tidak ada dua tipe utama teori tentang agama yang dikembangkan oleh 
para sarjana-sarjana sosial. Kedua teori sosial itu ialah: (1) agama dipelajari dalam 
hubungan timbal-balik dengan struktur sosial, (2) studi agama sebagai ma,salah 
pokok dalam memahami teori tindakan. 

Agama dan struktur Sosial. Para sarjana sosiologi yang mempelajari agama 
dalam hubungan timbal-balik dengan struktur sosial tidak menanyakan tentang 
hakikat agama, melainkan mereka menyelidiki tempat agama dan penganutannya 
dalam kehidupan sosial. Bentuk-bentuk pertanyaan yang ingin dicari jawabannya 
oleh mereka adalah" Kondisi-kondisi sosial apakah yang mendorong untuk 
pembentukan wawasan agama tentang kehidupan? Kondisi-kondisi sosial apakah 
yang membantu atau memperlambat wawasan itu? Proses-proses sosial apakah yang 
memperkuat rasa pengabdian beragama dan proses sosial apakah yang 
memperlemahnya? Bagaimanakah nilai-nilai agama dalam hubungannya dengan pola 
kehidupan masyarakat suku terasing, masyarakat pedesaan dan pola kehidupan 
masyarakat modem yang serba kompleks? Perobahan-perobahan apakah yang terjadi 
terhadap agama di bawah tekanan berbagai pandangan hidup? Proses-proses dan 
pengaruh sosial apakah yang terjadi terhadap perobahan-perobahan keagamaan dari 
animisme primitif ke polyteisme dewa-dewa? Bagaimanakah pengaruh agama terhadap 
sistem sosial yang kompleks, seperti negara dengan sistem kerajaan, sistem kasta, 
fcodalisme dan demokrasi? 

Para sarjana sosiologi telah lama mencoba untuk memberikan jawaban-jawaban 
yang sifatnya hipotetis terhadap pertanyaan-pertanyaan di atas. Dalam abad XVI, 
Machiavelli melalui tulisannya Discourses telah berusaha memberikan suatu analisa 
fungsional tentang agama Romawi dalam hubungan dengan sistem sosial. Bangsa 
Romawi memiliki sistem pemerintahan yang dibentuk berdasarkan sistem sosial 
mereka. Sistem keagamaan dan sistem pemerintahan pada bangsa Romawi adalah 
sama, yaitu polyteisme dengan dewa tertinggi sama dengan sistem pemerintahan 
mereka, yaitu sistem senat dengan ketua dan anggota-anggota. 

Begitu pula Durkheim (1853-1917) menganggap agama sebagai "variabel" di 
dalam studinya tentang bunuh diri (1897). Durkheim mulai dengan pengamatan 
statistis bahwa angka bunuh diri antara orang-orang Katolik lebih rendah daripada 
antara orang-orang Protestan. Dalam penelitian selanjutnya ia menarik kesimpulan, 
bahwa faktor utama yang menentukan dalam gejala ini adalah integrasi sosial. 
Perumusan analisanya dapat diutarakan sebagai berikut: (1) Integrasi dan kohesi 
sosial dapat memberi dukungan batin kepada anggota kelompok yang mengalami 
kegelisahan dan tekanan-tekanan jiwa yang hebat; (2) Angka bunuh diri adalah 
fungsi dari kegelisahan dan tekanan-tekanan jiwa yang terus-menerus yang dialami 
orang-orang tertentu; (3) Orang Katolik mempunyai kohesi sosial yang lebih kuat 
daripada orang-orang Protestan; (4) Karena itu, dapat diharapkan bahwa angka 
bunuh diri antara orang-orang Katolik akan lebih rendah daripada orang-orang 
Protestan. 

22 



Sarjana sosiologi yang paling berjasa dalam mensistematikkan adanya hubungan 
timbal-balik antara agama dan struktur sosial, dengan tidak ragu-ragu lagi, ialah Max 
Weber (1864-1920). Dia dianggap Bapak Sosiologi Agama. Dia berkebangsaan 
Jerman. Dia seorang ahli hukum, tetapi juga mendalami soal-soal ekonomi. Weber 
dan teman-teman sejawatnya, terutama Werner Sombart (1863-1941) sangat berjasa 
di dalam mempelajari hubungan antara agama dengan ekonomi. Pokok pikiran 
Weber ialah agama Kristen Barat sebagai suatu keseluruhan dan teristimewa 
beberapa firkah (sekte) tertentu yang tumbuh dan muncul sebagai akibat Gerakan 
Reformasi telah banyak membantu terbentuknya suatu keadaan "jiwa-perekonomian" 
(Wirtschaftsgesinnung) yang memungkinkan terjadinya kapitalisme modem. Dengan 
singkat dapat dikatakan bahwa agama sangat mempengaruhi pandangan manusia 
terhadap masyarakat. 

Dalil Weber bukannya tidak pernah diverifikasi di Indonesia. Masyarakat 
Mojok-uta (Jatim) dan Tabanan (Bali) telah pernah diteliti oleh Prof. Clifford Geertz 
antara tahun 1952-1954 dan 1957-1958. Kedua masyarakat kota ini, menurut Geertz, 
dengan melalui proses sejarah pertumbuhan yang berbeda telah menghasilkan 
segolongan pengusaha pribumi yang mempunyai sikap dan ti:ngkah laku ekonomi 
yang serupa. Di Mojokuto, golongan ini muncul dari kaum santri yang berpikiran 
maju, yang memasuki sektor perdagangan, umumnya sebagai pedagang kecil, 
bersamaan dengan pertumbuhan ekonomi yang terjadi di daerah sekelilingnya dan 
kota itu sendiri. Di Tabanan golongan ini muncul sesudah Revolusi fisik, ketika 
kemerdekaan mulai menimbulkan ancaman-ancaman langsung atas kehidupan para 
ningrat penguasa, yang kemudian menimbulkan desakan pada golongan ningrat ini 
untuk melakukan perubahan-perubahan yang fundamental dalam sikap hidup dan 
tingkah lakunya. Berlainan dengan Mojokuto, di Tabanan, golongan pengusaha 
pribumi itu berasal dari kaum ningrat penguasa priyayi Pamongpraja-nya Bali. 

Agama dalam kerangka teori tindakan. Tindakan manusia selalu dihubungkan 
oleh para sarjana sosiologi agama dalam hubungan dengan masalah-masalah yang di 
luar jangkauan akal pikiran. Tindakan manusia akan dapat dipelajari dalam 
mekanisme yang tidak dapat dilepaskan dari pertanyaan-pertanyaan mendasar dalam 
diri manusia, seperti: Mengapa saya harus mati? Mengapa sang kekasih harus mati di 
masa remaja yang belum terpuaskan? Mengapakah petualangan itu sedemikian rupa 
sehingga kita ingin kembali mengulanginya? Mengapa kita harus sakit? Pada 
titik-titik kritis (breaking points) ini, atau apa yang dinamakan oleh Weber sebagai 
"problem of meaning" ("masalah makna") tampil dalam bentuk yang paling 
mendesak dan parah. Situasi "di sini dan kekinian" menjadi bermakna karena 
disesuaikan dengan sesuatu yang di luar dunia kita (beyond). Mengapa manusia 
membutuhkan "sesuatu yang subordinasi terhadap pengalaman" atau dalam istilah 
Talcott Parsons "referensi transendental", sesuatu yang berada di luar dunia empiris 
sangat ditentukan oleh pertanyaan-pertanyaan tersebut di atas. 

Weber, di samping Parsons, rupa-rupanya tidak menyendiri dalam pendapat di 
atas. Dengan suara lain, tetapi bernada sama, Freud antara lain mengatakan bahwa 
agama juga membantu pengendalian sosial dengan membuat manusia menjauhi 
kecenderungan anti sosial, setidak-tidaknya sampai suatu tingkat yang dapat ditolerir. 
Memang, di samping itu, Freud juga mengatakan agama adalah sebuah ilusi, karena 
alasan-alasan psikoanalitis yang cukup berarti bahwa "pemenuhan keinginan 

23 



merupakan faktor tertinggi dalam motivasi manusia". 
Dalam perkembangan selanjutnya, agama dalam kerangka teori tindakan 

diformulasikan dalam sistem simbol (religious symbols) yang untuk ringkasnya dapat 
dipahami dalam definisi Clifford Geertz yang berbunyi "Religion is a system of 
symbols which acts to establish powerful, pervasive, and long-lasting moods and 
motivations in men by formulating conceptions of a general order of existence and 
clothing these conceptions with such an aura of factuality that the moods and 
motivations seen uniquely realistic." 

Penelitian tentang agama sebagai sistem simbol sudah berkembang pada masa 
mutakhir ini yang dikenal dengan model si bernetika (Cybernetic Model). 

24 

Buku-buku yang dibaca untuk menyusun artikel ini antara lain ialah: 
Banton, Michael (Ed.) 

1966 Anthropological Approaches to the Study of Religion. London: Tavistock. 
Dea, Thomas F.O' 

1966 The Sociology of Religion. New Jersey: Prentice-Hall, Inc. 
Geenz, Qifford 

1973 Penjaja dan Raja. Terjemahan S. Supomo. Kata Pengantar Dorodjatun 
Kuntjoro-Jakti, Jakarta: Buku obor. 

Merton, Robert K. 
1957 Social Theory and Social Structure. New York: The Free Press of Glencoe. 

Moberg, David 0. 
1962 The Church as a Social Institution: the Sociology of American Religion. New 

Jersey: Prentice-Hall, Inc. 
Parsons, Talcott, et al. 

1965 Theories of Society: Foundations of Modern Sociological Theory. New York: 
The Free Press of Glencoe. 


