MADRASAH IBTIDAIYAH
DARI MASA KE MASA
(Kajian Historis Tentang Madrasah Ibtidaiyah)

Syaifur Rohman*

Abstract:

Embryos derived from religious education schools, which then evolved into the
madrassa. Pesantren is the oldest religious educational institutions in Indonesia
and is still showing its existence as one of the places to print the future
generations who qualified in the field of religion. Do not want to fall behind in
the field of further education schools and founded the madrassa as a container
to complement the existing shortage of cargo lessons dipesantren. Madrasah
can be a bridge between schools and formal schools are both located on two
different poles. As the formal educational institutions madrasah carrying high
ideals to prepare a generation that is not only intellectually clever but also
capable of being the generation that ‘alim other words madrassa want to print
a generation of intellectuals who’ alim. But unfortunately the trip madrasah
into formal education institutions that ideal is not as smooth hopes and ideals
of the beginning of the founding father. Problems began to emerge from the
curriculum, lack of management until the status of madrassas in the Act.
Besides the development paradigm that the madrasas are second-class schools
triggered the public interest against the lack of education in madrasas. Starting
in 1946 until now madrasas have undergone various phases in the Act. But the
real contribution madrasas began to be recognized society, so that they begin to
look madrasah as a place of education for their children. As proof that more and
more madrasas that have quality similar or even better than formal schooling
in general.

Keywords: History, Madrasah Ibtidaiyah

Latar Belakang

Dalam kaca mata sejarah pendidikan di Indonesia tidak bisa

terlepas dari peran pendidikan islam terutama pesantren. Dari
pesantren lahir embrio pendidikan formal yang mempunyai ciri
khas pendidikan pesantren yakni madrasah. prosesnya pembelajaran
madrasah mengalami pasang surut. Masalah demi masalah muncul
mulai dari kurikulum hingga status formal madrasah dalam UU.

" Dosen Tetap Institut Ilmu Keislaman Zainul Hasan



94 | At-T2’lim Volume Il, Nomor Il, Juni 2016

Dengan bergulirnya waktu madrasah pun berkembang dengan
berbagai keterbatasan hingga statusnya diakui sebagai salah satu
lembaga pendidikan formal mulai dari madrasah dasar, wustho hingga
ulya. Pada awalnya terbentuknya madrasah dimulai dari madrasah
ibtidaiyah atau madrasah dasar untuk anak-anak usia dibawah 13
tahun.

Mengutip pernyataan Prof. Sutrisno bahwa madrasah adalah
jembatan antara pesantren dan sekolah. Dengan menggabungkan
keunggulan pendidikan ala pesantren yang membekali peserta
didik dengan keunggulan akhlak dan pendidikan sekolah yang
membekali pengetahuan secara umum madrasah diharapkan mampu
menghasilkan insan yang tidak hanya alim (menguasai ilmu agama
dengan baik) namun juga intelektual (menguasai ilmu umum dengan
baik). Seperti cita-cita Ahmad Dahlan bahwa madrasah harus mampu
menjadikan peserta didik menjadi seorang ‘alim yang intelek . Artinya
tujuan dari Pendidikan Islam adalah membekali manusia dengan ilmu
agama dan ilmu umum secara seimbang.! Oleh karena itu madrasah
sebagai lembaga pendidikan islam mempunyai target tinggi yaitu
terwujudnya peserta didik yang berkompetensi secara akademik dan
juga unggul dari segi moral dan spiritual.

Namun hingga kini target tersebut belum bisa terealisasi secara
maksimal. Sebagaimana data di Kementerian Agama tahun 2014
tercatat 45 ribu madrasah dengan jumlah peserta didik mencapai
8 juta. Setiap tahun madrasah meluluskan 200 ribu siswa namun
sayangnya tidak lebih dari 10 persen yang melanjutkan ke perguruan
tinggi.? Sisanya tidak lagi melanjutkan ke tingkat pendidikan yang
lebih tinggi. Bahkan beberapa madrasah masih terjerat masalah klasik
yaitu kolaps secara finansial akhirnya terpaksa ditutup. Ada dua hal
dasar yang menjadi masalah madrasah hingga saat ini. Pertama: terkait
dengan manajemen organisasi yang kurang efektif dalam mencapai
tujuan. Kedua: terkait hasil pendidikan yang masih jauh dari harapan.

Faktor penyebab kegagalan madrasah menjadi lembaga
pendidikan yang ideal ialah lemahnya manajemen pengelolaan yang
disebabkan lemahnya sosok pemimpin. Sehingga madrasah hanya
dijalankan ala kadarnya. Seperti yang diungkapkan Azumardi Azra

! Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1989), hal. 105.

2 Majalah Pendidikan Islam Kementerian Agama, Edisi No.1/ Tahun I / 2013,
Hal. 11




Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100) | 95

bahwa lemahnya madrasah dalam melaksanakan proses pendidikan
salah satunya dikarenakan kurangnya sikap profesionalitas seluruh
stakehoulder madrasah®, sehingga madrasah selalu dalam posisi “hidup
segan mati tak mau”. Hal ini pula yang menyebabkan madrasah
hingga saat ini masih dipandang masyarakat sebagai sekolah kelas
kedua. Jika dibandingkan dengan sekolah umum. Selain itu dari sisi
kualitas. Jika dibandingkan sekolah umum, madrasah masih jauh
tertinggal. Karena masyarakat menganggap lulusan sekolah yang
dibekali pengetahuan umum dianggap lebih sesuai dengan tuntutan
pasar dibandingkan lulusan madrasah yang lebih banyak dibekali
pengetahuan agama yang sulit bersaing dalam dunia kerja. Namun
akhir-akhir ini animo orang tua untuk menyekolahkan anaknya ke
madrasah semakin tinggi. Mereka semakin tahu bahwa anak mereka
tidak cukup hanya dibekali ilmu pengetahuan umum tanpa dibarengi
dengan ilmu agama. Ini merupakan kesempatan bagi madrasah
untuk memenuhi harapan seluruh stakehoulder yang terlibat dalam
pendidikan agar terbentuk masyarakat indonesia yang cakap baik
ilmu secara umum dan agama.

Lahirnya Madrasah Ibtidaiyah

Secara bahasa madrasah berasal dari akar kata bahasa arab >
yang mempunyai arti belajar. Sedangkan madrasah adalah bentuk
isim makan 4 ,se dengan tambahan s (ta” marbuthah) menjadikan kata
madrasah mempunyai arti tempat yang terus menerus digunakan
untuk belajar.

Kelahiran dan proses pertumbuhan Madrasah Ibtida’iyah pada
umumnya bermula dari penyelenggaraan pendidikan yang bersifat
elementer berupa Pengajian al-Quran di Sekolah Arab, atau Nggon
Ngaji (tempat mengaji) yang banyak tersebar di masyarakat komunitas
santri. Oleh karena itu perlu pelacakan serius dan tersendiri berkaitan
asal usul dan evolusi Madrasah Ibtida’yah dalam konteks kelembagaan
pendidikan Islam di Indonesia.* Sampai akhir abad ke-19 pengajian
al-Quran adalah satu-satunya model pendidikan Islam elementer
yang tersebar luas di hampir seluruh pelosok Indonesia. Kegiatan ini
biasanya berlangsung dirumah seorang kyai atau guru yang memiliki

% Ibid, Hal. 8
* Mohammad Ali Memupuk keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Al-Bidayah,
Vol. 1 No. 2, Desember 2009: 213-228. Pdf.



96 | At-Ta’lim Volume Il, Nomor Il, Juni 2016

pengetahuan cukup tentang agama.

Bagi anak-anak yang orang tuanya mampu atau masih memiliki
hubungan kekerabatan dengan kyai, merasa belum cukup dengan
hanya mengenyam pendidikan tingkat dasar. Mereka akan segera
melanjutkan kependidikan Islam lanjutan, yaitu di pondok pesantren.
Ini sejalan dengan pendapatPeacock, bahwa pertumbuhan kedewasaan
di kalangan anak laki-laki Muslim di Asia Tenggara mengikuti gerak
sentrifugal yaitu dari pengasuhan pihak wanita ke pendampingan
pihak pria, dari lingkungan rumah tangga ke lingkungan masyarakat,
dari lingkungan bermain-main ke lingkungan ke-Islaman.> Mereka
mulai belajar doktrin Islam dan belajar membaca al-Qur’an dengan
orang tuanya atau di Mushola, melanjutkan ke pesantren, pergi haji,
dan berkiprah di masyarakat.

Memasuki abad ke-20 mulai muncul gagasan dan prakarsa
pembaharuan untuk memperbaiki dan lebih mengefektifkan model
pengajian al-Quran. Formulasi pembaruannya diwujudkan dalam
bentuk madrasah. Ada yang menyebut Sekolah Arab. Di situ mulai
dipergunakan penjenjangan, papan tulis, meja kursi, waktu belajarnya
sore hari (antara jam14.00 WIB - 16.00 WIB) dan gedung sebagai
sarana pendidikan. Dengan demikian, sebagian pengajian al-Quran,
pendidikan Langgar atau Mushola, dan nggon ngaji berubah dan
berevolusi menjadi madrasah atau Sekolah Arab.® Zamaksyari Dhofier
menyatakan bahwa:

Meski sebagaian besar ulama menerima perubahan nama sekolah
(vengajian) al-Quran, yang jelas mereka tidak banyak yang memasukkan
mata  pelajaran  umum dalam  kurikulumnya. Sekolah al-Quran
yang masih «tegar» ini diberi nama baru: madrasah diniyah. Dalam
perkembangannya, setelah guru mata pelajaran umum cukup tersedia
banyak Madrasah Diniyah diubah menjadi Madrasah Ibtidaiyah. Hal ini
menunjukkan adanya kontinuitas dan fluiditas struktural di Indonesia
antara (pengajian al-Quran), Madrasah Diniyah, Madrasah Ibtidaiyah
dan Sekolah Dasar.”

> James L. Peacock, Pembaharu dan Pembaharuan Agama. Terj. M. Ali
Widjaya (Yogyakarta: Hanindita, 1983), hal. 17.

¢ Saifuddin Zuhri, Gunuku Orang-Orang dari Pesantren.(Yogyakarta:
LKiS, 2007) hal. 2-3.

7 Zamakhsyari Dhofier, “Sekolah Al-Quran dan Pendidikan Islam di
Indonesia” dalam Jurnal llmu dan Kebudayaan Ulumul Quran. Vol. 1lI/ No.
4/1992



Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100) | 97

Ketika pemerintah Orda Baru menggencarkan program Wajib
Belajar, tuntas pendidikan dasar, pada dekade 1970-an umat Islam
terpanggil untuk ikut mensukseskan program tersebut dengan jalan
mengubah madrasah (diniyah) atau Sekolah Arab menjadi pendidikan
formal dengan nama Madrasah Ibtidaiyah (MI). Waktu belajarnya
pagi hari sebagaimana Sekolah Dasar pada umumnya, tapi porsi
materi agama jauh lebih banyak dibandingkan SD. Perubahan itu
tidak membuat madrasah sore hari berhenti. la masih tetap bertahan,
bahkan sampai saat mi, dinamakan Madrasah Diniyah.® Jadi Madrasah
Ibtidaiyah (MI) adalah hasil dari evolusi pengajian al-Qur’an di Langgar
atau Mushola atau sekolah-sekolah arab ketika itu. Lalu berubah
menjadi lembaga pendidikan formal seperti halnya sekolah dengan
muatan materi pendidikan lebih di dominasi pelajaran agama.

Madrasah Ibtida’iyah dalam Undang-Undang.

Setelah Kementerian Agama dibentuk tahun 1946 untuk mengurusi
bidang pendidikan Islam maka dibuatlah kebijakan terkait dengan
keberadaan madrasah. Diantarnya adalah dibuatnya peraturan tentang
penjenjangan dalam madrasah, yang membagi madrasah dalam tiga
jenjang yaitu madrasah rendah, dan tingkat lanjutan. Tahun 1952,
ketentuan di atas disempurnakan melalui Peraturan Menteri Agama
Nomor 7/1952.

Dalam Peraturan Menteri Agama di atas diatur tentang jenjang
pendidikan madrasah meliputi : (a) Madrasah Rendah, dengan masa
belajar 6 tahun; (b) Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama, dengan lama
belajar 3 tahun setelah tamat Madrasah Rendah; (c) Madrasah Lanjutan
Tingkat Atas, dengan lama belajar 3 tahun.’ Jadi pada mulanya
pemerintah memberikan penamaan madrasah tingkat rendah atau
setara dengan sekolah rendah, belum menggunakan nama Madrasah
Ibtida’iyah. Dan setelah mengalami berbagai pergantian periode
akhirnya pada tahun 1962 ditetapkanlah pergantian nama madrasah
tersebut menjadi MI, yang diatur dalam Keputusan Menteri Agama
Nomor 104/1962.

Seiring dengan perubahan kebijakan pemerintah dalam dunia

8 Mohammad Ali, Memupuk keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Al-Bidayah,
Vol. 1 No. 2, Desember 2009: 213-228. Pdf.

* Husni Rahim, Arah Bant Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Logos,
2001), hal. 54-55.



98 | At-Ta’lim Volume Il, Nomor Il, Juni 2016

pendidikan, makna madrasah (khususnya pada madrasah non-
diniyah) mengalami perubahan. Madrasah yang semula dipandang
sebagai institusi pendidikan keagamaan kemudian dipandang sebagai
sekolah umum berciri khas Islam, atau dapat dikatakan “sekolah plus”.
Terutama pasca pengesahan UU Sistem Pendidikan Nasional Nomor
2/1989. Perubahan definisi tersebut berimplikasi pada perubahan
kurikulum, status, dan fungsi madrasah dalam sistem pendidikan
nasional.

Posisimadrasah danperguruanagamasemakinmantap terintegrasi
dengan sistem pendidikan nasional seiring hadirnya UU No. 2 tahun
1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional.’* Dalam pasal 11 ayat (6)
ditegaskan bahwa pendidikan keagamaan merupakan pendidikan
yang mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan peranan
yang menuntut penguasaan pengetahuan khusus tentang agama yang
bersangkutan.

Dari situ diketahui bahwa madrasah telah memiliki posisi yang
kokoh dan sejajar dengan lembaga pendidikan lain dalam alam
pendidikan nasional. Posisi madrasah bertambah kuat dengan lahirnya
UU No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. Pasal
15 menandaskan bahwa: “Jenis pendidikan mencakup pendidikan
umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, keagamaam dan khusus”."

Jadi secara undang-undang madrasah telah mempunyai posisi
yang sama dengan sekolah non madrasah. Yang masih menjadikendala
madrasah menuju lembaga pendidikan ideal adalah munculnya beban
ideologi dan psikologi.'? Beban ideologi yang di maksud adalah terkait

0 Perjuangan umat Islam dalam usaha merevisi Racangan UU Sistem Pendidikan
Nasional tahun 1989 sangat berliku, sebelum akhirnya dapat mengakomodasi
keinginan umat Islam agar bersedia mendudukan pendidikan keagamaan (madrasah)
dalam alam pendidikan nasional. Muhammad Sirozi, Politik Kebijakan Pendidikan di
Indonesia: Peran Tokoh-Tokoh Islam dalam Penyusunan UU No. 2/1989. (Leiden-Jakarta:
TNIS, 2004). Dalam jurnal saudara Mohammad Ali Memupuk keunggulan Madrasah
Ibtidaiyah. Jurnal Al-Bidayah, Vol. 1 No. 2, Desember 2009, hal. 6-7

1 UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 (Bandung: Fokusmedia, 2003)

2. Abdul Munir Mulkhan menyebutnya dengan istilah “ideologi ilmiah”. Dunia
pemikiran Islam dihinggapi semacam kekeliruan semantik dalam menghadapi
perkembangan ilmu pengetahuan yang tampil dalam bentuknya yang paling jelas
melalui modernisasi sistem pendidikan... sebagian besar dunia Islam mengembangkan
“ideology ilmiah” dengan menempatkan seluruh khasanah pemikiran Barat dan
Yunani sebagai kebatilan. Kecenderungan demikian disebut “ideology ilmiah” karena
dunia pemikiran Islam berusaha membangun suatu epistemologi eksklusif yang unik.
Abdul Munir Mulkhan, Paradigma Intelektual Muslim: Pengantar Filsafat Pendidikan
Islam dan Dakwah. (Yogyakarta: SIPRESS, 1993) hal. 2.



Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100) | 99

dengan penolakan terhadap ilmu umum yang dianggap sekuler
karena merupakan produk Peradaban Barat.

Beban ideologis ini melecutkan wacana dan perdebatan
islamisasi ilmu yang menguras tenaga dan sangat melelahkan, tetapi
anehnya masih terus berlanjut hingga detik ini. Beban psikologis
mengejawantah dalam bentuk perasaan rendah diri, lembaga
pendidikan kelas dua, ketakutan menghilangnya watak keislaman
madrasah, dan kekhawatiran semakin menciutnya peran Departemen
Agama dalam pengelolaan madrasah.”” Selain beban ideologis dan
psikologis di atas permasalahan lain yang menjadi kendala madrasah
adalah posisi madrasah yang mayoritas dibangun di lingkungan
pedesaan dengan masyarakat berpenghasilan sedang. Hal ini menjadi
kendala serius bagi madrasah yang berstatus swasta, karena harus
mengeluarkan biaya cukup besar untuk operasional. Ada pun dana
BOS dari pemerintah seringkali hanya cukup untuk biaya gaji guru
yang mayoritas masih honorer.

Namun permasalahan tersebut perlahan mulai dapat diatasi
dengan munculnya beberapa madrasah yang mempunyai kualitas
melebihi sekolah non madrasah walaupun jumlahnya masih terbatas.
Setidaknya itu sebagai sebuah sinyal bahwa madrasah mampu menjadi
lembaga pendidikan ideal yang menyiapkan peserta didik dengan
keseimbangan keilmuan agama dengan keilmuan secara umum.

Penutup

Dengan panjangnya proses yang telah dijalani Madrasah dan
diakuinya madrasah sebagai lembaga pendidikan formal merupakan
sinyal positif dan kesempatan bagi seluruh stakehoulder untuk
menyiapkan generasi terbaik indonesia yang tidak hanya cakap
dalam ilmu pengetahuan umum namun disempurnakan dengan
pengetahuan agama.

B3 Ibid, Mohammad Ali, Memupuk... hal. 4



100 | At-Ta’'lim Volume II, Nomor Il, Juni 2016

DAFTAR PUSTAKA

Lubis Arbiyah, Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh,
(Jakarta : Bulan Bintang, 1989)

Majalah Pendidikan Islam Kementerian Agama, Edisi No.1/ Tahun I
/ 2013

Ali Mohammad Memupuk keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Al-
Bidayah, Vol. 1 No. 2, Desember 2009

Peacock, James L. Pembaharu dan Pembaharuan Agama. Terj. M. Ali
Widjaya (Yogyakarta: Hanindita, 1983)

Saifuddin Zuhri, Gunuku Orang-Orang dari Pesantren.(Yogyakarta:
LKiS, 2007)

Dhofier, Zamakhsyari “Sekolah Al-Quran dan Pendidikan Islam di
Indonesia” dalam Jurnal Ilmu dan Kebudayaan Ulumul Quran. Vol.
111/ No.4/1992

Husni Rahim, Arah Bant Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Logos,
2001),

Sirozi, Muhammad Politik Kebijakan Pendidikan di Indonesia: Peran Tokoh-
Tokoh Islam dalam Penyusunan UU No. 2/1989. (Leiden-Jakarta:
TNIS, 2004). Dalam jurnal saudara Mohammad Ali Memupuk
keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Al-Bidayah, Vol. 1 No. 2,
Desember 2009

UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 (Bandung: Fokusmedia, 2003)

Mulkhan, Abdul Munir Paradigma Intelektual Muslim: Pengantar Filsafat
Pendidikan Islam dan Dakwah. (Yogyakarta: SIPRESS, 1993)



