
Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100)  |  93

Madrasah Ibtidaiyah 

dari Masa Ke Masa

(Kajian Historis Tentang Madrasah Ibtidaiyah)

Syaifur Rohman*

Abstract:

Embryos derived from religious education schools, which then evolved into the 

madrassa. Pesantren is the oldest religious educational institutions in Indonesia 

and is still showing its existence as one of the places to print the future 

generations who qualiÀed in the Àeld of religion. Do not want to fall behind in 
the Àeld of further education schools and founded the madrassa as a container 
to complement the existing shortage of cargo lessons dipesantren. Madrasah 

can be a bridge between schools and formal schools are both located on two 

different poles. As the formal educational institutions madrasah carrying high 

ideals to prepare a generation that is not only intellectually clever but also 

capable of being the generation that ‘alim other words madrassa want to print 

a generation of intellectuals who’ alim. But unfortunately the trip madrasah 

into formal education institutions that ideal is not as smooth hopes and ideals 

of the beginning of the founding father. Problems began to emerge from the 

curriculum, lack of management until the status of madrassas in the Act. 

Besides the development paradigm that the madrasas are second-class schools 

triggered the public interest against the lack of education in madrasas. Starting 

in 1946 until now madrasas have undergone various phases in the Act. But the 

real contribution madrasas began to be recognized society, so that they begin to 

look madrasah as a place of education for their children. As proof that more and 

more madrasas that have quality similar or even better than formal schooling 

in general.

Keywords: History, Madrasah Ibtidaiyah

Latar Belakang 

Dalam kaca mata sejarah pendidikan di Indonesia tidak bisa 

terlepas dari peran pendidikan islam terutama pesantren. Dari 

pesantren lahir embrio pendidikan formal yang mempunyai ciri 

khas pendidikan pesantren yakni madrasah. prosesnya pembelajaran 

madrasah mengalami pasang surut. Masalah demi masalah muncul 

mulai dari kurikulum hingga status formal madrasah dalam UU. 

*	 Dosen Tetap Institut Ilmu Keislaman Zainul Hasan



94  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

Dengan bergulirnya waktu madrasah pun berkembang dengan 

berbagai keterbatasan hingga statusnya diakui sebagai salah satu 

lembaga pendidikan formal mulai dari madrasah dasar, wustho hingga 

ulya. Pada awalnya terbentuknya madrasah dimulai dari madrasah 

ibtidaiyah atau madrasah dasar untuk anak-anak usia dibawah 13 

tahun.

Mengutip pernyataan Prof. Sutrisno bahwa madrasah adalah 

jembatan antara pesantren dan sekolah. Dengan menggabungkan 

keunggulan pendidikan ala pesantren yang membekali peserta 

didik dengan keunggulan akhlak dan pendidikan sekolah yang 

membekali pengetahuan secara umum madrasah diharapkan mampu 

menghasilkan insan yang tidak hanya alim (menguasai ilmu agama 

dengan baik) namun juga intelektual (menguasai ilmu umum dengan 

baik). Seperti cita-cita Ahmad Dahlan bahwa madrasah harus mampu 

menjadikan peserta didik menjadi seorang ‘alim yang intelek . Artinya 

tujuan dari Pendidikan Islam adalah membekali manusia dengan ilmu 

agama dan ilmu umum secara seimbang.1  Oleh karena itu madrasah 

sebagai lembaga pendidikan islam mempunyai target tinggi yaitu 

terwujudnya peserta didik yang berkompetensi secara akademik dan 

juga unggul dari segi moral dan spiritual. 

Namun hingga kini target tersebut belum bisa terealisasi secara 

maksimal. Sebagaimana data di Kementerian Agama tahun 2014 

tercatat 45 ribu madrasah dengan jumlah peserta didik mencapai 

8 juta. Setiap tahun madrasah meluluskan 200 ribu siswa namun 

sayangnya tidak lebih dari 10 persen yang melanjutkan ke perguruan 

tinggi.2  Sisanya tidak lagi melanjutkan ke tingkat pendidikan yang 

lebih tinggi. Bahkan beberapa madrasah masih terjerat masalah klasik 

yaitu kolaps secara Ànansial akhirnya terpaksa ditutup. Ada dua hal 
dasar yang menjadi masalah madrasah hingga saat ini. Pertama: terkait 

dengan manajemen organisasi yang kurang efektif dalam mencapai 

tujuan. Kedua: terkait hasil pendidikan yang masih jauh dari harapan. 

Faktor penyebab kegagalan madrasah menjadi lembaga 

pendidikan yang  ideal ialah lemahnya manajemen pengelolaan yang 

disebabkan lemahnya sosok pemimpin. Sehingga madrasah hanya 

dijalankan ala kadarnya. Seperti yang diungkapkan Azumardi Azra 
1	 Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1989), hal. 105.
2	 Majalah Pendidikan Islam Kementerian Agama, Edisi No.1/ Tahun I / 2013, 

Hal. 11



Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100)  |  95

bahwa lemahnya madrasah dalam melaksanakan proses pendidikan 

salah satunya dikarenakan kurangnya sikap profesionalitas seluruh 

stakehoulder madrasah3, sehingga madrasah selalu dalam posisi “hidup 

segan mati tak mau“. Hal ini pula yang menyebabkan madrasah 

hingga saat ini masih dipandang masyarakat sebagai sekolah kelas 

kedua. Jika dibandingkan dengan sekolah umum. Selain itu dari sisi 

kualitas.  Jika dibandingkan sekolah umum,  madrasah masih jauh 

tertinggal. Karena masyarakat menganggap lulusan sekolah yang 

dibekali pengetahuan  umum  dianggap lebih sesuai dengan tuntutan 

pasar  dibandingkan lulusan madrasah yang lebih banyak dibekali 

pengetahuan agama yang sulit bersaing dalam dunia kerja. Namun 

akhir-akhir ini animo orang tua untuk menyekolahkan anaknya ke 

madrasah semakin tinggi. Mereka semakin tahu bahwa anak mereka 

tidak cukup hanya dibekali ilmu pengetahuan umum tanpa dibarengi 

dengan ilmu agama. Ini merupakan kesempatan bagi madrasah 

untuk memenuhi harapan seluruh stakehoulder yang terlibat dalam 

pendidikan agar terbentuk masyarakat indonesia yang cakap baik 

ilmu secara umum dan agama.

	

Lahirnya Madrasah Ibtidaiyah

Secara bahasa madrasah berasal dari akar kata bahasa arab   

yang mempunyai arti belajar. Sedangkan madrasah adalah bentuk 

isim makan  dengan tambahan  (ta’ marbuthah) menjadikan kata 

madrasah mempunyai arti tempat yang terus menerus digunakan 

untuk belajar.

Kelahiran dan proses pertumbuhan Madrasah Ibtida’iyah pada 

umumnya bermula dari penyelenggaraan pendidikan yang bersifat 

elementer berupa Pengajian al-Quran di Sekolah Arab, atau Nggon 

Ngaji  (tempat mengaji) yang banyak tersebar di masyarakat komunitas 

santri. Oleh karena itu perlu pelacakan serius dan tersendiri berkaitan 

asal usul dan evolusi Madrasah Ibtida’yah dalam konteks kelembagaan 
pendidikan Islam di Indonesia.4 Sampai akhir abad ke-19 pengajian 

al-Quran adalah satu-satunya model pendidikan Islam elementer 

yang tersebar luas di hampir seluruh pelosok Indonesia. Kegiatan ini 

biasanya berlangsung dirumah seorang kyai atau guru yang memiliki 

3	 Ibid,.Hal. 8
4	 Mohammad Ali Memupuk keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal AI-Bidayah, 

Vol. 1 No. 2, Desember 2009: 213-228. Pdf.



96  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

pengetahuan cukup tentang agama.

Bagi anak-anak yang orang tuanya mampu atau masih memiliki 

hubungan kekerabatan dengan kyai, merasa belum cukup dengan 

hanya mengenyam pendidikan tingkat dasar. Mereka akan segera 

melanjutkan kependidikan Islam lanjutan, yaitu di pondok pesantren. 

Ini sejalan dengan pendapat Peacock, bahwa pertumbuhan kedewasaan 

di kalangan anak laki-laki Muslim di Asia Tenggara mengikuti gerak 

sentrifugal yaitu dari pengasuhan pihak wanita ke pendampingan 

pihak pria, dari lingkungan rumah tangga ke lingkungan masyarakat, 

dari lingkungan bermain-main ke lingkungan ke-Islaman.5 Mereka 

mulai belajar doktrin Islam dan belajar membaca al-Qur’an dengan 

orang tuanya atau di Mushola, melanjutkan ke pesantren, pergi haji, 

dan berkiprah di masyarakat. 

Memasuki abad ke-20 mulai muncul gagasan dan prakarsa 

pembaharuan untuk memperbaiki dan lebih mengefektifkan model 

pengajian al-Quran. Formulasi pembaruannya diwujudkan dalam 

bentuk madrasah. Ada yang menyebut Sekolah Arab. Di situ mulai 

dipergunakan penjenjangan, papan tulis, meja kursi, waktu belajarnya 

sore hari (antara jam14.00 WIB - 16.00 WIB) dan gedung sebagai 

sarana pendidikan. Dengan demikian, sebagian pengajian al-Quran, 

pendidikan Langgar atau Mushola, dan nggon ngaji berubah dan 

berevolusi menjadi madrasah atau Sekolah Arab.6 Zamaksyari DhoÀer 
menyatakan bahwa:

Meski sebagaian besar ulama menerima perubahan nama sekolah 
(pengajian) al-Quran, yang jelas mereka tidak banyak yang memasukkan 
mata pelajaran umum dalam kurikulumnya. Sekolah al-Quran 
yang masih «tegar» ini diberi nama baru: madrasah diniyah. Dalam 
perkembangannya, setelah guru mata pelajaran umum cukup tersedia 
banyak Madrasah Diniyah diubah menjadi Madrasah Ibtidaiyah. Hal ini 
menunjukkan adanya kontinuitas dan Áuiditas struktural di Indonesia 
antara (pengajian al-Quran), Madrasah Diniyah, Madrasah Ibtidaiyah 
dan Sekolah Dasar.7

5	 James L. Peacock, Pembaharu dan Pembaharuan Agama. Terj. M. Ali 
Widjaya (Yogyakarta: Hanindita, 1983), hal. 17. 

6	 Saifuddin Zuhri, Gunuku  Orang-Orang dari Pesantren.(Yogyakarta: 
LKiS, 2007) hal. 2-3. 

7	 Zamakhsyari DhoÀer, “Sekolah Al-Quran dan Pendidikan Islam di 
Indonesia” dalam Jurnal Ilmu dan Kebudayaan Ulumul Quran. Vol. Ill/ No. 
4/1992 



Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100)  |  97

Ketika pemerintah Orda Baru menggencarkan program Wajib 

Belajar, tuntas pendidikan dasar, pada dekade 1970-an umat Islam 

terpanggil untuk ikut mensukseskan program tersebut dengan jalan 

mengubah madrasah (diniyah) atau Sekolah Arab menjadi pendidikan 

formal dengan nama Madrasah Ibtidaiyah (MI). Waktu belajarnya 

pagi hari sebagaimana Sekolah Dasar pada umumnya, tapi porsi 

materi agama jauh lebih banyak dibandingkan SD. Perubahan itu 

tidak membuat madrasah sore hari berhenti. la masih tetap bertahan, 

bahkan sampai saat mi, dinamakan Madrasah Diniyah.8 Jadi Madrasah 

Ibtidaiyah (MI) adalah hasil dari evolusi pengajian al-Qur’an di Langgar 

atau Mushola atau sekolah-sekolah arab ketika itu. Lalu berubah 

menjadi lembaga pendidikan formal seperti halnya sekolah dengan 

muatan materi pendidikan lebih di dominasi pelajaran agama.

Madrasah Ibtida’iyah dalam Undang-Undang. 

Setelah Kementerian Agama dibentuk tahun 1946 untuk mengurusi 

bidang pendidikan Islam maka dibuatlah kebijakan terkait dengan 

keberadaan madrasah. Diantarnya adalah dibuatnya peraturan tentang 

penjenjangan dalam madrasah, yang membagi madrasah dalam tiga 

jenjang yaitu madrasah rendah, dan tingkat lanjutan. Tahun 1952, 

ketentuan di atas disempurnakan melalui Peraturan Menteri Agama 

Nomor 7/1952. 

Dalam Peraturan Menteri Agama di atas diatur tentang jenjang 

pendidikan madrasah meliputi : (a) Madrasah Rendah, dengan masa 

belajar 6 tahun; (b) Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama, dengan lama 

belajar 3 tahun setelah tamat Madrasah Rendah; (c) Madrasah Lanjutan 

Tingkat Atas, dengan lama belajar 3 tahun.9 Jadi pada mulanya 

pemerintah memberikan penamaan madrasah tingkat rendah atau 

setara dengan sekolah rendah, belum menggunakan nama Madrasah 

Ibtida’iyah. Dan setelah mengalami berbagai pergantian periode 

akhirnya pada tahun 1962 ditetapkanlah pergantian nama madrasah 

tersebut menjadi MI, yang diatur dalam Keputusan Menteri Agama 

Nomor 104/1962.

Seiring dengan perubahan kebijakan pemerintah dalam dunia 

8	 Mohammad Ali, Memupuk keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal AI-Bidayah, 
Vol. 1 No. 2, Desember 2009: 213-228. Pdf. 

9	 Husni Rahim, Arah Bant Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Logos, 
2001), hal. 54-55.



98  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

pendidikan, makna madrasah (khususnya pada madrasah non-

diniyah) mengalami perubahan. Madrasah yang semula dipandang 

sebagai institusi pendidikan keagamaan kemudian dipandang sebagai 

sekolah umum berciri khas Islam, atau dapat dikatakan “sekolah plus”. 

Terutama pasca pengesahan UU  Sistem Pendidikan Nasional Nomor 

2/1989. Perubahan deÀnisi tersebut berimplikasi pada perubahan 
kurikulum, status, dan fungsi madrasah dalam sistem pendidikan 

nasional.

Posisi madrasah dan perguruan agama semakin mantap terintegrasi 

dengan sistem pendidikan nasional seiring hadirnya UU No. 2 tahun 

1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional.10 Dalam pasal 11 ayat (6) 

ditegaskan bahwa pendidikan keagamaan merupakan pendidikan 

yang mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan peranan 

yang menuntut penguasaan pengetahuan khusus tentang agama yang 

bersangkutan. 

Dari situ diketahui bahwa madrasah telah memiliki posisi yang 

kokoh dan sejajar dengan lembaga pendidikan lain dalam alam 

pendidikan nasional. Posisi madrasah bertambah kuat dengan lahirnya 

UU No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. Pasal 

15 menandaskan bahwa: “Jenis pendidikan mencakup pendidikan 

umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, keagamaam dan khusus”.11

Jadi secara undang-undang madrasah telah mempunyai posisi 

yang sama dengan sekolah non madrasah. Yang masih menjadi kendala 

madrasah menuju lembaga pendidikan ideal adalah munculnya beban 

ideologi dan psikologi.12 Beban ideologi yang di maksud adalah terkait 

10	Perjuangan umat Islam dalam usaha merevisi Racangan UU Sistem Pendidikan 
Nasional tahun 1989 sangat berliku, sebelum akhirnya dapat mengakomodasi 
keinginan umat Islam agar bersedia mendudukan pendidikan keagamaan (madrasah) 
dalam alam pendidikan nasional. Muhammad Sirozi, Politik Kebijakan Pendidikan di 
Indonesia: Peran Tokoh-Tokoh Islam dalam Penyusunan UU No. 2/1989. (Leiden-Jakarta: 
TNIS, 2004). Dalam  jurnal saudara Mohammad Ali Memupuk keunggulan Madrasah 
Ibtidaiyah. Jurnal AI-Bidayah, Vol. 1 No. 2, Desember 2009, hal. 6-7

11	UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 (Bandung: Fokusmedia, 2003)  
12	Abdul Munir Mulkhan menyebutnya dengan istilah “ideologi ilmiah”. Dunia 

pemikiran Islam dihinggapi semacam kekeliruan semantik dalam menghadapi 
perkembangan ilmu pengetahuan yang tampil dalam bentuknya yang paling jelas 
melalui modernisasi sistem pendidikan... sebagian besar dunia Islam mengembangkan 
“ideology ilmiah” dengan menempatkan seluruh khasanah pemikiran Barat dan 
Yunani sebagai kebatilan. Kecenderungan demikian disebut “ideology ilmiah” karena 
dunia pemikiran Islam berusaha membangun suatu epistemologi eksklusif yang unik. 
Abdul Munir Mulkhan, Paradigma Intelektual Muslim: Pengantar Filsafat Pendidikan 
Islam dan Dakwah. (Yogyakarta: SIPRESS, 1993) hal. 2.



Syaifur Rohman, Madrasah Ibtidaiyah dari Masa ke Masa (93-100)  |  99

dengan penolakan terhadap ilmu umum yang dianggap sekuler 

karena merupakan produk Peradaban Barat. 

Beban ideologis ini melecutkan wacana dan perdebatan 

islamisasi ilmu yang menguras tenaga dan sangat melelahkan, tetapi 

anehnya masih terus berlanjut hingga detik ini. Beban psikologis 

mengejawantah dalam bentuk perasaan rendah diri, lembaga 

pendidikan kelas dua, ketakutan menghilangnya watak keislaman 

madrasah, dan kekhawatiran semakin menciutnya peran Departemen 

Agama dalam pengelolaan madrasah.13 Selain beban ideologis dan 

psikologis di atas permasalahan lain yang menjadi kendala madrasah 

adalah posisi madrasah yang mayoritas dibangun di lingkungan 

pedesaan dengan masyarakat berpenghasilan sedang. Hal ini menjadi 

kendala serius bagi madrasah yang berstatus swasta, karena harus 

mengeluarkan biaya cukup besar untuk operasional. Ada pun dana 

BOS dari pemerintah seringkali hanya cukup untuk biaya gaji guru 

yang mayoritas masih honorer. 

Namun permasalahan tersebut perlahan mulai dapat diatasi 

dengan munculnya beberapa madrasah yang mempunyai kualitas 

melebihi sekolah non madrasah walaupun jumlahnya masih terbatas. 

Setidaknya itu sebagai sebuah sinyal bahwa madrasah mampu menjadi 

lembaga pendidikan ideal yang menyiapkan peserta didik dengan 

keseimbangan keilmuan agama dengan keilmuan secara umum.

Penutup

Dengan panjangnya proses yang telah dijalani Madrasah dan 

diakuinya madrasah sebagai lembaga pendidikan formal merupakan 

sinyal positif dan kesempatan bagi seluruh stakehoulder untuk 

menyiapkan generasi terbaik indonesia yang tidak hanya cakap 

dalam ilmu pengetahuan umum namun disempurnakan dengan 

pengetahuan agama. 

13	 Ibid, Mohammad Ali, Memupuk... hal. 4  



100  |  At-Ta’lim Volume II, Nomor II, Juni 2016

DAFTAR PUSTAKA

Lubis Arbiyah, Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh, 
(Jakarta : Bulan Bintang, 1989)

Majalah Pendidikan Islam Kementerian Agama, Edisi No.1/ Tahun I 
/ 2013

Ali Mohammad Memupuk keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal AI-
Bidayah, Vol. 1 No. 2, Desember 2009

Peacock, James L. Pembaharu dan Pembaharuan Agama. Terj. M. Ali 
Widjaya (Yogyakarta: Hanindita, 1983)

Saifuddin Zuhri, Gunuku  Orang-Orang dari Pesantren.(Yogyakarta: 
LKiS, 2007) 

DhoÀer, Zamakhsyari “Sekolah Al-Quran dan Pendidikan Islam di 
Indonesia” dalam Jurnal Ilmu dan Kebudayaan Ulumul Quran. Vol. 
Ill/ No. 4/1992

Husni Rahim, Arah Bant Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Logos, 
2001), 

Sirozi, Muhammad Politik Kebijakan Pendidikan di Indonesia: Peran Tokoh-
Tokoh Islam dalam Penyusunan UU No. 2/1989. (Leiden-Jakarta: 
TNIS, 2004). Dalam  jurnal saudara Mohammad Ali Memupuk 
keunggulan Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal AI-Bidayah, Vol. 1 No. 2, 
Desember 2009

UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 (Bandung: Fokusmedia, 2003)  

Mulkhan, Abdul Munir Paradigma Intelektual Muslim: Pengantar Filsafat 
Pendidikan Islam dan Dakwah. (Yogyakarta: SIPRESS, 1993)


