
MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

41

p 41 - 55

P-ISSN 0854-3461, E-ISSN 2541-0407

Pementasan Tari Gandrung Dalam Tradisi Petik Laut 
Di Pantai Muncar, Desa Kedungrejo, Banyuwangi, 

Jawa Timur (Suatu Kajian Filosofis)

Relin D.E

Jurusan Teologi, Fakultas Brahma Widya, IHDN Denpasar

E-mail: relin_denayu @yahoo.co.id

Tari Gandrung merupakan kekayaan budaya lokal banyuwangi dan dijadikan maskot daerah Banyuwangi. 

Tari gandrung banyak dipentaskan diberbagai acara publik termasuk di dalam tradisi petik laut. Pementasan 

Tari Gandrung dalam tradisi petik laut memiliki makna tersendiri karena tradisi ini diyakini sebagai bentuk 

persembahan kepada Dewa Laut agar nelayan dianugrahkan ikan yang berlimpah. Penelitian ini bertujuan 

untuk mengetahui bentuk Tari Gandrung dan makna filosofi Tari gandrung yang terkandung dalam tradisi 

Petik laut di pantai Muncar Banyuwangi. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif. dengan analisis 

deskriftip kualitatif. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi (data-data 

sekunder). Adapun hasil penelitian menunjukkan bahwa Setiap peragaan Gandrung Banyuwangi selalu 

berpola jejer, paju dan seblang-seblang. Dalam pementasannya memasuki tiga babak yakni pertama  jejer, 

gending terdiri dari lagu Padha Nonton yang terdiri dari delapan bait 32 baris setiap baitnya terbagi menjadi 

empat baris, baru kemudian dilanjutkan dengan gending Padha Nonton pada bait-bait berikutnya dengan 

gerak tari yang sesuai warna lagu yang dibawakan. Kemudian babak kedua disebut Paju gending yang 

dibawakan bebas sesuai permintaan yang akan ikut menari (maju gandrung) dan ketiga Seblang-seblang 

yang selalu diawali dengan gending atau lagu yang berjudul Seblang Lukito dan gending-gending lainnya. 

Pementasan tari gandrung dalam tradisi petik laut secara filosofis bila diamati dari lagu Padha nonton 

dengan syairnya berbentuk bebas dan pola yang berkembang ini merupakan gambaran filosofis hidup 

tentang manusia. Filosofis yang diekspresikan dalam bentuk tari dan nyanyi sebagai simbol pesan tentang 

hidup dan kehidupan. Terutama dalam adegan seblang-seblang memvisualisasikan perpaduan bentuk gerak 

dan nyanyian yang indah untuk menyampaikan pesan-pesan tentang hidup dan kehidupan segala suka 

dukanya sebagai manusia. Demikian juga ucapan rasa syukur kepada Tuhan atas kehidupan ini. Kemudian 

akhir dari manusia itu sendiri diaktualisasikan tentang keberadaan manusia secara hitam dan putih. Perjuan-

gan dan pergulatan akhirnya dengan hentakan atau kelembutan dalam menjawab semua pertanyaan yang 

muncul, suatu pertanyaan yang tak pernah habis-habisnya, seperti memasuki dunia pengalaman sekaligus 

dunia kenyataan dalam satu rangkaian.

Gandrung Dance Performance in Petik Laut Tradition in Muncar Beach, Kedungrejo 

Village, Banyuwangi, East Java Banyuwangi, East Java (A Philosophical Studies)

Gandrung Dance is a wealth of Banyuwanyi local culture and used as mascots of Banyuwangi. Gandrung 

Dance staged in various public events, including in the tradition of Petik Laut. Staging Gandrung Dance in 

the tradition of Petik Laut has special meaning because the tradition is believed to be the form of an offering 

to the god of the sea that confers fishermen plentiful fish. This study aims at determining the shape and 

philosophy Gandrung Dance that contained in the tradition of Petik Laut at Muncar Beach Banyuwangi. The 

method used is a qualitative method with descriptive qualitative analysis. Data were collected through inter-

views, observation, and documentation (secondary data). The results showed that each demonstration of 

Gandrung in Banyuwangi always patterned Jejer, Paju and Seblang-Seblang. The play has three rounds, the 

first is jejer made up of Padha Nonton musical that consists of eight stanzas 32 lines, of each stanza is 

divided into four lines, then continued with the Padha Nonton musical on the verses corresponding to the 

color dance of the songs. 



Then the second is called Paju Gending hosted free on demand that will come to dance (advanced gandrung) 

and third is Seblang Seblang which always begins with the musical or song called Seblang Lukito and other 

gending. Gandrung dance performances in the tradition of petik laut philosophically, it it is observed from 

Padha Nonton song with its verse and free-form patterns that developed a philosophical picture of human 

life. Philosophical realm is expressed in dancing and singing which is a symbol of the message about life 

and living. Especially  the scene of Seblang-Seblang which visualizes the combination of forms of motion 

and a beautiful song to convey messages about life and the lives of humans, likewise thanksgiving to God 

for this life. Then the end of the man is about human existence that is actualized in black and white. The 

struggle ended with the beat or tenderness in answering all the questions, a question that is never endless, 

as well as enters a world of experience and reality in a series.

 . 

Keywords : Petik laut, gandrung dance, jejer, paju, seblang-seblang

Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

42

I. PENDAHULUAN

Nama Banyuwangi secara historis merupakan 

kelanjutan dari nama Blambangan.Sedangkan 

Banyuwangi jika dilihat dalam atlas merupakan 

sebuah kota yang berada paling ujung timur pulau 

Jawa.Secara kultural Banyuwangi menyerap central 

budaya Jawa, Bali, Madura, Sumatra, Arab, Cina, 

Bugis, dan Aceh. Setidaknya ramuan dari berbagai 

budaya itu menghasilkan suatu budaya yang unik 

dan menarik.Hal ini disebabkan arus transformasi 

budaya Banyuwangi begitu lancar, posisi Banyu-

wangi dekat dengan bandar-bandar (pelabuhan) 

yang punya hubungan timbal balik dalam kepentin-

gan politik,ekonomi,budaya, dan sejarah 

lainnya.(Armaya,2007: 30). Dalam perkembangan-

nya masyarakat Banyuwangi juga dilanda global-

isasi. Zaman globalisasi merupakan era informasi 

dalam artian bahwa arus informasi bertambah 

lancar melalui alat-alat komunikasi yang canggih 

seperti celular, telephone, internet, E-mail, 

faximele, hal ini tentunya mempunyai dampak 

positif dan negatif atau lebih tepat lagi pada dina-

mika masyarakat Indonesia. Pengaruh era global-

isasi tidak hanya berpengaruh positif saja seperti 

yang dipaparkan di atas namun juga bersifat negatif. 

Pengaruh negatif tersebut dapat dilihat dari 

kebiasaan-kebiasaan masyarakat Indonesia, yang 

mulai terpengaruh oleh budaya luar yang masuk ke 

Indonesia. Salah satu contoh pengaruh negatif dari 

budaya luar adalah terjadinya pergaulan bebas di 

kalangan remaja, pemakaian obat-obat terlarang 

dan terjadinya hubungan seks bebas diluar nikah 

(Hasibuan, 2002 : 151).

Pengaruh globalisasi ini menurut Peter Beyer  

(dalam Hasibuan, 2002:151) dinamika masyarakat 

dan kebudayaan kelihatannya sudah tak dapat 

dipungkiri lagi di zaman globalisasi ini. Seba-

gaimana terungkapkan dari makna globalisasi terse-

but memang dunia ini semakin lama semakin 

bertambah sempit. Mengapa demikian? Karena 

Globalisasi menekankan ketergantungan satu 

negara dengan negara lain sehingga dunia ini men-

jadi satu tempat (a singgle place) dan kebudayaan 

pun menjadi “a single Culture”.

Dalam pengaruh globalisasi yang cepat masyarakat 

Banyuwangi masih memegang tradisi Petik laut 

sebagai salah satu tradisi masyarakat Jawa untuk 

menyambut tahun baru Jawa yang dimulai pada 

bulan Sura. Bulan Sura sebagai awal tahun Jawa, 

khususnya bagi masyarakat Jawa banyak melaku-

kan kegiatan untuk menyambutnya. Kegiatan 

penyambutan itu dilakukan baik menjelang maupun 

selama bulan Sura. Kegiatan tersebut biasanya tidak 

terlepas dari upaya introspeksi terhadap tindakan 

dimasa lalu dan harapan-harapan yang lebih baik 

ditahun baru, namun tidak sedikit pula masyarakat 

yang merayakan tahun baru yang hanya bertujuan 

untuk bersenang-senang saja. Sebaliknya budaya 

dan tradisi petik laut  tersebut tetap dipertahankan 

oleh masyarakat pantai Muncar,Banyuwangi dan 

disaksikan setiap tahun baru Jawa/ mulai bulan 

sura.

Proses Review : 15 Januari - 5 Februari 2017, Dinyatakan Lolos : 6 Februari 2017



MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

43

Eksistensi budaya Jawa yang telah mengkristal 

dalam setiap kehidupan masyarakat Jawa sehingga 

melahirkan sebuah tradisi ritual atau upacara, baik 

upacara adat Jawa murni atau upacara yang bersifat 

akulturasi dan inkulturasi. Suripto (2006: 86,87) 

Seperti halnya Tradisi Petik laut umumnya dilak-

sanakan setiap tahun pada awal bulan pertama tahun 

baru Jawa, bertepatan dengan 1 Muharam. Perhi-

tungan bulan sura dapat ditemukan dalam Kalender 

Jawa yang pertama kali diterbitkan oleh Raja 

Mataram Sultan Agung Haryokusumo 1940 Tahun 

yang lalu. Tradisi Petik laut dilaksanakan sebagai 

ungkapan syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa 

dan agar selalu diberi keselamatan selama melaut 

dan dianugrahi ikan yang banyak. Bulan Sura 

dalam penanggalan Jawa diyakini memiliki kekua-

tan magis. Untuk menghindari pengaruh buruk, 

masyarakat suku Jawa di Banyuwangi menggelar 

upacara tradisi petik laut. Demikian juga tradisi 

dibulan Sura yang dilakukan oleh masyarakat Jawa 

adalah sebagai upaya untuk menemukan jati dirinya 

agar selalu tetap eling lan waspada (selalu ingat dan 

waspada). Eling artinya harus tetap ingat siapa 

dirinya dan dari mana asal mulanya (sangkan para-

ning dumadi), kedudukannya sebagai makhluk 

Tuhan, tugasnya sebagai khalifah manusia di bumi 

baik bagi diri sendiri maupun orang lain. Waspada, 

artinya harus tetap cermat, terjaga, dan waspada 

terhadap segala godaan yang sifatnya menyesatkan. 

Godaan yang bersifat menyesatkan itu bisa men-

jauhkan diri dari sang pencipta.

Dalam pertahanan budaya terhadap globalisasi di 

Banyuwangi terdapat pementasan Tari gandrung 

dalam tradisi Petik laut di pantai Muncar. Pemen-

tasan ini masih tetap bertahan disetiap pelaksanaan 

tradisi Petik laut. Pementasan tersebut mengandung 

makna filosofis dan budaya sebagai warisan leluhur 

yang diyakini relevan sepanjang jaman. Pemen-

tasan Tari Gandrung dalam Tradisi Petik laut memi-

liki keunikan dan keunggulan, keunikannya 

nampak pada pelaksanaan tradisi yang disakralkan, 

tahapan pementasan dimulai dari jejer, paju dan 

seblang-seblang. Penari dan penabuhnya berasal 

dari semua lapisan masyarakat dan semua agama 

sebagai penari dan penabuh, mereka berbaur  dalam 

tradisi petik laut tersebut. Penarinya ada yang 

beragama Islam dan Hindu sedangkan keunggulan-

nya, meski beragam agama berpartisipasi dalam 

pementasan tari gadrung yang tergabung dalam 

sanggar tari dan pentas dalam tradisi Petik laut 

tetapi tidak ada konflik dalam interaksinya, bahkan 

sebaliknya tari gandrung sebagai perekat kekeraba-

tan, toleransi dan kerukunan masayarakat. Tari 

gandrung ini walaupun penabuh dan penarinya dari 

berbagai agama dan pementasannya dilakukan 

dalam tradisi petik laut namun tidak ada peng-

klaiman bahwa tari gandrung dalam tradisi Petik 

laut  menjadi milik salah satu agama.

II.TRADISI PETIK LAUT

Menurut Heru Satoto (1987: 98) sejarah perkem-

bangan relegi orang Jawa telah dimulai sejak zaman 

prasejarah, di jaman pada waktu nenek moyang 

orang Jawa beranggapan bahwa semua benda yang 

ada di dunia sekelilingnya mempunyai nyawa, dan 

semua yang bergerak dianggap hidup dan mempu-

nyai kekuatan gaib atau mempunyai roh yang 

berwatak baik maupun jahat. Berdasarkan angga-

pan tersebut, agar kehidupannya senantiasa aman 

dan tentram maka mereka melakukan berbagai ritus 

atau upacara untuk memuja-mujanya. Adapun 

bentuknya antara lain berupa : selametan, ancak, 

buwangan, donga, kaul, nyadran,  pepunden, sajen, 

ziarah, dan sebagainya. Pada prinsipnya ritual terse-

but adalah permohonan terhadap penguasa disitu 

(khang mbahureksa) agar diberikan keselamatan 

dan kesejahteraan. Demikian halnya tradisi Petik 

Laut dapat dijelaskan menurut arti harfiah sebagai 

berikut: “Petik” berarti ambil, pungut, atau peroleh. 

”Petik laut” berarti memetik, mengambil, memun-

gut atau memperoleh hasil laut berupa ikan yang 

mampu menghidupi nelayan Muncar dan 

sekitarnya. Kemudian adanya kepercayaan turun 

temurun dan adat istiadat masyarakat Muncar, seba-

gai ucapan syukur yang pada waktu itu masyarakat 

Muncar mengalami kejayaan dalam mata pencahar-

ian dipesisir Muncar serta adanya bencana pada 

waktu itu (wawancara, Jufri, Oktober 2015).

Upacara tradisional 1 Sura atau sering di kenal 

dengan Petik Laut. Istilah Sura berasal dari bahasa 

Jawa yakni Suro yang  mengandung arti : Bulan 

pertama dalam penanggalan Jawa dalam kalender 

Islam Hijriyah. Arti lain dari kata Suro adalah 

berani, arti berani disini dimaksudkan adalah diam-

bil dari sifat benda-benda pusaka kraton yang dike-

nal memiliki keberanian. Menurut  kepercayaan 

orang Jawa 1 Suro melambangkan permulaan 

hidup, oleh karena itu banyak orang yang menghor-

mati dan mensakralkan 1 Suro sebagai menghor-

mati yang hidup (Haji Selamet, Oktober 2015).



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

44

Bulan Sura dalam penanggalan Jawa diyakini 

memiliki kekuatan magis. Untuk menghindari 

pengaruh buruknya, masyarakat suku Jawa di 

Banyuwangi menggelar upacara ruwatan massal 

sebagai tradisi turun-temurun. Tradisi Petik laut ini 

juga sebagai ungkapan puji syukur kepada 

penguasa alam. Karena itu, seluruh ubo rampe-nya 

terbuat dari hasil bumi.

Bulan Sura bagi masyarakat Jawa disebut bulan 

yang sakral (kramat), masyarakat Jawa melakukan 

kegiatan budaya yang berupa tradisi syukuran 

kepada Tuhan pemberi rejeki dengan melakukan 

labuhan dan sedekahan di pantai, labuhan di 

puncak gunung, merti dusun atau suran, atau 

lainnya. Bulan Sura juga dianggap sebagai bulan 

yang baik untuk mensucikan diri, maka sebagian 

masyarakat lain melakukan kegiatan pembersihan 

barang-barang berharga, seperti jamasan keris 

pusaka, jamasan kereta, dan sebagainya. Kegiatan 

budaya pada bulan Sura lainnya adalah laku misal-

nya cara nenepi (meditasi untuk merenung diri) di 

tempat-tempat sakral misalnya di puncak gunung, 

tepi laut, makam, gua, pohon tua, dan sebagainya 

dan ada juga yang melakukan dengan cara lek-lekan 

(berjaga hingga pagi hari) di tempat-tempat umum 

seperti di perempatan jalan dan pantai Muncar .

Tradisi Petik laut yaitu tradisi tradisional 

masyarakat Jawa pada umumnya dan masyarakat 

Muncar pada khususnya dengan melaksanakan 

sedekah bumi. Tujuan tradisi ini adalah untuk tolak 

bala dan ucapan syukur atas apa yang diberikan 

Tuhan selama 1 tahun dengan cara pelaksanaan 

yang bermacam-macam seperti ruwat bumi, upac-

ara selamatan dimakam leluhur, selamatan di 

pesisir pantai dan  lain-lain. Sehari sebelum pelak-

sanaan tradisi petik laut di dahului dengan ritual 

ngider bumi.

III. TARI GANDRUNG

Tari gandrung merupakan gabungan dari sebuah 

tarian dan nyanyian.Penarinya adalah perempuan 

yang wajib bisa menyanyi dan menari 

sekaligus.Seni tari ini jika dimiripkan dengan tari 

daerah lainnya adalah di Jawa Tengah bernama 

Ledek, di Jawa Barat disebut Ronggeng,di Bali Tari 

Bungbung (joged), semua tarian ini penonton boleh 

masuk dalam gelanggang dan ikut menari bersama 

sesuai dengan gending (lagu) yang mereka minta 

 

dengan sekedar memberi uang sekedarnya 

(Armaya, 2007: 31).

Pakaian gandrung terdiri dari hiasan kepala disebut 

kuluk atau omprog dibentuk demikian rupa, dari 

muka mirip kuluk Janger Bali, dari samping mirip 

kuluk Wayang orang dan di bawah melingkar dari 

telinga kanan dan telinga kiri, runcian (rumbai), 

benang emas laksana rambut dipotong pendek. 

Sedang rambutnya sendiri tidak terlihat karena 

diikat ke dalam dan sebagai gantinya runcian 

benang emas tersebut. Hal ini akan mengingatkan 

kita kepada penari Topeng Betawi di Jakarta yang 

rambut penarinya tidak diperlihatkan, berlainan 

dengan penari-penari perempuan lainnya, meskipun 

memakai kuluk rambutnya masih tetap diperlihat-

kan seperti pada tari Srimpi, penari Janger Bali, 

penari wanita pada wayang orang.

Menurut Scholte 1927 penari gandrung memakai 

selendang disampirkan pada bahu kanan dan 

kiri,hal ini sama dengan tari gambyong ,kemben 

gandrung agak lebih tinggi dari kemben yang 

dipakai tari gambyong,di belakang punggung terda-

pat bagian dari kemben yang memanjang selebar 

tiga jari menutup bagian tengah punggung sampai 

tengkuk dan dihias dengan emas.

Di muka dada ada semacam tutup dada mulai dari 

leher ke bawah sampai batas pinggul ,terbuat dari 

kain beludru hitam lebarnya 25 sentimeter dihias 

dengan benang emas pada tepinya dan gambar 

bunga serta daun melingkar-lingkar,tusuk konde 

terbuat dari uang emas talen berbentuk bulan sabit 

dan uang emas ringgit ,rupiah disusun sedemikian 

rupa sehingga kelihatan amat indah.

Bentuk tutup dada semacam ini sama dengan penari 

janger Bali,bedanya tutup dada penari janger Bali 

terbuat dari kulit dihiasi dengan ukiran ditatah 

berlubang.Janger di pinggul kiri kanan terdapat 

probo yang bentuknya sama dengan penari wanita 

wayang wong,di muka memakai probo tetapi lebih 

besar berbentuk fandel menutup perut demikian 

juga di belakang menutup bagian belakang. Hal ini 

sama dengan penutup perut penari laki-laki Bali 

dalam kesenian Arya yang berperan sebagai raja 

dengan hiasan makara terbuat dari benang emas.

Di pinggul dihias dengan selendang pelangi tiga 

warna merah,putih, dan hijau melingkar tinggi 

rendah dari pinggul kanan ke pinggul kiri dijepit 



MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

45

oleh pending warna perak sebagai ikat pinggang 

.Sedangkan kain yang dipakai batik tulis pada 

umumnya dasar putih bunga coklat atau hitam yang 

disebut Gajahuling. Memakainya di bawah lutut 

sedikit ,mungkin hal ini diperlukan agar gerakannya 

lincah tidak terhalang oleh kain panjang dan kaki 

memakai kaos kaki memakai hiasan berbentuk 

kupu atau burung dibuat dari kulit warna emas.

Alat musiknya sangat sederhana, terdiri dari sebuah 

kendang, sebuah gong, dua buah bonang, dua buah 

biola dan kluncing berbentuk segi tiga, pakaian 

niyogo (panjak) kain panjang memakai jas tutup 

warna hitam dan memakai blangkon warna coklat 

tanpa alas kaki (kaki telanjang).

Seni gandrung ini selain dipentaskan dalam acara 

dan juga dipentaskan dalam tradisi petik laut, dipen-

taskan juga dalam upacara lainnya, salah satunya 

adalah untuk memeriahkan perkawinan, khitanan, 

dan upacara lainnya. Seseorang yang mempunyai 

hajat tertentu,sering juga dipentaskan di pasar 

malam sampai pukul 24.00.

Banyak anggota kelompok kesenian Gandrung 

berjumlah 8 orang, terdiri dari penari, tukang rias, 

pemukul instrumen dan pemukul gendang, pemukul 

gong, bonang, kluncing, dan dua orang penggesek 

biola. Adapun ketua kelompok kesenian ini 

biasanya pemukul kluncing atau salah satu peng-

gesek biola.

Seni Gandrung merupakan sumber (inti) dari seni 

tradisional daerah Banyuwangi, kecuali Seblang. 

Lagu-lagu Gandrung selain indah juga memikat 

para pendengarnya, demikian juga tarian Gandrung 

yang bermacam ragam itu,indah bahkan kadang 

menjurus ketarian yang erotis. Tergambar disini 

bahwa seni Gandrung merupakan kesenian tertua di 

daerah Banyuwangi. Tak heran bila hal ini dikonfr-

rontasikan dengan cerita dari buku “Babad Blam-

bangan (Darusuprapta,2006:10)

IV. SEJARAH GANDRUNG

Tari Gandrung Banyuwangi berdasarkan sumber 

informasi yang penulis dapat ,asal mulanya dilaku-

kan oleh laki-laki yang menjadi Gandrung ini dari 

sisa-sisa pasukan Blambangan dan Bali, setelah 

VOC terlibat perang besar-besaran menyerbu Bayu 

yang terkenal dengan puputan Bayu. 

 

Sehingga pasukan Blambangan yang kocar-kacir 

itu,mereka membentuk kelompok kecil antara desa 

yang satu ke desa yang lain. Sedang sisa pasukan 

Bali menyebar dimana-mana, bahkan mereka ada 

yang menjadi penduduk Blambangan dengan cara 

memperistri orang Blambangan. Keturunan-

keturunan mereka yang meneruskan tradisi orang 

tuanya, mendirikan kesenian Gandrung (lelaki) 

(Armaya,2003: 35)

Pasukan-pasukan Blambangan yang berkelompok 

kecil-kecil, mereka mendirikan Gandrung sebagai 

alat perjuangan. Artinya mereka untuk kontak 

dengan kawan-kawan sisa pasukan Blambangan, 

dengan cara mementaskan tarian Gandrung dengan 

nyanyian perjuangan (sandhi). Setelah mereka 

berkelompok makin besar,mereka mengadakan 

penyerangan kecil-kecilan terhadap pasukan VOC.  

Jadi sisa-sisa pasukan Blambangan ini mengguna-

kan Gandrung sebagai alat perjuangan.

Karena Blambangan sejak pemerintahan Raja Mas 

Danurejo,di bawah kekuasaan Bali, maka dengan 

sendirinya Bali banyak mengirim pasukannya ke 

Blambangan. Akulturasi budaya terjadi di Blam-

bangan, antara Bali dan Blambangan termasuk 

keseniannya.Kebiasaan pasukan Bali jika di Bali 

mereka selalu mengadakan penyambutan terhadap 

raja-rajanya, penyambutan ini diadakan dalam 

bentuk pesta seni antara lain Gandrung Bali dan 

kesenian Bali lainnya (Darusuprapta,1993: 20).

Kebiasaan ini dibawa ke Blambangan ,karena 

penari Gandrung perempuan tidak ada maka 

mereka gantikan dengan salah satu prajurit yang 

terampil menari untuk dijadikan penari 

Gandrungnya.Salah satu prajurit yang melarikan 

diri itu bernama Ketut Kinto. Sampai di desa Cung-

king Ketut Kinto menikah dengan gadis Blamban-

gan dan mempunyai anak yang diberi nama Lukito. 

Dahulunya desa Cungking ini merupakan tempat 

pedepokan Mas Bagus Wongsokaryo ini, merupa-

kan guru dan penasehat Pangeran Mas Tawangalun 

(wawancara Mbah Sarjono, Oktober 2015).

Usia Ketut semakin tua maka kegiatan kesenian 

dilanjutkan oleh anaknya Lukito itu,seperti diketa-

hui Ketut adalah salah satu prajurit Bali yang 

mendirikan Gandrung lelaki dikesatuannya 

(pasukannya). Pada jaman Lukito inilah kesenian 



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

46

Gandrung laki-laki berkembang sesuai dengan 

perkembangan jaman maka kesenian Gandrung ini 

menyesuaikan diri dengan perkembangan itu 

sendiri.Mulai dari pakaian, kuluk dan hiasan 

lainnya bahkan sampai pada gending-gending 

dengan warna Banyuwangi. Gandrung laki-laki 

yang populer bernama Marzan pada jaman 

itu.Pementasan Gandrung Banyuwangi selalu 

punya pola sebagai berikut : Jejer, Paju, dan 

seblang-seblang. Untuk menghormati jasa Lukito 

maka lagu yang selalu dibawakan dalam seblang-

seblang itu dinamakan “Seblang Lukito”.

Menurut Jefri, lirik dari bagian Seblang-seblang ini 

biasanya dilaksanakan menjelang subuh. Secara 

garis besar isi dari lirik seblang-seblang itu men-

ceritakan tentang hidup dan kehidupan manusia di 

dunia ini ,tentang suka duka manusia,bekerja keras 

,bersenang-senang, melaksanakan kewajiban hidup 

suami istri,bangun pagi pergi ke sungai dan bersem-

bahyang sebagai rasa syukur kepada Tuhan Sang 

Pencipta alam semesta ini.Dan juga sarat dengan 

nasihat-nasihat yang penuh bijak, sehingga bila 

direnung dalam-dalam isi dari adegan terakhir 

Gandrung Banyuwangi yang berupa ”Seblang-

seblang” itu merupakan merupakan bentuk pendidi-

kan yang baik bagi siapa saja yang menonton tonto-

nan Gandrung Banyuwangi (Wawancara,23 

Nopember,2015).

Sejak tahun 1895 bentuk Gandrung Laki-laki digan-

tikan oleh Gandrung Perempuan, maka sejak itulah 

tontonan Gandrung Banyuwangi makin marak dan 

banyak dipelajari orang. Pelopor Gandrung Perem-

puan tercatat bernama Semi anak dari Mak Midah 

dari desa Cungking, maka tak heran Cungking 

adalah daerah potensial seni di Zaman itu. Mungkin 

hal ini tak lepas dari pengaruh Ki Mas Bagus 

Wongsokaryo yang dulu mendirikan padepokan 

olah kanuragan, di samping ilmu tentang seni 

(Armaya,2007: 36)

Secara garis besar perjalanan sejarah Gandrung 

Banyuwangi,awalnya penari Gandrungnya adalah 

laki-laki kemudian digantikan oleh penari perem-

puan. Dari perjalanan ini baik musik pengiring dan 

pakaian serta hiasan Gandrung selalu ada peruba-

han ,contohnya musik pengiring Gandrung awalnya 

hanya kendang,bonang(kempul),gong,dan mulut 

(yang kemudian diganti suling) yang akhirnya 

diganti dengan biola. Pada adegan jejer awalnya 

yang dibawakan lagu (gending) 

Padha Nonton. Penyesuaian ini setiap tahun atau 

jaman selalu ada, akan tetapi tak pernah meninggal-

kan bentuk aslinya. Dan ternyata bila dikaji 

kesenian tradisioanal Gandrung Banyuwangi ini 

merupakan sumber dari kesenian tradisional lainnya 

,terutama dari “tariannya” dan “nyanyiannya” yang 

berbentuk monumental itu. Memang jika dikaji 

terus dari nyanyian dan tariannya yang kini berkem-

bang ,bisa ditarik kesimpulan : kesenian Gandrung 

Banyuwangi merupakan kesenian tertua di kawasan 

Blambangan yang kini bernama Banyuwangi. 

Mengingat kesenian Gandrung pada awalnya 

dibawa oleh pasukan Blambangan /Bali sebagai 

bentuk hiburan yang sebenarnya merupakan alat 

perjuangan.

V. TARI GADRUNG DALAM TRADISI 

PETIK LAUT

Sarjono mengatakan bahwa, tradisi Petik Laut ini 

juga merupakan ucapan rasa syukur kehadapan 

Tuhan Yang Maha Esa atas hasil laut yang dianu-

grahkan kepada masyarakat Muncar dan sekitarnya. 

Penghasilan ikan di laut Muncar merupakan peng-

hasilan pokok untuk keberlangsungan hidup 

masyarakat Muncar. Maka tradisi ini sangat penting 

untuk dipertahankan dan tetap dipelihara sebagai 

wujud rasa syukur kehadapanNya (Wawancara 23 

Nopember,2015).

Tradisi Petik Laut dilaksanakan selama 3 hari 

dengan berbagai rangkaian acara sebagai berikut. 

Menurut Haji Slamet acara diawali dengan melaku-

kan malam Tasakuran/syukuran yakni malam men-

jelang pelaksanaan tradisi Petik Laut. Hampir 

seluruh masyarakat nelayan di Muncar melakukan 

tirakatan sampai pagi. Dengan satu harapan semoga 

Tuhan Yang Maha Esa memberkahi dan pelaksan-

aan Petik Laut di pantai Muncar pada siang harinya 

selamat tidak ada halangan apapun (Wawancara,24 

Nopember 2015).

Acara Ider Bumi dilaksanakan Pagi hari lebih 

kurang pukul 06.00 WIB. Sesaji yang telah siap di 

dalam “Gitik” dan ditempatkan di rumah Pawang 

diangkut menuju ke tempat upacara sambil terlebih 

dahulu diarak keliling dilingkungan perkampungan 

nelayan, diiringi oleh perangkat kesenian pengiring 

berupa Terbangan, Gandrung, bersama-sama 

dengan kegiatan kelompok masyarakat nelayan 

menuju ke tempat upacara pelepasan sesaji. Penari 

gandrung menari yang dikelilingi penononton 

seperti gambar berikut



Gambar 1. Gerak Paju tari Gandrung  dalam tradisi Petik 
Laut (sumber: Dok. Relin D.E. November 2015) Gambar 2. Gerak jejer Tari Gandrung dalam Tradisi Petik 

Laut . (sumber: Dok.Relin D.E. November 2015)

Gambar 3. Bupati Banyuwangi Aswar Anaz sedang 
meninjau Pelaksanaan Petik Laut di pantai Muncar. (sumber : 

Dok. Relin D.E,  Nopember 2015)

MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

47

Menurut Haji Slamet mengatakan Upacara 

Pelepasan Sesaji, secara tradisi dilakukan di tempat 

yang telah ditentukan, biasanya mengambil tempat 

di tempat pelelangan ikan (TPI) pada tanggal 15 

Suro, biasanya dimulai pada pukul 09.00 WIB. 

Sesaji di tempatkan di perahu  membawa Gitik yang 

berisikan sesaji ditempatkan paling depan dan 

kemudian diikuti oleh iring-iringan perahu nelayan 

yang membawanya ke tengah laut untuk dilarung. 

Sebagai kelanjutan dari upacara tersebut kemudian 

rombongan berziarah ke Makam Sayid Yusuf yang 

bertempat  di Sembulungan (Wawancara,23 

Nopember 2016).

Sebelum perahu Gitik (tempat sesaji) membawa 

iring-iringan saji ke laut dilanjutkan dengan acara 

serimonial yang dihadiri oleh aparat pemerintahan, 

keamanan, tokoh agama, tokoh masyarakat dan 

tokoh nelayan. Puncak serimonial  tersebut dibuka 

oleh Bupati Banyuwangi selaku kepala daerah. 

Dalam acara tersebut terdapat laporan ketua panitia, 

sambutan, kepala Desa Kedungrejo dan sambutan 

bupati Banyuwangi sekaligus membuka upacara 

petik laut . Sebelum larung saji ke laut ada pemen-

tasan tari gandrung. Tari ini dipentaskan di depan 

para pejabat dan undangan lainnya diareal pelaksa-

naan petik laut Dilanjutkan dengan memasang kail 

pancing emas di mulut  kambing yang merupakan 

sesaji utama bertempat di Perahu Gitik. Setelah itu 

dilanjukan dengan upacara larung sesaji ke laut di 

pantai Muncar. Saat akan melarung sesaji ini 

diiringi oleh suasana tarian gandrung dengan pola 

gerak jejer sebelum sesaji di larung ke tengah laut 

sebagai acara/rangkaian puncak upacara petik laut 

di pantai muncar seperti foto berikut ini.

Menurut Jufri, persiapan pelaksanaan petik laut di 

pantai Muncar dilakukan 1 bulan sebelum pelaksan-

aan dihari puncaknya, diawali dengan melakukan 

persiapan administrasi sampai pembentukan 

kepanitian petik laut. Dalam penyelenggraan Petik 

Laut di pantai Muncar ini ada kepanitian khusus 

yang dibentuk oleh kelompok  masyarakat nelayan 

Muncar, persiapan upacara hingga hari puncak 

perayaanya. Semua lapisan Masyarakat nelayan 

Muncar, yang dihadiri para pejabat dan undangan 

serta hadirin para pengunjung dari masyarakat 

disekitar Muncar ikut memeriahkan kegiatan Petik 

Laut Muncar tersebut (Wawancara, 23 Nopember 

2015). Di dalam tradisi petik laut tahun 2015 

dihadiri langsung oleh pejabat Pemerintah kabu-

paten Banyuwangi.

Haji Slamet selaku tokoh masyarakat Muncar men-

jelaskan bahwa, dana petik laut di pantai Muncar ini 

diperoleh oleh Swadaya Nelayan, para Pengusaha 

Industri perikanan, dari para pihak Sponsor, dan 

bantuan dari pemerintah Daerah Banyuwangi. 



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

48

Doa-doa yang digunakan adalah pengajian Istigo-

sah, dan ritual macapat. Kelengkapan upacara yang 

dianggap penting adalah berbentuk sesaji berupa 

kue, masakan dan makanan yang berasal dari 

palawija yang bergantung dan bentuk lainnya.Sesaji 

yang paling menonjol berupa : kepala kambing 

“Kendit”, Kue-kue sebanyak 44 macam, Buah-

buahan, pancing emas, Candu, pisang saba mentah, 

pisang raja, nasi tumpeng, nasi gurih, nasi lawuh, 

ayam jantan hidup 2 ekor, kinangan dan lain-lain. 

Semua kelengkapan sesaji tersebut disusun sede-

mikian rupa dimasukkan ke dalam sebuah perahu 

kecil yang dihiasi beraneka ragam warna hiasan dari 

kertas dan biasanya disebut Gitik, dan kemudian 

dilabuh atau dilarung di laut. Dalam pelarungan 

tersebut selalu diiringi dengan tarian Gandrung 

(Wawancara,20 Nopember 2015).

Di dalam proses pelaksanaan tradisi petik laut juga 

selalu dimeriahkan dengan tarian Gandrung, tarian 

ini merupakan tari khas kabupaten Banyuwangi. 

Tari gandrung dipentaskan sebelum acara larung 

saji ke tengah laut. Tarian ini disaksikan oleh para 

undangan mulai dari Bupati Banyuwangi sampai 

masyarakat yang berkunjung saat pelaksanaan 

upacara petik laut. Tari Gandrung dalam tradisi 

petik laut mempunyai makna sakral. 

Adapun gerakannya tari gandrung dalam upacara 

petik laut ini menurut salah satu seniman Banyu-

wangi Endri Wahyuningsih sebagai berikut. Gera-

kan tari gandrung terdiri dari 1. Jingket, gerakan 

bahu ke atas dan ke bawah atau ke samping. 2. Egol 

pantat yang lombo dan kerep, yakni gerakan pantat 

ke kanan ke kiri mengikuti iringan musik gendang.

Sikap dan gerak jari, gerakan ini ada 3 (tiga) macam 

diantaranya: 1). Jejeb, yaitu posisi tiga jari merapat 

telunjuk merapat pada ibu jari. 2). Cengkah, yaitu 

keempat jari merapat dan ibu jari tegak kearah 

telapak tangan. 3). Ngeber, yaitu telapak tangan 

terbuka, tangan lurus sejak pangkal lengan sampai 

ujung jari.

Permainan sampur, merupakan komunikasi antara 

pria dan wanita. Dalam hal ini ada beberapa macam 

antara lain: 1). Nantang yaitu sampur di lempar ke 

arah penari pada gong pertama dan seterusnya. 2). 

Ngiplas atau nolak kanan dan kiri satu persatu. 3) 

Ngumbul yaitu membuang ujung sampur ke atas ke 

dalam atau ke luar. 4) Ngebyar, yaitu kedua ujung 

sampur dikibaskan arah ke dalam atau ke luar. 

5). Ngiwir yaitu ujung sampur dijipit dan digetar-

kan. 6). Nimpah yaitu ujung sampur disampirkan ke 

lengan kanan atau kiri pada gerakan sagah atau 

ngalang (Wawancara,19 Nopember 2015). Gerakan 

tersebut digambarkan dalam foto sebagai berikut.

Gerakan tari gandrung seperti seblang-seblang 

semua mengandung makna kehidupan sehingga 

tarian ini dipentaskan dalam tradisi petik laut mem-

bawa makna tersendiri sesuai dengan tujuan dilak-

sanakannya tradisi petik laut ini. Esensi tradisi petik 

laut yang dilakukan oleh masyarakat Jawa di pantai 

Muncar adalah sebagai upaya untuk menemukan 

jati dirinya agar selalu tetap eling lan waspada. 

Eling artinya harus tetap ingat siapa dirinya dan dari 

mana (sangkan paraning dumadi) 'asal mulanya', 

kedudukannya sebagai makhluk Tuhan, tugasnya 

sebagai manusia di bumi baik bagi diri sendiri 

maupun orang lain. Waspada, artinya harus tetap 

cermat, terjaga, dan waspada terhadap segala 

godaan yang sifatnya menyesatkan. Karena sebe-

narnya godaan itu bisa menjauhkan diri dari sang 

Pencipta, sehingga dapat menjauhkan diri mencapai 

Manunggaling Kawula Gusti 'bersatunya makhluk 

dengan Sang Pencipta. Keyakinan semacam ini 

masih banyak diyakini dan dianut oleh sebagian 

masyarakat Jawa. Namun masyarakat modern 

sering memandang secara negatif. Sura dikaitkan 

dengan paham syirik dan kemusrikan. anggapan 

seperti itu timbul karena disebabkan kurangnya 

pemahaman sebagian masyarakat akan makna yang 

mendalam dibaliknya. Masyarakat Jawa mempu-

nyai kesadaran makrokosmos. Dalam kesadaran ini 

diyakini bahwa Tuhan menciptakan kehidupan di 

alam semesta ini mencakup berbagai dimensi yang 

fisik maupun metafisik (gaib).

Gambar 4. Gerak Seblang-Seblang Tari Gandrung dalam 
tradisi petik laut di Pantai Muncar 

(sumber : Dok. Relin D.E,  Nopember 2015)



MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

49

Sarjono mengatakan bahwa, tradisi Petik Laut ini 

juga merupakan ucapan rasa syukur kehadapan 

Tuhan Yang Maha Esa atas hasil laut yang dianu-

grahkan kepada masyarakat Muncar dan sekitarnya. 

Penghasilan ikan di laut Muncar merupakan peng-

hasilan pokok untuk keberlangsungan hidup 

masyarakat Muncar. Maka tradisi ini sangat tetap 

dipelihara sebagai wujud rasa syukur kehadapan-

Nya ( Wawancara 23 Nopember,2015).

Menurut kepercayaan masyarakat Muncar bahwa 

Petik Laut adalah sebagai bentuk rasa bakti umat 

manusia kepada Tuhan (bapa akasa, ibu bumi, bapa 

rina, ibu wengi) dan segala manivestasi Tuhan dan 

sebagai ucapan terimakasih atas segala anugrah 

yang diberikan kepadanya. Sebagai bentuk hubun-

gan manusia dengan Tuhan maka masyarakat 

Muncar menjaga kesimbangan antara manusia 

dengan Tuhan Hyang Maha Esa, pada masyarakat 

Desa Kedungrejo diwujudkan dengan melaksana-

kan Larung Saji dipantai Muncar. Serta acara 

selamatan, untuk membuang sengkala yang melam-

bangkan pemujaan kepada Ida Sang Hyang Widhi 

Wasa,  sebagai ucapan terima kasih kepada beliau 

sebagai Sang Pencipta alam semesta. Sehingga 

terwujud keharmonisan antara manusia dengan 

Tuhan Yang Maha Esa.

VI. FILOSOFIS TARI GANDRUNG 

DALAM TRADISI PETIK LAUT 

DI PANTAI MUNCAR

Pementasan dan gerakan tari gandrung dalam 

tradisi petik laut mempunyai makna tersendiri. 

Setiap peragaan Gandrung Banyuwangi selalu 

berpola jejer, paju, dan seblang-seblang.  Pola ini, 

merupakan filosofis hidup tentang manusia. 

Filosofis yang diekspresikan dalam bentuk tari dan 

nyanyi, pesan tentang hidup dan kehidupan nampak 

jelas di dalamnya. Terutama dalam adegan 

“seblang-seblang”, disini dari gerak tari dan 

nyanyi, merupakan satu kesatuan menjelma dalam 

bentuk yang indah untuk menyampaikan pesan-

pesan tentang hidup dan kehidupan, dengan segala 

suka dukanya sebagai manusia, kemudian akhir dari 

manusia itu sendiri, diaktualisasikan keberadaan 

manusia secara hitam dan putih. Perjuangan dan 

pergulatan akhirnya dengan hentakan atau kelem-

butan dalam menjawab semua pertanyaan yang 

muncul, suatu pertanyaan yang tak pernah habis-

habisnya, seperti memasuki dunia pengalaman dan 

dunia kenyataan sekaligus. 

Tradisi Petik laut sebagai bentuk ucapan terima 

kasih kepada Tuhan yang telah memberikan hasil 

laut yang melimpah, melalui tarian gandrung terse-

but symbol suka duka, rasa syukur diekspresikan 

melalui gerakan tari.

Menurut Armaya (2007:34) diuraikan bahwa apa 

yang kita saksikan dalam peragaan Gandrung 

Banyuwangi, memasuki tahapan atau babak yang 

berjumlah tiga tahap atau babak. Babak pertama 

disebut jejer, gending yang dibawakan adalah lagu 

“Padha Nonton” yang terdiri dari delapan bait 32 

baris yang dibagi yang dibagi setiap baitnya men-

jadi empat baris.Kemudian babak kedua disebut 

“Paju”,gending yang dibawakan bebas sesuai 

permintaan yang akan ikut menari (maju gandrung). 

Dan, dibabak ketiga “Seblang-seblang”, yang selalu 

diawali dengan gending atau lagu yang berjudul 

“Seblang Lukito”,dan gending-gending lainnya.

              

Babak pertama yang disebut jejer itu,selalu memb-

awakan lagu Padha Nonton yang terdiri dari 32 

baris, dibagi menjadi 8 bait, setiap baitnya terdiri 

empat baris. Biasanya setiap gending dinyanyikan 

satu baitnya (empat baris), diselingi dengan gending 

atau lagu lain, baru kemudian dilanjutkan dengan 

gending Padha Nonton bait-bait berikutnya, dengan 

gerak tari yang sesuai dengan dengan warna lagu 

yang dibawakan itu. Apabila kita amati lagu Padha 

nonton, syairnya berbentuk bebas. Sedangkan pada 

tahun 1945 penyair Chairil Anwar mencanangkan 

tentang puisi bebas, padahal puisi bebas itu telah 

dikenal dalam zaman Blambangan. Agar ada gam-

baran yang jelas, disini kami kutipkan syair lagu 

Padha Nonton itu sebagai berikut:

Podho Nonton:

Podho nonton

Pudak sempal ring lelurung

Yo pendite

Pudak sempal lambeane poro putro

Poro putro

Kejolo ring kedung lewong

Jalane jolo sutro

Tampange tampang kencono

Kembang menur

Melik-melik ring bebentur

Sun siram alom

Sun petik mencirat ati



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

50

Lare angon

Panculane gomok iku

Tandurane kacang lanjaran

Sak onting kanggo perawan

Kembang gadong

Sak golong ditowo sewu

Nora murah nora larang

Hang nowo wong adol kembang

Kembang abang 

Selebrang tibo ring kasor

Balenono mbah Teji

Sun anteni ring paseban

Ring paseban

Dung Ki Demang mangan nginom

Seleregan wong ngunus keris

Gendam gendis buyar abyur

Syair (puisi) Padha Nonton ini, merupakan puisi 

yang indah. Maka beralasan bila puisi ini selalu 

dibawakan dalam pembukaan dalam peragaan 

Gandrung, selain puisi ini indah isinyapun meng-

gambarkan perjuangan rakyat Blambangan 

terhadap penjajah. Walaupun saat ini puisi Padha 

Nonton itu dibawakan tidak secara utuh, tidak men-

gurangi arti puisi sebagai puisi yang indah dan 

padat makna sejarah di dalamnya.

Gandrung berdasar perjalanan sejarahnya dilakukan 

oleh seorang laki-laki, berasal dari prajurit Blam-

bangan, mereka menyamar sebagai gandrung seba-

gai alat perjuangan. Mereka dapat berkomunikasi 

sesamanya, dari para prajurit sisa-sisa pasukan 

Blambangan yang cerai berai itu. Dari pertemuan 

mereka, terbentuk pasukan kecil-kecilan yang 

sering mengganggu pasukan kompeni Belanda. 

Maka sangat beralasan jika lagu Padha Nonton 

merupakan lagu wajib pembukaan peragaan 

Gandrung, kepada para penonton.

Hanya dalam perkembangan selanjutnya, Gandrung 

laki-laki digantikan oleh Gandrung perempuan, 

tentu dalam rangka menyesuaikan terhadap 

perkembangan jaman. Dan gending-gending yang 

dibawakan oleh Gandrung perempuan, cenderung 

bernada erotis dan romantis, walau lagu seperti 

Padha nonton mereka bawakan kendati tidak secara 

utuh. Perubahan Gandrung laki-laki ke Gandrung 

perempuan ini ada sejarahnya, yaitu oleh Semi anak 

Mak Midah pada tahun 1895 dari desa Cungking.

Menurut Ilham (2006: 34) puisi Padha Nonton 

kalau kita amati, selalu timbul pertanyaan. Siapa 

yang harus ditonton? Sedang jika kita analisa dari 

baris-baris puisinya, kita mendapatkan kata “kem-

bang” sebanyak empat kata bahkan ada kata “pen-

jual kembang”, siapa mereka ini? Puisi Padha 

nonton ini indah sekali penuh nada simbolisme, hal 

ini bisa kita tangkap pada bait ketujuh  dari bait 

kedelapan, yang brekaitan dengan makna kembang 

tersebut. Pengertian “kembang”disini banyak 

berkaitan dengan hal-hal kematian. Lalu siapa yang 

mati dalam puisi Padha nonton ini? Hal ini bisa kita 

lihat pada bait-bait awal dari puisi ini yaitu para 

putra (maksudnya para putra Blambangan). Ada apa 

dengan putra Blambangan itu? Disini kita tangkap 

pada bait ke dua yang berbunyi “para putra kena 

jala, jalane jala sutra,tampange tampang 

kencono”. Jelas maknanya tentang bujuk rayu 

Kompeni Belanda dengan iming-iming harta benda, 

yang menimbulkan perpecahan diantara para putra 

Blambangan. Ada yang kena jala sutra itu, tapi ada 

pula yang menolak bekerjasama dengan Kompeni 

Belanda. Dari kata “jala sutra” ini, terbuka tabir 

simbolis puisi ini. Bila hal ini kita konfrontasikan 

dengan cerita dalam babad Blambangan ,yaitu 

disaat terjadinya Perang Bayu atau Puputan Bayu, 

dimana terjadi pembantaian para putra Blamban-

gan. Dan seperti kita ketahui bahwa pihak Kompeni 

Belanda dalam menghadapi kerajaan –kerajaan di 

Nusantara (Indonesia) selalu menggunakan politik 

adu domba (devide at impera)  yang diteruskan oleh 

pemerintah Hindia Belanda saat menjajah di 

Banyuwangi. Dengan politik adu domba atau pecah 

belah ini, terkoyak persatuan dan kesatuan pasukan 

Blambangan. Dimana sesama putra Blambangan 

saling diadu domba dengan politik pecah belah 

yang licik. Kehancuran Blambangan seperti yang 

diceritakan dalam babad Blambangan ternyata 

pejuang-pejuang Blambangan bukan hanya mengh-

adapi Belanda saja, tetapi mereka yang bergabung 

dalam pasukan Kompeni Belanda,yang di dalamnya 

banyak bangsa sendiri termasuk pasukan Blamban-

gan sendiri yang bekerjasama dengan Kompeni. 

Peristiwa sejarah inilah selalu “ditonton” (untuk 

dibaca dihayati dan dipelajari) sebagai pesan penu-

lis puisi “Padha Nonton” kepada generasi muda 

Blambangan. Sebagai suatu suatu pelajaran sejarah, 

untuk mengambil hikmahnya, yaitu dengan 

kesatuan dan persatuanlah penjajah dapat kita 

kalahkan. 



MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

51

Tragis memang sejarah Blambangan masa lalu,hal 

ini tepat digambarkan pada bait ketujuh dan kedela-

pan yang berbunyi sebagai berikut:

Kembang abang (bunga merah)

Selebrang tiba ring kasur(selendang jatuh dikasur)

Balenono mbah Teji(kembalilah mbah Teji)

Sun anteni ring paseban  (saya tunggu di paseban)

Kembang abang (bunga merah) merupakan gamba-

ran peperangan yang banyak menimbulkan jatuh 

korban (kematian). Kemudian pada baris kedua 

“Selebrang tiba ring kasur”, hal ini menggambar-

kan jatuh korban terkapar di bumi Blambangan 

(tiba ring kasur), sedang baris ketiga dan keempat 

(bait ketujuh), sebaliknya dihubungkan dengan bait 

kedelapan sebab disini kata “paseban” sebagai 

petunjuk hal ini.

Bahasa yang dituangkan dalam nyanyian padha 

nonoton menurut teori semiotika oleh Saussure 

dalam Chris Barker (2014: 90) bahasa adalah 

medium utama yang digunakan dalam pembentu-

kan dan penyampaian makna-manka cultural. 

Bahasa adalah medium yang dipakai untuk mem-

bentuk pengetahuan tentang diri kita dan dunia 

social. Dalam hal tari gandrung  yang melantunkan 

slagu padha nonton mengandung bahasanya men-

gandung makna relegi, sosial, budaya, magis seba-

gai bentuk ekspresi pengetahuan, cultural, sosial 

dan kepercayaan masyarakat setempat. Misalnya 

pada saat petik laut lagu padha nonton mempunyai 

Balenono mbah Teji, mengandung makna filosofis 

yaitu mengidentifikasikan tentang “orang tua yang 

dihormati”, bisa juga “orang tua yang sakti”, tetapi 

juga berkonotasi “binatang yang dikeramatkan”. 

Suatu kebiasaan dimasyarakat kita, bila kita berada 

di tengah hutan rimba, untuk binatang harimau 

(macan) kita tidak menyebut harimau melainkan 

dengan sebutan “Mbah”. Dan kata “Teji“ sering 

digunakan untuk kuda, misalnya “jaran teji”. Kalau 

Mbah Teji disini “kuda” sesuai benar baris keempat 

pada bait ketujuh yang berbunyi ”Sun anteni ring 

paseban” artinya kutunggu di paseban (tempat 

menghadap). Lalu bisa terjadi “orang sakti” atau 

“orang yang dihormati” untuk menghadap dengan 

menunggang kuda, mungkin pula kata Teji berasal 

dari Taji, karena perubahan pengucapan dari Teji 

menjadi Taji. Arti kata Taji adalah alat ampuh dari 

ayam jago yang berupa jalu, suatu alat pembunuh 

yang ada pada kaki ayam jago. Hal ini tak merubah 

arti simbolis puisi ini yaitu “orang tua yang sakti 

“atau “orang tua yang dihormati”. 

Mengingat taji atau teji suatu alat atau kekuatan 

yang dimiliki oleh orang yang memilikinya itu 

,kemudian apa yang terjadi setelah mereka tiba 

di”Paseban”?. Suatu kejadian yang tragis tak 

terelakkan,hal ini tergambar pada bait kedelapan 

yang merupakan bait penutup dalam puisi Padha 

Nonton yang berbunyi sebagai berikut:

Ring Paseban

Dung Ki Demang lagi makan nginum

Seleregan suarane wong ngunus keris

Gendam gendis buyar abyur

Terjemahan:

Di Paseban (tempat menghadap,pertemuan)

Saat ini Ki Demang makan minum (senang-senang)

Berderet suara keris terhunus oleh seseorang

Hancur dalam kemusnahan (kematian).

Jelas dalam bait kedelapan ini,orang tua yang dihor-

mati atau orang sakti itu tak lain adalah Ki Demang. 

Seperti kita ketahui bahwa tidak semua bangsawan 

Blambangan itu bekerjasama dengan Kompeni 

Belanda. Ternyata Ki Demang orang yang tak mau 

bekerjasama dengan pihak Kompeni 

Belanda,dengan berbagai usaha Ki Demang dapat 

datang ke paseban yang kemudian dibunuh. Musli-

hat Kompeni belanda yang diteruskan dengan 

pemerintah Hindia Belanda, berunding kemudian 

ditangkap atau dibunuh mewarnai sejarah perkem-

bangan bangsa Indonesia menjadi bangsa yang 

merdeka. Apabila dihubungan dengan paandangan 

Berger, 2000:55. Simbol-simbol merupakan ungka-

pan  aksidental yang sifatnya lebih individu, tertu-

tup dan berhubungan dengan sejarah kehidupan 

seseorang. Dalam kontek ini Puisi padha nonton ini 

sifatnya sangat tertutup berbahasa klise dan meru-

pakan berceritra tentang individu ki demang seba-

gai seorang pemimpin yang siap melakukan 

peperangan sampai titik darah penghabisan.

Puisi Padha Nonton ini dibawakan oleh Gandrung 

dengan bermacam versi yang berlainan.Disinilah 

letak uniknya puisi atau lagu Padha Nonton itu. 

Dengan sendirinya untuk menafsirkan makna puisi 

ini,mungkin bisa berbeda. Ada juga yang menafsir-

kan dengan gaya romantis, tentang para pembesar 

yang suka mengumbar hawa nafsunya dengan 

perempuan-perempuan di sini. Apa yang diberikan 

terhadap makna puisi Padha Nonton membuat puisi 

ini mempunyai arti penting, setidak-tidaknya 

sesuatu yang yang harus diperhitungkan dalam 



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

52

membahas karya sastra. Ada satu lagi pertanyaan 

kapan sebenarnya puisi ini diciptakan?.Mengingat 

karya-karya seni jaman kuno tidak mencantumkan 

nama pengarangnya.Oleh karena itu lagu selalu 

dibawakan sebagai pembukaan peragaan Gandrung 

dan sebagai alat perjuangan.Maka dapat diperkira-

kan bahwa lagu Padha Nonton tercipta pada abad 

ke-18,setidaknya diakhir abad ke-17,karena seluruh 

Blambangan dikuasai oleh Kompeni 

Belanda.(Armaya,2007: 43).

Gerakan pada nonton dalam Tari gandrung di atas 

mengandung nilai yang dalam sebagai gambaran 

peristiwa sejarah yang direkam dalam puisi atau 

lagu Padha Nonton juga mengandung ajaran yang 

mendalam.Karena merupakan pendidikan politik 

bagi generasi penerus waktu itu atas sejarah 

bangsanya.Intinya agar kesalahan-kesalahan 

dimasa lalu tidak terulang lagi.Sejarah masa lalu 

yang terekam dalam puisi Padha Nonton kini tak 

pernah basi untuk digali.Sebagai bahan yang harus 

direnungkan oleh generasi penerus Blambangan 

pada jamannya ketika menghadapi musuh dari luar 

bumi Blambangan.

Babak kedua yang disebut “Paju” merupakan pera-

gaan kegembiraan.Disini bermacam jenis lagu 

muncul sesuai dengan permintaan si paju (yang 

maju) ikut menari bersama Gandrung.Antara lagu 

dengan lagu lainnya mempunyai perbedaan gerak 

tari yang selaras dengan semangat dan citraan dari 

lagu yang dibawakannya.Sebagai contoh lagu 

“PecariPutih” dimana tarian yang disuguhkan 

adalah tarian Bali yang penuh dengan dinamika 

cinta.Setiap lagu dan tarian yang disuguhkan 

itu,antara si paju dan Gandrung cenderung dalam 

persaingan untuk mampu menari yang baik. Disini-

lah terasa kepuasan dalam kebebasan yang artistik, 

disaat mereka yang tengah menari sebagai seniman 

pencipta karya seni yang kreatif. Demikianlah 

babak kedua ”paju” mempunyai arti penting dalam 

proses penciptaan seni (nyanyi dan tari). Peragaan 

yang mengandung ajaran dan pelajaran seni untuk 

pengembangan kesenian kepada generasi penerus 

bangsanya.

Sampailah pembicaraan kita pada babak ketiga 

yang dinamakan “Seblang-seblang”. Seblang 

adalah upacara adat yang diselenggarakan dalam 

bentuk tarian dengan iringan gamelan dan paduan 

suara. Karena itu seblang ini merupakan upacara 

adat yang mengandung unsur kesenian. Kegiatan ini 

bersifat ritual dan dianggap sakral oleh penduduk 

setempat, karena penari seblang menari dalam 

keadaan trans (Sudibyo,hal.3). Upacara seblang ini 

tidak diketahui lagi sejak kapan adanya, namun 

yang jelas sekitar tahun 1770-an Mas Ayu (Sayu) 

Wiwit,salah seorang pejuang Blambangan dalam 

melawan VOC, pernah menarikannya 

(Pigeaud,1932: 262). Semi yang legendaris peneri 

gandrung pertama sebelum menjadi gandrung 

profesional pada sekitar 1895 juga pernah menari-

kan seblang (Scholte,1927:148). Pada waktu ini 

upacara seblang,hanya diselenggarakan di desa 

Ulihsari dan Bakungan kecamatan Glagah.

Gerakan seblang-seblang pada gandrung saat petik 

laut menyimbolkan gerakan untuk menetralisir 

bahaya dan masyarakat Muncar sangat percaya, 

apabila tidak melakukan ritual petik laut maka desa 

yang bersangkutan akan mengalami musibah atau 

pageblug,bencana alam, banyak pencuri, piaraan 

dan tanaman yang gagal karena hama, hasil tangka-

pan ikan di laut juga akan minim dan lain-lain 

(Sudibyo,1994: 3).

Gerakan seblang-seblang ini di  mana penari 

gandrung mengangkat selendang dengan jalan 

berputar-putar/ider bumi dengan melantunkan lagu 

“Seblang Lukito”, sedang lagu “Seblang Lukito” 

adalah lagu yang harus dibawakan, mengingat lagu 

ini mempunyai kedudukan khusus sebagai berikut: 

Seblang Lukito :

Seblang Lukito

Wis wayahe bang bang wetan

Kakang kakang ngliliro

Wis wayahe suwung kokoroyuk

Lawang gede wonten kang jagi

Gambar 5. Gerakan Padha Nonton Penari Gandrung Dalam 
Tradisi Petik Laut. (Dok. Relin, November 2015)



MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

53

Medalo ring lawang butulan 

Wis biasane ngemong adine

Sak tinjak balia mulih

Dalam pandangan Standey j.Grenz (2001:178) 

kata-kata adalah sebagai ekspresi sepanjang sejarah 

yang mempengaruhi prilaku liguistik manusia. 

Syair Tari Gandrung dengan lagu seblang lukito 

merupakan ekspresi sejarah yang terkandung dalam 

liguistik masyarakat banyuwangi yang ditembang-

kan dalam pementasan tari gandrung dan juga men-

gandung makan filosofis. Makna filosofis kata 

Seblang adalah suatu gerak tarian secara tidak sadar 

untuk menolak penyakit,rintangan,tantangan.Agar 

desanya bersih dari gangguan penyakit ,dalam 

suasana hidup sehat. Untuk kajian yang mendalam 

tentang Seblang, harus diadakan penelitian agar 

ditemukan jawaban yang tuntas tentang Seblang itu 

sendiri. Kemudian penulis telusuri arti kata 

Lukento, ada juga yang menulis dengan Lukito 

yang mungkin sebenarnya harus ditulis dengan kata 

Lokato (gejala bahasa apokop). Kata “Lokato” 

adalah bahasa Banyuwangi yang berarti pergi 

,meskipun kata “Lokato” berkonotasi menyuruh 

pergi (mengusir/marah)tetapi artinya juga pergi.

Menjelang akhir pementasan, apabila terdengar 

gending Candra dewi, tari gandrung dalam gerakan 

seblang seakan menunjukan kegembiraannya dan 

melakukan “tundhikan’ (tunjukan) dengan cara 

melempar “sampur” (selendang) kepada penonton. 

Pementasan Tari Gandrung dalam petik laut apabila 

dilihat dari teori relegi Durkheim, dasar-dasar religi 

ada lima komponen religi yaitu: 1). Emosi 

keamanan (getaran jiwa) yang menyebabkan manu-

sia didorong untuk berprilaku keagamaan, 2). 

Sistem  kepercayaan atau bayangan-bayangan 

manusia tentang bentuk dunia, alam gaib, hidup, 

maut, dan sebagainya,  3).  Sistem  ritual dan  upac-

ara  keagamaan yang bertujuan  mencari  hubungan  

dengan  dunia  gaib  berdasarkan sistem  keper-

cayaan tersebut,  4). Kelompok keagamaan atau 

kesatuan-kesatuan sosial yang mengkonsepsikan 

dan mengaktifkan religi berikut upacara-upacara 

keagamaan,  5). Alat-alat fisik yang digunakan 

dalam ritual dan upacara keagamaan 

(Koentjaraningrat, 1997: 201-2). Pementasan 

Gandrung di tengah acara petik laut sebenarnya 

mempunyai fungsi relegi dan ajaran-ajaran tentang 

manusia dan hakekat hidup dan manusia yakni 

hendaknya selalu bersikap menghormati 

Hyang maha Kuasa. Tari gandrung berkaitan 

dengan system relegi petik laut yang mengandung 

emosi keagamaan masyarakat Banyuwangi serta 

mengandung unsur kepercayaan yang kuat bahwa 

dengan dipentaskannya tari gandrung diyakini 

berbagai kendala dan rintangan yang dihadapi 

masyarakat akan sirna dengan sendirinya.

Pementasan Tari Gandrung dilihat dari teori fungsi 

dari Talcott Parson dalam Hamilton (1990 : 6) men-

guraikan bahwa fungsional/ function yang artinya 

kegunaan, dalam usaha untuk mencapai kegunaan 

yang maksimal terlihat berbagai fungsi secara 

bersama. Suatu masyarakat yang hidup merupakan 

sistem sosial dan suatu sistem sosial mempunyai 

struktur juga seperti halnya bumi, makhluk atau 

molekul. Bentuk dan struktur sosial pada dimensi 

didik maupun diferensinya dapat memahami dan 

mengerti latar belakang kehidupan kekerabatan, 

ekonomi, religi, mithologi dan sektor-sektor lain 

dalam kehidupan masyarakat” Berkaitan dengan 

fungsi tari Gandrung mempunyai kegunaan dan 

fungsi secara bersama sesuai dengan latar belakang 

relegi, mithologi dan kehidupan bersama dalam 

kehidupan masyarakat muncar yang dalam tradisi 

petik laut sebagai simbol tarian ucapan rasa syukur 

kepada Tuhan atas hasil laut yang sudah diberikan 

kepada masyarakat Muncar Banyuwangi.

Bila perhatikan dengan cermat peragaan tari 

Gandrung selalu dimulai dengan adegan “jejer’, 

kemudian “paju” dan “seblang-seblang”, itu semua 

menggambarkan perjalanan hidup manusia. Jika 

dikaitkan dengan pandangan Spradley (1997:121) 

menguraikan bahwa semua makna budaya dicipta-

kan dengan menggunakan simbol-simbol dan 

makna hanya dapat disimpan dalam simbol. 

Berdasarkan pendapat ini bahwa gerakan dan 

nyanyian tari gandrung dalam petik laut semua 

merupakan simbol budaya yang tersimpan melalui 

simbol-simbool tari gandrung baik dalam gerakan-

nya dan dalam nyanyiannya. Sepertti misalnya 

adegan “jejer” menceritakan tentang manusia 

dengan perjuangannya, pengenalan tentang arti 

hidup, hidup sebagai kenyataan (realitas) yang 

berjuang terus menerus untuk mencapai keba-

hagiaan hidup baik yang bersifat material dan spiri-

tual. Sedang dalam adegan “paju” melukiskan 

keberhasilan dalam hidupnya, lalu mengadakan 

pesta pora dengan bersenang-senang.  Bersenang-

senang disini mempunyai makna untuk sekedar 

melupakan perjuangan yang berat dalam hidup ini 



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...) MUDRA Jurnal Seni Budaya

54

yang penuh derita. Sebab untuk memenangkan 

sesuatu perjuangan dalam hidup, penuh duka dan 

air mata dan kemudian penuh tawa ria, merupakan 

gambaran yang manusiawi. Dan akhirnya adegan 

“seblang-seblang” merupakan akhir dari perjalanan 

hidup manusia ini,penuh upacara, memuja dan 

memuji Hyang Murbeng Dumadi/Tuhan Yang Esa. 

Rasa bersalah atau berdosa, bertobat dan minta 

ampunan. Kita datang dari Hyang Murbeng Dumadi 

dan kembali kepada-Nya. Tuhan Yang Maha Kuasa 

pemberi hidup dan mati, akhirnya manusia mening-

galkan alam fana ini (lokat-pergi) menuju alam 

baka. Sehingga pada akhirnya peragaan Gandrung 

dengan jejer, paju, dan Seblang-seblang merupakan 

ekspresi filosofis hidup manusia. 

VII. SIMPULAN

Tari gandrung merupakan puncak hasil budaya 

daerah Banyuwangi  dengan unsur-unsur seni yang 

fundamental yang  berakar pada sejarah lokal 

Banyuwangi.  Bahkan tari Gandrung Banyuwangi 

merupakan sumber atau inti dari kesenian yang ada 

di Banyuwangi. Baik dari nyanyianya dan juga 

bentuk tariannya. Pementasan tari gandrung dalam 

tradisi petik laut merupakan salah satu syarat 

kesempurnaan jalannya tradisi ini. Dalam tradisi 

petik laut Tari gandrung dipentaskan bersamaan 

dengan persiapan larung sesaji ke laut. Tahapan 

pementasan ada tiga pola yakni pertama  jejer, paju 

dan seblang-seblang. Di dalam gerakan  jejer, 

gending terdiri dari lagu Padha Nonton yang 

berjumlah  delapan bait, 32 baris. Setiap baitnya 

terbagi menjadi empat baris, baru kemudian dilan-

jutkan dengan gending  Padha Nonton  pada bait-

bait berikutnya dengan gerak tari yang sesuai warna 

lagu yang dibawakan. Kemudian babak kedua 

disebut Paju gending yang dibawakan bebas sesuai 

permintaan yang akan ikut menari (maju gandrung) 

dan ketiga Seblang-seblang yang selalu diawali 

dengan gending atau lagu yang berjudul Seblang 

Lukito dan gending-gending lainnya. Pementasan 

tari gandrung dalam tradisi Petik laut merupakan  

wujud filosfis yang disimbolkan oleh puisi atau 

lagu Seblang Lukento sebagai simbol akhir 

perjalanan hidup manusia dalam memuja dan 

memuji Hyang Murbeng Dumadi. Akhirnya, 

hakekat gerak Gandrung dengan  jejer, paju dan 

Seblang-seblang merupakan ekspresi falsafah 

hidup manusia dalam prilaku keseharian dalam 

kehidupan sosial relegius. 

                 

DAFTAR RUJUKAN

Armaya,2007: Upaya Pelestarian Kesenian Banyu-

wangi di Era Globalisasi, kumpulan makalah dari 

Ufuk Kebudayaan Banyuwangi tahun 2007.

Barker,Chris, 2004. Cultural Studies Teori dan 

Praktek, Yogjakarta, Bentang (PT Bentang 

Pustaka).

Berger. Athur Asa. 2000. Media Analisis 

Teknisques. Second Edition.Alih bahasa Setio Budi 

HH. Yogjakarta. Penerbit.Universitas Atma Jaya

Darusuprapta,1993, Babat Blambangan - Kajian 

Historiografi Tradisional, makalah untuk seminar 

Sejarah Blambangan.

Grenz.J.Standey. 2001. A Primer on Postmo-

drenism; Pengantar Untuk Memahami Postmod-

ernisme. Peterjemah Wilson Suwanto. Yogjakarta. 

Yayasan Andi.

Herusatoto, Budiono. 2001. Simbolisme dalam 

Budaya Jawa. Yogyakarta: Hanindita.

Hamilton, Peter. 1990. Sebuah Pengantar Talcott 

Parson Dan Pemikirnya. Yogyakarta PT : Tiara 

Wacana.

Ilham, dkk, 2006. Ufuk Kebudayaan Banyuwangi.  

Forum Diskusi Seni dan Budaya banuwangi

Kentjaraningrat. 1990. Pengantar Antropologi 1. 

Jakarta .Universitas Indonesia.

Kentjaraningrat, 1997. Antropologi Budaya, Jakarta 

: Dian Rakyat.



MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

55

Pigeaud,1932. Javaans-Nederlands Handwoorden-

boek. Groningen

Spradley.J. james. 1997. Metode Etnografi. Peterje-

mah. Misbah Zulfa Elizabeth. Yogjakarta. Tiara 

Wacana

Scholte, John. 1927, Gandroeng Van Banyoewangi 

,dalam Djawa VII.

Sudibyo Aris, dkk,1994, Upaya Pelestarian Dan 

Pengembangan Budaya banyuwangi Ditinjau

Suripto, Adi. 2006. Nilai-Nilai Hindu Dalam 

Budaya Jawa. Bekasi: Media Hindu

Daftar Informan

Nama : Sudirman Jufri  

Tempat tanggal lahir/umur : Muncar,3 April 1960

Pekerjaan : Nelayan

Alamat : Desa Kedungrejo, Muncar,Banyuwangi.

Nama : Haji Selamet   

Tempat tanggal lahir/umur : Muncar,10 Maret 

1964.

Pekerjaan : Nelayan

Alamat : Desa Kedungrejo,Muncar,Banyuwangi.

Nama : Sarjono  

Tempat tanggal lahir/umur : Curah Krakal,31 

Desember 1968

Pekerjaan : Petani

Alamat : Desa Curah Krakal,Muncar,Banyuwangi.

Nama : Endri Wahyuningsih  

Tempat tanggal lahir/umur : Curah Krakal, 9 

Desember 1969

Pekerjaan : Penari

Alamat : Desa Curah Krakal,Muncar,Banyuwangi.


	P. 41.pdf
	P. 42.pdf
	P. 43.pdf
	P. 44.pdf
	P. 45.pdf
	P. 46.pdf
	P. 47.pdf
	P. 48.pdf
	P. 49.pdf
	P. 50.pdf
	P. 51.pdf
	P. 52.pdf
	P. 53.pdf
	P. 54.pdf
	P. 55.pdf

