MHBR‘A MUDRA Jurnal Seni Budaya Volume 32, Nomor 1, Februari 2017
p4l-55
P-ISSN 0854-3461, E-ISSN 2541-0407

Pementasan Tari Gandrung Dalam Tradisi Petik Laut
Di Pantai Muncar, Desa Kedungrejo, Banyuwangi,
Jawa Timur (Suatu Kajian Filosofis)

Relin D.E
Jurusan Teologi, Fakultas Brahma Widya, IHDN Denpasar

E-mail: relin_denayu @yahoo.co.id

Tari Gandrung merupakan kekayaan budaya lokal banyuwangi dan dijadikan maskot daerah Banyuwangi.
Tari gandrung banyak dipentaskan diberbagai acara publik termasuk di dalam tradisi petik laut. Pementasan
Tari Gandrung dalam tradisi petik laut memiliki makna tersendiri karena tradisi ini diyakini sebagai bentuk
persembahan kepada Dewa Laut agar nelayan dianugrahkan ikan yang berlimpah. Penelitian ini bertujuan
untuk mengetahui bentuk Tari Gandrung dan makna filosofi Tari gandrung yang terkandung dalam tradisi
Petik laut di pantai Muncar Banyuwangi. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif. dengan analisis
deskriftip kualitatif. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi (data-data
sekunder). Adapun hasil penelitian menunjukkan bahwa Setiap peragaan Gandrung Banyuwangi selalu
berpola jejer, paju dan seblang-seblang. Dalam pementasannya memasuki tiga babak yakni pertama jejer,
gending terdiri dari lagu Padha Nonton yang terdiri dari delapan bait 32 baris setiap baitnya terbagi menjadi
empat baris, baru kemudian dilanjutkan dengan gending Padha Nonton pada bait-bait berikutnya dengan
gerak tari yang sesuai warna lagu yang dibawakan. Kemudian babak kedua disebut Paju gending yang
dibawakan bebas sesuai permintaan yang akan ikut menari (maju gandrung) dan ketiga Seblang-seblang
yang selalu diawali dengan gending atau lagu yang berjudul Seblang Lukito dan gending-gending lainnya.
Pementasan tari gandrung dalam tradisi petik laut secara filosofis bila diamati dari lagu Padha nonton
dengan syairnya berbentuk bebas dan pola yang berkembang ini merupakan gambaran filosofis hidup
tentang manusia. Filosofis yang diekspresikan dalam bentuk tari dan nyanyi sebagai simbol pesan tentang
hidup dan kehidupan. Terutama dalam adegan seblang-seblang memvisualisasikan perpaduan bentuk gerak
dan nyanyian yang indah untuk menyampaikan pesan-pesan tentang hidup dan kehidupan segala suka
dukanya sebagai manusia. Demikian juga ucapan rasa syukur kepada Tuhan atas kehidupan ini. Kemudian
akhir dari manusia itu sendiri diaktualisasikan tentang keberadaan manusia secara hitam dan putih. Perjuan-
gan dan pergulatan akhirnya dengan hentakan atau kelembutan dalam menjawab semua pertanyaan yang
muncul, suatu pertanyaan yang tak pernah habis-habisnya, seperti memasuki dunia pengalaman sekaligus
dunia kenyataan dalam satu rangkaian.

Gandrung Dance Performance in Petik Laut Tradition in Muncar Beach, Kedungrejo
Village, Banyuwangi, East Java Banyuwangi, East Java (A Philosophical Studies)

Gandrung Dance is a wealth of Banyuwanyi local culture and used as mascots of Banyuwangi. Gandrung
Dance staged in various public events, including in the tradition of Petik Laut. Staging Gandrung Dance in
the tradition of Petik Laut has special meaning because the tradition is believed to be the form of an offering
to the god of the sea that confers fishermen plentiful fish. This study aims at determining the shape and
philosophy Gandrung Dance that contained in the tradition of Petik Laut at Muncar Beach Banyuwangi. The
method used is a qualitative method with descriptive qualitative analysis. Data were collected through inter-
views, observation, and documentation (secondary data). The results showed that each demonstration of
Gandrung in Banyuwangi always patterned Jejer, Paju and Seblang-Seblang. The play has three rounds, the
first is jejer made up of Padha Nonton musical that consists of eight stanzas 32 lines, of each stanza is
divided into four lines, then continued with the Padha Nonton musical on the verses corresponding to the
color dance of the songs.

41



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Then the second is called Paju Gending hosted free on demand that will come to dance (advanced gandrung)
and third is Seblang Seblang which always begins with the musical or song called Seblang Lukito and other
gending. Gandrung dance performances in the tradition of petik laut philosophically, it it is observed from
Padha Nonton song with its verse and free-form patterns that developed a philosophical picture of human
life. Philosophical realm is expressed in dancing and singing which is a symbol of the message about life
and living. Especially the scene of Seblang-Seblang which visualizes the combination of forms of motion
and a beautiful song to convey messages about life and the lives of humans, likewise thanksgiving to God
for this life. Then the end of the man is about human existence that is actualized in black and white. The
struggle ended with the beat or tenderness in answering all the questions, a question that is never endless,

as well as enters a world of experience and reality in a series.

Keywords : Petik laut, gandrung dance, jejer, paju, seblang-seblang

Proses Review : 15 Januari - 5 Februari 2017, Dinyatakan Lolos : 6 Februari 2017

I. PENDAHULUAN

Nama Banyuwangi secara historis merupakan
kelanjutan dari nama Blambangan.Sedangkan
Banyuwangi jika dilihat dalam atlas merupakan
sebuah kota yang berada paling ujung timur pulau
Jawa.Secara kultural Banyuwangi menyerap central
budaya Jawa, Bali, Madura, Sumatra, Arab, Cina,
Bugis, dan Aceh. Setidaknya ramuan dari berbagai
budaya itu menghasilkan suatu budaya yang unik
dan menarik.Hal ini disebabkan arus transformasi
budaya Banyuwangi begitu lancar, posisi Banyu-
wangi dekat dengan bandar-bandar (pelabuhan)
yang punya hubungan timbal balik dalam kepentin-
gan  politik,ekonomi,budaya, = dan  sejarah
lainnya.(Armaya,2007: 30). Dalam perkembangan-
nya masyarakat Banyuwangi juga dilanda global-
isasi. Zaman globalisasi merupakan era informasi
dalam artian bahwa arus informasi bertambah
lancar melalui alat-alat komunikasi yang canggih
seperti  celular, telephone, internet, E-mail,
faximele, hal ini tentunya mempunyai dampak
positif dan negatif atau lebih tepat lagi pada dina-
mika masyarakat Indonesia. Pengaruh era global-
isasi tidak hanya berpengaruh positif saja seperti
yang dipaparkan di atas namun juga bersifat negatif.
Pengaruh negatif tersebut dapat dilihat dari
kebiasaan-kebiasaan masyarakat Indonesia, yang
mulai terpengaruh oleh budaya luar yang masuk ke
Indonesia. Salah satu contoh pengaruh negatif dari
budaya luar adalah terjadinya pergaulan bebas di
kalangan remaja, pemakaian obat-obat terlarang
dan terjadinya hubungan seks bebas diluar nikah
(Hasibuan, 2002 : 151).

42

Pengaruh globalisasi ini menurut Peter Beyer
(dalam Hasibuan, 2002:151) dinamika masyarakat
dan kebudayaan kelihatannya sudah tak dapat
dipungkiri lagi di zaman globalisasi ini. Seba-
gaimana terungkapkan dari makna globalisasi terse-
but memang dunia ini semakin lama semakin
bertambah sempit. Mengapa demikian? Karena
Globalisasi menekankan ketergantungan satu
negara dengan negara lain sehingga dunia ini men-
jadi satu tempat (a singgle place) dan kebudayaan
pun menjadi “a single Culture”.

Dalam pengaruh globalisasi yang cepat masyarakat
Banyuwangi masih memegang tradisi Petik laut
sebagai salah satu tradisi masyarakat Jawa untuk
menyambut tahun baru Jawa yang dimulai pada
bulan Sura. Bulan Sura sebagai awal tahun Jawa,
khususnya bagi masyarakat Jawa banyak melaku-
kan kegiatan untuk menyambutnya. Kegiatan
penyambutan itu dilakukan baik menjelang maupun
selama bulan Sura. Kegiatan tersebut biasanya tidak
terlepas dari upaya introspeksi terhadap tindakan
dimasa lalu dan harapan-harapan yang lebih baik
ditahun baru, namun tidak sedikit pula masyarakat
yang merayakan tahun baru yang hanya bertujuan
untuk bersenang-senang saja. Sebaliknya budaya
dan tradisi petik laut tersebut tetap dipertahankan
oleh masyarakat pantai Muncar,Banyuwangi dan
disaksikan setiap tahun baru Jawa/ mulai bulan
sura.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Eksistensi budaya Jawa yang telah mengkristal
dalam setiap kehidupan masyarakat Jawa sehingga
melahirkan sebuah tradisi ritual atau upacara, baik
upacara adat Jawa murni atau upacara yang bersifat
akulturasi dan inkulturasi. Suripto (2006: 86,87)
Seperti halnya Tradisi Petik laut umumnya dilak-
sanakan setiap tahun pada awal bulan pertama tahun
baru Jawa, bertepatan dengan 1 Muharam. Perhi-
tungan bulan sura dapat ditemukan dalam Kalender
Jawa yang pertama kali diterbitkan oleh Raja
Mataram Sultan Agung Haryokusumo 1940 Tahun
yang lalu. Tradisi Petik laut dilaksanakan sebagai
ungkapan syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa
dan agar selalu diberi keselamatan selama melaut
dan dianugrahi ikan yang banyak. Bulan Sura
dalam penanggalan Jawa diyakini memiliki kekua-
tan magis. Untuk menghindari pengaruh buruk,
masyarakat suku Jawa di Banyuwangi menggelar
upacara tradisi petik laut. Demikian juga tradisi
dibulan Sura yang dilakukan oleh masyarakat Jawa
adalah sebagai upaya untuk menemukan jati dirinya
agar selalu tetap eling lan waspada (selalu ingat dan
waspada). Eling artinya harus tetap ingat siapa
dirinya dan dari mana asal mulanya (sangkan para-
ning dumadi), kedudukannya sebagai makhluk
Tuhan, tugasnya sebagai khalifah manusia di bumi
baik bagi diri sendiri maupun orang lain. Waspada,
artinya harus tetap cermat, terjaga, dan waspada
terhadap segala godaan yang sifatnya menyesatkan.
Godaan yang bersifat menyesatkan itu bisa men-
jauhkan diri dari sang pencipta.

Dalam pertahanan budaya terhadap globalisasi di
Banyuwangi terdapat pementasan Tari gandrung
dalam tradisi Petik laut di pantai Muncar. Pemen-
tasan ini masih tetap bertahan disetiap pelaksanaan
tradisi Petik laut. Pementasan tersebut mengandung
makna filosofis dan budaya sebagai warisan leluhur
yang diyakini relevan sepanjang jaman. Pemen-
tasan Tari Gandrung dalam Tradisi Petik laut memi-
liki keunikan dan keunggulan, keunikannya
nampak pada pelaksanaan tradisi yang disakralkan,
tahapan pementasan dimulai dari jejer, paju dan
seblang-seblang. Penari dan penabuhnya berasal
dari semua lapisan masyarakat dan semua agama
sebagai penari dan penabuh, mereka berbaur dalam
tradisi petik laut tersebut. Penarinya ada yang
beragama Islam dan Hindu sedangkan keunggulan-
nya, meski beragam agama berpartisipasi dalam
pementasan tari gadrung yang tergabung dalam
sanggar tari dan pentas dalam tradisi Petik laut

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

tetapi tidak ada konflik dalam interaksinya, bahkan
sebaliknya tari gandrung sebagai perekat kekeraba-
tan, toleransi dan kerukunan masayarakat. Tari
gandrung ini walaupun penabuh dan penarinya dari
berbagai agama dan pementasannya dilakukan
dalam tradisi petik laut namun tidak ada peng-
klaiman bahwa tari gandrung dalam tradisi Petik
laut menjadi milik salah satu agama.

II.TRADISI PETIK LAUT

Menurut Heru Satoto (1987: 98) sejarah perkem-
bangan relegi orang Jawa telah dimulai sejak zaman
prasejarah, di jaman pada waktu nenek moyang
orang Jawa beranggapan bahwa semua benda yang
ada di dunia sekelilingnya mempunyai nyawa, dan
semua yang bergerak dianggap hidup dan mempu-
nyai kekuatan gaib atau mempunyai roh yang
berwatak baik maupun jahat. Berdasarkan angga-
pan tersebut, agar kehidupannya senantiasa aman
dan tentram maka mereka melakukan berbagai ritus
atau upacara untuk memuja-mujanya. Adapun
bentuknya antara lain berupa : selametan, ancak,
buwangan, donga, kaul, nyadran, pepunden, sajen,
ziarah, dan sebagainya. Pada prinsipnya ritual terse-
but adalah permohonan terhadap penguasa disitu
(khang mbahureksa) agar diberikan keselamatan
dan kesejahteraan. Demikian halnya tradisi Petik
Laut dapat dijelaskan menurut arti harfiah sebagai
berikut: “Petik” berarti ambil, pungut, atau peroleh.
”Petik laut” berarti memetik, mengambil, memun-
gut atau memperoleh hasil laut berupa ikan yang
mampu menghidupi nelayan Muncar dan
sekitarnya. Kemudian adanya kepercayaan turun
temurun dan adat istiadat masyarakat Muncar, seba-
gai ucapan syukur yang pada waktu itu masyarakat
Muncar mengalami kejayaan dalam mata pencahar-
ian dipesisir Muncar serta adanya bencana pada
waktu itu (wawancara, Jufri, Oktober 2015).

Upacara tradisional 1 Sura atau sering di kenal
dengan Petik Laut. Istilah Sura berasal dari bahasa
Jawa yakni Suro yang mengandung arti : Bulan
pertama dalam penanggalan Jawa dalam kalender
Islam Hijriyah. Arti lain dari kata Suro adalah
berani, arti berani disini dimaksudkan adalah diam-
bil dari sifat benda-benda pusaka kraton yang dike-
nal memiliki keberanian. Menurut kepercayaan
orang Jawa 1 Suro melambangkan permulaan
hidup, oleh karena itu banyak orang yang menghor-
mati dan mensakralkan 1 Suro sebagai menghor-
mati yang hidup (Haji Selamet, Oktober 2015).

43



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

Bulan Sura dalam penanggalan Jawa diyakini
memiliki kekuatan magis. Untuk menghindari
pengaruh buruknya, masyarakat suku Jawa di
Banyuwangi menggelar upacara ruwatan massal
sebagai tradisi turun-temurun. Tradisi Petik laut ini
juga sebagai ungkapan puji syukur kepada
penguasa alam. Karena itu, seluruh ubo rampe-nya
terbuat dari hasil bumi.

Bulan Sura bagi masyarakat Jawa disebut bulan
yang sakral (kramat), masyarakat Jawa melakukan
kegiatan budaya yang berupa tradisi syukuran
kepada Tuhan pemberi rejeki dengan melakukan
labuhan dan sedekahan di pantai, labuhan di
puncak gunung, merti dusun atau suran, atau
lainnya. Bulan Sura juga dianggap sebagai bulan
yang baik untuk mensucikan diri, maka sebagian
masyarakat lain melakukan kegiatan pembersihan
barang-barang berharga, seperti jamasan Keris
pusaka, jamasan kereta, dan sebagainya. Kegiatan
budaya pada bulan Sura lainnya adalah laku misal-
nya cara nenepi (meditasi untuk merenung diri) di
tempat-tempat sakral misalnya di puncak gunung,
tepi laut, makam, gua, pohon tua, dan sebagainya
dan ada juga yang melakukan dengan cara lek-lekan
(berjaga hingga pagi hari) di tempat-tempat umum
seperti di perempatan jalan dan pantai Muncar .

Tradisi Petik laut yaitu tradisi tradisional
masyarakat Jawa pada umumnya dan masyarakat
Muncar pada khususnya dengan melaksanakan
sedekah bumi. Tujuan tradisi ini adalah untuk folak
bala dan ucapan syukur atas apa yang diberikan
Tuhan selama 1 tahun dengan cara pelaksanaan
yang bermacam-macam seperti ruwat bumi, upac-
ara selamatan dimakam leluhur, selamatan di
pesisir pantai dan lain-lain. Sehari sebelum pelak-
sanaan tradisi petik laut di dahului dengan ritual
ngider bumi.

III. TARI GANDRUNG

Tari gandrung merupakan gabungan dari sebuah
tarian dan nyanyian.Penarinya adalah perempuan
yang wajib bisa menyanyi dan menari
sekaligus.Seni tari ini jika dimiripkan dengan tari
daerah lainnya adalah di Jawa Tengah bernama
Ledek, di Jawa Barat disebut Ronggeng,di Bali Tari
Bungbung (joged), semua tarian ini penonton boleh
masuk dalam gelanggang dan ikut menari bersama
sesuai dengan gending (lagu) yang mereka minta

44

MUDRA Jurnal Seni Budaya

dengan sekedar memberi uang sekedarnya
(Armaya, 2007: 31).

Pakaian gandrung terdiri dari hiasan kepala disebut
kuluk atau omprog dibentuk demikian rupa, dari
muka mirip kuluk Janger Bali, dari samping mirip
kuluk Wayang orang dan di bawah melingkar dari
telinga kanan dan telinga kiri, runcian (rumbai),
benang emas laksana rambut dipotong pendek.
Sedang rambutnya sendiri tidak terlihat karena
diikat ke dalam dan sebagai gantinya runcian
benang emas tersebut. Hal ini akan mengingatkan
kita kepada penari Topeng Betawi di Jakarta yang
rambut penarinya tidak diperlihatkan, berlainan
dengan penari-penari perempuan lainnya, meskipun
memakai kuluk rambutnya masih tetap diperlihat-
kan seperti pada tari Srimpi, penari Janger Bali,
penari wanita pada wayang orang.

Menurut Scholte 1927 penari gandrung memakai
selendang disampirkan pada bahu kanan dan
kiri,hal ini sama dengan tari gambyong ,kemben
gandrung agak lebih tinggi dari kemben yang
dipakai tari gambyong,di belakang punggung terda-
pat bagian dari kemben yang memanjang selebar
tiga jari menutup bagian tengah punggung sampai
tengkuk dan dihias dengan emas.

Di muka dada ada semacam tutup dada mulai dari
leher ke bawah sampai batas pinggul ,terbuat dari
kain beludru hitam lebarnya 25 sentimeter dihias
dengan benang emas pada tepinya dan gambar
bunga serta daun melingkar-lingkar,tusuk konde
terbuat dari uang emas talen berbentuk bulan sabit
dan uang emas ringgit ,rupiah disusun sedemikian
rupa sehingga kelihatan amat indah.

Bentuk tutup dada semacam ini sama dengan penari
janger Bali,bedanya tutup dada penari janger Bali
terbuat dari kulit dihiasi dengan ukiran ditatah
berlubang.Janger di pinggul kiri kanan terdapat
probo yang bentuknya sama dengan penari wanita
wayang wong,di muka memakai probo tetapi lebih
besar berbentuk fandel menutup perut demikian
juga di belakang menutup bagian belakang. Hal ini
sama dengan penutup perut penari laki-laki Bali
dalam kesenian Arya yang berperan sebagai raja
dengan hiasan makara terbuat dari benang emas.

Di pinggul dihias dengan selendang pelangi tiga
warna merah,putih, dan hijau melingkar tinggi
rendah dari pinggul kanan ke pinggul kiri dijepit



MUDRA Jurnal Seni Budaya

oleh pending warna perak sebagai ikat pinggang
.Sedangkan kain yang dipakai batik tulis pada
umumnya dasar putih bunga coklat atau hitam yang
disebut Gajahuling. Memakainya di bawah lutut
sedikit ,mungkin hal ini diperlukan agar gerakannya
lincah tidak terhalang oleh kain panjang dan kaki
memakai kaos kaki memakai hiasan berbentuk
kupu atau burung dibuat dari kulit warna emas.

Alat musiknya sangat sederhana, terdiri dari sebuah
kendang, sebuah gong, dua buah bonang, dua buah
biola dan kluncing berbentuk segi tiga, pakaian
niyogo (panjak) kain panjang memakai jas tutup
warna hitam dan memakai blangkon warna coklat
tanpa alas kaki (kaki telanjang).

Seni gandrung ini selain dipentaskan dalam acara
dan juga dipentaskan dalam tradisi petik laut, dipen-
taskan juga dalam upacara lainnya, salah satunya
adalah untuk memeriahkan perkawinan, khitanan,
dan upacara lainnya. Seseorang yang mempunyai
hajat tertentu,sering juga dipentaskan di pasar
malam sampai pukul 24.00.

Banyak anggota kelompok kesenian Gandrung
berjumlah 8 orang, terdiri dari penari, tukang rias,
pemukul instrumen dan pemukul gendang, pemukul
gong, bonang, kluncing, dan dua orang penggesek
biola. Adapun ketua kelompok kesenian ini
biasanya pemukul kluncing atau salah satu peng-
gesek biola.

Seni Gandrung merupakan sumber (inti) dari seni
tradisional daerah Banyuwangi, kecuali Seblang.
Lagu-lagu Gandrung selain indah juga memikat
para pendengarnya, demikian juga tarian Gandrung
yang bermacam ragam itu,indah bahkan kadang
menjurus ketarian yang erotis. Tergambar disini
bahwa seni Gandrung merupakan kesenian tertua di
daerah Banyuwangi. Tak heran bila hal ini dikonft-
rontasikan dengan cerita dari buku “Babad Blam-
bangan (Darusuprapta,2006:10)

IV. SEJARAH GANDRUNG

Tari Gandrung Banyuwangi berdasarkan sumber
informasi yang penulis dapat ,asal mulanya dilaku-
kan oleh laki-laki yang menjadi Gandrung ini dari
sisa-sisa pasukan Blambangan dan Bali, setelah
VOC terlibat perang besar-besaran menyerbu Bayu
yang terkenal dengan puputan Bayu.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Sehingga pasukan Blambangan yang kocar-kacir
itu,mereka membentuk kelompok kecil antara desa
yang satu ke desa yang lain. Sedang sisa pasukan
Bali menyebar dimana-mana, bahkan mereka ada
yang menjadi penduduk Blambangan dengan cara
memperistri orang Blambangan. Keturunan-
keturunan mereka yang meneruskan tradisi orang
tuanya, mendirikan kesenian Gandrung (lelaki)
(Armaya,2003: 35)

Pasukan-pasukan Blambangan yang berkelompok
kecil-kecil, mereka mendirikan Gandrung sebagai
alat perjuangan. Artinya mereka untuk kontak
dengan kawan-kawan sisa pasukan Blambangan,
dengan cara mementaskan tarian Gandrung dengan
nyanyian perjuangan (sandhi). Setelah mereka
berkelompok makin besar,mereka mengadakan
penyerangan kecil-kecilan terhadap pasukan VOC.
Jadi sisa-sisa pasukan Blambangan ini mengguna-
kan Gandrung sebagai alat perjuangan.

Karena Blambangan sejak pemerintahan Raja Mas
Danurejo,di bawah kekuasaan Bali, maka dengan
sendirinya Bali banyak mengirim pasukannya ke
Blambangan. Akulturasi budaya terjadi di Blam-
bangan, antara Bali dan Blambangan termasuk
keseniannya.Kebiasaan pasukan Bali jika di Bali
mereka selalu mengadakan penyambutan terhadap
raja-rajanya, penyambutan ini diadakan dalam
bentuk pesta seni antara lain Gandrung Bali dan
kesenian Bali lainnya (Darusuprapta,1993: 20).

Kebiasaan ini dibawa ke Blambangan ,karena
penari Gandrung perempuan tidak ada maka
mereka gantikan dengan salah satu prajurit yang
terampil menari untuk dijadikan  penari
Gandrungnya.Salah satu prajurit yang melarikan
diri itu bernama Ketut Kinto. Sampai di desa Cung-
king Ketut Kinto menikah dengan gadis Blamban-
gan dan mempunyai anak yang diberi nama Lukito.
Dahulunya desa Cungking ini merupakan tempat
pedepokan Mas Bagus Wongsokaryo ini, merupa-
kan guru dan penasehat Pangeran Mas Tawangalun
(wawancara Mbah Sarjono, Oktober 2015).

Usia Ketut semakin tua maka kegiatan kesenian
dilanjutkan oleh anaknya Lukito itu,seperti diketa-
hui Ketut adalah salah satu prajurit Bali yang
mendirikan ~ Gandrung  lelaki  dikesatuannya
(pasukannya). Pada jaman Lukito inilah kesenian

45



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

Gandrung laki-laki berkembang sesuai dengan
perkembangan jaman maka kesenian Gandrung ini
menyesuaikan diri dengan perkembangan itu
sendiri.Mulai dari pakaian, kuluk dan hiasan
lainnya bahkan sampai pada gending-gending
dengan warna Banyuwangi. Gandrung laki-laki
yang populer bernama Marzan pada jaman
itu.Pementasan Gandrung Banyuwangi selalu
punya pola sebagai berikut : Jejer, Paju, dan
seblang-seblang. Untuk menghormati jasa Lukito
maka lagu yang selalu dibawakan dalam seblang-
seblang itu dinamakan “Seblang Lukito”.

Menurut Jefri, lirik dari bagian Seblang-seblang ini
biasanya dilaksanakan menjelang subuh. Secara
garis besar isi dari lirik seblang-seblang itu men-
ceritakan tentang hidup dan kehidupan manusia di
dunia ini ,tentang suka duka manusia,bekerja keras
,bersenang-senang, melaksanakan kewajiban hidup
suami istri,bangun pagi pergi ke sungai dan bersem-
bahyang sebagai rasa syukur kepada Tuhan Sang
Pencipta alam semesta ini.Dan juga sarat dengan
nasihat-nasihat yang penuh bijak, sehingga bila
direnung dalam-dalam isi dari adegan terakhir
Gandrung Banyuwangi yang berupa ”Seblang-
seblang” itu merupakan merupakan bentuk pendidi-
kan yang baik bagi siapa saja yang menonton tonto-
nan Gandrung Banyuwangi (Wawancara,23
Nopember,2015).

Sejak tahun 1895 bentuk Gandrung Laki-laki digan-
tikan oleh Gandrung Perempuan, maka sejak itulah
tontonan Gandrung Banyuwangi makin marak dan
banyak dipelajari orang. Pelopor Gandrung Perem-
puan tercatat bernama Semi anak dari Mak Midah
dari desa Cungking, maka tak heran Cungking
adalah daerah potensial seni di Zaman itu. Mungkin
hal ini tak lepas dari pengaruh Ki Mas Bagus
Wongsokaryo yang dulu mendirikan padepokan
olah kanuragan, di samping ilmu tentang seni
(Armaya,2007: 36)

Secara garis besar perjalanan sejarah Gandrung
Banyuwangi,awalnya penari Gandrungnya adalah
laki-laki kemudian digantikan oleh penari perem-
puan. Dari perjalanan ini baik musik pengiring dan
pakaian serta hiasan Gandrung selalu ada peruba-
han ,contohnya musik pengiring Gandrung awalnya
hanya kendang,bonang(kempul),gong,dan mulut
(yang kemudian diganti suling) yang akhirnya
diganti dengan biola. Pada adegan jejer awalnya
yang dibawakan lagu (gending)

46

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Padha Nonton. Penyesuaian ini setiap tahun atau
jaman selalu ada, akan tetapi tak pernah meninggal-
kan bentuk aslinya. Dan ternyata bila dikaji
kesenian tradisioanal Gandrung Banyuwangi ini
merupakan sumber dari kesenian tradisional lainnya
,jferutama dari “tariannya” dan “nyanyiannya” yang
berbentuk monumental itu. Memang jika dikaji
terus dari nyanyian dan tariannya yang kini berkem-
bang ,bisa ditarik kesimpulan : kesenian Gandrung
Banyuwangi merupakan kesenian tertua di kawasan
Blambangan yang kini bernama Banyuwangi.
Mengingat kesenian Gandrung pada awalnya
dibawa oleh pasukan Blambangan /Bali sebagai
bentuk hiburan yang sebenarnya merupakan alat
perjuangan.

V. TARI GADRUNG DALAM TRADISI
PETIK LAUT

Sarjono mengatakan bahwa, tradisi Petik Laut ini
juga merupakan ucapan rasa syukur kehadapan
Tuhan Yang Maha Esa atas hasil laut yang dianu-
grahkan kepada masyarakat Muncar dan sekitarnya.
Penghasilan ikan di laut Muncar merupakan peng-
hasilan pokok wuntuk keberlangsungan hidup
masyarakat Muncar. Maka tradisi ini sangat penting
untuk dipertahankan dan tetap dipelihara sebagai
wujud rasa syukur kehadapanNya (Wawancara 23
Nopember,2015).

Tradisi Petik Laut dilaksanakan selama 3 hari
dengan berbagai rangkaian acara sebagai berikut.
Menurut Haji Slamet acara diawali dengan melaku-
kan malam Tasakuran/syukuran yakni malam men-
jelang pelaksanaan tradisi Petik Laut. Hampir
seluruh masyarakat nelayan di Muncar melakukan
tirakatan sampai pagi. Dengan satu harapan semoga
Tuhan Yang Maha Esa memberkahi dan pelaksan-
aan Petik Laut di pantai Muncar pada siang harinya
selamat tidak ada halangan apapun (Wawancara,24
Nopember 2015).

Acara Ider Bumi dilaksanakan Pagi hari lebih
kurang pukul 06.00 WIB. Sesaji yang telah siap di
dalam “Gitik” dan ditempatkan di rumah Pawang
diangkut menuju ke tempat upacara sambil terlebih
dahulu diarak keliling dilingkungan perkampungan
nelayan, diiringi oleh perangkat kesenian pengiring
berupa Terbangan, Gandrung, bersama-sama
dengan kegiatan kelompok masyarakat nelayan
menuju ke tempat upacara pelepasan sesaji. Penari
gandrung menari yang dikelilingi penononton
seperti gambar berikut



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Gambar 1. Gerak Paju tari Gandrung dalam tradisi Petik
Laut (sumber: Dok. Relin D.E. November 2015)

Menurut Haji Slamet mengatakan Upacara
Pelepasan Sesaji, secara tradisi dilakukan di tempat
yang telah ditentukan, biasanya mengambil tempat
di tempat pelelangan ikan (TPI) pada tanggal 15
Suro, biasanya dimulai pada pukul 09.00 WIB.
Sesaji di tempatkan di perahu membawa Gitik yang
berisikan sesaji ditempatkan paling depan dan
kemudian diikuti oleh iring-iringan perahu nelayan
yang membawanya ke tengah laut untuk dilarung.
Sebagai kelanjutan dari upacara tersebut kemudian
rombongan berziarah ke Makam Sayid Yusuf yang
bertempat di Sembulungan (Wawancara,23
Nopember 2016).

Sebelum perahu Gitik (tempat sesaji) membawa
iring-iringan saji ke laut dilanjutkan dengan acara
serimonial yang dihadiri oleh aparat pemerintahan,
keamanan, tokoh agama, tokoh masyarakat dan
tokoh nelayan. Puncak serimonial tersebut dibuka
oleh Bupati Banyuwangi selaku kepala daerah.
Dalam acara tersebut terdapat laporan ketua panitia,
sambutan, kepala Desa Kedungrejo dan sambutan
bupati Banyuwangi sekaligus membuka upacara
petik laut . Sebelum larung saji ke laut ada pemen-
tasan tari gandrung. Tari ini dipentaskan di depan
para pejabat dan undangan lainnya diareal pelaksa-
naan petik laut Dilanjutkan dengan memasang kail
pancing emas di mulut kambing yang merupakan
sesaji utama bertempat di Perahu Gitik. Setelah itu
dilanjukan dengan upacara larung sesaji ke laut di
pantai Muncar. Saat akan melarung sesaji ini
diiringi oleh suasana tarian gandrung dengan pola
gerak jejer sebelum sesaji di larung ke tengah laut
sebagai acara/rangkaian puncak upacara petik laut
di pantai muncar seperti foto berikut ini.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Gambar 2. Gerak jejer Tari Gandrung dalam Tradisi Petik
Laut . (sumber: Dok.Relin D.E. November 2015)

Menurut Jufti, persiapan pelaksanaan petik laut di
pantai Muncar dilakukan 1 bulan sebelum pelaksan-
aan dihari puncaknya, diawali dengan melakukan
persiapan  administrasi sampai pembentukan
kepanitian petik laut. Dalam penyelenggraan Petik
Laut di pantai Muncar ini ada kepanitian khusus
yang dibentuk oleh kelompok masyarakat nelayan
Muncar, persiapan upacara hingga hari puncak
perayaanya. Semua lapisan Masyarakat nelayan
Muncar, yang dihadiri para pejabat dan undangan
serta hadirin para pengunjung dari masyarakat
disekitar Muncar ikut memeriahkan kegiatan Petik
Laut Muncar tersebut (Wawancara, 23 Nopember
2015). Di dalam tradisi petik laut tahun 2015
dihadiri langsung oleh pejabat Pemerintah kabu-
paten Banyuwangi.

Gambar 3. Bupati Banyuwangi Aswar Anaz sedang
meninjau Pelaksanaan Petik Laut di pantai Muncar. (sumber :
Dok. Relin D.E, Nopember 2015)

Haji Slamet selaku tokoh masyarakat Muncar men-
jelaskan bahwa, dana petik laut di pantai Muncar ini
diperoleh oleh Swadaya Nelayan, para Pengusaha
Industri perikanan, dari para pihak Sponsor, dan
bantuan dari pemerintah Daerah Banyuwangi.

47



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

Doa-doa yang digunakan adalah pengajian Istigo-
sah, dan ritual macapat. Kelengkapan upacara yang
dianggap penting adalah berbentuk sesaji berupa
kue, masakan dan makanan yang berasal dari
palawija yang bergantung dan bentuk lainnya.Sesaji
yang paling menonjol berupa : kepala kambing
“Kendit’, Kue-kue sebanyak 44 macam, Buah-
buahan, pancing emas, Candu, pisang saba mentah,
pisang raja, nasi tumpeng, nasi gurih, nasi lawuh,
ayam jantan hidup 2 ekor, kinangan dan lain-lain.
Semua kelengkapan sesaji tersebut disusun sede-
mikian rupa dimasukkan ke dalam sebuah perahu
kecil yang dihiasi beraneka ragam warna hiasan dari
kertas dan biasanya disebut Gitik, dan kemudian
dilabuh atau dilarung di laut. Dalam pelarungan
tersebut selalu diiringi dengan tarian Gandrung
(Wawancara,20 Nopember 2015).

Di dalam proses pelaksanaan tradisi petik laut juga
selalu dimeriahkan dengan tarian Gandrung, tarian
ini merupakan tari khas kabupaten Banyuwangi.
Tari gandrung dipentaskan sebelum acara larung
saji ke tengah laut. Tarian ini disaksikan oleh para
undangan mulai dari Bupati Banyuwangi sampai
masyarakat yang berkunjung saat pelaksanaan
upacara petik laut. Tari Gandrung dalam tradisi
petik laut mempunyai makna sakral.

Adapun gerakannya tari gandrung dalam upacara
petik laut ini menurut salah satu seniman Banyu-
wangi Endri Wahyuningsih sebagai berikut. Gera-
kan tari gandrung terdiri dari 1. Jingket, gerakan
bahu ke atas dan ke bawah atau ke samping. 2. Egol
pantat yang lombo dan kerep, yakni gerakan pantat
ke kanan ke kiri mengikuti iringan musik gendang.

Sikap dan gerak jari, gerakan ini ada 3 (tiga) macam
diantaranya: 1). Jejeb, yaitu posisi tiga jari merapat
telunjuk merapat pada ibu jari. 2). Cengkah, yaitu
keempat jari merapat dan ibu jari tegak kearah
telapak tangan. 3). Ngeber, yaitu telapak tangan
terbuka, tangan lurus sejak pangkal lengan sampai
ujung jari.

Permainan sampur, merupakan komunikasi antara
pria dan wanita. Dalam hal ini ada beberapa macam
antara lain: 1). Nantang yaitu sampur di lempar ke
arah penari pada gong pertama dan seterusnya. 2).
Ngiplas atau nolak kanan dan kiri satu persatu. 3)
Ngumbul yaitu membuang ujung sampur ke atas ke
dalam atau ke luar. 4) Ngebyar, yaitu kedua ujung
sampur dikibaskan arah ke dalam atau ke luar.

48

MUDRA Jurnal Seni Budaya

5). Ngiwir yaitu ujung sampur dijipit dan digetar-
kan. 6). Nimpah yaitu ujung sampur disampirkan ke
lengan kanan atau kiri pada gerakan sagah atau
ngalang (Wawancara,19 Nopember 2015). Gerakan
tersebut digambarkan dalam foto sebagai berikut.

Gambar 4. Gerak Seblang-Seblang Tari Gandrung dalam
tradisi petik laut di Pantai Muncar
(sumber : Dok. Relin D.E, Nopember 2015)

Gerakan tari gandrung seperti seblang-seblang
semua mengandung makna kehidupan sehingga
tarian ini dipentaskan dalam tradisi petik laut mem-
bawa makna tersendiri sesuai dengan tujuan dilak-
sanakannya tradisi petik laut ini. Esensi tradisi petik
laut yang dilakukan oleh masyarakat Jawa di pantai
Muncar adalah sebagai upaya untuk menemukan
jati dirinya agar selalu tetap eling lan waspada.
Eling artinya harus tetap ingat siapa dirinya dan dari
mana (sangkan paraning dumadi) 'asal mulanya',
kedudukannya sebagai makhluk Tuhan, tugasnya
sebagai manusia di bumi baik bagi diri sendiri
maupun orang lain. Waspada, artinya harus tetap
cermat, terjaga, dan waspada terhadap segala
godaan yang sifatnya menyesatkan. Karena sebe-
narnya godaan itu bisa menjauhkan diri dari sang
Pencipta, sehingga dapat menjauhkan diri mencapai
Manunggaling Kawula Gusti 'bersatunya makhluk
dengan Sang Pencipta. Keyakinan semacam ini
masih banyak diyakini dan dianut oleh sebagian
masyarakat Jawa. Namun masyarakat modern
sering memandang secara negatif. Sura dikaitkan
dengan paham syirik dan kemusrikan. anggapan
seperti itu timbul karena disebabkan kurangnya
pemahaman sebagian masyarakat akan makna yang
mendalam dibaliknya. Masyarakat Jawa mempu-
nyai kesadaran makrokosmos. Dalam kesadaran ini
diyakini bahwa Tuhan menciptakan kehidupan di
alam semesta ini mencakup berbagai dimensi yang
fisik maupun metafisik (gaib).



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Sarjono mengatakan bahwa, tradisi Petik Laut ini
juga merupakan ucapan rasa syukur kehadapan
Tuhan Yang Maha Esa atas hasil laut yang dianu-
grahkan kepada masyarakat Muncar dan sekitarnya.
Penghasilan ikan di laut Muncar merupakan peng-
hasilan pokok untuk keberlangsungan hidup
masyarakat Muncar. Maka tradisi ini sangat tetap
dipelihara sebagai wujud rasa syukur kehadapan-
Nya ( Wawancara 23 Nopember,2015).

Menurut kepercayaan masyarakat Muncar bahwa
Petik Laut adalah sebagai bentuk rasa bakti umat
manusia kepada Tuhan (bapa akasa, ibu bumi, bapa
rina, ibu wengi) dan segala manivestasi Tuhan dan
sebagai ucapan terimakasih atas segala anugrah
yang diberikan kepadanya. Sebagai bentuk hubun-
gan manusia dengan Tuhan maka masyarakat
Muncar menjaga kesimbangan antara manusia
dengan Tuhan Hyang Maha Esa, pada masyarakat
Desa Kedungrejo diwujudkan dengan melaksana-
kan Larung Saji dipantai Muncar. Serta acara
selamatan, untuk membuang sengkala yang melam-
bangkan pemujaan kepada Ida Sang Hyang Widhi
Wasa, sebagai ucapan terima kasih kepada beliau
sebagai Sang Pencipta alam semesta. Sehingga
terwujud keharmonisan antara manusia dengan
Tuhan Yang Maha Esa.

VI. FILOSOFIS TARI GANDRUNG
DALAM TRADISI PETIK LAUT
DI PANTAI MUNCAR

Pementasan dan gerakan tari gandrung dalam
tradisi petik laut mempunyai makna tersendiri.
Setiap peragaan Gandrung Banyuwangi selalu
berpola jejer, paju, dan seblang-seblang. Pola ini,
merupakan filosofis hidup tentang manusia.
Filosofis yang diekspresikan dalam bentuk tari dan
nyanyi, pesan tentang hidup dan kehidupan nampak
jelas di dalamnya. Terutama dalam adegan
“seblang-seblang”, disini dari gerak tari dan
nyanyi, merupakan satu kesatuan menjelma dalam
bentuk yang indah untuk menyampaikan pesan-
pesan tentang hidup dan kehidupan, dengan segala
suka dukanya sebagai manusia, kemudian akhir dari
manusia itu sendiri, diaktualisasikan keberadaan
manusia secara hitam dan putih. Perjuangan dan
pergulatan akhirnya dengan hentakan atau kelem-
butan dalam menjawab semua pertanyaan yang
muncul, suatu pertanyaan yang tak pernah habis-
habisnya, seperti memasuki dunia pengalaman dan
dunia kenyataan sekaligus.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Tradisi Petik laut sebagai bentuk ucapan terima
kasih kepada Tuhan yang telah memberikan hasil
laut yang melimpah, melalui tarian gandrung terse-
but symbol suka duka, rasa syukur diekspresikan
melalui gerakan tari.

Menurut Armaya (2007:34) diuraikan bahwa apa
yang kita saksikan dalam peragaan Gandrung
Banyuwangi, memasuki tahapan atau babak yang
berjumlah tiga tahap atau babak. Babak pertama
disebut jejer, gending yang dibawakan adalah lagu
“Padha Nonton” yang terdiri dari delapan bait 32
baris yang dibagi yang dibagi setiap baitnya men-
jadi empat baris.Kemudian babak kedua disebut
“Paju”,gending yang dibawakan bebas sesuai
permintaan yang akan ikut menari (maju gandrung).
Dan, dibabak ketiga “Seblang-seblang”, yang selalu
diawali dengan gending atau lagu yang berjudul
“Seblang Lukito” ,dan gending-gending lainnya.

Babak pertama yang disebut jejer itu,selalu memb-
awakan lagu Padha Nonton yang terdiri dari 32
baris, dibagi menjadi 8 bait, setiap baitnya terdiri
empat baris. Biasanya setiap gending dinyanyikan
satu baitnya (empat baris), diselingi dengan gending
atau lagu lain, baru kemudian dilanjutkan dengan
gending Padha Nonton bait-bait berikutnya, dengan
gerak tari yang sesuai dengan dengan warna lagu
yang dibawakan itu. Apabila kita amati lagu Padha
nonton, syairnya berbentuk bebas. Sedangkan pada
tahun 1945 penyair Chairil Anwar mencanangkan
tentang puisi bebas, padahal puisi bebas itu telah
dikenal dalam zaman Blambangan. Agar ada gam-
baran yang jelas, disini kami kutipkan syair lagu
Padha Nonton itu sebagai berikut:

Podho Nonton:

Podho nonton

Pudak sempal ring lelurung

Yo pendite

Pudak sempal lambeane poro putro

Poro putro

Kejolo ring kedung lewong
Jalane jolo sutro

Tampange tampang kencono

Kembang menur
Melik-melik ring bebentur
Sun siram alom

Sun petik mencirat ati

49



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

Lare angon

Panculane gomok iku
Tandurane kacang lanjaran
Sak onting kanggo perawan

Kembang gadong

Sak golong ditowo sewu

Nora murah nora larang

Hang nowo wong adol kembang

Kembang abang
Selebrang tibo ring kasor
Balenono mbah Teji

Sun anteni ring paseban

Ring paseban

Dung Ki Demang mangan nginom
Seleregan wong ngunus keris
Gendam gendis buyar abyur

Syair (puisi) Padha Nonton ini, merupakan puisi
yang indah. Maka beralasan bila puisi ini selalu
dibawakan dalam pembukaan dalam peragaan
gambarkan  perjuangan rakyat Blambangan
terhadap penjajah. Walaupun saat ini puisi Padha
Nonton itu dibawakan tidak secara utuh, tidak men-
gurangi arti puisi sebagai puisi yang indah dan
padat makna sejarah di dalamnya.

Gandrung berdasar perjalanan sejarahnya dilakukan
oleh seorang laki-laki, berasal dari prajurit Blam-
bangan, mereka menyamar sebagai gandrung seba-
gai alat perjuangan. Mereka dapat berkomunikasi
sesamanya, dari para prajurit sisa-sisa pasukan
Blambangan yang cerai berai itu. Dari pertemuan
mereka, terbentuk pasukan kecil-kecilan yang
sering mengganggu pasukan kompeni Belanda.
Maka sangat beralasan jika lagu Padha Nonton
merupakan lagu wajib pembukaan peragaan
Gandrung, kepada para penonton.

Hanya dalam perkembangan selanjutnya, Gandrung
laki-laki digantikan oleh Gandrung perempuan,
tentu dalam rangka menyesuaikan terhadap
perkembangan jaman. Dan gending-gending yang
dibawakan oleh Gandrung perempuan, cenderung
bernada erotis dan romantis, walau lagu seperti
Padha nonton mereka bawakan kendati tidak secara
utuh. Perubahan Gandrung laki-laki ke Gandrung
perempuan ini ada sejarahnya, yaitu oleh Semi anak
Mak Midah pada tahun 1895 dari desa Cungking.

50

MUDRA Jurnal Seni Budaya

Menurut Ilham (2006: 34) puisi Padha Nonton
kalau kita amati, selalu timbul pertanyaan. Siapa
yang harus ditonton? Sedang jika kita analisa dari
baris-baris puisinya, kita mendapatkan kata ‘“kem-
bang” sebanyak empat kata bahkan ada kata “pen-
jual kembang”, siapa mereka ini? Puisi Padha
nonton ini indah sekali penuh nada simbolisme, hal
ini bisa kita tangkap pada bait ketujuh dari bait
kedelapan, yang brekaitan dengan makna kembang
tersebut. Pengertian “kembang”disini banyak
berkaitan dengan hal-hal kematian. Lalu siapa yang
mati dalam puisi Padha nonton ini? Hal ini bisa kita
lihat pada bait-bait awal dari puisi ini yaitu para
putra (maksudnya para putra Blambangan). Ada apa
dengan putra Blambangan itu? Disini kita tangkap
pada bait ke dua yang berbunyi “para putra kena
jala, jalane jala sutra,tampange tampang
kencono”. Jelas maknanya tentang bujuk rayu
Kompeni Belanda dengan iming-iming harta benda,
yang menimbulkan perpecahan diantara para putra
Blambangan. Ada yang kena jala sutra itu, tapi ada
pula yang menolak bekerjasama dengan Kompeni
Belanda. Dari kata “jala sutra” ini, terbuka tabir
simbolis puisi ini. Bila hal ini kita konfrontasikan
dengan cerita dalam babad Blambangan ,yaitu
disaat terjadinya Perang Bayu atau Puputan Bayu,
dimana terjadi pembantaian para putra Blamban-
gan. Dan seperti kita ketahui bahwa pihak Kompeni
Belanda dalam menghadapi kerajaan —kerajaan di
Nusantara (Indonesia) selalu menggunakan politik
adu domba (devide at impera) yang diteruskan oleh
pemerintah Hindia Belanda saat menjajah di
Banyuwangi. Dengan politik adu domba atau pecah
belah ini, terkoyak persatuan dan kesatuan pasukan
Blambangan. Dimana sesama putra Blambangan
saling diadu domba dengan politik pecah belah
yang licik. Kehancuran Blambangan seperti yang
diceritakan dalam babad Blambangan ternyata
pejuang-pejuang Blambangan bukan hanya mengh-
adapi Belanda saja, tetapi mereka yang bergabung
dalam pasukan Kompeni Belanda,yang di dalamnya
banyak bangsa sendiri termasuk pasukan Blamban-
gan sendiri yang bekerjasama dengan Kompeni.
Peristiwa sejarah inilah selalu “ditonton” (untuk
dibaca dihayati dan dipelajari) sebagai pesan penu-
lis puisi “Padha Nonton” kepada generasi muda
Blambangan. Sebagai suatu suatu pelajaran sejarah,
untuk mengambil hikmahnya, yaitu dengan
kesatuan dan persatuanlah penjajah dapat kita
kalahkan.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Tragis memang sejarah Blambangan masa lalu,hal
ini tepat digambarkan pada bait ketujuh dan kedela-
pan yang berbunyi sebagai berikut:

Kembang abang (bunga merah)

Selebrang tiba ring kasur(selendang jatuh dikasur)
Balenono mbah Teji(kembalilah mbah Teji)

Sun anteni ring paseban (saya tunggu di paseban)

Kembang abang (bunga merah) merupakan gamba-
ran peperangan yang banyak menimbulkan jatuh
korban (kematian). Kemudian pada baris kedua
“Selebrang tiba ring kasur”, hal ini menggambar-
kan jatuh korban terkapar di bumi Blambangan
(tiba ring kasur), sedang baris ketiga dan keempat
(bait ketujuh), sebaliknya dihubungkan dengan bait
kedelapan sebab disini kata ‘“paseban” sebagai
petunjuk hal ini.

Bahasa yang dituangkan dalam nyanyian padha
nonoton menurut teori semiotika oleh Saussure
dalam Chris Barker (2014: 90) bahasa adalah
medium utama yang digunakan dalam pembentu-
kan dan penyampaian makna-manka cultural.
Bahasa adalah medium yang dipakai untuk mem-
bentuk pengetahuan tentang diri kita dan dunia
social. Dalam hal tari gandrung yang melantunkan
slagu padha nonton mengandung bahasanya men-
gandung makna relegi, sosial, budaya, magis seba-
gai bentuk ekspresi pengetahuan, cultural, sosial
dan kepercayaan masyarakat setempat. Misalnya
pada saat petik laut lagu padha nonton mempunyai
Balenono mbah Teji, mengandung makna filosofis
yaitu mengidentifikasikan tentang “orang tua yang
dihormati”, bisa juga “orang tua yang sakti”, tetapi
juga berkonotasi “binatang yang dikeramatkan”.
Suatu kebiasaan dimasyarakat kita, bila kita berada
di tengah hutan rimba, untuk binatang harimau
(macan) kita tidak menyebut harimau melainkan
dengan sebutan “Mbah”. Dan kata “Teji* sering
digunakan untuk kuda, misalnya “jaran teji”. Kalau
Mbah Teji disini “kuda” sesuai benar baris keempat
pada bait ketujuh yang berbunyi ”Sun anteni ring
paseban” artinya kutunggu di paseban (tempat
menghadap). Lalu bisa terjadi “orang sakti” atau
“orang yang dihormati” untuk menghadap dengan
menunggang kuda, mungkin pula kata Teji berasal
dari Taji, karena perubahan pengucapan dari Teji
menjadi Taji. Arti kata Taji adalah alat ampuh dari
ayam jago yang berupa jalu, suatu alat pembunuh
yang ada pada kaki ayam jago. Hal ini tak merubah
arti simbolis puisi ini yaitu “orang tua yang sakti
“atau “orang tua yang dihormati”.

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Mengingat taji atau teji suatu alat atau kekuatan
yang dimiliki oleh orang yang memilikinya itu
,kemudian apa yang terjadi setelah mereka tiba
di”Paseban”?. Suatu kejadian yang tragis tak
terelakkan,hal ini tergambar pada bait kedelapan
yang merupakan bait penutup dalam puisi Padha
Nonton yang berbunyi sebagai berikut:

Ring Paseban

Dung Ki Demang lagi makan nginum

Seleregan suarane wong ngunus keris

Gendam gendis buyar abyur

Terjemahan:

Di Paseban (tempat menghadap,pertemuan)

Saat ini Ki Demang makan minum (senang-senang)
Berderet suara keris terhunus oleh seseorang
Hancur dalam kemusnahan (kematian).

Jelas dalam bait kedelapan ini,orang tua yang dihor-
mati atau orang sakti itu tak lain adalah Ki Demang.
Seperti kita ketahui bahwa tidak semua bangsawan
Blambangan itu bekerjasama dengan Kompeni
Belanda. Ternyata Ki Demang orang yang tak mau
bekerjasama dengan pihak Kompeni
Belanda,dengan berbagai usaha Ki Demang dapat
datang ke paseban yang kemudian dibunuh. Musli-
hat Kompeni belanda yang diteruskan dengan
pemerintah Hindia Belanda, berunding kemudian
ditangkap atau dibunuh mewarnai sejarah perkem-
bangan bangsa Indonesia menjadi bangsa yang
merdeka. Apabila dihubungan dengan paandangan
Berger, 2000:55. Simbol-simbol merupakan ungka-
pan aksidental yang sifatnya lebih individu, tertu-
tup dan berhubungan dengan sejarah kehidupan
seseorang. Dalam kontek ini Puisi padha nonton ini
sifatnya sangat tertutup berbahasa klise dan meru-
pakan berceritra tentang individu ki demang seba-
gai seorang pemimpin yang siap melakukan
peperangan sampai titik darah penghabisan.

Puisi Padha Nonton ini dibawakan oleh Gandrung
dengan bermacam versi yang berlainan.Disinilah
letak uniknya puisi atau lagu Padha Nonton itu.
Dengan sendirinya untuk menafsirkan makna puisi
ini,mungkin bisa berbeda. Ada juga yang menafsir-
kan dengan gaya romantis, tentang para pembesar
yang suka mengumbar hawa nafsunya dengan
perempuan-perempuan di sini. Apa yang diberikan
terhadap makna puisi Padha Nonton membuat puisi
ini mempunyai arti penting, setidak-tidaknya
sesuatu yang yang harus diperhitungkan dalam

51



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

membahas karya sastra. Ada satu lagi pertanyaan
kapan sebenarnya puisi ini diciptakan?.Mengingat
karya-karya seni jaman kuno tidak mencantumkan
nama pengarangnya.Oleh karena itu lagu selalu
dibawakan sebagai pembukaan peragaan Gandrung
dan sebagai alat perjuangan.Maka dapat diperkira-
kan bahwa lagu Padha Nonton tercipta pada abad
ke-18,setidaknya diakhir abad ke-17,karena seluruh
Blambangan dikuasai oleh Kompeni
Belanda.(Armaya,2007: 43).

Gambar 5. Gerakan Padha Nonton Penari Gandrung Dalam
Tradisi Petik Laut. (Dok. Relin, November 2015)

Gerakan pada nonton dalam Tari gandrung di atas
mengandung nilai yang dalam sebagai gambaran
peristiwa sejarah yang direkam dalam puisi atau
lagu Padha Nonton juga mengandung ajaran yang
mendalam.Karena merupakan pendidikan politik
bagi generasi penerus waktu itu atas sejarah
bangsanya.Intinya  agar  kesalahan-kesalahan
dimasa lalu tidak terulang lagi.Sejarah masa lalu
yang terekam dalam puisi Padha Nonton kini tak
pernah basi untuk digali.Sebagai bahan yang harus
direnungkan oleh generasi penerus Blambangan
pada jamannya ketika menghadapi musuh dari luar
bumi Blambangan.

Babak kedua yang disebut “Paju” merupakan pera-
gaan kegembiraan.Disini bermacam jenis lagu
muncul sesuai dengan permintaan si paju (yang
maju) ikut menari bersama Gandrung.Antara lagu
dengan lagu lainnya mempunyai perbedaan gerak
tari yang selaras dengan semangat dan citraan dari
lagu yang dibawakannya.Sebagai contoh lagu
“PecariPutih” dimana tarian yang disuguhkan
adalah tarian Bali yang penuh dengan dinamika
cinta.Setiap lagu dan tarian yang disuguhkan
itu,antara si paju dan Gandrung cenderung dalam

52

MUDRA Jurnal Seni Budaya

persaingan untuk mampu menari yang baik. Disini-
lah terasa kepuasan dalam kebebasan yang artistik,
disaat mereka yang tengah menari sebagai seniman
pencipta karya seni yang kreatif. Demikianlah
babak kedua ”paju” mempunyai arti penting dalam
proses penciptaan seni (nyanyi dan tari). Peragaan
yang mengandung ajaran dan pelajaran seni untuk
pengembangan kesenian kepada generasi penerus
bangsanya.

Sampailah pembicaraan kita pada babak ketiga
yang dinamakan “Seblang-seblang”. Seblang
adalah upacara adat yang diselenggarakan dalam
bentuk tarian dengan iringan gamelan dan paduan
suara. Karena itu seblang ini merupakan upacara
adat yang mengandung unsur kesenian. Kegiatan ini
bersifat ritual dan dianggap sakral oleh penduduk
setempat, karena penari seblang menari dalam
keadaan trans (Sudibyo,hal.3). Upacara seblang ini
tidak diketahui lagi sejak kapan adanya, namun
yang jelas sekitar tahun 1770-an Mas Ayu (Sayu)
Wiwit,salah seorang pejuang Blambangan dalam
melawan VOC, pernah menarikannya
(Pigeaud,1932: 262). Semi yang legendaris peneri
gandrung pertama sebelum menjadi gandrung
profesional pada sekitar 1895 juga pernah menari-
kan seblang (Scholte,1927:148). Pada waktu ini
upacara seblanghanya diselenggarakan di desa
Ulihsari dan Bakungan kecamatan Glagah.

Gerakan seblang-seblang pada gandrung saat petik
laut menyimbolkan gerakan untuk menetralisir
bahaya dan masyarakat Muncar sangat percaya,
apabila tidak melakukan ritual petik laut maka desa
yang bersangkutan akan mengalami musibah atau
pageblug,bencana alam, banyak pencuri, piaraan
dan tanaman yang gagal karena hama, hasil tangka-
pan ikan di laut juga akan minim dan lain-lain
(Sudibyo,1994: 3).

Gerakan seblang-seblang ini di  mana penari
gandrung mengangkat selendang dengan jalan
berputar-putar/ider bumi dengan melantunkan lagu
“Seblang Lukito”, sedang lagu “Seblang Lukito”
adalah lagu yang harus dibawakan, mengingat lagu
ini mempunyai kedudukan khusus sebagai berikut:
Seblang Lukito :

Seblang Lukito

Wis wayahe bang bang wetan

Kakang kakang ngliliro

Wis wayahe suwung kokoroyuk

Lawang gede wonten kang jagi



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Medalo ring lawang butulan
Wis biasane ngemong adine
Sak tinjak balia mulih

Dalam pandangan Standey j.Grenz (2001:178)
kata-kata adalah sebagai ekspresi sepanjang sejarah
yang mempengaruhi prilaku liguistik manusia.
Syair Tari Gandrung dengan lagu seblang lukito
merupakan ekspresi sejarah yang terkandung dalam
liguistik masyarakat banyuwangi yang ditembang-
kan dalam pementasan tari gandrung dan juga men-
gandung makan filosofis. Makna filosofis kata
Seblang adalah suatu gerak tarian secara tidak sadar
untuk menolak penyakit,rintangan,tantangan.Agar
desanya bersih dari gangguan penyakit ,dalam
suasana hidup sehat. Untuk kajian yang mendalam
tentang Seblang, harus diadakan penelitian agar
ditemukan jawaban yang tuntas tentang Seblang itu
sendiri. Kemudian penulis telusuri arti kata
Lukento, ada juga yang menulis dengan Lukito
yang mungkin sebenarnya harus ditulis dengan kata
Lokato (gejala bahasa apokop). Kata “Lokato”
adalah bahasa Banyuwangi yang berarti pergi
;meskipun kata “Lokato” berkonotasi menyuruh
pergi (mengusir/marah)tetapi artinya juga pergi.

Menjelang akhir pementasan, apabila terdengar
gending Candra dewi, tari gandrung dalam gerakan
seblang seakan menunjukan kegembiraannya dan
melakukan “tundhikan’ (tunjukan) dengan cara
melempar “sampur” (selendang) kepada penonton.

Pementasan Tari Gandrung dalam petik laut apabila
dilihat dari teori relegi Durkheim, dasar-dasar religi
ada lima komponen religi yaitu: 1). Emosi
keamanan (getaran jiwa) yang menyebabkan manu-
sia didorong untuk berprilaku keagamaan, 2).
Sistem  kepercayaan atau bayangan-bayangan
manusia tentang bentuk dunia, alam gaib, hidup,
maut, dan sebagainya, 3). Sistem ritual dan upac-
ara keagamaan yang bertujuan mencari hubungan
dengan dunia gaib berdasarkan sistem keper-
cayaan tersebut, 4). Kelompok keagamaan atau
kesatuan-kesatuan sosial yang mengkonsepsikan
dan mengaktifkan religi berikut upacara-upacara
keagamaan, 5). Alat-alat fisik yang digunakan
dalam  ritual dan  upacara  keagamaan
(Koentjaraningrat, 1997: 201-2). Pementasan
Gandrung di tengah acara petik laut sebenarnya
mempunyai fungsi relegi dan ajaran-ajaran tentang
manusia dan hakekat hidup dan manusia yakni
hendaknya selalu bersikap menghormati

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Hyang maha Kuasa. Tari gandrung berkaitan
dengan system relegi petik laut yang mengandung
emosi keagamaan masyarakat Banyuwangi serta
mengandung unsur kepercayaan yang kuat bahwa
dengan dipentaskannya tari gandrung diyakini
berbagai kendala dan rintangan yang dihadapi
masyarakat akan sirna dengan sendirinya.

Pementasan Tari Gandrung dilihat dari teori fungsi
dari Talcott Parson dalam Hamilton (1990 : 6) men-
guraikan bahwa fungsional/ function yang artinya
kegunaan, dalam usaha untuk mencapai kegunaan
yang maksimal terlihat berbagai fungsi secara
bersama. Suatu masyarakat yang hidup merupakan
sistem sosial dan suatu sistem sosial mempunyai
struktur juga seperti halnya bumi, makhluk atau
molekul. Bentuk dan struktur sosial pada dimensi
didik maupun diferensinya dapat memahami dan
mengerti latar belakang kehidupan kekerabatan,
ekonomi, religi, mithologi dan sektor-sektor lain
dalam kehidupan masyarakat” Berkaitan dengan
fungsi tari Gandrung mempunyai kegunaan dan
fungsi secara bersama sesuai dengan latar belakang
relegi, mithologi dan kehidupan bersama dalam
kehidupan masyarakat muncar yang dalam tradisi
petik laut sebagai simbol tarian ucapan rasa syukur
kepada Tuhan atas hasil laut yang sudah diberikan
kepada masyarakat Muncar Banyuwangi.

Bila perhatikan dengan cermat peragaan tari
Gandrung selalu dimulai dengan adegan “jejer’,
kemudian “paju” dan “seblang-seblang”, itu semua
menggambarkan perjalanan hidup manusia. Jika
dikaitkan dengan pandangan Spradley (1997:121)
menguraikan bahwa semua makna budaya dicipta-
kan dengan menggunakan simbol-simbol dan
makna hanya dapat disimpan dalam simbol.
Berdasarkan pendapat ini bahwa gerakan dan
nyanyian tari gandrung dalam petik laut semua
merupakan simbol budaya yang tersimpan melalui
simbol-simbool tari gandrung baik dalam gerakan-
nya dan dalam nyanyiannya. Sepertti misalnya
adegan ‘jejer” menceritakan tentang manusia
dengan perjuangannya, pengenalan tentang arti
hidup, hidup sebagai kenyataan (realitas) yang
berjuang terus menerus untuk mencapai keba-
hagiaan hidup baik yang bersifat material dan spiri-
tual. Sedang dalam adegan “paju” melukiskan
keberhasilan dalam hidupnya, lalu mengadakan
pesta pora dengan bersenang-senang. Bersenang-
senang disini mempunyai makna untuk sekedar
melupakan perjuangan yang berat dalam hidup ini

53



Relin D.E (Pementasan Tari Gandrung...)

yang penuh derita. Sebab untuk memenangkan
sesuatu perjuangan dalam hidup, penuh duka dan
air mata dan kemudian penuh tawa ria, merupakan
gambaran yang manusiawi. Dan akhirnya adegan
“seblang-seblang” merupakan akhir dari perjalanan
hidup manusia ini,penuh upacara, memuja dan
memuji Hyang Murbeng Dumadi/Tuhan Yang Esa.
Rasa bersalah atau berdosa, bertobat dan minta
ampunan. Kita datang dari Hyang Murbeng Dumadi
dan kembali kepada-Nya. Tuhan Yang Maha Kuasa
pemberi hidup dan mati, akhirnya manusia mening-
galkan alam fana ini (lokat-pergi) menuju alam
baka. Sehingga pada akhirnya peragaan Gandrung
dengan jejer, paju, dan Seblang-seblang merupakan
ekspresi filosofis hidup manusia.

VII. SIMPULAN

Tari gandrung merupakan puncak hasil budaya
daerah Banyuwangi dengan unsur-unsur seni yang
fundamental yang berakar pada sejarah lokal
Banyuwangi. Bahkan tari Gandrung Banyuwangi
merupakan sumber atau inti dari kesenian yang ada
di Banyuwangi. Baik dari nyanyianya dan juga
bentuk tariannya. Pementasan tari gandrung dalam
tradisi petik laut merupakan salah satu syarat
kesempurnaan jalannya tradisi ini. Dalam tradisi
petik laut Tari gandrung dipentaskan bersamaan
dengan persiapan larung sesaji ke laut. Tahapan
pementasan ada tiga pola yakni pertama jejer, paju
dan seblang-seblang. Di dalam gerakan jejer,
gending terdiri dari lagu Padha Nonton yang
berjumlah delapan bait, 32 baris. Setiap baitnya
terbagi menjadi empat baris, baru kemudian dilan-
jutkan dengan gending Padha Nonton pada bait-
bait berikutnya dengan gerak tari yang sesuai warna
lagu yang dibawakan. Kemudian babak kedua
disebut Paju gending yang dibawakan bebas sesuai
permintaan yang akan ikut menari (maju gandrung)
dan ketiga Seblang-seblang yang selalu diawali
dengan gending atau lagu yang berjudul Seblang
Lukito dan gending-gending lainnya. Pementasan
tari gandrung dalam tradisi Petik laut merupakan
wujud filosfis yang disimbolkan oleh puisi atau
lagu Seblang Lukento sebagai simbol akhir
perjalanan hidup manusia dalam memuja dan
memuji Hyang Murbeng Dumadi. Akhirnya,
hakekat gerak Gandrung dengan jejer, paju dan
Seblang-seblang merupakan ekspresi falsafah
hidup manusia dalam prilaku keseharian dalam
kehidupan sosial relegius.

54

MUDRA Jurnal Seni Budaya

DAFTAR RUJUKAN

Armaya,2007: Upaya Pelestarian Kesenian Banyu-
wangi di Era Globalisasi, kumpulan makalah dari
Ufuk Kebudayaan Banyuwangi tahun 2007.

Barker,Chris, 2004. Cultural Studies Teori dan
Praktek, Yogjakarta, Bentang (PT Bentang
Pustaka).

Berger. Athur Asa. 2000. Media Analisis
Teknisques. Second Edition.Alih bahasa Setio Budi
HH. Yogjakarta. Penerbit.Universitas Atma Jaya

Darusuprapta, 1993, Babat Blambangan - Kajian
Historiografi Tradisional, makalah untuk seminar
Sejarah Blambangan.

Grenz.J.Standey. 2001. A Primer on Postmo-
drenism; Pengantar Untuk Memahami Postmod-
ernisme. Peterjemah Wilson Suwanto. Yogjakarta.
Yayasan Andi.

Herusatoto, Budiono. 2001. Simbolisme dalam
Budaya Jawa. Y ogyakarta: Hanindita.

Hamilton, Peter. 1990. Sebuah Pengantar Talcott
Parson Dan Pemikirnya. Yogyakarta PT : Tiara
Wacana.

ITham, dkk, 2006. Ufuk Kebudayaan Banyuwangi.
Forum Diskusi Seni dan Budaya banuwangi

Kentjaraningrat. 1990. Pengantar Antropologi 1.
Jakarta .Universitas Indonesia.

Kentjaraningrat, 1997. Antropologi Budaya, Jakarta
: Dian Rakyat.



MUDRA Jurnal Seni Budaya

Pigeaud,1932. Javaans-Nederlands Handwoorden-
boek. Groningen

Spradley.J. james. 1997. Metode Etnografi. Peterje-
mah. Misbah Zulfa Elizabeth. Yogjakarta. Tiara
Wacana

Scholte, John. 1927, Gandroeng Van Banyoewangi
,dalam Djawa VII.

Sudibyo Aris, dkk,1994, Upaya Pelestarian Dan
Pengembangan Budaya banyuwangi Ditinjau

Suripto, Adi. 2006. Nilai-Nilai Hindu Dalam
Budaya Jawa. Bekasi: Media Hindu

Volume 32, Nomor 1, Februari 2017

Daftar Informan

Nama : Sudirman Jufri

Tempat tanggal lahir/umur : Muncar,3 April 1960
Pekerjaan : Nelayan

Alamat : Desa Kedungrejo, Muncar,Banyuwangi.

Nama : Haji Selamet

Tempat tanggal lahir/umur : Muncar,10 Maret
1964.

Pekerjaan : Nelayan

Alamat : Desa Kedungrejo,Muncar,Banyuwangi.

Nama : Sarjono

Tempat tanggal lahir/umur :
Desember 1968

Pekerjaan : Petani

Alamat : Desa Curah Krakal,Muncar,Banyuwangi.

Curah Krakal,31

Nama : Endri Wahyuningsih
Tempat tanggal lahir/umur :
Desember 1969

Pekerjaan : Penari

Alamat : Desa Curah Krakal,Muncar,Banyuwangi.

Curah Krakal, 9

55



	P. 41.pdf
	P. 42.pdf
	P. 43.pdf
	P. 44.pdf
	P. 45.pdf
	P. 46.pdf
	P. 47.pdf
	P. 48.pdf
	P. 49.pdf
	P. 50.pdf
	P. 51.pdf
	P. 52.pdf
	P. 53.pdf
	P. 54.pdf
	P. 55.pdf

