
123Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat

LOYALITAS KAUM SUFI TERHADAP SYARIAT

Dimyati Sajari

Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidyatullah Jakarta
Jl. Ir. H. Juanda 95, Ciputat, Jakarta, 15412

E-mail: dimyatisajari@yahoo.com

 
Abstract: Loyalty Sufis against Shari’ah. In the history of Islam, the Sufis always received criticism from some scholars 
that they ignore the laws of Sharia. Sufis are considered more priority the inner problem than Shari’a law. �is paper 
proves that the criticism is not always true. �e majority of the Sufis still loyal and running the Shari’a law. Even many 
Sufis who follow the habit of the Prophet until the small things that are not considered essential. Although a small 
group of Sufis who ignore the law, who are a small part of the malâmatiyyah, but this can not be generalized for all 
Sufis.

Keywords: Sufi, the Shari’a, Sufism, scholars

Abstrak: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat. Dalam sejarah Islam, kaum sufi senantiasa mendapat kritik dari 
sebagian ulama bahwa mereka mengabaikan hukum-hukum syariat yang bersifat lahiriah. Kaum sufi dianggap lebih 
mengutamakan masalah batin daripada hukum syariat. Tulisan ini membuktikan bahwa kritik tersebut tidak selamanya 
benar. Mayoritas kaum sufi masih tetap loyal dan menjalankan hukum syariat.  Bahkan banyak sufi yang mengikuti 
kebiasaan Rasulullah Saw hingga hal-hal kecil yang dianggap tidak penting. Walaupun pernah ada sekelompok kecil 
kaum sufi yang mengabaikan syariat, yaitu bagian kecil dari kaum malâmatiyyah, tetapi hal ini tidak dapat digeneralisir 
untuk semua kaum sufi.     

Kata Kunci: sufi, syariat, tasawuf, ulama

Pendahuluan

Sejak dulu hingga kini tampaknya sejarah tasawuf 
senantiasa diwarnai dengan adanya kritik sebagian 
kaum ulama terhadap tasawuf dan kaum sufi. Kritik 
ini, seperti dikemukakan A.J. Arberry, telah terjadi 
sejak sejarah sufisme yang cukup dini, yaitu di era 
Hasan al-Bashrî.1 Kemudian kritik di era modern dan 
kontemporer ditunjukkan Elizabeth Sirriyeh dalam 
karyanya Sufis and Anti Sufis.2 Barangkali dikarenakan 
fakta inilah Julian Johansen menyatakan bahwa sufisme 
(tasawuf ) merupakan khazanah spiritual dan intelektual 
yang paling menyita perhatian hampir di sepanjang 
sejarah Islam. Ia (tasawuf ) senantiasa menjadi sebuah 
isu kontroversi.3

Naskah diterima: 5 September 2013, direvisi: 30 Oktober 2013, 
disetujui untuk terbit: 30 November 2013.

1 A.J. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, (London, 
Unwin Paperbacks, 1979), h. 35. 

2 Elizabeth Sirriyeh, Sufis and Anti-Sufis: �e Defence, Rethinking 
and Rejection of Sufism in the Modern World, (Taylor & Francis Group: 
RoutledgeCurzon, 1999), h. 35.

3 Julian Johansen, Sufism and Islamic Reform in Egypt: �e Battle 
for Islamic Tradition, (Oxford: Clarendon Press, 1996), h. 1 dan Fazlur 
Rahman, Islam, (Chicago dan London: University of Chicago Press, 
1979), h. 134.

Kritik atau kontroversi itu bermula dari sikap ulama 
dan penguasa, sebagaimana dikatakan Syekh Fadhlalla 
Haeri, yang sejak awal sejarah tasawuf tidak menaruh 
toleransi terhadap kaum sufi dan ajarannya.4 Menurut 
Johansen, kaum ulama menuduh kaum sufi menolak 
ibadah formal atau aspek ritual Islam.5 Haeri pun 
menyebutkan bahwa kaum ulama menuduh kaum 
sufi hanya mengurusi perkembangan batin sehingga 
dituduh mengabaikan hukum-hukum syariat yang 
lahiriah.6 Akibatnya, seperti dikatakan Arberry, hampir 
tidak ada sufi-sufi terkemuka yang tidak dituduh sesat, 
zindik atau kafir.7

Benarkah kaum sufi menolak ibadah formal atau 
aspek ritual Islam? Benarkah kaum sufi mengabaikan 
hukum-hukum syariat yang lahiriah? Tulisan ini akan 

4 Syekh Fadhlalla Haeri, �e Elements of Sufism, (Shaftesbury, 
Dorset, Brisbane dll: Element, 1997), h. 77. Praktek-praktek dan teori-
teori tasawuf, kata Abû Bakr al-Sirâj al-Dîn, dituduh kaum ulama tidak 
berasal dari era kerasulan. Dengan kata lain, tasawuf dituduh tidak 
otentik Islam atau tidak berasal dari Rasulullah Saw. Abû Bakr Sirâj al-
Dîn, “�e Nature and Origin of Sufism,” dalam Seyyed Hossein Nasr 
(Ed.), Islamic Spirituality, (New York: Crossroad, 1987), h. 236.

5 Julian Johansen, Sufism and Islamic Reform in Egypt, h. 1.
6 Syekh Fadhlalla Haeri, �e Elements of Sufism, h. 77-80.
7 A.J. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam,  h. 66.



124 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

menjawab pertanyaan ini dengan asumsi bahwa hukum 
syariat merupakan supremasi tertinggi dalam Islam 
sehingga tidak seorang pun dari umat Islam, apalagi 
kaum sufi, yang menolak atau mengabaikan syariat.

Kritik Kaum Ulama

Sebelum menunjukkan beberapa kritik kaum 
ulama terhadap tasawuf dan kaum sufi maka istilah 
kaum ulama perlu diperjelas. Abû Hâmid al-Ghazâlî 
dalam kitabnya  Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn mengklasifikasi 
kaum ulama ini terdiri atas ahli fikih dan kaum teolog 
(mutakallim).8 Begitu pula dengan Fazlur Rahman yang 
membagi kaum ulama menjadi dua kelompok, yaitu 
kelompok ahli hukum dan teolog.9 

Berbeda dengan al-Ghazâlî dan Rahman, Abû 
Nashr al-Sarrâj al-�ûsî dalam kitabnya al-Luma‘ 
membagi kaum ulama itu menjadi tiga kelompok, 
yakni ahli Hadis (ashhâb al-hadîts), ahli fikih (ashhâb 
al-fuqahâ’) dan para sufi. Bagi al-Sarrâj, tiga kelompok 
ini merupakan ulama pewaris para nabi yang ketiganya 
merupakan ilmuwan penegak keadilan (ulî al-‘ilm al-
qâ’imîn bi al-qisth), walaupun spesialisasi ketiganya 
berbeda-beda. Ketiga kelompok ini, dalam pandangan 
al-Sarrâj, sama-sama berpegang teguh pada Kitab 
Allah, bersungguh-sungguh mengikuti Rasulullah 
Saw., meneladani para sahabat dan generasi setelahnya 
(al-tâbi‘în) serta menempuh jalan para wali-Nya yang 
bertakwa dan hamba-hamba-Nya yang salih.10 

Walaupun demikian, ketika berbicara tentang 
kompetensi dan spesialisasi, al-Sarrâj menyebut istilah 
kaum sufi, ulama dan fukaha, yang bila penyebutan 
ini yang digunakan maka kategori ulama berarti hanya 
terdiri atas ahli Hadis. Padahal bukan pengertian ini 
yang dikehendaki oleh al-Sarrâj ketika dia menunjuk 
kelompok yang ingkar terhadap ilmu tasawuf. Menurut 
al-Sarrâj, orang yang mengingkari ilmu tasawuf 
hanyalah sekelompok dari orang-orang yang dicirikan 
dengan ilmu zhâhir, disebabkan mereka tidak mampu 
mengetahui (ilmu tasawuf ini berasal) dari Kitab Allah 
dan khabar Rasulullah Saw. Dalam penglihatan al-
Sarrâj, mereka ini hanya mengetahui hukum-hukum 
yang zhâhir dan apa yang laik untuk dijadikan argumen 
untuk menghadapi orang-orang yang menentangnya. 
Dalam penilaian al-Sarrâj, orang-orang di masanya 
lebih cenderung ke sana (hukum-hukum yang zhâhir 

8 Abû Hâmid al-Ghazâlî, Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn, (Semarang: Toha 
Putera, t.t.), Jilid I, h. 23.

9 Fazlur Rahman, Islam, h. 130.
10 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, Pentahqîq dan Kata 

Pengantar: ‘Abd al-Halîm Mahmûd dan �âhâ ‘Abd al-Bâqî Surûr, 
(Kairo: Maktabah al-Tsaqâfah al-Dîniyyah, t.t.), h. 22.

ini) dikarenakan lebih dekat untuk mencari kedudukan 
dan kemegahan di mata orang awam dan lebih mudah 
untuk menggapai kehidupan duniawi.11 

Atas dasar pandangan al-Sarrâj itu maka yang 
dimaksud kaum ulama dalam tulisan ini adalah 
sekelompok ulama ahli zhâhir yang mengkritik atau 
menentang tasawuf dan kaum sufi. Mungkin saja 
kelompok ulama ahli zhâhir ini dari kelompok ahli 
Hadis, ahli fikih (ahli hukum Islam), teolog atau boleh 
jadi dari kelompok kaum sufi sendiri. Akan tetapi dalam 
penelitian ini tampaknya sekelompok ulama ahli zhâhir 
yang dimaksud adalah yang berasal dari kelompok ulama 
fikih. Berikut ini beberapa contoh kritik atau kecaman 
sekelompok ulama terhadap tasawuf dan kaum sufi.

Di atas telah disebutkan bahwa kritik atau kecaman 
dari kelompok kaum ulama terhadap kaum sufi sudah 
terjadi pada era Hasan Bashrî  (w. 110 H/728 M). 
Menurut Arberry, kritik atau kecaman ini dilakukan 
oleh Ibn Sirrin (w. 110 H/728 M), alim terkemuka 
pada era Hasan Bashrî. Dalam pandangan Arberry, 
Ibn Sirrin melakukan reaksi terhadap rumusan teori 
kefakiran dan pemantangan yang dirumuskan Hasan 
Bashrî sehingga banyak melakukan kecaman terhadap 
pengajaran-pengajaran dan kebiasaan-kebiasaan (hidup 
fakir) para zâhid dan sangat mengutuk pemakaian 
bulu domba (shûf ) yang dinilainya meniru pakaian Isa, 
sambil menegaskan bahwa dirinya lebih suka meniru 
Nabi Muhammad Saw yang memakai kain katun 
(daripada memakai bulu domba).12 

Di abad berikutnya, yakni pada abad ke-3 H/9 M, 
kecaman atau kritik datang dari Ahmad Ibn Hanbal 
(w. 241 H/885 M) terhadap Hârits al-Muhâsibî (w. 
243 H/857 M). Meski Ibn Hanbal memuji hidup 
zuhud dan menghargai ketulusan serta ketakwaan al-
Muhâsibî, tetapi ia terang-terangan mengecam metode 
al-Muhâsibî dalam memahami agama13 dan penggunaan 
Hadis yang perawi-perawinya dipandang lemah oleh 
Ibn Hanbal.14 Setahun sebelum wafatnya Ibn Hanbal 
ini, yakni pada tahun 240 H/854 M, di Baghdad 

11 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 33.
12 A.J. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 35.
13 Majid Fakhry mengungkapkan bahwa tidak lama setelah al-

Muhâsibî berpindah dari Basrah ke Baghdad maka ia segera terlibat 
konflik dengan Ibn Hanbal dikarenakan Ibn Hanbal menentang 
kebebasannya menggunakan metode teologi skolastik di dalam 
memahami agama. Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy, (New 
York & London: Columbia University Press, 1970), h. 265.

14 Sebagai ahli Hadis, al-Muhâsibî memberikan perhatian yang 
besar di dalam menyusun Hadis-Hadis Rasulullah bagi ajaran-
ajarannya. Namun Ibn Hanbal mencelanya dikarenakan al-Muhâsibî 
dinilainya menggunakan Hadis-Hadis yang perawinya lemah. A.J. 
Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 46.



125Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat

Dzû al-Nûn al-Mishrî dituduh telah menyelewengkan 
ajaran agama.15 Menurut al-Sarrâj, orang-orang yang 
memusuhi Dzû al-Nûn menuduhnya kafir dan zindik 
serta mengadukannya kepada sultan.16 

Contoh berikutnya mengenai sufi yang dituduh dan 
diadukan ke pengusa yaitu Abû al-Husayn al-Nûrî (w. 
295/908). Menurut Schimmel, al-Nûrî dituduh sebagai 
pelaku bidah atau zindik oleh kaum ortodoks dikarenakan 
ia mengatakan dirinya sebagai “pecinta Tuhan” (a lover 
of God).17 Ketika pada tahun 264 H/877 M seorang 
Hanbaliyyat, Ghulâm al-Khalîl, melancarkan tuduhan 
bidah dan mengadukan kepada khalifah beberapa sufi 
di Baghdad, seperti Abû Hamzah, Raqqâm, Abû Bakr 
al-Syiblî, al-Junayd dan al-Nûrî sendiri, maka al-Nûrî 
menawarkan nyawanya untuk menyelamatkan rekan-
rekannya yang divonis hukuman mati. Khalifah yang 
terkesan dengan kebesaran hati al-Nûrî mengusut 
perkaranya. Akhirnya Khalifah al-Muwaffaq yang 
mengetahui bahwa para sufi itu merupakan muwahhid 
sejati membebaskan mereka.18

Kemudian konflik antara kaum sufi dengan kaum 
ulama yang melibatkan penguasa hingga “memakan 
korban” adalah yang terjadi pada Husayn ibn Manshûr 
al-Hallâj. Al-Hallâj yang mengungkapkan ana al-
Haqq (“Akulah Kebenaran,” yang kemudian hari 
diterjemahkan “Akulah Tuhan”) diadili penguasa. 
Dalam persidangan yamg tidak dihadiri pengikut 
Hanbalî, Syâfi‘î dan Hanafî, Qâdhî Mâlikî Abû ‘Umar 
yang didukung sebagian besar penganut Mâlikî dan 
Zhâhirî menandatangani surat perintah hukuman mati 
al-Hallâj. Walhasil, pada tanggal 26 Maret 922 M al-
Hallâj dihukum mati di tiang gantung.19

15 Dzû al-Nûn al-Mishrî, menurut Rahman, dipandang telah be -
jasa oleh kaum sufi atas usahanya mengklasifikasikan ‘tahap-tahap’ 
perkembangan spiritual. Pengklasifikasian ‘jalan spiritual’ ini tampak-
nya dianggap sebagai sebuah penyelewengan agama oleh kaum ulama 
karena menurut kaum ulama jika klaim-klaimm sufi diakui maka akan 
timbul kekacauan spiritual diakibatkan tidak mungkinnya mengatur, 
mengontrol bahkan meramalkan jalannya ‘kehidupan spiritual’ terse-
but. Fazlur Rahman, Islam, h. 135.

16 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 498.
17 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, (Chapel 

Hill: �e University of North Carolina Press, 1975), h. 60.
18 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 60 dan 

Annemarie Schimmel, “Abû al-Husayn al-Nûrî: Qibla of the Lights,” 
dalam Leonard Lewisohn (Ed.), �e Heritage of Sufism: Classical Persian 
Sufism from its Origins to Rumi (700-1300), (Oxford: Oneworld, 1993), 
h. 60-1. Lihat juga Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 492.

19 Ahli-ahli hukum yang hadir dalam persidangan al-Hallâj ini 
mayoritas berasal dari aliran Mâlikî karena penganut Hanbalî, Syâfi‘î 
dan ahli hukum Hanafî, Ibn Buhlûl yang merupakan kepala Qâdhî 
Baghdad menolak menyerahkan surat keputusan mati bagi al-Hallâj. 
Atas penolakan Ibn Buhlûl ini Abû ‘Umar mengambil alih persidangan. 
Untuk lebih lengkapnya, baca Louis Massignon, Al-Hallâj: Sang Sufi 
Syahid, terj. Dewi Candraningrum, (Yogyakarta: Fajar Pustaka, 2007).

Walaupun dihukumgantungnya al-Hallâj itu 
dipandang sebagai puncak konflik antara sebagian kaum 
ulama dan kaum sufi, tetapi konflik antar keduanya 
yang melibatkan penguasa masih belum berakhir. 
Konflik antar keduanya masih berlanjut. Para sufi 
mengalami nasib sebagai buruan.20 Menurut Schimmel, 
Abû al-‘Abbâs Ahmad ibn ‘Athâ, sahabat al-Hallâj 
yang paling setia yang pernah saling tukar menukar 
surat-surat puitis dengannya, membayar persahabatan 
dengan nyawanya.21 Al-Sarrâj mengatakan bahwa Ibn 
‘Athâ’ ini diadukan ke sultan dengan tuduhan kafir dan 
zindik. Dia dipanggil perdana menteri ‘Alî ibn ‘Îsâ, 
dilarang mengajarkan ilmunya dan bahkan dibentak-
bentak. Ia berkata kepada ‘Alî ibn ‘Îsâ: “Wahai perdana 
menteri, bersikap sopanlah!”. ‘Alî b. ‘Îsâ marah. Dia 
memerintahkan ajudan untuk mencopot sepatu Ibn 
‘Athâ‘ dan memukulkan berulang kali ke kepalanya. 
Inilah, menurut al-Sarrâj, penyebab kematian Ibn 
‘Athâ‘.22

Itulah beberapa contoh kritik atau kecaman kaum 
ulama terhadap kaum sufi di zaman klasik Islam. 
Konflik, kritik atau kecaman selanjutnya dapat dilihat 
dari apa yang dikatakan Haeri. Dalam penglihatan 
Haeri, selain al-Hallâj yang digantung pada tahun 
922 M, indikasi sikap ulama dan penguasa yang tidak 
menaruh toleransi terhadap kaum sufi dan ajarannya 
adalah Yahyâ Suhrawardî yang dibunuh secara misterius 
di Benteng Aleppo, Suriah, pada tahun 1191 M, karya 
Ibn ‘Arabî (w. 1240 M) dilarang pada masa hidupnya, 
Ibn ‘Athâ’ Allâh (w. 1309 M), guru tarekat Syâdziliyyât, 
ditentang keras Ibn Taymiyyah (w. 1328 M), Mullâ 
Shadrâ (w. 1640 M) dikucilkan ulama-ulama Persia 
pada masanya, Syaykh Maulâ al-‘Arabî al-Darqawî (w. 
1823 M) dipenjarakan dan Kemal Attaturk (w. 1938 
M) berusaha keras melenyapkan tarekat-tarekat sufi 
dan tempat-tempat suci kaum sufi di Turki.23

Disamping itu, gerakan pembaharuan atau 
gerakan puritanisme Islam yang dipelopori oleh 
Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhâb (w. 1792 M) berusaha 

20 Kurang jelas pernyataan Schimmel “the sufis with the danger of 
persecution” (kaum sufi menghadapi bahaya penganiayaan) ini apakah 
semua sufi atau hanya pengikut al-Hallâj. Annemarie Schimmel, 
Mystical Dimensions of Islam, h. 83.

21 Menurut Schimmel, seorang sahabat lain yaitu Abû Bakr al-
Syiblî terhindar dari hukuman mati seperti al-Hallâj dikarenakan ia, 
untuk menghindari hukuman mati tersebut, berperilaku ‘gila’ sehingga 
beberapa kali dirawat di rumah sakit jiwa. Ia meninggal pada tahun 
945 M (23 tahun setelah kematian al-Hallâj) dalam usia delapan puluh 
enam tahun. Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 
77. 

22 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 500. Terlepas pendapat 
Schimmel atau al-Sarrâj yang benar, yang jelas Ibn ‘Athâ’ meninggal di 
“tangan” penguasa.

23 Syekh Fadhlalla Haeri, �e Elements of Sufism, h. 77.



126 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

melenyapkan gerakan sufisme dari permukaan bumi. 
Walaupun gerakan ini mengikuti reformasi “musuh 
bebuyutan” Ibn ‘Athâ’ Allâh, yakni Ibn Taymiyyah,24 
tetapi Ibn Taimiyyah masih mengakomodir beberapa 
segi ajaran tasawuf, sementara gerakan Wahhâbiyyah 
menyerang sufisme secara utuh. Keberhasilan gerakan 
Wahhâbiyyah di dalam menyerang sufisme ini dipuji 
M. Amin Rais. Dia menyatakan bahwa berkat jasa 
kaum Wahhâbî-lah pembabatan bidah, khurafat dan 
takhayul yang merajalela di dunia Islam pada masa lalu 
berhasil secara mengesankan.25 Lebih lanjut Amin Rais 
menunjukkan bahwa kritik terhadap sufisme itu bukan 
monopoli kaum Wahhâbî tetapi merupakan ciri gerakan 
pembaharuan sebelum abad dua puluh. Menurutnya, 
gerakan-gerakan pembaharuan Islam sebelum abad 
dua puluh memiliki kesamaan-kesamaan, di antaranya 
adalah melakukan kritik terhadap sufisme yang (dinilai) 
cenderung menjauhi tugas-tugas manusia Muslim dalam 
pergumulan sosial di dunia konkrit. Bahkan sufisme 
dianggap sebagai sebab terbesar mengapa masyarakat 
Islam menjadi mandek, beku, statis dan kehilangan 
peran serta kreativitas.26

Tampaknya pandangan kaum Wahhâbî dan 
pembaharu-pembaharu sebelum abad kedua puluh itu 
masih terasa hingga sekarang meskipun intensitasnya 
mungkin saja berkurang atau berbeda. Di Indonesia 
masih ada kelompok atau seseorang yang dewasa ini 
melakukan kritik atau kecaman terhadap tasawuf dan 
kaum sufi (di Indonesia lebih dikenal dengan tarekat). 
Barangkali seseorang atau kelompok di Indonesia era 
kontemporer ini yang melakukan kritik terhadap 
tarekat adalah yang sepenuhnya terinspirasi dari 
gerakan Wahhâbî di atas. Mungkin saja yang termasuk 
kelompok ini adalah Hartono Ahmad Jaiz. Dengan 
menukil fatwa-fatwa para ulama dari Saudi Arabia dia 
menyetujui bahwa tasawuf/tarekat tidak ada dasarnya 
di dalam Alquran dan Sunah sehingga tasawuf/tarekat 
divonis sebagai bidah yang sesat dan menyesatkan. Zikir 
berjamaah pun dianggap sebagai bidah27. 

Sementara itu, Persyarikatan Muhammadiyah, yang 

24 Fazlur Rahman, Islam, h. 162 dan Syaikh Fadhlalla Haeri, �e 
Elements of Sufism, h. 110. Menurut John Renard, selama karirnya di 
Kairo Ibn ‘Athâ’ Allâh lebih dua dekade terlibat perdebatan dengan 
Ibn Taymiyyah. John Renard, “Pendahuluan,” dalam Muhammad Ibn 
‘Abbâd, Surat-Surat Sang Sufi, terj. M.S. Nasrullah, (Bandung: Mizan, 
1993), h. 58.

25 M. Amin Rais, “Kata Pengantar,” dalam John J. Donohue dan 
John L. Esposito (Penyunting), Islam dan Pembaharuan: Ensiklopedi 
Masalah-Masalah, terj. Machnun Husein dari Islam in Transition, 
Muslim Perspectives, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1995), Cet. 
Kelima,h. x-xi.

26 M. Amin Rais, “Kata Pengantar,” h. xii-xiii.
27 Lihat buku Hartono Ahmad Jaiz, Aliran dan Paham Sesat di 

Indonesia, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), Bab Keempat.

di dalamnya Amin Rais bergabung dan pernah menjadi 
ketua umum, tampaknya tidak sepenuhnya diinspirasi 
oleh gerakan Wahhâbiyyah tersebut. Menurut Ibn Jarir, 
pola pikir Muhammadiyah dipengaruhi diantaranya 
oleh Ibn Taymiyyah, Ibn al-Qayyim dan Muhammad 
ibn ‘Abd al-Wahhâb.28 Dengan demikian, Persyarikatan 
Muhammadiyah atau orang-orang Muhammadiyah 
tidak dapat dikategorikan sebagai kelompok yang anti 
tasawuf. Apalagi sang pendiri Muhammadiyah sendiri, 
Ahmad Dahlan, kendati di forum resmi persyarikatan 
tidak pernah menyampaikan tentang tasawuf tetapi 
ketika beliau belajar di Mekah materi tasawuf 
merupakan salah satu bidang yang dipelajarinya dan 
di setiap kesempatan selalu menekankan supaya orang-
orang Muhammadiyah senantiasa berpegang teguh 
pada akhlak karimah. Penekanan Ahmad Dahlan dan 
para pemimpin pengganti beliau- pada akhlak karimah 
ini jelas merupakan bagian dari tasawuf. Bahkan 
salah seorang tokoh PP Muhammadiyah, Hamka, 
terang-terangan mengajarkan dan menulis buku 
tentang tasawuf, seperti buku Perkembangan Tasawuf, 
Renungan Tasawuf dan Tasawuf Modern.29 Oleh 
sebab itu, orang-orang Muhammadiyah tidak dapat 
dikelompokkan ke kelompok anti tasawuf meskipun 
tasawuf yang diterapkan di Muhammadiyah bukanlah 
semua ajaran tasawuf, tetapi yang benar-benar sesuai 
Alquran dan Sunah.

Mengabaikan Syariat

Adanya kelompok kaum sufi yang mengabaikan 
syariat tidak diingkari oleh kaum sufi sendiri. 
Justeru inilah, menurut Rahman, yang melatari 
bergabungnya beberapa ulama terkemuka ke dunia 
tasawuf untuk menyelamatkan keadaan30. Kaum 
sufi yang meninggalkan syariat ini dikenal dengan 
sebutan kelompok malâmatiyyah31 dan tanggapan di 
kalangan sufi sendiri tidak sama terhadap kelompok 
ini. Abû ‘Abd al-Rahmân al-Sulamî, seperti dinukil 
Trimingham, memandang kaum malâmatî sebagai 
hamba-hamba Allah Swt. yang derajatnya paling tinggi. 
Al-Sulamî menilai mereka sebagai kaum yang denyut 
nadinya penuh dengan kebajikan murni, benar-benar 

28 Ibn Jarir, “Muhammadiyah dan Tasawuf,” dalam M. Amin 
Syukur dkk., Tasawuf dan Krisis, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 
Cet. I, h. 181.

29 Ibn Jarir, “Muhammadiyah dan Tasawuf,” h. 186-195.
30 Fazlur Rahman, Islam, h. 134-137.
31 Malâmah (celaan, kecaman) berasal dari kata lâma-yalûmu-

lawmân-malâman-malâmatan yang berarti mencela atau mengecam. 
Amatullah Amrstrong, Kunci Memasuki Dunia Tasawuf, terj. M.S. 
Nashrullah dan Ahmad Baiquni dari Shûfî Terminology (al-Qamûs as-
Shûfî): �e Mystical Language of Islam, (Bandung: Mizan, 1998) dan ‘Alî 
ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb, Is‘ad ‘Abd al-Hâdî 
Qandail (Ed.), (Kairo: Muh. Taufiq ‘Uwaydhah, 1974), h. 261-265.



127Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat

tulus ikhlas dan tidak ingin orang lain akrab dengan 
keadaan-keadaan dan pengalaman-pengalaman ekstatik 
mereka. Mereka, menurut al-Sulamî, merupakan kaum 
sempurna yang suka menghinakan diri. Sikap lahiriah 
mereka, dalam pandangan al-Sulamî, tidak pernah 
mengungkapkan hakikat batiniah mereka sehingga 
mereka siap dipandang rendah oleh orang lain dan, 
karena itu, justeru mereka merasa dapat meleburkan 
dirinya dalam Tuhan.32 Adapun sufi yang melakukan 
kritik terhadap kelompok ini adalah al-Hujwirî, yang 
pendapatnya akan diungkap di bawah. 

Kelompok yang banyak menimbulkan kritik 
dari kaum ulama itu, menurut Arberry, berawal dari 
“doktrin pengabaian atau ketidakacuhan” (doctrine of 
indifference) Bisyr al-Hârits al-Hâfî (“Si kaki telanjang”) 
(w. 227 H/841 M). Arberry mencontohkan doktrin 
al-Hâfî ini seperti “Jika engkau mampu berlaku dalam 
suatu situasi dimana orang-orang akan mengira engkau 
seorang pencuri maka dengan segala cara lakukanlah 
untuk menjadi begitu”.33 Gerakan malâmatiyyah ini 
kemudian tersebar luas setelah Abû Shâlih Hamdûn ibn 
Ahmad ibn ‘Umârat al-Qashshâr (w. 271 H/884 M). 
Dia adalah seorang sufi Khurrâsân kelahiran Naisâbûr, 
suatu wilayah yang menurut al-Qusyayrî al-Naisâbûrî 
(w. 465 H/1072 M) dalam kitabnya al-Risâlah al-
Qusyayriyyah merupakan tempat penyebaran mazhab 
malâmatiyyah.34 Menurut ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-
Hujwirî “Al-Malâmât tark al-salâmât atau celaan adalah 
meninggalkan keselamatan”, merupakan ungkapan 
terkenal Hamdûn al-Qashshâr.35

Sufi lain yang dipandang menjalani malâmah adalah 
Abû Yazîd al-Busthâmî (w. 260 H/874 M). Hujwirî 
menceritakan bahwa ketika dia memasuki suatu kota 
dalam perjalanan pulang dari Hijâz, masyarakat kota 
berlarian menemui dan mengerumuninya sebagai 
pertanda bahwa mereka sangat memuliakannya. 
Perlakuan mereka itu mengganggu Abû Yazîd dan 
dirasakan telah mengalihkan perhatiannya kepada Allah. 
Akhirnya ketika kembali dari pasar dia mengambil 
sepotong roti dari lengan bajunya dan memakannya. 
Menyaksikan Abû Yazîd makan di siang hari pada bulan 

32 J. Spencer Trimingham, �e Sufi Oders in Islam, (London: Oxford 
University Press, 1971), Appendiks B.

33 Ajaran Bisyr lain yang diungkap Arberry adalah ucapannya: 
“Rahasiakanlah amal-amal baikmu sebagaimana engkau rahasiakan 
perbuatan-perbuatan kejimu”. A.J. Arberry, Sufism: An Account of the 
Mystics of Islam, h. 40.

34 Abû al-Qâsim ‘Abd al-Karîm Hawâzin al-Qusyayrî al-Naysâbûrî, 
al-Risâlah al-Qusyayriyyah, (Kairo: Mathba‘ah Uassân, t.t.), Jilid 1, 
h. 114. Hujwirî mengatakan bahwa dia merupakan ikutan kaum 
malâmatiyyah, syaykhnya ahli malâmatiyyah di Naisâbûr dan darinya 
mazhab malâmatiyyah menyebar. Abû al-Qâsim ‘Abd al-Karîm Hawâzin 
al-Qusyayrî al-Naiâbûrî, al-Risâlah al-Qusyayriyyah, h. 263.

35 ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb, h. 263.

Ramadhan itu mereka (semuanya) meninggalkan Abû 
Yazîd. Kemudian Abû Yazîd berkata kepada seorang 
murid yang menyertai perjalanannya: “Tidakkah kamu 
perhatikan bagaimana setelah aku meninggalkan satu 
masalah syariat lalu orang-orang itu semuanya menolak 
aku?”.36 Meskipun Hujwirî menceritakan perilaku al-
Busthâmî ini tetapi dia membelanya dengan menyatakan 
bahwa waktu itu al-Busthâmî sebagai musafir sehingga 
diperbolehkan membatalkan puasa.

Hampir senada dengan cerita Hujwirî itu, Annemarie 
Schimmel juga menyebutkan sebuah kisah seorang sufi 
-tidak disebutkan namanya- yang melakukan perbuatan 
tercela (tidak pantas) yang ia kutip dari Jâmî´. Kisahnya, 
salah seorang sufi dielu-elukan oleh orang banyak ketika 
ia memasuki sebuah kota. Mereka berusaha menemui 
dan mengerumuni wali besar tersebut. Namun ternyata 
sufi itu buang air di pinggir jalan. Melihat sufi itu 
buang air di pinggir jalan maka mereka tidak bisa 
menerimanya. Oleh karena itu serta merta mereka 
meninggalkannya dan tidak percaya lagi bila orang itu 
memiliki tingkat kerohanian yang tinggi.37

Tindakan-tindakan malâmah sufi malâmatiyyah 
itu sebenarnya dimaksudkan untuk menyembunyikan 
ketulusan ketaatan mereka kepada Tuhan. Akan tetapi 
karena perbuatan-perbuatan itu dilakukan “untuk 
mendapatkan celaan” dari masyarakat umum atau 
orang-orang di luar kelompok mereka maka sudah 
tentu perbuatan-perbuatan itu dipandang tercela oleh 
umum. Dalam konteks hubungannya dengan kaum 
ulama, perbuatan tercela kaum sufi malâmatiyyah itu 
jelas akan mendapatkan celaan dari kaum ulama, yang 
pada gilirannya berandil mempertegang hubungan 
antara kaum ulama dan kaum sufi. Apalagi Hujwirî 
sendiri, sebagaimana telah dikatakan di atas, melakukan 
kritik terhadap kaum malâmatiyyah ini. Menurutnya, 
mencari malâmah termasuk perbuatan riya (perbuatan 
pura-pura, pamer) dan perbuatan riya itu merupakan 
kemunafikan. Orang yang berbuat pamer, kata Hujwirî, 
melakukan sesuatu agar diterima orang lain. Sedangkan 
kaum malâmatî melakukan perbuatan tercela agar 
ditolak orang lain. Kedua-duanya, dalam penilaian 
Hujwirî, sama-sama menaruhkan perhatiannya kepada 
makhluk dan tidak lebih dari itu.38 

36 Hujwîrî mengatakan bahwa dulu untuk mendapatkan celaan 
ditempuh dengan cara melakukan perbuatan ‘mungkar’ yang 
bertentangan dengan kebiasaan umum. Kini, menurut Hujwîrî, 
untuk mendapatkan celaan cukuplah seseorang melakukan shalat dua 
rakaat dengan bacaan yang sangat panjang maka orang-orang akan 
menyebutnya riya dan pendusta. ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, 
Kasyf al-Mahjûb, h. 263.

37 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 86.
38 ‘Alî bin ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb, h. 261-

265.



128 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Kritik Hujwirî itu terlihat semakin tegas ketika 
mengomentari golongan malâmatiyyah yang ketiga, 
yang divonis Hujwirî sebagai kelompok yang benar-
benar sesat, rusak dan gila. Untuk lebih memperjelas 
kritik Hujwirî terhadap golongan malâmatiyyah ini 
perlu diungkap bahwa Hujwirî mengelompokkan kaum 
malâmatiyyah menjadi tiga golongan, yaitu golongan 
yang mengikuti jalan lurus (malâmah istiqâmah al-sayr), 
golongan yang dengan sengaja melakukan perbuatan 
tercela (malâmah al-qashd) dan golongan yang dengan 
sengaja meninggalkan syariat (malâmah al-tark). 
Hujwirî menjelaskan bahwa golongan yang pertama 
adalah golongan yang tidak meninggalkan kewajiban-
kewajiban agama dan praktek-praktek ibadah, hanya 
saja ia tidak menghiraukan orang lain (sibuk dengan 
perbuatannnya sendiri) sehingga ia mendapat celaan. 
Golongan yang kedua adalah golongan yang sengaja 
melakukan perbuatan tercela supaya mendapatkan 
celaan tetapi dia tidak melanggar hukum-hukum agama. 
Mereka ini adalah orang-orang terhormat yang sangat 
dihormati orang lain dan hati mereka pun cenderung 
pada kehormatan itu sehingga hati mereka terikat 
dengan orang lain. Akan tetapi mereka bermaksud 
mengosongkan hati mereka dengan orang lain dan ingin 
menyibukkan diri hanya dengan Tuhan. Oleh sebab itu 
mereka menempuh jalan celaan. Adapun golongan yang 
ketiga adalah golongan yang dikendalikan oleh kekafiran 
dan kesesatan sehingga mereka meninggalkan syariat 
dan tidak mau mengikutinya. Mereka berdalih “telah 
menempuh jalan celaan” (aslaka tharîq al-malâmah) 
sehingga syariat (boleh) ditinggalkan. Hujwirî menilai 
golongan ketiga ini sebagai kesesatan yang nyata, 
kerusakan yang jelas dan kegilaan yang sebenarnya.39

Barangkali terhadap kelompok malâmatiyyah 
yang dengan sengaja meninggalkan syariat -dengan 
alasan telah menempuh jalan celaan sehingga mereka 
beranggapan boleh meninggalkan syariat- yang divonis 
Hujwirî sebagai golongan yang benar-benar sesat, rusak 
dan gila itulah kaum ulama, sebagaimana dikatakan 
Arberry di atas, banyak melakukan kritik. Disamping 
melahirkan banyak kritik, golongan malâmatiyyah 
yang meninggalkan syariat ini pula yang menyebabkan 
seluruh gerakan tasawuf jatuh terhina.40 Kaum ulama 
melakukan generalisasi terhadap sufisme. Semua 
golongan dalam tasawuf dikecam seolah-olah sufisme 
berwajah serupa. Bahkan mereka seakan-akan tidak 
menghendaki adanya kehidupan sufisme. Sebenarnya, 
menurut Schimmel, persoalan malâmatiyyah ini 
muncul ketika orang-orang masuk menjadi anggota 

39 ‘Alî bin ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb, h. 261-
265.

40 A.J. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 70. 

atau menganggap dirinya menjadi anggota tetapi tidak 
bersedia melaksanakan latihan malâmatiyyah yang 
sebenarnya. Akibatnya, mereka ini melakukan hal-hal 
yang tidak bermoral dan menganggap enteng hukum 
Ilahi. Malâmatiyyah yang sebenarnya, kata Schimmel, 
tidak seperti mereka ini.41 

Syariat di Mata Kaum Su�

Bila Schimmel menyatakan bahwa malâmatiyyah 
sejati tidak memandang enteng hukum Ilahi (syariat) 
maka dapat dimengerti kalau hanya malâmatiyyah tidak 
sejati yang mengabaikan hukum Ilahi. Posisi syariat di 
mata kaum sufi dapat diketahui dari pandangan mereka 
mengenai syariat dan ketaatan atau loyalitas mereka 
terhadapnya. 

Pandangan mengenai syariat diantaranya 
dikemukakan oleh al-Sarrâj. Di dalam kitabnya al-
Luma‘, al-Sarrâj mengatakan bahwa syariat adalah 
sesuatu yang diajarkan dari Alquran dan Rasulullah 
Saw. Akan tetapi tidak seperti kaum ulama yang 
memahami syariat itu hanya yang bersifat amal 
lahiriah (al-syarî‘at al-zhâhirah), al-Sarrâj -dan kaum 
sufi lainnya- memahami syariat itu terdiri atas dua 
segi, yaitu lahir dan batin tanpa melakukan pemilahan 
terhadap keduanya. Al-Sarrâj menjelaskan tentang dua 
aspek amal syariat ini. Menurutnya amal lahir adalah 
amal anggota badan bagian lahir (luar) dan amal batin 
adalah amal anggota badan bagian dalam (batin) yaitu 
amal hati. Al-Sarrâj memaksudkan amal lahir sebagai 
amal dalam bentuk ibadah-ibadah (semisal bersuci, 
shalat, zakat, puasa, haji dan jihad) dan hukum (seperti 
hukum pidana, talak, jual beli, farâ‘idh dan qishâsh), 
sedangkan amal batin dipahami sebagai maqamât dan 
ahwâl, semisal pembenaran, iman, yakin, jujur dan 
ikhlas. Bagi al-Sarrâj, ilmu atau amal yang batin tidak 
cukup tanpa adanya ilmu atau amal yang lahir dan ilmu 
atau amal yang lahir tidak cukup tanpa adanya ilmu atau 
amal yang batin.42 Jadi kedua ilmu atau amal ini meski 
dapat dibedakan tetapi saling membutuhkan, saling 
melengkapi dan merupakan satu kesatuan bagaikan dua 
sisi dari mata uang yang sama.

Dari pembagian pada aspek lahir dan batin itu maka 
dapat dipahami bahwa ilmu itu lahir dan batin, Alquran 

41 Schimmel juga mengutip pandangan Jâmî‘ yang mempertentangkan 
malâmatîyyah yang taat melaksanakan ibadah dan melakukan kesalahan 
secara diam-diam melebihi batas semestinya dengan kaum qalandar 
atau darwis pengembara yang hanya melaksanakan ibadah sedikit 
mungkin dan menikmati kehidupan tanpa kendali. Namun, menurut 
Jâmî‘ sebagaimana yang dikutip Schimmel, qalandar sejati tidak seperti 
ini. Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 87.

42 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 43-44. Lihat pula 
Abû Bakr Muhmmad al-Kalâbâdzî, Al-Ta‘arruf li-Madzhab Ahl al-
Tashawwuf, h. 101.



129Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat

itu lahir dan batin, Hadis itu lahir dan batin, dan Islam 
pun lahir dan batin. Al-Sarrâj membela keberadaan 
ilmu batin yaitu ilmunya kaum sufi dari orang yang 
mengingkari keberadaannya dan yang menyatakan 
bahwa ilmu yang dipandang berasal dari Alquran dan 
Sunah hanyalah ilmu syariat atau ilmu lahir. Menurut 
al-Sarrâj berdasarkan Alquran dan Sunah, ilmu syariat, 
Alquran, Sunah atau Islam itu meski tidak sama tetapi 
tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Walaupun ilmu 
lahir dan batin itu tidak bisa dipisahkan tetapi bisa 
dibedakan. Di sinilah ilmu batin, yakni ilmu ahli 
tasawuf atau kaum sufi bisa dibicarakan tersendiri. 
Dengan kata lain, ilmu batin merupakan ilmu yang 
memiliki kekhasannya tersendiri yang membedakannya 
dari ilmu lahir.

Hampir senada dengan al-Sarrâj di atas, Muhammad 
ibn al-Fadhl al-Balkhî, sebagaimana dinukil Hujwirî, 
mengklasifikasi ilmu menjadi tiga, yaitu ilmu syariat, 
ilmu maqâmât dan ilmu makrifat. Al-Balkhî menjelaskan 
bahwa syariat atau ilmu syariat adalah ilmu yang 
berasal dari Allah Swt. (‘ilm min Allâh), ilmu maqâmât 
(tingkatan-tingkatan spiritual) adalah ilmu bersama 
Allah (‘ilm ma‘a Allâh), yakni ilmu tentang jalan yang 
benar dan yang menjelaskan mengenai derajat para wali 
dan ilmu makrifat adalah ilmu dengan Allah (‘ilm bi 
Allâh) yang dengan ilmu ini para wali mengenal-Nya 
sebagaimana Dia memperkenalkan Diri-Nya. Menurut 
al-Balkhî, ilmu makrifat ini tidak didapat melalui usaha 
karena ia merupakan hidayah dan informasi dari-Nya. 
Kemudian al-Balkhî menegaskan bahwa makrifat tidak 
akan benar tanpa penerimaan syariat (bidûni qabûl al-
syarî‘ah) dan syariat tidak akan berdiri kukuh tanpa 
merealisasikan tahapan-tahapan spiritual (bighayr 
izhhâr al-maqâmât).43 Artinya ketiga ilmu ini harus 
ditunaikan secara bersamaan serta tidak boleh dipilah-
pilah dan dipisahkan. 

Oleh karena itu, pemilahan dan pengintegrasian 
terhadap ilmu, fikih dan zuhud yang dilakukan Abû 
Bakr al-Warrâq perlu diperhatikan. Al-Warrâq, seperti 
dikutip Abû ‘Abd al-Rahmân al-Sulamî, menyatakan 
bahwa siapa yang berilmu pengetahuan tanpa zuhud 
dan fikih maka dia akan menjadi zindik (tazandaqa), 
siapa yang zuhud tanpa ilmu dan fikih maka dia akan 
menjadi bidah (tabadda‘a), siapa yang berfikih tanpa 
zuhud dan ilmu pengetahuan, maka dia akan menjadi 
fasik (tafassaqa) dan siapa yang mempersatukan perkara 
ini semuanya maka dia akan tersucikan (takhallasha).44 

43 ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb, h. 210-
211.

44 Abû ‘Abd al-Rahmân al-Sulamî, �abaqât al-Shûfiyyah, (Kairo: 
Mathâbi‘, 1380 H), h. 52.

Dalam ungkapan yang dikutip Hujwirî bahwa siapa 
yang merasa cukup dengan berilmu pengetahuan tanpa 
dibarengi hidup zuhud maka dia akan menjadi zindik 
dan siapa yang mencukupkan diri dengan fikih tanpa 
hidup warak maka dia akan menjadi fasik.45 Dengan 
demikian dapat dipahami bahwa ilmu, fikih dan hidup 
zuhud atau hidup warak, walaupun dimungkinkan 
untuk dibeda-bedakan dan dipisah-pisahkan, tetapi 
para sufi menekankan bahwa untuk mendapatkan 
keikhlasan yang sebenarnya pelaksanaan ketiganya 
harus secara bersamaan.

Dari pendapat-pendapat itu diketahui bahwa para 
sufi tidak meninggalkan syariat, tidak meninggalkan 
hukum fikih dan atau tidak meninggalkan ibadah 
formal, tetapi -seperti dikatakan Schimmel- justeru 
menjadikan hukum syariat yang bersifat lahiriah itu 
menjadi sesuatu yang batiniah.46 Dalam pandangan 
Schimmel, orang-orang sufi itu seluruhnya merupakan 
orang-orang Islam yang baik sebagaimana penduduk 
Muslim lainnya di Baghdad, Nishapur dan Mesir. 
Menurut Schimmel mereka tidak menolak hukum 
agama tetapi hanya menambahkannya dengan suatu 
tambahan yang menuntut pelaksanaan yang lebih 
ketat dalam kehidupan personal mereka.47 Orang tidak 
boleh lupa, tulis Schimmel, bahwa syariat sebagaimana 
diajarkan di dalam Alquran, diteladankan Rasulullah 
Saw dan diperkuat dengan kepercayaan terhadap hari 
pembalasan merupakan lahan yang menumbuhsuburkan 
keshalehan mereka. Untuk memperkuat pernyataan 
ini Schimmel merujuk pandangan Maulanâ ‘Abd al-
Rahmân Jâmî‘ yang menyatakan bahwa orang yang 
paling mengenal Tuhan adalah orang yang paling gigih 
melaksanakan perintah-Nya dan paling setia mengikuti 
tradisi Rasul-Nya.48 Dengan demikian, para sufi 
berkomitmen terhadap syariat, baik yang lahir maupun 
yang batin, atau berkomitmen terhadap Alquran dan 
Sunah. Al-Junayd, sebagaimana dikutip Abû al-Wafâ’ 
al-Ghunaymî al-Taftâzânî, mengatakan bahwa siapa 
yang tidak hafal Alquran dan tidak menulis hadits 
maka dia tidak boleh dijadikan panutan dalam masalah 
tasawuf, sebab, menurut al-Junayd, ilmu tasawuf ini 
terikat dengan Alquran dan Sunah.49 

Pendapat al-Junayd yang dikutip Taftâzânî itu 
sebelumnya pernah dirujuk al-Sarrâj. Al-Junayd, 
seperti dikemukakan al-Sarrâj, menginformasikan 

45 ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb, h. 211.
46 Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, h. 106.
47 Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, h. 83-84. 

Lihat juga pendapat Julian Baldick dalam bukunya Mystical Islam: An 
Introduction to Sufism, (London: I.B. Tauris & Co Ltd., 1989), h. 18.

48 Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, h. 106.
49 Abû al-Wafâ’ al-Ghunaymî al-Taftâzânî, Madkhal ilâ al-



130 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

bahwa ilmu tasawuf adalah ilmu yang terkait erat 
dengan Hadis Rasulullah Saw.50 Tidak seperti nukilan 
Taftâzânî di atas yang juga menyebutkan Alquran, 
tidak disebutkannya Alquran dalam kutipan al-Sarrâj 
ini bukan berarti al-Sarrâj memandang al-Junayd 
tidak menggunakan Alquran tetapi al-Sarrâj mungkin 
saja merasa sudah cukup dengan menyebut Hadis 
Rasulullah Saw. Tampaknya hal ini dapat dijelaskan 
dengan dua hal, yaitu: (1) Allah Swt. sudah menjamin 
bahwa orang yang taat kepada Rasulullah Saw berarti 
dia taat kepada Allah Swt. (man yuthi‘ al-Rasûl faqad 
athâ’a Allâh) sehingga walaupun hanya menyebut Hadis 
tanpa menyebut Alquran pun dapat dipastikan bahwa 
dia berpegang teguh kepada Alquran. (2) Orang yang 
bersedia menerima Hadis otomatis dia akan menerima 
Alquran sehingga realitanya tidak ada kelompok yang 
dinamakan ingkar Alquran, tetapi kelompok ingkar 
Sunah atau Hadis pernah ada dalam sejarah Islam. 
Oleh sebab itu dapat dipastikan bahwa al-Junayd tidak 
mungkin ingkar Alquran.

Selain merujuk al-Junayd, al-Sarrâj pun merujuk 
tokoh ‘Utsmân al-Hîrî yang berkata bahwa siapa saja 
yang menjadikan Sunah sebagai pemimpin dirinya, 
baik secara perkataan maupun perbuatan, maka ia akan 
berbicara dengan penuh hikmah. Sebaliknya, siapa saja 
menjadikan hawa nafsu sebagai pemimpin dirinya, 
baik secara perkataan atau pun perbuatan, maka ia 
akan berbicara dengan penuh bidah. Al-Sarrâj menukil 
firman Allah Swt. yang artinya: “Jika kalian taat kepada 
Sunah maka akan mendapatkan petunjuk”.51 

Atas dasar itulah para sufi boleh dikatakan tidak ada 
yang tidak menjalankan ibadah shalat, puasa dan haji. 
Bahkan, seperti dikemukakan Schimmel, kewajiban 
ibadah ini dijadikan oleh para sufi sebagai kewajiban 
minimal. Atas dasar itu pula dapat dinyatakan tidak 
ada sufi yang meninggalkan ibadah formal. Khusus 
tentang ibadah haji misalnya, tidak ada sufi yang anti 
berhaji. Kaum sufi tidak ada yang tidak mewajibkan 
berhaji. Mereka berhaji dan haji dijadikan sebagai salah 
satu sarana bagi mereka untuk menyaksikan Tuhan. Al-
Hallâj, umpamanya, meski pernah menyatakan bahwa 
menyantuni anak yatim lebih baik dibanding berhaji 
ke tanah suci tetapi al-Hallâj sendiri melaksanakan haji 
sebanyak tiga kali. Demikian pula dengan Abû Yazîd 
al-Busthâmî. Dia pun menunaikan ibadah haji tiga 
kali. Hujwirî mengungkapkan kata-kata al-Busthâmî 

Tashawwuf al-Islâmî, (Kairo: Dâr al-Tsaqâfah li al-Nasyr wa al-Tawzî‘, 
1983), h. 113. 

50 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 144.
51 Ayat yang dinukil al-Sarrâj ini berarti: “…dan jika taat kepadanya 

niscaya kamu mendapat petunjuk…(wa in tuthî‘ûhu tahtadû, Q.s. al-
Nûr [24]: 54. Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 144.

berkaitan dengan berhajinya ini. al-Busthâmî, seperti 
dinukil Hujwirî, mengatakan: “Pada haji pertama, aku 
hanya melihat Kabah. Pada haji kedua aku melihat 
Kabah dan Sang Pemilik Kabah. Di haji ketiga aku 
hanya melihat Sang Pemilik Kabah”.52 

Sementara itu, Sahl ibn ‘Abd Allâh al-Tustarî dan 
al-Junayd al-Baghdâdî menunaikan ibadah haji satu 
kali. Keduanya memilih hanya berhaji satu kali atas 
dasar bahwa Rasulullah pun tidak pernah berhaji 
kecuali sekali selama hidupnya. Sedangkan sufi yang 
lain, semisal Hasan al-Qazzâz al-Dinâwârî menjalankan 
ibadah haji dua belas kali, Abû Bakr al-Duqqî sembilan 
kali, Abû Abd Allâh al-Jallâ’ delapan belas kali dan Ibn 
Khafîf, guru al-Sarrâj, enam puluh kali.53

Penunaian ibadah haji oleh beberapa sufi itu 
menunjukkan bahwa kaum sufi -termasuk di dalamnya 
al-Busthâmî dan al-Hallâj yang dipandang sebagai sufi 
falsafi atau ekstatik (sukr)- tidak meninggalkan syariat, 
tidak meninggalkan ibadah formal dalam Islam dan 
tidak meninggalkan Alquran ataupun Hadis. Bahkan 
kaitannya dengan ittibâ‘ Rasulullah Saw kaum sufi 
mengikuti Rasulullah hingga hal-hal kecil, semisal tidak 
meludah ke arah kiblat dan menyela-nyelai jenggot 
ketika berwudu. Misalnya kisah al-Sarrâj tentang Abû 
Yazîd al-Busthâmî. Al-Sarrâj mengisahkan bahwa al-
Busthâmî mengajak muridnya mengunjungi seseorang 
yang dikenal banyak orang sebagai wali. Laki-laki itu 
banyak dikunjungi orang. Dia dikenal sebagai ahli 
ibadah dan ahli zuhud. Ketika (telah dekat dengan 
rumah orang yang disebut-sebut sebagai wali itu) orang 
itu keluar rumah menuju masjid dan kami melihat dia 
meludah ke arah kiblat. Serta merta kami berpaling 
darinya dan meninggalkannya tanpa mengucapkan 
salam kepadanya. Kami katakan bahwa laki-laki itu 
tidak bisa dipercaya. Dia tidak melaksanakan salah satu 
sopan santun (adab) diantara sopan santun Rasulullah 
Saw. Oleh karenanya bagaimana mungkin klaimnya 
tentang maqâm-maqâm kewaliannya dapat dipercaya?54 

Kisah tentang al-Busthâmî itu dituturkan pula 

52 ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî al-Hujwirî, Kasyf al-Mahjûb: 
Menyelami Samudera Tasawuf, terj. Ahmad Afandi dari �e Kasyf al-
Mahjûb: �e Oldest Persian Treatise on Sufism, (Jogjakarta: Pustaka Sufi, 
2003), h. 384.

53 Tentang penunaian ibadah haji para sufi ini lihat Dimyati Sajari, 
“Filantropi dalam Perspektif Sufistik”, dalam Dialog: Jurnal Penelitian 
dan Kajian Keagamaan (Terakreditasi A), (Jakarta: Balitbangdiklat 
Kemenag RI, 2010), h. 65-79.

54 Tampaknya cerita atau pendapat ini ditampilkan al-Sarrâj untuk 
menunjukkan bahwa kaum sufi itu -dalam hal ini al-Busthâmî- sangat 
meneladani dan mengikuti Rasulullah Saw hingga yang kecil-kecil 
seperti salah satu adab Rasulullah yang tidak pernah meludah ke arah 
kiblat. Al-Sarrâj juga menampilkan kisah al-Busthâmî lainnya yaitu 
tentang al-Busthâmî yang pernah berkeinginan meminta kepada



131Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat

oleh al-Qusyayrî dengan redaksi yang sedikit berbeda. 
Al-Qusyayrî menuturkan bahwa al-Busthâmî pernah 
mendatangi seseorang yang dikenal sebagai wali. Tatkala 
sampai di masjidnya, al-Busthâmî duduk menunggu. 
Orang yang ditunggu pun keluar dari rumahnya 
(menuju masjid) dan di masjid orang itu membuang 
ingus. Melihat perbuatan orang itu al-Busthâmî 
langsung pergi tanpa mengucapkan salam kepadanya. 
Al-Busthâmî mengatakan: “Orang ini tidak amanah 
terhadap salah satu sopan santun diantara sopan santun 
syariat (âdâb al-syarî‘ah) maka bagaimana ia dapat 
dipercaya dalam hal rahasia-rahasia kebenaran?”55

Dalam kisah itu terlihat betapa komitmennya al-
Busthâmî terhadap Sunah Nabi Saw sehingga persoalan 
meludah atau membuang ingus pun dijadikan kriteria 
derajat kewalian seseorang. Artinya kalau dalam hal-hal 
yang ringan saja seseorang tidak dapat mengikuti Sunah 
Nabi apalagi hal-hal yang tidak mudah. Seseorang 
yang tidak mampu mengikuti Sunah Nabi dalam hal 
yang mudah maka klaimnya dalam hal-hal yang tidak 
ringan seperti klaim tentang maqâmât dan ahwâl tidak 
dapat dipercaya. Padahal dalam pandangan al-Qusyayrî 
sebagian dari syarat seorang wali adalah dia terjaga 
dari adab-adab syariat sebagaimana sebagian syarat 
seorang nabi adalah terpelihara dari segala dosa. Oleh 
sebab itu al-Qusyayrî menegaskan bahwa setiap wali 
yang perilakunya bertentangan dengan syariat maka 
dia terpedaya dan tertipu.56 Inilah loyalitas seorang sufi 
ekstatik, al-Busthâmî, terhadap syariat dan Sunah Nabi 
Saw hingga yang paling sederhana sekalipun.

Mengenai menyela-nyelai jenggot ketika berwudu, 
al-Sarrâj menginformasikan suatu kisah yang dia dengar 
dari Abû al-�ayyib Ahmad ibn Muqâtil al-‘Akkî al-
Baghdâdî yang bercerita bahwa suatu waktu dia berada di 
sisi Ja‘far al-Khuldî di hari wafatnya al-Syiblî. Kemudian 
Bundâr al-Daynûrî yang merupakan pembantu al-Syiblî 
datang. Ja‘far al-Khuldî menanyakan kepada al-Dainûrî 
mengenai apa yang al-Dainûrî lihat sewaktu al-Syiblî 
menjelang ajalnya. Al-Dainûrî memberi tahu bahwa 
tatkala lisan al-Syiblî sudah tidak mampu berbicara dan 
keringat bercucuran di keningnya, ia memberi isyarat 

Allah agar Allah mencukupinya biaya makan dan memberinya isteri. 
Akan tetapi al-Busthâmî lalu sadar dan berkata: “Bagaimana boleh 
aku meminta kepada Allah dengan permintaan ini padahal Rasulullah 
tidak pernah meminta hal ini kepada-Nya?”. Akhirnya ia tidak jadi 
meminta-Nya. Namun Allah mencukupi semua kebutuhannya 
termasuk perempuan sehingga ia tidak peduli apakah ia berhadapan 
dengan perempuan atau menghadap ke tembok. Abû Nashr al-Sarrâj 
al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 144-145. 

55 Abû al-Qâsim ‘Abd al-Karîm Hawâzin al-Qusyayrî al-Naisâburî, 
al-Risâlah al-Qusyayriyyah, h. 260.

56 Abû al-Qâsim ‘Abd al-Karîm Hawâzin al-Qusyayrî al-Naisâburî, 
al-Risâlah al-Qusyayriyyah, h. 260.

kepada al-Dainûrî supaya al-Dainûrî mewuduinya 
untuk shalat. Al-Dainûrî pun mewuduinya. Namun 
al-Dainûrî lupa menyela-nyelakan air di janggutnya. 
Kemudian ia memegang tangan al-Dainûrî dan 
memasukkan jari-jari al-Dainûrî ke dalam sela-sela 
jenggotnya serta menyela-nyelakannya. Abû al-�ayyib 
melaporkan bahwa Ja‘far al-Khuldî begitu mendengar 
cerita ini lalu menangis dan menegaskan bahwa apa 
yang laik dikatakan untuk seorang yang tidak pernah 
meninggalkan menyela-nyelai jenggotnya ketika 
berwudu hingga di saat ruhnya akan dicabut sekalipun, 
padahal lisannya sudah tidak mampu lagi berbicara dan 
keringat bercucuran di keningnya.57

Tentang men-dawâm-kan wudu atau menyucikan 
badan, al-Sulamî menulis tentang kisah Abû Ishâq 
Ibrâhîm ibn Ahmad ibn Ismâ‘îl al-Khawwâsh. Tokoh 
ini sezaman dengan al-Junayd dan al-Nûrî. Ia wafat pada 
tahun 291 H. Al-Sulamî menulis bahwa ia mendengar 
Muhammad ibn ‘Abd Allâh al-Râzî bercerita bahwa 
Ibrâhîm al-Khawwâsh sakit di masjid Jâmi‘ al-Ray. Ia 
susah berdiri. Ia (memaksakan diri) berdiri untuk masuk 
ke dalam air dan membersihkan badan lalu kembali ke 
masjid dan shalat dua rakaat. Kemudian ia masuk sekali 
lagi ke dalam air untuk membersihkan badan. Tatkala 
berada di tengah-tengah air itu ia wafat.58 Mungkin al-
Sulamî mengambil kisah tentang al-Khawwâsh ini dari 
al-Sarrâj karena al-Sarrâj telah menceritakan kewafatan 
Ibrâhîm al-Khawwâsh ini dalam pembahasan tentang 
“Adab dalam Berwudu dan Bersuci” dan “Adab 
Menjelang Ajal”. Menurut al-Sarrâj, al-Khawwâsh 
menderita sakit perut (yang menyebabkan harus 
berulang kali membersihkan badan). Tatkala ia telah 
selesai membersihkan dirinya untuk kesekian kalinya ia 
masuk lagi ke dalam air dan saat di tengah air inilah ia 
wafat.59 

Sebagai pengganti wudu adalah tayamum. 
Bertayamum ini diperbolehkan diantaranya disebabkan 
sedang dalam perjalanan. Namun bila sedang atau sudah 
berada di kampung sendiri maka bertayamum tidak 
boleh dilakukan. Inilah yang disampaikan al-Busthâmî 
kepada seorang jamaahnya. Al-Sulamî menceritakan 
bahwa suatu kali al-Busthâmî mengumandangkan 
azan. Ketika akan mengimami shalat dia melihat 
dalam barisan jamaah ada seseorang yang tampak baru 
pulang dari perjalanan. Al-Busthâmî mendekatinya 
dan mengatakan sesuatu kepadanya. Kemudian laki-
laki itu keluar dari masjid dan pulang. Seorang jamaah 

57 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 145.
58 Abû ‘Abd al-Rahmân al-Sulamî, �abaqât al-Shûfiyyah, h. 67-

68.
59 Abû Nashr al-Sarrâj, Al-Luma‘, h. 202.



132 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

ada yang menanyakan hal itu. Laki-laki itu menjawab 
bahwa dirinya telah melakukan perjalanan. Oleh karena 
dia tidak mendapatkan air maka dia bertayamum. Dia 
pun lupa langsung masuk masjid. Abû Yazîd berkata 
kepadanya bahwa dia tidak boleh bertayamum ketika 
telah sampai di tempat sendiri. Dia ingat hal itu 
kemudian pulang.60

Disamping pendapat atau amalan syaykh-syaykh 
sufi yang mengikuti dan meneladani Rasulullah Saw 
sampai hal-hal yang kecil di atas, al-Sarrâj juga menukil 
pendapat ‘Alî al-Rûdzâbârî, Dzû al-Nûn al-Mishrî, Sahl 
ibn ‘Abd Allâh dan Abû Sulaymân al-Dârânî tentang 
keterikatannya dengan syariat, Alquran dan Sunah. 
Al-Sarrâj menyatakan bahwa al-Rûdzâbârî berkata: 
“Guruku di bidang ilmu tasawuf adalah al-Junayd, 
guruku di bidang fikih adalah Abû al-‘Abbâs ibn Surayj, 
guruku di bidang nahwu dan bahasa adalah Tsa‘lab dan 
guruku di bidang Hadis Rasulullah Saw adalah Ibrâhîm 
al-Harbî.” Adapun Dzû al-Nûn al-Mishrî pernah 
ditanya: “Dengan apa engkau mengenal Allah?”, Ia 
menjawab: “Aku mengenal Allah melalui Allah dan aku 
mengenal apa-apa yang selain Allah melalui Rasulullah 
Saw”. Kemudian Sahl ibn ‘Abd Allâh berkata: “Setiap 
wajd yang tidak dipersaksikan Alquran dan Sunah maka 
ia batal (tidak benar)”. Terakhir, al-Sarrâj mengutip 
pendapat al-Dârânî yang menyatakan bahwa mungkin 
hatiku terisi hakikat selama empat puluh hari. Setelah 
itu tidak kuizinkan hakikat itu masuk ke dalam hatiku 
kecuali dipersaksikan Alquran dan Sunah”.61

Berkaitan dengan pakaian wool, di awal tulisan 
ini telah dikemukakan mengenai Ibn Sirrin (w. 110 
H/728 M) yang melakukan kritik terhadap pemakaian 
bulu domba (shûf) yang dinilainya meniru pakaian 
Nabi Isa As., sambil menegaskan bahwa dirinya lebih 
suka meniru Nabi kita yang memakai kain katun 
(daripada memakai bulu domba). Berkaitan dengan 
hal ini, Al-Kalâbâdzî dalam kitabnya al-Ta‘arruf 
menukil kisah tentang sahabat ‘Uyaynah ibn Hishn 
yang mengeluh kepada Rasulullah Saw tentang ahl al-
shuffah yang memakai bulu domba (wool). ‘Uyaynah 
berkata kepada Nabi Saw: “Bau (pakaian wool) mereka 
memusingkanku. Apakah engkau tidak merasakannya?”, 
Nabi pun menjawab: “Akan tetapi wool merupakan 
pakaian para nabi dan para wali”. Artinya berpakaian 
wool itu bukan meniru Nabi Isa As. tetapi meniru para 
nabi dan wali. Dengan demikian, berpakaian wool 
tidak melanggar syariat tetapi sesuai syariat yaitu sesuai 
pakaian para nabi termasuk Nabi Muhammad Saw. Al-
Kalâbâdzî juga merujuk informasi Abû Mûsâ al-Asy‘arî 

60 Abû ‘Abd al-Rahmân al-Sulamî, �abaqât al-Shûfiyah,  h. 19. 
61 Abû Nashr al-Sarrâj, Al-Luma‘, h. 145-146.

yang mengatakan bahwa 70 orang Nabi yang telah 
melewati padang al-Rûhâ’ semuanya memakai mantel 
dan Nabi Saw pun memakai wool. Abû Mûsâ berkata: 
“Nabi Saw berpakaian wool, berkendaraan keledai 
dan mengabulkan permintaan orang-orang lemah”. 
Hasan Bashrî menyatakan bahwa “Sungguh aku telah 
bertemu dengan 70 orang sahabat yang mengikuti 
Perang Badar. Pakaian mereka semuanya adalah wool 
(shûf)”.62 Dalam pengertian, wool yang dipakai kaum 
sufi bukan berdasarkan pakaian para pendeta Nasrani 
(meski pendeta-pendeta Nasrani itu mungkin saja 
berpakaian wool) tetapi pakaian para nabi, termasuk 
Nabi Isa dan Nabi Muhammad Saw serta sahabat-
sahabat Nabi Saw. Di sini para sufi berkomitmen untuk 
meneladani Rasulullah Saw dan para sahabat hingga 
dalam hal berpakaian. Namun dikarenakan diantara 
para sahabat ada yang memakai pakaian bertambal, 
sebagaimana kisah Khalifah ‘Umar ibn al-Khaththâb 
dan ‘Alî ibn Abû �âlib yang terkenal, maka para sufi 
tidak dikhususkan dengan pakaian wool saja tetapi juga 
pakaian bertambal.63 

Berikut adalah contoh Abû Bakr ibn Dulaf ibn 
Jahdar al-Syiblî (247-334 H/861-946 M) dalam 
meneladani sahabat Abû Bakr al-Shiddîq Ra. ketika 
menginfakkan seluruh hartanya. Al-Sarrâj menceritakan 
bahwa al-Syiblî menjual kekayaannya. Dari penjualan 
ini ia mendapatkan uang yang banyak. Akan tetapi 
uang itu dibagi-bagikan seluruhnya kepada orang lain 
dan tidak sedikit pun ia sisakan untuk keluarganya. 
Oleh karena ia tidak meninggalkan sedikitpun untuk 
keluarganya maka banyak orang yang meributkannya. 
Mereka mengatakan bahwa apa yang dilakukan al-Syiblî 
bertentangan dengan ilmu (agama), tidak sesuai dengan 
larangan Rasulullah Saw untuk tidak menyia-nyiakan 
harta dan tidak ada imam yang bisa dijadikan teladan 
yang telah membagi-bagikan seluruh hartanya kepada 
orang lain, sementara keluarganya tidak sedikitpun 
mendapatkannya. Al-Sarrâj memberikan pembelaan 
terhadap orang-orang yang meributkannya itu dengan 
mengatakan bahwa imamnya adalah Abû Bakr al-
Shiddîq Ra. yang telah mengeluarkan (menginfakkan) 
semua harta yang dimilikinya. Ketika Rasulullah Saw 
bertanya kepada Abû Bakr tentang apa yang akan 
Abû Bakr tinggalkan untuk keluarga maka Abû Bakr 
menjawab bahwa Allah dan Rasul-Nya yang akan 
dia tinggalkan untuk keluarganya. Rasulullah tidak 
mengingkari apa yang dilakukan Abû Bakr ini. Tentang 
pengertian menyia-nyiakan harta, al-Sarrâj menjelaskan 

62 Abû Bakr Muhammad al-Kalâbâdzî, Al-Ta‘arruf li Madzhab Ahl 
al-Tashawwuf, h. 30-31.

63 ‘Abd al-Qâdir Ahmad ‘Athâ, Al-Tashawwuf al-Islâmî bain al-
‘Ashâlah wa al-Iqtibâs, h. 181.



133Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat

bahwa yang dimaksud menyia-nyiakan harta adalah 
menginfakkan harta untuk maksiat kepada Allah Swt. 
Dalam penafsiran al-Sarrâj, meski orang itu hanya 
menginfakkan seperenam dirham dari hartanya untuk 
maksiat kepada Allah maka perbuatannya termasuk 
menyia-nyiakan harta. Sebaliknya, menurut al-Sarrâj, 
walaupun orang itu menginfakkan hartanya seratus 
ribu dirham asalkan bukan untuk maksiat kepada Allah 
maka perbuatan ini tidak termasuk menyia-nyiakan 
harta.64

Penutup

Berdasarkan uraian-uraian di atas dapat disimpulkan 
bahwa tidak benar kaum sufi menolak ibadah formal 
atau aspek ritual Islam dan tidak benar bahwa kaum 
sufi mengabaikan hukum-hukum syariat yang lahiriah. 
Sufi seperti al-Busthâmî, al-Hallâj dan al-Syiblî yang 
dipandang sebagai sufi falsafi saja tidak meninggalkan 
syariat, tidak meninggalkan ibadah formal dalam Islam 
dan tidak meninggalkan Alquran ataupun Hadis, 
apalagi sufi-sufi akhlaki, semisal al-Muhâsibî, al-Junayd, 
al-Qusyayrî dan al-Ghazâlî. Bahkan kaitannya dengan 
ittibâ‘ Rasulullah Saw kaum sufi mengikuti Rasulullah 
hingga hal-hal yang kecil, semisal tidak meludah ke arah 
kiblat dan menyela-nyelai jenggot ketika berwudu.

Memang diakui bahwa pernah ada kelompok kecil 
kaum sufi yang mengabaikan syariat yakni bagian kecil 
dari kaum malâmatiyyah. Akan tetapi pernah adanya 
kelompok kecil kaum sufi yang meninggalkan syariat 
ini tidak boleh dijadikan dasar untuk mengeneralisir 
terhadap keseluruhan kaum sufi. Faktanya, mayoritas 
terbesar kaum sufi loyal terhadap syariat. [] 

Pustaka Acuan

Arberry, A.J., Sufism: An Account of the Mystics of Islam, 
London, Unwin Paperbacks, 1979.

Amrstrong, Amatullah, Kunci Memasuki Dunia Tasawuf, 
terj. M.S. Nashrullah dan Ahmad Baiquni dari 
Shûfî Terminology (al-Qamûs as-Shûfî): �e Mystical 

Language of Islam, Bandung: Mizan, 1998.
Fakhry, Majid, A History of Islamic Philosophy, New 

York & London: Columbia University Press, 1970.
Ghazâlî, al-, Abû Hâmid, Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn, Jilid I, 

Semarang: Toha Putera, t.t.
Haeri, Syekh Fadhlalla, �e Elements of Sufism, 

Shaftesbury, Dorset, Brisbane dll: Element, 1997.
Hujwirî, al-, ‘Alî ibn ‘Utsmân al-Jullâbî, Kasyf al-

Mahjûb, Is‘ad ‘Abd al-Hâdî Qandayl (Ed.), Kairo: 

64 Abû Nashr al-Sarrâj al-�ûsî, Al-Luma‘, h. 483.

Muh. Taufiq ‘Uwaydhah, 1974.
-------, Kasyf al-Mahjûb: Menyelami Samudera Tasawuf, 

terj. Ahmad Afandi dari �e Kasyf al-Mahjûb: �e 

Oldest Persian Treatise on Sufism, Jogjakarta: Pustaka 
Sufi, 2003.

Ibn Jarir, “Muhammadiyah dan Tasawuf,” dalam M. 
Amin Syukur dkk., Tasawuf dan Krisis, Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, Cet. I, 2001.

Jaiz, Hartono Ahmad, Aliran dan Paham Sesat di 

Indonesia, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002. 
Johansen, Julian, Sufism and Islamic Reform in Egypt: 

�e Battle for Islamic Tradition, Oxford, Clarendon 
Press, 1996.

Massignon, Louis, Al-Hallâj: Sang Sufi Syahid, terj. 
Dewi Candraningrum, Yogyakarta: Fajar Pustaka, 
2007.

Qusyayrî, al-, Abû al-Qâsim ‘Abd al-Karîm Hawâzin, 
al-Risâlah al-Qusyayriyyah, Jilid 1, Kairo: Mathba‘ah 
Uassân, t.t.

Rahman, Fazlur, Islam, Chicago dan London: University 
of Chicago Press, 1979.

Rais, M. Amin, “Kata Pengantar,” dalam John J. 
Donohue dan John L. Esposito (Penyunting), Islam 

dan Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-masalah, terj. 
Machnun Husein dari Islam in Transition, Muslim 
Perspectives, Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, Cet. 
Kelima, 1995.

Renard, John, “Pendahuluan,” dalam Muhammad Ibn 
‘Abbâd, Surat-Surat Sang Sufi, terj. M.S. Nasrullah, 
Bandung: Mizan, 1993.

Sajari, Dimyati, “Filantropi dalam Perspektif Sufistik” 
dalam Dialog: Jurnal Penelitian dan Kajian 

Keagamaan (Terakreditasi A), Jakarta: Balitbangdiklat 
Kemenag RI, 2010.

Sarrâj, al-, Abû Nashr, Al-Luma‘, Pentahqîq dan Kata 
Pengantar: ‘Abd al-Halîm Mahmûd dan �âhâ 
‘Abd al-Bâqî Surûr, Kairo: Maktabah al-Tsaqâfah al-
Dîniyyah, t.t.

Schimmel, Annemarie, Mystical Dimension of Islam, 
Chapel Hill: �e University of North Carolina 
Press, 1975.

-------, “Abû al-Husayn al-Nûrî: Qibla of the Lights,” 
dalam Leonard Lewisohn (Ed.), �e Heritage of 

Sufism: Classical Persian Sufism from its Origins to 

Rumi (700-1300), Oxford: Oneworld, 1993.
Sirâj al-Dîn, Abû Bakr, “�e Nature and Origin of 

Sufism,” dalam Seyyed Hossein Nasr (Ed.), Islamic 

Spirituality, New York: Crossroad, 1987.



134 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Sirriyeh, Elizabeth, Sufis and Anti-Sufis: �e Defence, 

Rethinking and Rejection of Sufism in the Modern 

World, Taylor & Francis Group: RoutledgeCurzon, 
1999.

Sulamî, al-, Abû ‘Abd al-Rahmân, �abaqât al-Shûfiyyah, 
Kairo: Mathâbi‘, 1380 H.

Taftâzânî, al-, Abû al-Wafâ’ al-Ghunaymî, Madkhal ilâ 

al-Tashawwuf al-Islâmî, Kairo: Dâr al-Tsaqâfah li al-
Nasyr wa al-Tawzî‘, 1983.

Trimingham, J. Spencer, �e Sufi Oders in Islam, 
London: Oxford University Press, 1971.


