Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat 123

LOYALITAS KAUM SUFI TERHADAP SYARIAT

Dimyati Sajari

Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidyatullah Jakarta
JL. Ir. H. Juanda 95, Ciputat, Jakarta, 15412

E-mail: dimyatisajari@yahoo.com

Abstract: Loyalty Sufis against Shari’ah. In the history of Islam, the Sufis always received criticism from some scholars
that they ignore the laws of Sharia. Sufis are considered more priority the inner problem than Shari’a law. This paper
proves that the criticism is not always true. The majority of the Sufis still loyal and running the Shari’a law. Even many
Sufis who follow the habit of the Prophet until the small things that are not considered essential. Although a small
group of Sufis who ignore the law, who are a small part of the malimatiyyah, but this can not be generalized for all

Sufis.
Keywords: Sufi, the Shari’a, Sufism, scholars

Abstrak: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat. Dalam sejarah Islam, kaum sufi senantiasa mendapat kritik dari
sebagian ulama bahwa mereka mengabaikan hukum-hukum syariat yang bersifat lahiriah. Kaum sufi dianggap lebih
mengutamakan masalah batin daripada hukum syariat. Tulisan ini membuktikan bahwa kritik tersebut tidak selamanya
benar. Mayoritas kaum sufi masih tetap loyal dan menjalankan hukum syariat. Bahkan banyak sufi yang mengikuti
kebiasaan Rasulullah Saw hingga hal-hal kecil yang dianggap tidak penting. Walaupun pernah ada sekelompok kecil
kaum sufi yang mengabaikan syariat, yaitu bagian kecil dari kaum malimatiyyah, tetapi hal ini tidak dapat digeneralisir

untuk semua kaum sufi.

Kata Kunci: sufl, syariat, tasawuf, ulama

Pendahuluan

Sejak dulu hingga kini tampaknya sejarah tasawuf
senantiasa diwarnai dengan adanya kritik sebagian
kaum ulama terhadap tasawuf dan kaum sufi. Kritik
ini, seperti dikemukakan A.J. Arberry, telah terjadi
sejak sejarah sufisme yang cukup dini, yaitu di era
Hasan al-Bashri.! Kemudian kritik di era modern dan
kontemporer ditunjukkan Elizabeth Sirriyeh dalam
karyanya Sufis and Anti Sufis.* Barangkali dikarenakan
fakta inilah Julian Johansen menyatakan bahwa sufisme
(tasawuf) merupakan khazanah spiritual dan intelektual
yang paling menyita perhatian hampir di sepanjang
sejarah Islam. Ia (tasawuf) senantiasa menjadi sebuah
isu kontroversi.?

Naskah diterima: 5 September 2013, direvisi: 30 Oktober 2013,
disetujui untuk terbit: 30 November 2013.

VAJ. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, (London,
Unwin Paperbacks, 1979), h. 35.

? Elizabeth Sirriyeh, Sufis and Anti-Sufis: The Defence, Rethinking
and Rejection of Sufism in the Modern World, (Taylor & Francis Group:
RoutledgeCurzon, 1999), h. 35.

? Julian Johansen, Sufism and Islamic Reform in Egypt: The Battle
for Islamic Tradition, (Oxford: Clarendon Press, 1996), h. 1 dan Fazlur
Rahman, slam, (Chicago dan London: University of Chicago Press,
1979), h. 134.

Kritik atau kontroversi itu bermula dari sikap ulama
dan penguasa, sebagaimana dikatakan Syekh Fadhlalla
Haeri, yang sejak awal sejarah tasawuf tidak menaruh
toleransi terhadap kaum sufi dan ajarannya.* Menurut
Johansen, kaum ulama menuduh kaum sufi menolak
ibadah formal atau aspek ritual Islam.”> Haeri pun
menyebutkan bahwa kaum ulama menuduh kaum
sufi hanya mengurusi perkembangan batin sehingga
dituduh mengabaikan hukum-hukum syariat yang
lahiriah.® Akibatnya, seperti dikatakan Arberry, hampir
tidak ada sufi-sufi terkemuka yang tidak dituduh sesat,
zindik atau kafir.”

Benarkah kaum sufi menolak ibadah formal atau
aspek ritual Islam? Benarkah kaum sufi mengabaikan
hukum-hukum syariat yang lahiriah? Tulisan ini akan

+ Syekh Fadhlalla Haeri, 7he Elements of Sufism, (Shaftesbury,
Dorset, Brisbane dll: Element, 1997), h. 77. Praktek-prakeek dan teori-
teori tasawuf, kata Abti Bakr al-Sirj al-Din, dituduh kaum ulama tidak
berasal dari era kerasulan. Dengan kata lain, tasawuf dituduh tidak
otentik Islam atau tidak berasal dari Rasulullah Saw. Abt Bakr Sirj al-
Din, “The Nature and Origin of Sufism,” dalam Seyyed Hossein Nasr
(Ed.), Islamic Spirituality, New York: Crossroad, 1987), h. 236.

> Julian Johansen, Sufism and Islamic Reform in Egypt, h. 1.

¢ Syekh Fadhlalla Haeri, 7he Elements of Sufism, h. 77-80.

7 AJ. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 66.



124 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

menjawab pertanyaan ini dengan asumsi bahwa hukum
syariat merupakan supremasi tertinggi dalam Islam
sechingga tidak seorang pun dari umat Islam, apalagi
kaum sufi, yang menolak atau mengabaikan syariat.

Kritik Kaum Ulama

Sebelum menunjukkan beberapa kritik kaum
ulama terhadap tasawuf dan kaum sufi maka istilah
kaum ulama perlu diperjelas. Abt Hamid al-Ghazalt
dalam kitabnya Ihya’ ‘Uliim al-Din mengklasifikasi
kaum ulama ini terdiri atas ahli fikih dan kaum teolog
(mutakallim).® Begitu pula dengan Fazlur Rahman yang
membagi kaum ulama menjadi dua kelompok, yaitu
kelompok ahli hukum dan teolog.’

Berbeda dengan al-Ghazili dan Rahman, Abt
Nashr al-Sarr3j al-Thasi dalam kitabnya al-Luma*
membagi kaum ulama itu menjadi tiga kelompok,
yakni ahli Hadis (ashbib al-hadits), ahli fikih (ashbhib
al-fuqahd’) dan para sufi. Bagi al-Sarrjj, tiga kelompok
ini merupakan ulama pewaris para nabi yang ketiganya
merupakan ilmuwan penegak keadilan (u/i al-%lm al-
qd’imin bi al-gisth), walaupun spesialisasi ketiganya
berbeda-beda. Ketiga kelompok ini, dalam pandangan
al-Sarrij, sama-sama berpegang teguh pada Kitab
Rasulullah

Saw., meneladani para sahabat dan generasi setelahnya

Allah, bersungguh-sungguh mengikuti

(al-t4bi‘in) serta menempuh jalan para wali-Nya yang
bertakwa dan hamba-hamba-Nya yang salih."

Walaupun demikian, ketika berbicara tentang
kompetensi dan spesialisasi, al-Sarrij menyebut istilah
kaum sufi, ulama dan fukaha, yang bila penyebutan
ini yang digunakan maka kategori ulama berarti hanya
terdiri atas ahli Hadis. Padahal bukan pengertian ini
yang dikehendaki oleh al-Sarrij ketika dia menunjuk
kelompok yang ingkar terhadap ilmu tasawuf. Menurut
al-Sarrdj, orang yang mengingkari ilmu tasawuf
hanyalah sekelompok dari orang-orang yang dicirikan
dengan ilmu zhdhir, disebabkan mereka tidak mampu
mengetahui (ilmu tasawuf ini berasal) dari Kitab Allah
dan khabar Rasulullah Saw. Dalam penglihatan al-
Sarrij, mereka ini hanya mengetahui hukum-hukum
yang zhdhir dan apa yang laik untuk dijadikan argumen
untuk menghadapi orang-orang yang menentangnya.
Dalam penilaian al-Sarraj, orang-orang di masanya
lebih cenderung ke sana (hukum-hukum yang zhdhir

8 Abt Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Uliim al-Din, (Semarang: Toha
Putera, t.t.), Jilid I, h. 23.

° Fazlur Rahman, Is/am, h. 130.

10 AbG Nashr al-Sarraj al-Thasi, A/-Luma; Pentahqiq dan Kata
Pengantar: ‘Abd al-Halim Mahm(d dan Thiha ‘Abd al-Baqi Surfr,
(Kairo: Maktabah al-Tsagéfah al-Diniyyah, t.t.), h. 22.

ini) dikarenakan lebih dekat untuk mencari kedudukan
dan kemegahan di mata orang awam dan lebih mudah
untuk menggapai kehidupan duniawi."

Atas dasar pandangan al-Sarrij itu maka yang
dimaksud kaum ulama dalam tulisan ini adalah
sekelompok ulama ahli zhdhir yang mengkritik atau
menentang tasawuf dan kaum sufi. Mungkin saja
kelompok ulama ahli zhdhir ini dari kelompok ahli
Hadis, ahli fikih (ahli hukum Islam), teolog atau boleh
jadi dari kelompok kaum sufi sendiri. Akan tetapi dalam
penelitian ini tampaknya sekelompok ulama ahli zhdhir
yang dimaksud adalah yang berasal dari kelompok ulama
fikih. Berikut ini beberapa contoh kritik atau kecaman
sekelompok ulama terhadap tasawuf dan kaum sufi.

Di atas telah disebutkan bahwa kritik atau kecaman
dari kelompok kaum ulama terhadap kaum sufi sudah
terjadi pada era Hasan Bashri (w. 110 H/728 M).
Menurut Arberry, kritik atau kecaman ini dilakukan
oleh Ibn Sirrin (w. 110 H/728 M), alim terkemuka
pada era Hasan Bashri. Dalam pandangan Arberry,
Ibn Sirrin melakukan reaksi terhadap rumusan teori
kefakiran dan pemantangan yang dirumuskan Hasan
Bashri sehingga banyak melakukan kecaman terhadap
pengajaran-pengajaran dan kebiasaan-kebiasaan (hidup
fakir) para zdhid dan sangat mengutuk pemakaian
bulu domba (s44f) yang dinilainya meniru pakaian Isa,
sambil menegaskan bahwa dirinya lebih suka meniru
Nabi Muhammad Saw yang memakai kain katun
(daripada memakai bulu domba)."?

Di abad berikutnya, yakni pada abad ke-3 H/9 M,
kecaman atau kritik datang dari Ahmad Ibn Hanbal
(w. 241 H/885 M) terhadap Harits al-Muhasibi (w.
243 H/857 M). Meski Ibn Hanbal memuji hidup
zuhud dan menghargai ketulusan serta ketakwaan al-
Mubhésibi, tetapi ia terang-terangan mengecam metode
al-Muhasibi dalam memahami agama'® dan penggunaan
Hadis yang perawi-perawinya dipandang lemah oleh
Ibn Hanbal.'"* Setahun sebelum wafatnya Ibn Hanbal
ini, yakni pada tahun 240 H/854 M, di Baghdad

" Ab(i Nashr al-Sarréj al-Thsi, A-Luma, h. 33.

2 AJ. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 35.

'3 Majid Fakhry mengungkapkan bahwa tidak lama setelah al-
Muhasibi berpindah dari Basrah ke Baghdad maka ia segera terlibat
konflik dengan Ibn Hanbal dikarenakan Ibn Hanbal menentang
kebebasannya menggunakan metode teologi skolastik di dalam
memahami agama. Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy, (New
York & London: Columbia University Press, 1970), h. 265.

4 Sebagai ahli Hadis, al-Muhasibi memberikan perhatian yang
besar di dalam menyusun Hadis-Hadis Rasulullah bagi ajaran-
ajarannya. Namun Ibn Hanbal mencelanya dikarenakan al-Muhasibi
dinilainya menggunakan Hadis-Hadis yang perawinya lemah. A.J.
Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 46.



Dzl al-Nan al-Mishri dituduh telah menyelewengkan
ajaran agama.”” Menurut al-Sarrij, orang-orang yang
memusuhi Dz{i al-Ntin menuduhnya kafir dan zindik
serta mengadukannya kepada sultan.'®

Contoh berikutnya mengenai sufi yang dituduh dan
diadukan ke pengusa yaitu Abti al-Husayn al-Niri (w.
295/908). Menurut Schimmel, al-Nari dituduh sebagai
pelakubidahatauzindikolehkaumortodoksdikarenakan
ia mengatakan dirinya sebagai “pecinta Tuhan” (a lover
of God)."” Ketika pada tahun 264 H/877 M seorang
Hanbaliyyat, Ghulam al-Khalil, melancarkan tuduhan
bidah dan mengadukan kepada khalifah beberapa suf
di Baghdad, seperti Ab Hamzah, Raqqdm, Abti Bakr
al-Syibli, al-Junayd dan al-Ntri sendiri, maka al-Ntiri
menawarkan nyawanya untuk menyelamatkan rekan-
rekannya yang divonis hukuman mati. Khalifah yang
terkesan dengan kebesaran hati al-Ntri mengusut
perkaranya. Akhirnya Khalifah al-Muwaffaq yang
mengetahui bahwa para sufi itu merupakan muwahbid
sejati membebaskan mereka.'®

Kemudian konflik antara kaum sufi dengan kaum
ulama yang melibatkan penguasa hingga “memakan
korban” adalah yang terjadi pada Husayn ibn Manshr
al-Hallaj. Al-Hallaj yang mengungkapkan ana al-
Haqq (“Akulah Kebenaran,” yang kemudian hari
diterjemahkan “Akulah Tuhan”) diadili penguasa.
Dalam persidangan yamg tidak dihadiri pengikut
Hanbali, Syafit dan Hanafi, Qadhi Maliki Ab& “‘Umar
yang didukung sebagian besar penganut Maliki dan
Zhahiri menandatangani surat perintah hukuman mati
al-Hallaj. Walhasil, pada tanggal 26 Maret 922 M al-
Hallaj dihukum mati di tiang gantung."

15 Dz al-Niin al-Mishri, menurut Rahman, dipandang telah be -
jasa oleh kaum sufi atas usahanya mengklasifikasikan ‘tahap-tahap’
perkembangan spiritual. Pengklasifikasian ‘jalan spiritual’ ini tampak-
nya dianggap sebagai sebuah penyelewengan agama oleh kaum ulama
karena menurut kaum ulama jika klaim-klaimm sufi diakui maka akan
timbul kekacauan spiritual diakibatkan tidak mungkinnya mengatur,
mengontrol bahkan meramalkan jalannya ‘kehidupan spiritual’ terse-
but. Fazlur Rahman, Is/am, h. 135.

16 Abti Nashr al-Sarraj al-Thisi, A-Luma’, h. 498.

7 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, (Chapel
Hill: The University of North Carolina Press, 1975), h. 60.

'8 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 60 dan
Annemarie Schimmel, “Abt al-Husayn al-Ntri: Qibla of the Lights,”
dalam Leonard Lewisohn (Ed.), 7he Heritage of Sufism: Classical Persian
Sufism from its Origins to Rumi (700-1300), (Oxford: Oneworld, 1993),
h. 60-1. Lihat juga Ab{i Nashr al-Sarréj al-Thsi, A-Luma’, h. 492.

19 Ahli-ahli hukum yang hadir dalam persidangan al-Hallaj ini
mayoritas berasal dari aliran Maliki karena penganut Hanbali, Syafi‘i
dan ahli hukum Hanafi, Ibn Buhldl yang merupakan kepala Qadhi
Baghdad menolak menyerahkan surat keputusan mati bagi al-Hallaj.
Atas penolakan Ibn Buhldl ini AbG ‘Umar mengambil alih persidangan.
Untuk lebih lengkapnya, baca Louis Massignon, A-Halléj: Sang Sufi
Syahid, terj. Dewi Candraningrum, (Yogyakarta: Fajar Pustaka, 2007).

Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat 125

Walaupun dihukumgantungnya al-Hallaj itu
dipandang sebagai puncak konflik antara sebagian kaum
ulama dan kaum sufi, tetapi konflik antar keduanya
yang melibatkan penguasa masih belum berakhir.
Konflik antar keduanya masih berlanjut. Para suf
mengalami nasib sebagai buruan.”® Menurut Schimmel,
Abt al-Abbias Ahmad ibn ‘Ath4, sahabat al-Halljj
yang paling setia yang pernah saling tukar menukar
surat-surat puitis dengannya, membayar persahabatan
dengan nyawanya.”' Al-Sarrj mengatakan bahwa Ibn
‘Ath? ini diadukan ke sultan dengan tuduhan kafir dan
zindik. Dia dipanggil perdana menteri ‘Ali ibn ‘Tsa,
dilarang mengajarkan ilmunya dan bahkan dibentak-
bentak. Ia berkata kepada ‘Ali ibn ‘Tsa: “Wahai perdana
menteri, bersikap sopanlah!”. ‘Ali b. Is4& marah. Dia
memerintahkan ajudan untuk mencopot sepatu Ibn
‘Ath4a* dan memukulkan berulang kali ke kepalanya.
Inilah, menurut al-Sarrij, penyebab kematian Ibn
‘Acha‘.?

Itulah beberapa contoh kritik atau kecaman kaum
ulama terhadap kaum sufi di zaman klasik Islam.
Konflik, kritik atau kecaman selanjutnya dapat dilihat
dari apa yang dikatakan Haeri. Dalam penglihatan
Haeri, selain al-Hall4j yang digantung pada tahun
922 M, indikasi sikap ulama dan penguasa yang tidak
menaruh toleransi terhadap kaum sufi dan ajarannya
adalah Yahya Suhrawardi yang dibunuh secara misterius
di Benteng Aleppo, Suriah, pada tahun 1191 M, karya
Ibn ‘Arabi (w. 1240 M) dilarang pada masa hidupnya,
Ibn ‘Acth& Allah (w. 1309 M), guru tarekat Syadziliyyat,
ditentang keras Ibn Taymiyyah (w. 1328 M), Mulla
Shadra (w. 1640 M) dikucilkan ulama-ulama Persia
pada masanya, Syaykh Maula al-‘Arabi al-Darqawi (w.
1823 M) dipenjarakan dan Kemal Attaturk (w. 1938
M) berusaha keras melenyapkan tarekat-tarekat sufi
dan tempat-tempat suci kaum sufi di Turki.”

Disamping itu, gerakan pembaharuan atau
gerakan puritanisme Islam yang dipelopori oleh

Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab (w. 1792 M) berusaha

20 Kurang jelas pernyataan Schimmel “the sufis with the danger of
persecution” (kaum sufi menghadapi bahaya penganiayaan) ini apakah
semua sufi atau hanya pengikut al-Hallij. Annemarie Schimmel,
Mystical Dimensions of Islam, h. 83.

2! Menurut Schimmel, seorang sahabat lain yaitu AbG Bakr al-
Syibli terhindar dari hukuman mati seperti al-Hall3j dikarenakan ia,
untuk menghindari hukuman mati tersebut, berperilaku ‘gila’ sehingga
beberapa kali dirawat di rumah sakit jiwa. Ia meninggal pada tahun
945 M (23 tahun setelah kematian al-Hall4j) dalam usia delapan puluh
enam tahun. Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h.
77.

?2 Abt Nashr al-Sarraj al-Thasi, A/-Luma’; h. 500. Terlepas pendapat
Schimmel atau al-Sarrdj yang benar, yang jelas Ibn ‘Athd’ meninggal di
“tangan” penguasa.

 Syekh Fadhlalla Haeri, 7he Elements of Sufism, h. 77.



126 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

melenyapkan gerakan sufisme dari permukaan bumi.
Walaupun gerakan ini mengikuti reformasi “musuh
bebuyutan” Ibn ‘Athd” Allah, yakni Ibn Taymiyyah,*
tetapi Ibn Taimiyyah masih mengakomodir beberapa
segi ajaran tasawuf, sementara gerakan Wahhabiyyah
menyerang sufisme secara utuh. Keberhasilan gerakan
Wahhabiyyah di dalam menyerang sufisme ini dipuji
M. Amin Rais. Dia menyatakan bahwa berkat jasa
kaum Wahhabi-lah pembabatan bidah, khurafat dan
takhayul yang merajalela di dunia Islam pada masa lalu
berhasil secara mengesankan.” Lebih lanjut Amin Rais
menunjukkan bahwa kritik terhadap sufisme itu bukan
monopoli kaum Wahhabi tetapi merupakan ciri gerakan
pembaharuan sebelum abad dua puluh. Menurutnya,
gerakan-gerakan pembaharuan Islam sebelum abad
dua puluh memiliki kesamaan-kesamaan, di antaranya
adalah melakukan kritik terhadap sufisme yang (dinilai)
cenderung menjauhi tugas-tugas manusia Muslim dalam
pergumulan sosial di dunia konkrit. Bahkan sufisme
dianggap sebagai sebab terbesar mengapa masyarakat
Islam menjadi mandek, beku, statis dan kehilangan
peran serta kreativitas.?®

Tampaknya pandangan kaum Wahhibi dan
pembaharu-pembaharu sebelum abad kedua puluh itu
masih terasa hingga sekarang meskipun intensitasnya
mungkin saja berkurang atau berbeda. Di Indonesia
masih ada kelompok atau seseorang yang dewasa ini
melakukan kritik atau kecaman terhadap tasawuf dan
kaum sufi (di Indonesia lebih dikenal dengan tarekat).
Barangkali seseorang atau kelompok di Indonesia era
kontemporer ini yang melakukan kritik terhadap
tarekat adalah yang sepenuhnya terinspirasi dari
gerakan Wahhabi di atas. Mungkin saja yang termasuk
kelompok ini adalah Hartono Ahmad Jaiz. Dengan
menukil fatwa-fatwa para ulama dari Saudi Arabia dia
menyetujui bahwa tasawuf/tarekat tidak ada dasarnya
di dalam Alquran dan Sunah sehingga tasawuf/tarekat
divonis sebagai bidah yang sesat dan menyesatkan. Zikir
berjamaah pun dianggap sebagai bidah?.

Sementara itu, Persyarikatan Muhammadiyah, yang

2 Fazlur Rahman, ls/am, h. 162 dan Syaikh Fadhlalla Haeri, 7he
Elements of Sufism, h. 110. Menurut John Renard, selama karirnya di
Kairo Ibn ‘Athd’ Allah lebih dua dekade terlibat perdebatan dengan
Ibn Taymiyyah. John Renard, “Pendahuluan,” dalam Muhammad Ibn
‘Abbad, Surat-Surat Sang Suft, terj. M..S. Nasrullah, (Bandung: Mizan,
1993), h. 58.

» M. Amin Rais, “Kata Pengantar,” dalam John J. Donohue dan
John L. Esposito (Penyunting), Islam dan Pembaharuan: Ensiklopedi
Masalah-Masalah, terj. Machnun Husein dari Islam in Transition,
Muslim Perspectives, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1995), Cet.
Kelima,h. x-xi.

?7 Lihat buku Hartono Ahmad Jaiz, Aliran dan Paham Sesat di
Indonesia, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002), Bab Keempat.

di dalamnya Amin Rais bergabung dan pernah menjadi
ketua umum, tampaknya tidak sepenuhnya diinspirasi
oleh gerakan Wahhabiyyah tersebut. Menurut Ibn Jarir,
pola pikir Muhammadiyah dipengaruhi diantaranya
oleh Ibn Taymiyyah, Ibn al-Qayyim dan Muhammad
ibn ‘Abd al-Wahhéb.”® Dengan demikian, Persyarikatan
Muhammadiyah atau orang-orang Muhammadiyah
tidak dapat dikategorikan sebagai kelompok yang anti
tasawuf. Apalagi sang pendiri Muhammadiyah sendiri,
Ahmad Dahlan, kendati di forum resmi persyarikatan
tidak pernah menyampaikan tentang tasawuf tetapi
ketika beliau belajar di Mekah materi tasawuf
merupakan salah satu bidang yang dipelajarinya dan
di setiap kesempatan selalu menekankan supaya orang-
orang Muhammadiyah senantiasa berpegang teguh
pada akhlak karimah. Penekanan Ahmad Dahlan dan
para pemimpin pengganti beliau- pada akhlak karimah
ini jelas merupakan bagian dari tasawuf. Bahkan
salah seorang tokoh PP Muhammadiyah, Hamka,
buku

tentang tasawuf, seperti buku Perkembangan Tasawulf,

terang-terangan mengajarkan dan  menulis

Renungan Tasawuf dan Tasawuf Modern.” Oleh
sebab itu, orang-orang Muhammadiyah tidak dapat
dikelompokkan ke kelompok anti tasawuf meskipun
tasawuf yang diterapkan di Muhammadiyah bukanlah
semua ajaran tasawuf, tetapi yang benar-benar sesuai

Alquran dan Sunah.

Mengabaikan Syariat

Adanya kelompok kaum sufi yang mengabaikan
syariat tidak diingkari oleh kaum sufi sendiri.
Justeru inilah, menurut Rahman, yang melatari
bergabungnya beberapa ulama terkemuka ke dunia
tasawuf untuk menyelamatkan keadaan®. Kaum
sufi yang meninggalkan syariat ini dikenal dengan
sebutan kelompok malimatiyyah’ dan tanggapan di
kalangan sufi sendiri tidak sama terhadap kelompok
ini. Abli Abd al-Rahman al-Sulami, seperti dinukil
Trimingham, memandang kaum malimati sebagai
hamba-hamba Allah Swt. yang derajatnya paling tinggi.
Al-Sulami menilai mereka sebagai kaum yang denyut
nadinya penuh dengan kebajikan murni, benar-benar

% Ibn Jarir, “Muhammadiyah dan Tasawuf” dalam M. Amin
Syukur dkk., Zasawuf dan Krisis, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001),
Cet. I, h. 181.

¥ Ibn Jarir, “Muhammadiyah dan Tasawuf,” h. 186-195.

30 Fazlur Rahman, Islam, h. 134-137.

3" Malidmah (celaan, kecaman) berasal dari kata ldma-yalimu-
lawman-maldman-malématan yang berarti mencela atau mengecam.
Amatullah Amrstrong, Kunci Memasuki Dunia Tasawuf, terj. M.S.
Nashrullah dan Ahmad Baiquni dari Shif? Terminology (al-Qamiis as-
Shiifs): The Mystical Language of Islam, (Bandung: Mizan, 1998) dan ‘Ali
ibn ‘Utsman al-Jullabi al-Hujwirl, Kasyf al-Mapjiib, Is‘ad ‘Abd al-Hadi
Qandail (Ed.), (Kairo: Muh. Taufiq ‘Uwaydhah, 1974), h. 261-265.



tulus ikhlas dan tidak ingin orang lain akrab dengan
keadaan-keadaan dan pengalaman-pengalaman ekstatik
mereka. Mereka, menurut al-Sulami, merupakan kaum
sempurna yang suka menghinakan diri. Sikap lahiriah
mereka, dalam pandangan al-Sulami, tidak pernah
mengungkapkan hakikat batiniah mereka sehingga
mereka siap dipandang rendah oleh orang lain dan,
karena itu, justeru mereka merasa dapat meleburkan
dirinya dalam Tuhan.** Adapun sufi yang melakukan
kritik terhadap kelompok ini adalah al-Hujwiri, yang
pendapatnya akan diungkap di bawah.

Kelompok yang banyak menimbulkan kritik
dari kaum ulama itu, menurut Arberry, berawal dari
“doktrin pengabaian atau ketidakacuhan” (doctrine of
indifference) Bisyr al-Harits al-HAfi (“Si kaki telanjang”)
(w. 227 H/841 M). Arberry mencontohkan doktrin
al-Hafl ini seperti “Jika engkau mampu berlaku dalam
suatu situasi dimana orang-orang akan mengira engkau
seorang pencuri maka dengan segala cara lakukanlah
untuk menjadi begitu”.”> Gerakan malimatiyyah ini
kemudian tersebar luas setelah Ab(i Shalih Hamd@n ibn
Ahmad ibn ‘Umérat al-Qashshar (w. 271 H/884 M).
Dia adalah seorang sufi Khurrasan kelahiran Naisabdr,
suatu wilayah yang menurut al-Qusyayri al-Naisabtiri
(w. 465 H/1072 M) dalam kitabnya al-Risélah al-
Qusyayriyyah merupakan tempat penyebaran mazhab
maldmatiyyah.®* Menurut ‘Al ibn “‘Utsmén al-Jullabi al-
Hujwiri “Al-Malémat tark al-saldmar atau celaan adalah

meninggalkan keselamatan”, merupakan ungkapan
terkenal Hamd(in al-Qashshar.*

Sufl lain yang dipandang menjalani malimah adalah
Abt Yazid al-BusthAmi (w. 260 H/874 M). Hujwiri
menceritakan bahwa ketika dia memasuki suatu kota
dalam perjalanan pulang dari Hijaz, masyarakat kota
berlarian menemui dan mengerumuninya sebagai
pertanda bahwa mereka sangat memuliakannya.
Perlakuan mereka itu mengganggu Abi Yazid dan
dirasakan telah mengalihkan perhatiannyakepada Allah.
Akhirnya ketika kembali dari pasar dia mengambil
sepotong roti dari lengan bajunya dan memakannya.

Menyaksikan Abt Yazid makan di siang hari pada bulan

32]. Spencer Trimingham, 7he Sufi Oders in Islam, (London: Oxford
University Press, 1971), Appendiks B.

% Ajaran Bisyr lain yang diungkap Arberry adalah ucapannya:
“Rahasiakanlah amal-amal baikmu sebagaimana engkau rahasiakan
perbuatan-perbuatan kejimu”. A.J. Arberry, Sufism: An Account of the
Mystics of Islam, h. 40.

3 Abti al-Qasim ‘Abd al-Karim Haw4zin al-Qusyayri al-Naysabr,
al-Risalah al-Qusyayriyyah, (Kairo: Mathba‘ah Uassan, t.t.), Jilid 1,
h. 114. Hujwiri mengatakan bahwa dia merupakan ikutan kaum
maldmatiyyah, syaykhnya ahli malimatiyyah di Naisabar dan darinya
mazhab malidmatiyyah menyebar. Abt al-Qasim ‘Abd al-Karim Hawazin
al-Qusyayri al-Naiabtiri, a/-Risalah al-Qusyayriyyab, h. 263.

3 ‘Ali ibn ‘Utsman al-Jullabi al-Hujwirl, Kasyf al-Mahjib, h. 263.

Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat 127

Ramadhan itu mereka (semuanya) meninggalkan Abt
Yazid. Kemudian Abt Yazid berkata kepada seorang
murid yang menyertai perjalanannya: “Tidakkah kamu
perhatikan bagaimana setelah aku meninggalkan satu
masalah syariat lalu orang-orang itu semuanya menolak
aku?”.3¢ Meskipun Hujwirl menceritakan perilaku al-
Busthdmi ini tetapi dia membelanya dengan menyatakan
bahwa waktu itu al-BusthAmi sebagai musafir sehingga
diperbolehkan membatalkan puasa.

Hampir senada dengan cerita Hujwiri itu, Annemarie
Schimmel juga menyebutkan sebuah kisah seorang sufi
-tidak disebutkan namanya- yang melakukan perbuatan
tercela (tidak pantas) yang ia kutip dari Jami’. Kisahnya,
salah seorang sufi dielu-elukan oleh orang banyak ketika
ia memasuki sebuah kota. Mereka berusaha menemui
dan mengerumuni wali besar tersebut. Namun ternyata
sufi itu buang air di pinggir jalan. Melihat sufi itu
buang air di pinggir jalan maka mereka tidak bisa
menerimanya. Oleh karena itu serta merta mereka
meninggalkannya dan tidak percaya lagi bila orang itu
memiliki tingkat kerohanian yang tinggi.”

Tindakan-tindakan maldmab sufi  malimatiyyah
itu sebenarnya dimaksudkan untuk menyembunyikan
ketulusan ketaatan mereka kepada Tuhan. Akan tetapi
karena perbuatan-perbuatan itu dilakukan “untuk
mendapatkan celaan” dari masyarakat umum atau
orang-orang di luar kelompok mereka maka sudah
tentu perbuatan-perbuatan itu dipandang tercela oleh
umum. Dalam konteks hubungannya dengan kaum
ulama, perbuatan tercela kaum sufi malimatiyyah itu
jelas akan mendapatkan celaan dari kaum ulama, yang
pada gilirannya berandil mempertegang hubungan
antara kaum ulama dan kaum sufi. Apalagi Hujwiri
sendiri, sebagaimana telah dikatakan di atas, melakukan
kritik terhadap kaum maldmatiyyah ini. Menurutnya,
mencari malidmah termasuk perbuatan riya (perbuatan
pura-pura, pamer) dan perbuatan riya itu merupakan
kemunafikan. Orang yang berbuat pamer, kata Hujwird,
melakukan sesuatu agar diterima orang lain. Sedangkan
kaum malimati melakukan perbuatan tercela agar
ditolak orang lain. Kedua-duanya, dalam penilaian
Hujwiri, sama-sama menaruhkan perhatiannya kepada

makhluk dan tidak lebih dari itu.?®

3% Hujwirl mengatakan bahwa dulu untuk mendapatkan celaan
ditempuh dengan cara melakukan perbuatan ‘mungkar’ yang
bertentangan dengan kebiasaan umum. Kini, menurut Hujwiri,
untuk mendapatkan celaan cukuplah seseorang melakukan shalat dua
rakaat dengan bacaan yang sangat panjang maka orang-orang akan
menyebutnya riya dan pendusta. ‘Alf ibn ‘Utsman al-Jullabi al-Hujwiri,
Kasyf al-Mapjiib, h. 263.

%7 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 86.

38 All bin ‘Utsman al-Jullabi al-Hujwiri, Kasyf al-Mapjiib, h. 261-
265.



128 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Krittk Hujwirl itu terlihat semakin tegas ketika
mengomentari golongan maldmatiyyah yang ketiga,
yang divonis Hujwirl sebagai kelompok yang benar-
benar sesat, rusak dan gila. Untuk lebih memperjelas
kritik Hujwirl terhadap golongan malimatiyyah ini
perlu diungkap bahwa Hujwiri mengelompokkan kaum
maldmatiyyah menjadi tiga golongan, yaitu golongan
yang mengikuti jalan lurus (malimah istiqgimah al-sayr),
golongan yang dengan sengaja melakukan perbuatan
tercela (malimah al-qashd) dan golongan yang dengan
(malimab  al-tark).
Hujwiri menjelaskan bahwa golongan yang pertama

sengaja meninggalkan syariat

adalah golongan yang tidak meninggalkan kewajiban-
kewajiban agama dan praktek-praktek ibadah, hanya
saja ia tidak menghiraukan orang lain (sibuk dengan
perbuatannnya sendiri) sehingga ia mendapat celaan.
Golongan yang kedua adalah golongan yang sengaja
melakukan perbuatan tercela supaya mendapatkan
celaan tetapi dia tidak melanggar hukum-hukum agama.
Mereka ini adalah orang-orang terhormat yang sangat
dihormati orang lain dan hati mereka pun cenderung
pada kehormatan itu sehingga hati mereka terikat
dengan orang lain. Akan tetapi mereka bermaksud
mengosongkan hati mereka dengan oranglain dan ingin
menyibukkan diri hanya dengan Tuhan. Oleh sebab itu
mereka menempuh jalan celaan. Adapun golongan yang
ketiga adalah golongan yang dikendalikan oleh kekafiran
dan kesesatan schingga mereka meninggalkan syariat
dan tidak mau mengikutinya. Mereka berdalih “telah
menempuh jalan celaan” (aslaka tharig al-maldmah)
sehingga syariat (boleh) ditinggalkan. Hujwirl menilai
golongan ketiga ini sebagai kesesatan yang nyata,
kerusakan yang jelas dan kegilaan yang sebenarnya.”

Barangkali terhadap kelompok  malimatiyyah
yang dengan sengaja meninggalkan syariat -dengan
alasan telah menempuh jalan celaan sehingga mereka
beranggapan boleh meninggalkan syariat- yang divonis
Hujwiri sebagai golongan yang benar-benar sesat, rusak
dan gila itulah kaum ulama, sebagaimana dikatakan
Arberry di atas, banyak melakukan kritik. Disamping
melahirkan banyak kritik, golongan maldmatiyyah
yang meninggalkan syariat ini pula yang menyebabkan
seluruh gerakan tasawuf jatuh terhina.** Kaum ulama
melakukan generalisasi terhadap sufisme. Semua
golongan dalam tasawuf dikecam seolah-olah sufisme
berwajah serupa. Bahkan mereka seakan-akan tidak
menghendaki adanya kehidupan sufisme. Sebenarnya,
Schimmel,

muncul ketika orang-orang masuk menjadi anggota

menurut persoalan  maldmatiyyah  ini

¥ Al bin ‘Utsman al-Jullabi al-Hujwiri, Kasyf al-Mapjiib, h. 261-
265.
“ AJ. Arberry, Sufism: An Account of the Mystics of Islam, h. 70.

atau menganggap dirinya menjadi anggota tetapi tidak
bersedia melaksanakan latihan maldmatiyyah yang
sebenarnya. Akibatnya, mereka ini melakukan hal-hal
yang tidak bermoral dan menganggap enteng hukum
llahi. Maldmatiyyah yang sebenarnya, kata Schimmel,
tidak seperti mereka ini.*!

Syariat di Mata Kaum Sufi

Bila Schimmel menyatakan bahwa malimatiyyah
sejati tidak memandang enteng hukum Ilahi (syariat)
maka dapat dimengerti kalau hanya malimatiyyah tidak
sejati yang mengabaikan hukum Ilahi. Posisi syariat di
mata kaum sufi dapat diketahui dari pandangan mereka
mengenai syariat dan ketaatan atau loyalitas mereka
terhadapnya.

Pandangan mengenai syariat diantaranya
dikemukakan oleh al-Sarrdj. Di dalam kitabnya a/-
Luma’, al-Sarrij mengatakan bahwa syariat adalah
sesuatu yang diajarkan dari Alquran dan Rasulullah
Saw. Akan tetapi tidak seperti kaum ulama yang
memahami syariat itu hanya yang bersifat amal
lahiriah (a/l-syari‘at al-zhihirah), al-Sarrij -dan kaum
sufi lainnya- memahami syariat itu terdiri atas dua
segi, yaitu lahir dan batin tanpa melakukan pemilahan
terhadap keduanya. Al-Sarrij menjelaskan tentang dua
aspek amal syariat ini. Menurutnya amal lahir adalah
amal anggota badan bagian lahir (luar) dan amal batin
adalah amal anggota badan bagian dalam (batin) yaitu
amal hati. Al-Sarr4j memaksudkan amal lahir sebagai
amal dalam bentuk ibadah-ibadah (semisal bersuci,
shalat, zakat, puasa, haji dan jihad) dan hukum (seperti
hukum pidana, talak, jual beli, fari%dh dan gishish),
sedangkan amal batin dipahami sebagai maqamdir dan
abwil, semisal pembenaran, iman, yakin, jujur dan
ikhlas. Bagi al-Sarr4j, ilmu atau amal yang batin tidak
cukup tanpa adanya ilmu atau amal yang lahir dan ilmu
atau amal yang lahir tidak cukup tanpa adanya ilmu atau
amal yang batin.*? Jadi kedua ilmu atau amal ini meski
dapat dibedakan tetapi saling membutuhkan, saling
melengkapi dan merupakan satu kesatuan bagaikan dua
sisi dari mata uang yang sama.

Dari pembagian pada aspek lahir dan batin itu maka
dapat dipahami bahwa ilmu itu lahir dan batin, Alquran

#1Schimmeljugamengutippandangan]imi‘yangmempertentangkan
maldmatiyyah yang taat melaksanakan ibadah dan melakukan kesalahan
secara diam-diam melebihi batas semestinya dengan kaum galandar
atau darwis pengembara yang hanya melaksanakan ibadah sedikit
mungkin dan menikmati kehidupan tanpa kendali. Namun, menurut
Jami‘ sebagaimana yang dikutip Schimmel, galandar sejati tidak seperti
ini. Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 87.

2 Ab(i Nashr al-Sarrj al-Thisi, A-Luma’, h. 43-44. Lihat pula
Abt Bakr Muhmmad al-Kalabadzi, Al-Taarruf li-Madzhab Abl al-
Tashawwuf, h. 101.



itu lahir dan batin, Hadis itu lahir dan batin, dan Islam
pun lahir dan batin. Al-Sarridj membela keberadaan
ilmu batin yaitu ilmunya kaum sufi dari orang yang
mengingkari keberadaannya dan yang menyatakan
bahwa ilmu yang dipandang berasal dari Alquran dan
Sunah hanyalah ilmu syariat atau ilmu lahir. Menurut
al-Sarrij berdasarkan Alquran dan Sunah, ilmu syariat,
Alquran, Sunah atau Islam itu meski tidak sama tetapi
tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Walaupun ilmu
lahir dan batin itu tidak bisa dipisahkan tetapi bisa
dibedakan. Di sinilah ilmu batin, yakni ilmu ahli
tasawuf atau kaum sufi bisa dibicarakan tersendiri.
Dengan kata lain, ilmu batin merupakan ilmu yang
memiliki kekhasannya tersendiri yang membedakannya
dari ilmu lahir.

Hampir senada dengan al-Sarrij di atas, Muhammad
ibn al-Fadhl al-Balkhi, sebagaimana dinukil Hujwiri,
mengklasifikasi ilmu menjadi tiga, yaitu ilmu syariat,
ilmumagdmatdan ilmu makrifat. Al-Balkhi menjelaskan
bahwa syariat atau ilmu syariat adalah ilmu yang
berasal dari Allah Swt. (ilm min Alldh), lmu maqimair
(tingkatan-tingkatan spiritual) adalah ilmu bersama
Allah (ilm maa Allah), yakni ilmu tentang jalan yang
benar dan yang menjelaskan mengenai derajat para wali
dan ilmu makrifat adalah ilmu dengan Allah (%/m bi
Allah) yang dengan ilmu ini para wali mengenal-Nya
sebagaimana Dia memperkenalkan Diri-Nya. Menurut
al-Balkhi, ilmu makrifat ini tidak didapat melalui usaha
karena ia merupakan hidayah dan informasi dari-Nya.
Kemudian al-Balkhi menegaskan bahwa makrifat tidak
akan benar tanpa penerimaan syariat (bidini qabil al-
syariah) dan syariat tidak akan berdiri kukuh tanpa
tahapan-tahapan
izhhdr al-magimat).® Artinya ketiga ilmu ini harus

merealisasikan spiritual  (bighayr
ditunaikan secara bersamaan serta tidak boleh dipilah-

pilah dan dipisahkan.

Oleh karena itu, pemilahan dan pengintegrasian
terhadap ilmu, fikih dan zuhud yang dilakukan Abt
Bakr al-Warrdq perlu diperhatikan. Al-Warraq, seperti
dikutip Abt ‘Abd al-Rahman al-Sulami, menyatakan
bahwa siapa yang berilmu pengetahuan tanpa zuhud
dan fikih maka dia akan menjadi zindik (zazandaqa),
siapa yang zuhud tanpa ilmu dan fikih maka dia akan
menjadi bidah (tabaddaa), siapa yang berfikih tanpa
zuhud dan ilmu pengetahuan, maka dia akan menjadi
fasik (zafassaqa) dan siapa yang mempersatukan perkara
ini semuanya maka dia akan tersucikan (takhallasha).*

# “Ali ibn “‘Utsman al-Jullabi al-Hujwiri, Kasyf al-Mahjib, h. 210-
211.

“ Abl ‘Abd al-Rahmén al-Sulami, 7habaqit al-Shifiyyah, (Kairo:
Mathabi‘, 1380 H), h. 52.

Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat 129

Dalam ungkapan yang dikutip Hujwiri bahwa siapa
yang merasa cukup dengan berilmu pengetahuan tanpa
dibarengi hidup zuhud maka dia akan menjadi zindik
dan siapa yang mencukupkan diri dengan fikih tanpa
hidup warak maka dia akan menjadi fasik.” Dengan
demikian dapat dipahami bahwa ilmu, fikih dan hidup
zuhud atau hidup warak, walaupun dimungkinkan
untuk dibeda-bedakan dan dipisah-pisahkan, tetapi
para sufi menekankan bahwa untuk mendapatkan
keikhlasan yang sebenarnya pelaksanaan ketiganya
harus secara bersamaan.

Dari pendapat-pendapat itu diketahui bahwa para
sufi tidak meninggalkan syariat, tidak meninggalkan
hukum fikih dan atau tidak meninggalkan ibadah
formal, tetapi -seperti dikatakan Schimmel- justeru
menjadikan hukum syariat yang bersifat lahiriah itu
menjadi sesuatu yang batiniah.*® Dalam pandangan
Schimmel, orang-orang sufi itu seluruhnya merupakan
orang-orang Islam yang baik sebagaimana penduduk
Muslim lainnya di Baghdad, Nishapur dan Mesir.
Menurut Schimmel mereka tidak menolak hukum
agama tetapi hanya menambahkannya dengan suatu
tambahan yang menuntut pelaksanaan yang lebih
ketat dalam kehidupan personal mereka.”” Orang tidak
boleh lupa, tulis Schimmel, bahwa syariat sebagaimana
diajarkan di dalam Alquran, diteladankan Rasulullah
Saw dan diperkuat dengan kepercayaan terhadap hari
pembalasan merupakanlahanyangmenumbuhsuburkan
keshalehan mereka. Untuk memperkuat pernyataan
ini Schimmel merujuk pandangan Maulani ‘Abd al-
Rahman Jami‘ yang menyatakan bahwa orang yang
paling mengenal Tuhan adalah orang yang paling gigih
melaksanakan perintah-Nya dan paling setia mengikuti
tradisi Rasul-Nya.® Dengan demikian, para sufi
berkomitmen terhadap syariat, baik yang lahir maupun
yang batin, atau berkomitmen terhadap Alquran dan
Sunah. Al-Junayd, sebagaimana dikutip Abx al-Waf#’
al-Ghunaymi al-Taft4zini, mengatakan bahwa siapa
yang tidak hafal Alquran dan tidak menulis hadits
maka dia tidak boleh dijadikan panutan dalam masalah
tasawuf, sebab, menurut al-Junayd, ilmu tasawuf ini
terikat dengan Alquran dan Sunah.®

Pendapat al-Junayd yang dikutip Taftizani itu
sebelumnya pernah dirujuk al-Sarrdj. Al-Junayd,
dikemukakan al-Sarrj,

seperti menginformasikan

“ ‘Al ibn ‘Utsman al-Jullabi al-Hujwiri, Kasyf al-Mahjiib, h. 211.

“ Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, h. 106.

¥ Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, h. 83-84.
Lihat juga pendapat Julian Baldick dalam bukunya Mystical Islam: An
Introduction to Sufism, (London: 1.B. Tauris & Co Ltd., 1989), h. 18.

* Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, h. 106.

© Abl al-Waff' al-Ghunaymi al-Taftizanl, Madkhal ili al-



130 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

bahwa ilmu tasawuf adalah ilmu yang terkait erat
dengan Hadis Rasulullah Saw.*® Tidak seperti nukilan
Taftdzani di atas yang juga menyebutkan Alquran,
tidak disebutkannya Alquran dalam kutipan al-Sarrjj
ini bukan berarti al-Sarrdj memandang al-Junayd
tidak menggunakan Alquran tetapi al-Sarrij mungkin
saja merasa sudah cukup dengan menyebut Hadis
Rasulullah Saw. Tampaknya hal ini dapat dijelaskan
dengan dua hal, yaitu: (1) Allah Swt. sudah menjamin
bahwa orang yang taat kepada Rasulullah Saw berarti
dia taat kepada Allah Swt. (man yuthi‘ al-Rasil faqad
athida Allih) sehingga walaupun hanya menyebut Hadis
tanpa menyebut Alquran pun dapat dipastikan bahwa
dia berpegang teguh kepada Alquran. (2) Orang yang
bersedia menerima Hadis otomatis dia akan menerima
Alquran sehingga realitanya tidak ada kelompok yang
dinamakan ingkar Alquran, tetapi kelompok ingkar
Sunah atau Hadis pernah ada dalam sejarah Islam.
Oleh sebab itu dapat dipastikan bahwa al-Junayd tidak
mungkin ingkar Alquran.

Selain merujuk al-Junayd, al-Sarrdj pun merujuk
tokoh ‘Utsman al-Hiri yang berkata bahwa siapa saja
yang menjadikan Sunah sebagai pemimpin dirinya,
baik secara perkataan maupun perbuatan, maka ia akan
berbicara dengan penuh hikmah. Sebaliknya, siapa saja
menjadikan hawa nafsu sebagai pemimpin dirinya,
baik secara perkataan atau pun perbuatan, maka ia
akan berbicara dengan penuh bidah. Al-Sarr4j menukil
firman Allah Swt. yang artinya: “Jika kalian taat kepada
Sunah maka akan mendapatkan petunjuk”.’!

Atas dasar itulah para sufi boleh dikatakan tidak ada
yang tidak menjalankan ibadah shalat, puasa dan haji.
Bahkan, seperti dikemukakan Schimmel, kewajiban
ibadah ini dijadikan oleh para sufi sebagai kewajiban
minimal. Atas dasar itu pula dapat dinyatakan tidak
ada sufi yang meninggalkan ibadah formal. Khusus
tentang ibadah haji misalnya, tidak ada sufi yang anti
berhaji. Kaum sufi tidak ada yang tidak mewajibkan
berhaji. Mereka berhaji dan haji dijadikan sebagai salah
satu sarana bagi mereka untuk menyaksikan Tuhan. Al-
Hall4j, umpamanya, meski pernah menyatakan bahwa
menyantuni anak yatim lebih baik dibanding berhaji
ke tanah suci tetapi al-Hallj sendiri melaksanakan haji
sebanyak tiga kali. Demikian pula dengan Abt Yazid
al-BusthAmi. Dia pun menunaikan ibadah haji tiga
kali. Hujwirl mengungkapkan kata-kata al-Busthimi

Tashawwuf al-Islimi, (Kairo: Dar al-Tsaqafah li al-Nasyr wa al-Tawzi’,
1983), h. 113.

50 AbG Nashr al-Sarraj al-Thsi, A-Luma’, h. 144.

°! Ayat yang dinukil al-Sarrjj ini berarti: “...dan jika taat kepadanya
niscaya kamu mendapat petunjuk...(wa in tuthi%ibhu tahtadi, Q.s. al-

Nar [24]: 54. Ab(i Nashr al-Sarréj al-Thsi, A-Luma’, h. 144.

berkaitan dengan berhajinya ini. al-Busthdmi, seperti
dinukil Hujwiri, mengatakan: “Pada haji pertama, aku
hanya melihat Kabah. Pada haji kedua aku melihat
Kabah dan Sang Pemilik Kabah. Di haji ketiga aku
hanya melihat Sang Pemilik Kabah”.>*

Sementara itu, Sahl ibn ‘Abd Alldh al-Tustarl dan
al-Junayd al-Baghdidi menunaikan ibadah haji satu
kali. Keduanya memilih hanya berhaji satu kali atas
dasar bahwa Rasulullah pun tidak pernah berhaji
kecuali sekali selama hidupnya. Sedangkan sufi yang
lain, semisal Hasan al-Qazzaz al-Dinidwari menjalankan
ibadah haji dua belas kali, Abti Bakr al-Duqgi sembilan
kali, Abt Abd Allah al-Jalla’ delapan belas kali dan Ibn
Khafif, guru al-Sarrij, enam puluh kali.”

Penunaian ibadah haji oleh beberapa sufi itu
menunjukkan bahwa kaum sufi -termasuk di dalamnya
al-Busthdmi dan al-Hall3j yang dipandang sebagai sufi
falsafi atau ekstatik (sukr)- tidak meninggalkan syariat,
tidak meninggalkan ibadah formal dalam Islam dan
tidak meninggalkan Alquran ataupun Hadis. Bahkan
kaitannya dengan izibd‘ Rasulullah Saw kaum sufi
mengikuti Rasulullah hingga hal-hal kecil, semisal tidak
meludah ke arah kiblat dan menyela-nyelai jenggot
ketika berwudu. Misalnya kisah al-Sarraj tentang Abt
Yazid al-Busthimi. Al-Sarrij mengisahkan bahwa al-
Busthdmi mengajak muridnya mengunjungi seseorang
yang dikenal banyak orang sebagai wali. Laki-laki itu
banyak dikunjungi orang. Dia dikenal sebagai ahli
ibadah dan ahli zuhud. Ketika (telah dekat dengan
rumah orang yang disebut-sebut sebagai wali itu) orang
itu keluar rumah menuju masjid dan kami melihat dia
meludah ke arah kiblat. Serta merta kami berpaling
darinya dan meninggalkannya tanpa mengucapkan
salam kepadanya. Kami katakan bahwa laki-laki itu
tidak bisa dipercaya. Dia tidak melaksanakan salah satu
sopan santun (adab) diantara sopan santun Rasulullah
Saw. Oleh karenanya bagaimana mungkin klaimnya
tentang maqdm-maqdm kewaliannya dapat dipercaya?>

Kisah tentang al-BusthAmi itu dituturkan pula

2 All ibn “Utsman al-Jullabi al-Hujwirl, Kasyf al-Mabhjib:
Menyelami Samudera Tasawuf, terj. Ahmad Afandi dari The Kasyf al-
Mahjiib: The Oldest Persian Treatise on Sufism, (Jogjakarta: Pustaka Sufi,
2003), h. 384.

%3 Tentang penunaian ibadah haji para sufi ini lihat Dimyati Sajari,
“Filantropi dalam Perspekdif Sufistik”, dalam Dialog: Jurnal Penelitian
dan Kajian Keagamaan (Terakreditasi A), (Jakarta: Balitbangdiklat
Kemenag RI, 2010), h. 65-79.

> Tampaknya cerita atau pendapat ini ditampilkan al-Sarrj untuk
menunjukkan bahwa kaum sufi itu -dalam hal ini al-BusthAmi- sangat
meneladani dan mengikuti Rasulullah Saw hingga yang kecil-kecil
seperti salah satu adab Rasulullah yang tidak pernah meludah ke arah
kiblat. Al-Sarraj juga menampilkan kisah al-Busthdmi lainnya yaitu
tentang al-Busthdmi yang pernah berkeinginan meminta kepada



oleh al-Qusyayri dengan redaksi yang sedikit berbeda.
Al-Qusyayri menuturkan bahwa al-Busthimi pernah
mendatangi seseorang yang dikenal sebagai wali. Tatkala
sampai di masjidnya, al-BusthAmi duduk menunggu.
Orang yang ditunggu pun keluar dari rumahnya
(menuju masjid) dan di masjid orang itu membuang
ingus. Melihat perbuatan orang itu al-Busthimi
langsung pergi tanpa mengucapkan salam kepadanya.
Al-Busthdmi mengatakan: “Orang ini tidak amanah
terhadap salah satu sopan santun diantara sopan santun
syariat (dddb al-syariah) maka bagaimana ia dapat

dipercaya dalam hal rahasia-rahasia kebenaran?”>

Dalam kisah itu terlihat betapa komitmennya al-
Busthami terhadap Sunah Nabi Saw sehingga persoalan
meludah atau membuang ingus pun dijadikan kriteria
derajat kewalian seseorang. Artinya kalau dalam hal-hal
yang ringan saja seseorang tidak dapat mengikuti Sunah
Nabi apalagi hal-hal yang tidak mudah. Seseorang
yang tidak mampu mengikuti Sunah Nabi dalam hal
yang mudah maka klaimnya dalam hal-hal yang tidak
ringan seperti klaim tentang magdmat dan abwal tidak
dapat dipercaya. Padahal dalam pandangan al-Qusyayri
sebagian dari syarat seorang wali adalah dia terjaga
dari adab-adab syariat sebagaimana sebagian syarat
seorang nabi adalah terpelihara dari segala dosa. Oleh
sebab itu al-Qusyayri menegaskan bahwa setiap wali
yang perilakunya bertentangan dengan syariat maka
dia terpedaya dan tertipu.’® Inilah loyalitas seorang sufi
ekstatik, al-Busthdmi, terhadap syariat dan Sunah Nabi
Saw hingga yang paling sederhana sekalipun.

Mengenai menyela-nyelai jenggot ketika berwudu,
al-Sarrij menginformasikan suatu kisah yang dia dengar
dari Abtl al-Thayyib Ahmad ibn Muqatil al-‘Akki al-
Baghdadiyangbercerita bahwa suatu waktu dia berada di
sisi Ja'far al-Khuldi di hari wafatnya al-Syibli. Kemudian
Bundar al-Dayniirf yang merupakan pembantu al-Syibli
datang. Ja‘far al-Khuldi menanyakan kepada al-Dainfiri
mengenai apa yang al-Dainturi lihat sewaktu al-Syibli
menjelang ajalnya. Al-Daintri memberi tahu bahwa
tatkala lisan al-Syibli sudah tidak mampu berbicara dan
keringat bercucuran di keningnya, ia memberi isyarat

Allah agar Allah mencukupinya biaya makan dan memberinya isteri.
Akan tetapi al-Busthdmi lalu sadar dan berkata: “Bagaimana boleh
aku meminta kepada Allah dengan permintaan ini padahal Rasulullah
tidak pernah meminta hal ini kepada-Nya?”. Akhirnya ia tidak jadi
meminta-Nya. Namun Allah mencukupi semua kebutuhannya
termasuk perempuan sehingga ia tidak peduli apakah ia berhadapan
dengan perempuan atau menghadap ke tembok. Abti Nashr al-Sarraj
al-Thasi, A-Luma, h. 144-145.

%> Abti al-Qasim ‘Abd al-Karim Haw4zin al-Qusyayri al-Naisaburi,
al-Risalah al-Qusyayriyyah, h. 260.

%6 Abti al-Qasim ‘Abd al-Karim Haw4zin al-Qusyayri al-Naisaburi,
al-Risalah al-Qusyayriyyah, h. 260.

Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat 131

kepada al-Daindri supaya al-Daintiri mewuduinya
untuk shalat. Al-Daintri pun mewuduinya. Namun
al-Daintri lupa menyela-nyelakan air di janggutnya.
Kemudian ia memegang tangan al-Dainlri dan
memasukkan jari-jari al-Daintri ke dalam sela-sela
jenggotnya serta menyela-nyelakannya. Abt al-Thayyib
melaporkan bahwa Ja‘far al-Khuldi begitu mendengar
cerita ini lalu menangis dan menegaskan bahwa apa
yang laik dikatakan untuk seorang yang tidak pernah
ketika
berwudu hingga di saat ruhnya akan dicabut sekalipun,

meninggalkan  menyela-nyelai  jenggotnya
padahal lisannya sudah tidak mampu lagi berbicara dan

keringat bercucuran di keningnya.”’

Tentang men-dawdm-kan wudu atau menyucikan
badan, al-Sulami menulis tentang kisah Abt Ishiq
Ibrahim ibn Ahmad ibn Isma‘il al-Khawwash. Tokoh
ini sezaman dengan al-Junayd dan al-Nuri. Ia wafat pada
tahun 291 H. Al-Sulami menulis bahwa ia mendengar
Muhammad ibn ‘Abd Alldh al-Razi bercerita bahwa
Ibrahim al-Khawwash sakit di masjid Jami‘ al-Ray. Ia
susah berdiri. Ia (memaksakan diri) berdiri untuk masuk
ke dalam air dan membersihkan badan lalu kembali ke
masjid dan shalat dua rakaat. Kemudian ia masuk sekali
lagi ke dalam air untuk membersihkan badan. Tatkala
berada di tengah-tengah air itu ia wafat.® Mungkin al-
Sulami mengambil kisah tentang al-Khawwash ini dari
al-Sarrij karena al-Sarrjj telah menceritakan kewafatan
Ibrahim al-Khawwésh ini dalam pembahasan tentang
“Adab dalam Berwudu dan Bersuci” dan “Adab
Menjelang Ajal”. Menurut al-Sarrjj, al-Khawwash
menderita sakit perut (yang menyebabkan harus
berulang kali membersihkan badan). Tatkala ia telah
selesai membersihkan dirinya untuk kesekian kalinya ia
masuk lagi ke dalam air dan saat di tengah air inilah ia

wafat.”’

Sebagai  pengganti  wudu adalah
Bertayamum ini diperbolehkan diantaranya disebabkan

sedang dalam perjalanan. Namun bila sedang atau sudah

tayamum.

berada di kampung sendiri maka bertayamum tidak
boleh dilakukan. Inilah yang disampaikan al-BusthAmi
kepada seorang jamaahnya. Al-Sulami menceritakan
bahwa suatu kali al-BusthAmi mengumandangkan
azan. Ketika akan mengimami shalat dia melihat
dalam barisan jamaah ada seseorang yang tampak baru
pulang dari perjalanan. Al-BusthAimi mendekatinya
dan mengatakan sesuatu kepadanya. Kemudian laki-
laki itu keluar dari masjid dan pulang. Seorang jamaah

57 Abti Nashr al-Sarrj al-Thasi, A-Luma’, h. 145.

% Abt ‘Abd al-Rahmén al-Sulami, 7habagit al-Shifiyyah, h. 67-
68.

%9 Abti Nashr al-Sarrj, Al-Luma’, h. 202.



132 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

ada yang menanyakan hal itu. Laki-laki itu menjawab
bahwa dirinya telah melakukan perjalanan. Oleh karena
dia tidak mendapatkan air maka dia bertayamum. Dia
pun lupa langsung masuk masjid. Abti Yazid berkata
kepadanya bahwa dia tidak boleh bertayamum ketika
telah sampai di tempat sendiri. Dia ingat hal itu
kemudian pulang.®’

Disamping pendapat atau amalan syaykh-syaykh
sufi yang mengikuti dan meneladani Rasulullah Saw
sampai hal-hal yang kecil di atas, al-Sarraj juga menukil
pendapat ‘Alf al-Riidzabari, Dza al-Nan al-Mishri, Sahl
ibn ‘Abd Alldh dan AbG Sulaymén al-Dérani tentang
keterikatannya dengan syariat, Alquran dan Sunah.
Al-Sarrdyj menyatakan bahwa al-Radzabari berkata:
“Guruku di bidang ilmu tasawuf adalah al-Junayd,
guruku di bidang fikih adalah Abd al-‘Abb4s ibn Surayj,
guruku di bidang #ahwu dan bahasa adalah Tsa‘lab dan
guruku di bidang Hadis Rasulullah Saw adalah Ibrahim
al-Harbi” Adapun Dzt al-Nan al-Mishri pernah
ditanya: “Dengan apa engkau mengenal Allah?”, Ia
menjawab: “Aku mengenal Allah melalui Allah dan aku
mengenal apa-apa yang selain Allah melalui Rasulullah
Saw”. Kemudian Sahl ibn ‘Abd Allah berkata: “Setiap
wajd yang tidak dipersaksikan Alquran dan Sunah maka
ia batal (tidak benar)”. Terakhir, al-Sarrdj mengutip
pendapat al-Darani yang menyatakan bahwa mungkin
hatiku terisi hakikat selama empat puluh hari. Setelah
itu tidak kuizinkan hakikat itu masuk ke dalam hatiku
kecuali dipersaksikan Alquran dan Sunah”.®!

Berkaitan dengan pakaian wool, di awal tulisan
ini telah dikemukakan mengenai Ibn Sirrin (w. 110
H/728 M) yang melakukan kritik terhadap pemakaian
bulu domba (shifj yang dinilainya meniru pakaian
Nabi Isa As., sambil menegaskan bahwa dirinya lebih
suka meniru Nabi kita yang memakai kain katun
(daripada memakai bulu domba). Berkaitan dengan
hal ini, Al-Kalabadzi dalam kitabnya a/-7aarruf
menukil kisah tentang sahabat ‘Uyaynah ibn Hishn
yang mengeluh kepada Rasulullah Saw tentang a4/ al-
shuffah yang memakai bulu domba (wool). ‘Uyaynah
berkata kepada Nabi Saw: “Bau (pakaian wool) mereka
memusingkanku. Apakah engkau tidak merasakannya?”,
Nabi pun menjawab: “Akan tetapi wool merupakan
pakaian para nabi dan para wali”. Artinya berpakaian
wool itu bukan meniru Nabi Isa As. tetapi meniru para
nabi dan wali. Dengan demikian, berpakaian wool
tidak melanggar syariat tetapi sesuai syariat yaitu sesuai
pakaian para nabi termasuk Nabi Muhammad Saw. Al-
Kalab4dzi juga merujuk informasi Abl Msa al-Asy‘ari

% Aba ‘Abd al-Rahman al-Sulami, 7habaqit al-Shifiyah, h. 19.
" Abt Nashr al-Sarrdj, A-Luma’, h. 145-146.

yang mengatakan bahwa 70 orang Nabi yang telah
melewati padang al-Rhd semuanya memakai mantel
dan Nabi Saw pun memakai wool. Abti Mis4 berkata:
“Nabi Saw berpakaian wool, berkendaraan keledai
dan mengabulkan permintaan orang-orang lemah”.
Hasan Bashri menyatakan bahwa “Sungguh aku telah
bertemu dengan 70 orang sahabat yang mengikuti
Perang Badar. Pakaian mereka semuanya adalah wool
(shaf)”.* Dalam pengertian, wool yang dipakai kaum
sufi bukan berdasarkan pakaian para pendeta Nasrani
(meski pendeta-pendeta Nasrani itu mungkin saja
berpakaian wool) tetapi pakaian para nabi, termasuk
Nabi Isa dan Nabi Muhammad Saw serta sahabat-
sahabat Nabi Saw. Di sini para sufi berkomitmen untuk
meneladani Rasulullah Saw dan para sahabat hingga
dalam hal berpakaian. Namun dikarenakan diantara
para sahabat ada yang memakai pakaian bertambal,
sebagaimana kisah Khalifah ‘Umar ibn al-Khaththab
dan ‘Alf ibn Abt Thélib yang terkenal, maka para suf
tidak dikhususkan dengan pakaian wool saja tetapi juga
pakaian bertambal.®®

Berikut adalah contoh Ab Bakr ibn Dulaf ibn
Jahdar al-Syibli (247-334 H/861-946 M) dalam
meneladani sahabat AbG Bakr al-Shiddiq Ra. ketika
menginfakkan seluruh hartanya. Al-Sarrij menceritakan
bahwa al-Syibli menjual kekayaannya. Dari penjualan
ini ia mendapatkan uang yang banyak. Akan tetapi
uang itu dibagi-bagikan seluruhnya kepada orang lain
dan tidak sedikit pun ia sisakan untuk keluarganya.
Oleh karena ia tidak meninggalkan sedikitpun untuk
keluarganya maka banyak orang yang meributkannya.
Mereka mengatakan bahwa apa yang dilakukan al-Syibli
bertentangan dengan ilmu (agama), tidak sesuai dengan
larangan Rasulullah Saw untuk tidak menyia-nyiakan
harta dan tidak ada imam yang bisa dijadikan teladan
yang telah membagi-bagikan seluruh hartanya kepada
orang lain, sementara keluarganya tidak sedikitpun
mendapatkannya. Al-Sarr4j memberikan pembelaan
terhadap orang-orang yang meributkannya itu dengan
mengatakan bahwa imamnya adalah Abt Bakr al-
Shiddiq Ra. yang telah mengeluarkan (menginfakkan)
semua harta yang dimilikinya. Ketika Rasulullah Saw
bertanya kepada Abti Bakr tentang apa yang akan
Abt Bakr tinggalkan untuk keluarga maka Abl Bakr
menjawab bahwa Allah dan Rasul-Nya yang akan
dia tinggalkan untuk keluarganya. Rasulullah tidak
mengingkari apa yang dilakukan Abti Bakr ini. Tentang
pengertian menyia-nyiakan harta, al-Sarr4j menjelaskan

2 Abti Bakr Muhammad al-Kalabadzi, A-7a arruf li Madzhab Ahl
al-Tashawwuf, h. 30-31.

© ‘Abd al-Qadir Ahmad ‘Athd, Al-Tashawwuf al-Islami bain al-
Ashélah wa al-Iqtibis, h. 181.



bahwa yang dimaksud menyia-nyiakan harta adalah
menginfakkan harta untuk maksiat kepada Allah Swt.
Dalam penafsiran al-Sarrij, meski orang itu hanya
menginfakkan seperenam dirham dari hartanya untuk
maksiat kepada Allah maka perbuatannya termasuk
menyia-nyiakan harta. Sebaliknya, menurut al-Sarrj,
walaupun orang itu menginfakkan hartanya seratus
ribu dirham asalkan bukan untuk maksiat kepada Allah
maka perbuatan ini tidak termasuk menyia-nyiakan
harta.*

Penutup

Berdasarkan uraian-uraian di atas dapat disimpulkan
bahwa tidak benar kaum sufi menolak ibadah formal
atau aspek ritual Islam dan tidak benar bahwa kaum
sufi mengabaikan hukum-hukum syariat yang lahiriah.
Sufi seperti al-Busthami, al-Hallaj dan al-Syibli yang
dipandang sebagai sufi falsafi saja tidak meninggalkan
syariat, tidak meninggalkan ibadah formal dalam Islam
dan tidak meninggalkan Alquran ataupun Hadis,
apalagi sufi-sufi akhlaki, semisal al-Muhésibi, al-Junayd,
al-Qusyayri dan al-Ghazali. Bahkan kaitannya dengan
ittibd‘ Rasulullah Saw kaum sufi mengikuti Rasulullah
hingga hal-hal yang kecil, semisal tidak meludah ke arah
kiblat dan menyela-nyelai jenggot ketika berwudu.

Memang diakui bahwa pernah ada kelompok kecil
kaum sufi yang mengabaikan syariat yakni bagian kecil
dari kaum maldmatiyyah. Akan tetapi pernah adanya
kelompok kecil kaum sufi yang meninggalkan syariat
ini tidak boleh dijadikan dasar untuk mengeneralisir
terhadap keseluruhan kaum sufi. Faktanya, mayoritas
terbesar kaum sufi loyal terhadap syariat. []

Pustaka Acuan

Arberry, A.]., Sufism: An Account of the Mystics of Islam,
London, Unwin Paperbacks, 1979.

Amrstrong, Amatullah, Kunci Memasuki Dunia Tasawuf,
terj. M.S. Nashrullah dan Ahmad Baiquni dari
Shifi Terminology (al-Qamiis as-Shiifi): The Mystical
Language of Islam, Bandung: Mizan, 1998.

Fakhry, Majid, A History of Islamic Philosophy, New
York & London: Columbia University Press, 1970.

Ghazali, al-, Aba Hamid, Zbya’ ‘Uldim al-Din, Jilid 1,
Semarang: Toha Putera, t.t.

Haeri, Syekh Fadhlalla, 7he Elements of Sufism,
Shaftesbury, Dorset, Brisbane dll: Element, 1997.
Hujwiri, al-, ‘All ibn ‘Utsman al-Jullabi, Kasyf al-

Mahjiib, Is'ad ‘Abd al-Hadi Qandayl (Ed.), Kairo:

¢ Abt Nashr al-Sarrdj al-Thasi, A-Luma’, h. 483.

Dimyati Sajari: Loyalitas Kaum Sufi terhadap Syariat 133

Mubh. Taufiq ‘Uwaydhah, 1974.

——————— , Kasyf al-Mahjiib: Menyelami Samudera Tasawuf,
terj. Ahmad Afandi dari 7he Kasyf al-Mabjiib: The
Oldest Persian Treatise on Sufism, Jogjakarta: Pustaka
Sufi, 2003.

Ibn Jarir, “Muhammadiyah dan Tasawuf,” dalam M.
Amin Syukur dkk., Zasawuf dan Krisis, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, Cet. I, 2001.

Jaiz, Hartono Ahmad, Aliran dan Pabham Sesat di
Indonesia, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002.

Johansen, Julian, Sufism and Islamic Reform in Egypt:
The Battle for Islamic Tradition, Oxford, Clarendon
Press, 1996.

Massignon, Louis, A-Halldj: Sang Sufi Syahid, terj.
Dewi Candraningrum, Yogyakarta: Fajar Pustaka,
2007.

Qusyayri, al-, Abti al-Qasim ‘Abd al-Karim Hawazin,
al-Risilah al-Qusyayriyyah, Jilid 1, Kairo: Mathba‘ah
Uassin, t.t.

Rahman, Fazlur, Is/am, Chicago dan London: University
of Chicago Press, 1979.

Rais, M. Amin, “Kata Pengantar,” dalam John ]J.
Donohue dan John L. Esposito (Penyunting), Islam
dan Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-masalah, terj.
Machnun Husein dari Islam in Transition, Muslim
Perspectives, Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, Cet.
Kelima, 1995.

Renard, John, “Pendahuluan,” dalam Muhammad Ibn
‘Abbad, Surat-Surat Sang Suft, terj. M.S. Nasrullah,
Bandung: Mizan, 1993.

Sajari, Dimyati, “Filantropi dalam Perspektif Sufistik”
dalam  Dialog:  Jurnal ~Penelitian dan Kajian
Keagamaan (Terakreditasi A), Jakarta: Balitbangdiklat
Kemenag RI, 2010.

Sarréj, al-, Abti Nashr, A-Luma’, Pentahqiq dan Kata
Pengantar: ‘Abd al-Halim Mahmad dan Thiha
‘Abd al-Baqi Surtr, Kairo: Maktabah al-Tsagafah al-
Diniyyah, t.t.

Schimmel, Annemarie, Mystical Dimension of Islam,
Chapel Hill: The University of North Carolina
Press, 1975.

——————— , “Abt al-Husayn al-Nari: Qibla of the Lights,”
dalam Leonard Lewisohn (Ed.), 7he Heritage of
Sufism: Classical Persian Sufism from its Origins to
Rumi (700-1300), Oxford: Oneworld, 1993.

Sir4j al-Din, Ab Bakr, “The Nature and Origin of
Sufism,” dalam Seyyed Hossein Nasr (Ed.), Islamic
Spirituality, New York: Crossroad, 1987.



134 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Sirriyeh, Elizabeth, Sufis and Anti-Sufis: The Defence,
Rethinking and Rejection of Sufism in the Modern
World, Taylor & Francis Group: RoutledgeCurzon,
1999.

Sulami, al-, Abti ‘Abd al-Rahman, Thabaqir al-Shifiyyah,
Kairo: Mathabi‘, 1380 H.

Taftdzani, al-, AbQ al-Waf?' al-Ghunaymi, Madkhal ila
al-Tashawwuf al-Islami, Kairo: Dar al-Tsaqafah li al-
Nasyr wa al-Tawzi‘, 1983.

Trimingham, J. Spencer, 7he Sufi Oders in Islam,
London: Oxford University Press, 1971.



