
 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 828 

e-ISSN 2614-3135 

p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 

 

 

  
 
 

 

Tamu yang menjamu: Pembacaan subversif atas 
hospitalitas profetik dalam Lukas 11:37-45 

	
Ridwan Henry Simamora  

Sekolah Tinggi Teologi Transformasi Indonesia, Manado 
 
 

 

 

Abstract: This research offers a subversive reading of Luke 11:37–45 by in-
terpreting the meal scene through the framework of prophetic hospitality. 
Hospitality is not treated merely as a social convention but as a theological 
space in which Jesus, invited as a guest, assumes a prophetic role that re-
defines purity, justice, and authentic faith. Employing a qualitative, libra-
ry-based method with historical, narrative, and theological analyses, this 
study situates the pericope within the socio-religious context of first-cen-
tury Judaism, in which table fellowship functioned as a marker of ritual 
purity and social boundaries. The analysis shows that Jesus’ refusal to per-
form ritual handwashing constitutes a deliberate act that disrupts perfor-
mative piety and exposes the tension between external observance and 
ethical responsibility. By transforming the host’s table into a site of pro-
phetic critique, the narrative unmasks institutional hypocrisy embedded 
in religious practice. This study contributes to Lukan scholarship by 
framing hospitality as a prophetic practice that calls for justice, integrity, 
and embodied faith, and offers critical implications for contemporary 
ecclesial life amid the challenges posed by performative religiosity in the 
digital era. 

Abstrak: Penelitian ini menawarkan pembacaan subversif terhadap Lukas 
11:37-45 dengan menempatkan perikop jamuan makan dalam kerangka 
hospitalitas profetik. Hospitalitas dipahami bukan sekadar praktik sosial, 
melainkan ruang teologis di mana Yesus, meskipun hadir sebagai tamu, 
bertindak sebagai penjamu yang menafsir ulang makna kesucian, keadil-
an, dan iman yang autentik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kua-
litatif melalui studi kepustakaan dengan analisis historis, naratif, dan teo-
logis, dengan mempertimbangkan konteks sosio-religius Yudaisme abad 
pertama yang menjadikan meja makan sebagai penanda kemurnian ritual 
dan batas sosial. Hasil kajian menunjukkan bahwa penolakan Yesus terha-
dap ritual pencucian tangan merupakan tindakan hospitalitas yang ber-
sifat subversif dan profetik, yang menyingkap ketegangan antara kesaleh-
an lahiriah dan tanggung jawab etis. Narasi ini membongkar formalisme 
religius yang menutupi ketidakadilan struktural. Secara teologis, Injil Lu-
kas menampilkan hospitalitas sebagai praksis profetik yang menuntut 
keadilan, belas kasih, dan integritas moral. Implikasinya, gereja masa kini 
dipanggil untuk menata ulang ibadah dan persekutuan sebagai ruang per-
jumpaan iman yang autentik dan bertanggung jawab secara etis di tengah 
budaya religius yang semakin performatif di era digital. 

 
 

 

Correspondence:         

henry.simamora68@gmail.com 

 
DOI: 

https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1503  

 

Article History 
 

Submitted: July 07, 2025 

Reviewed: Sep. 24, 2025 

Accepted: Dec. 31, 2025 

 

Keywords: 
 

authenticity of faith;  

Luke 11:37–45;  

narrative theology; 

prophetic hospitality; 

ritual critique; 

autentisitas iman; 

hospitalitas profetik;  

kritik ritual;  

Lukas 11:37–45; 

teologi naratif 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

Copyright: ©2025, Authors. 

License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (828-840) 

	



 
 

 

R. H. Simamora, Tamu yang menjamu… 

 

 

 
KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 829 

Pendahuluan 
Dalam dua dekade terakhir, transformasi digital telah mengubah lanskap ekspresi keagamaan 

secara fundamental. Media sosial telah menjadi arena baru di mana identitas religius diperli-

hatkan, dinilai, dan dilegitimasi. Sebagaimana ditemukan Campbell tentang otoritas religius 

di era digital, praktik ibadah kontemporer semakin berorientasi pada "performa estetis" ke-

timbang transformasi etis, di mana nilai spiritualitas diukur melalui visibilitas dan daya tarik 

visual konten keagamaan.1 Di Indonesia, fenomena ini terlihat jelas dalam tren live streaming 

ibadah yang lebih menekankan produksi visual megah ketimbang partisipasi jemaat yang au-

tentik,2 viralnya konten "doa singkat" yang dikonsumsi sebagai komoditas spiritual tanpa re-

fleksi mendalam,3  serta munculnya influencer religius yang popularitasnya diukur dari jum-

lah pengikut ketimbang integritas kehidupan.4  

Pola kesalehan performatif ini bukan fenomena baru. Ia menggemakan kritik Yesus ter-

hadap kaum Farisi dalam Lukas 11:37-45, di mana ritual kesucian lahiriah menutupi keko-

songan integritas moral dan ketidakpedulian terhadap keadilan. Namun, sejauh mana teks 

kuno ini dapat berbicara profetis terhadap fenomena kontemporer? Bagaimana narasi jamuan 

makan di rumah Farisi dapat menjadi lensa teologis untuk membaca ketegangan antara sim-

bol religius dan substansi iman di era digital? Pertanyaan-pertanyaan inilah yang mendorong 

penelitian ini untuk menafsir ulang perikop tersebut sebagai kerangka kritik terhadap perfor-

mativitas religius masa kini. 

Kajian terhadap hospitalitas dalam Injil sering kali dibaca sebagai praktik etis yang men-

cerminkan nilai keramahan, penerimaan, dan relasi sosial dalam konteks budaya Mediterania 

kuno. Jamuan makan dalam masyarakat Yahudi abad pertama bukan sekadar aktivitas sosial, 

melainkan praktik religius yang sarat makna teologis.5 Peristiwa jamuan makan dalam Lukas 

11:37-45 bukan sekadar catatan sosial atau etis, melainkan sebuah ruang teologis di mana hos-

pitalitas berfungsi sebagai praksis profetik yang menyingkap ketegangan antara kesalehan 

ritual dan tuntutan keadilan dalam iman yang autentik. Dalam perikop ini, Yesus tampil seba-

gai tamu yang justru mengambil posisi profetik, membalik peran sosial, dan menginterupsi 

hospitalitas Farisi dengan kritik tajam terhadap kemunafikan religius. 

Dalam Injil Lukas, motif jamuan makan berulang kali hadir: dari perjamuan bersama pe-

mungut cukai (Luk. 5:29-32) hingga Perjamuan Terakhir (Luk. 22:14-23). Melalui konteks ini, 

jamuan tidak hanya menjadi ruang solidaritas, tetapi juga medan konflik. Lukas 11:37-45 me-

nampilkan dimensi yang unik: memperlihatkan bagaimana teguran Yesus terhadap kaum Fa-

risi justru terjadi di meja makan, ruang yang semestinya intim dan harmonis.6 Dengan demiki-

an, teguran Yesus dalam perjamuan makan bukan sekadar percakapan sehari-hari, tetapi se-

buah kritik profetis yang menggugat legitimasi religius sekaligus struktur sosial yang meno-

pang kelompok Farisi. 

 
1 Heidi A. Campbell, Digital Creatives and the Rethinking of Religious Authority (New York: Routledge, 2020), 

87-104. 
2 Thomas Schlag and Sabrina Müller, "Digital Communication as Theological Productivity in a Participatory 

Church 'For and With All': Empirical Insights and Ecclesiological Reflection," in Ecclesiology for a Digital Church, 

ed. Heidi A. Campbell and John Dyer (London: SCM Press, 2022), 156-159. 
3 Campbell, Digital Creatives, 92-95. 
4 Schlag and Müller, "Digital Communication as Theological Productivity," 162-165. 
5 Dennis E. Smith, From Symposium to Eucharist: The Banquet in the Early Christian World (Minneapolis: 

Fortress Press, 2003), 21. 
6 Dennis E. Smith, Meals in the Early Christian World: Social Formation, Experimentation, and Conflict at the 

Table, ed. H. Taussig (London: Palgrave Macmillan, 2012), 44-47. 



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 830 

Paralel antara kritik Yesus terhadap ritualisme Farisi dan fenomena performativitas reli-

gius kontemporer semakin jelas ketika kita mempertimbangkan dinamika media digital. 

Schlag dan Müller dalam studinya tentang komunikasi digital dalam ekklesiologi menemu-

kan bahwa Gereja-gereja kontemporer menghadapi paradoks: di satu sisi, teknologi digital 

membuka peluang partisipasi yang lebih luas; di sisi lain, ia menciptakan tekanan untuk mem-

produksi "kesalehan yang dapat dikonsumsi" (consumable piety).7 Ketika ibadah dirancang un-

tuk ditonton daripada dialami, ketika khotbah diukur dari jumlah views ketimbang transfor-

masi jemaat, gereja berisiko terjebak dalam pola yang sama dengan yang dikritik Yesus: kesa-

lehan performatif yang kehilangan substansi profetis. 

Kajian-kajian sebelumnya cenderung menyoroti kritik Yesus terhadap legalisme atau eti-

ka Farisi,8 tanpa memberi perhatian memadai pada dimensi sosial-teologis jamuan makan se-

bagai locus konflik. Pao, misalnya, menyoroti keterkaitan erat antara praktik meja makan dan 

identitas gereja mula-mula.9 Parihala menekankan perjamuan sebagai wujud misi Yesus yang 

membuka ruang bagi kelompok terpinggirkan,10 sementara Moore menafsirkan jamuan seba-

gai medium pembentukan budaya komunitas iman.11 Arah kajian tersebut memperlihatkan 

nilai penting dari dimensi sosial dan eklesial jamuan, tetapi umumnya belum memberi perha-

tian pada kritik profetik Yesus yang muncul dalam Lukas 11:37-45. Namun, pendekatan ter-

sebut sering kali belum memberi perhatian memadai pada hospitalitas sebagai kerangka teo-

logis utama dan pada fungsi meja makan sebagai ruang kritik profetis. Padahal, narasi ini 

memperlihatkan bahwa hospitalitas dapat berfungsi sebagai praktik profetik yang aktif, bu-

kan sekadar sarana inklusi sosial, melainkan mekanisme teologis untuk menyingkap ketidak-

adilan yang tersembunyi di balik ritual. 

Beberapa kajian-kajian terdahulu belum secara eksplisit menghubungkan kritik Yesus 

terhadap performativitas religius dengan fenomena serupa di era digital. Brueggemann, da-

lam karyanya tentang imajinasi profetis, menegaskan bahwa tugas profetik adalah membong-

kar "liturgi kerajaan" (royal liturgy), yakni praktik ibadah yang berfungsi melegitimasi status 

quo ketimbang mentransformasi masyarakat.12 Namun, aplikasi kerangka ini pada konteks 

digital belum dikembangkan secara memadai dalam studi biblis. Demikian pula, meskipun 

Campbell telah memetakan fenomena otoritas religius di ruang digital,13 belum ada upaya 

sistematis untuk membaca teks-teks biblis klasik—seperti Lukas 11:37-45—sebagai sumber 

teologis untuk mengkritisi fenomena tersebut. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini menawarkan pembacaan ulang terha-

dap Lukas 11:37-45 dengan menempatkan hospitalitas bukan sekadar sebagai nilai etis atau 

praktik sosial, melainkan sebagai locus kritik profetik yang menyingkap ketegangan antara 

kesalehan ritual dan keadilan Kerajaan Allah—baik dalam struktur religius Yahudi abad per-

tama maupun dalam praktik gereja kontemporer di era digital. Fokus kajian ini adalah me-

 
7 Schlag and Müller, "Digital Communication as Theological Productivity," 168-171. 
8 F. Scott Spencer, Luke: Two Horizons New Testament Commentary (Grand Rapids: Eerdmans Publishing, 

2019), 451-454. 
9 David W. Pao, "Waiters or Preachers: Acts 6:1-7 and the Lukan Table Fellowship Motif," Journal of Bible 

Literature 130, no. 1 (2011): 127-144, at 135-138, https://doi.org/10.2307/41304191. 
10 Yohanes Parihala, "Making Mega-Space for Others: Towards Theology of Mega-Friendship from the 

Table Fellowship Story According to Luke 5:27-32," Verbum et Ecclesia 42, no. 1 (2021): 1-7. 
11 Nicholas J. Moore, "Eating with Jesus and Luke," The Expository Times 134, no. 9 (2023): 426-427, 

https://doi.org/10.1111/j.1741-2005.2010.01377.x. 
12 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination: 40th Anniversary Edition (Minneapolis: Fortress Press, 

2018), 28-32. 
13 Campbell, Digital Creatives, 15-45. 

https://doi.org/10.2307/41304191
https://doi.org/10.1111/j.1741-2005.2010.01377.x


 
 

 

R. H. Simamora, Tamu yang menjamu… 

 

 

 
KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 831 

nunjukkan bagaimana Yesus mentransformasi ruang hospitalitas menjadi arena konfrontasi 

profetis yang menegaskan bahwa iman sejati diwujudkan bukan dalam kepatuhan ritual se-

mata, melainkan dalam keadilan, belas kasih, dan integritas moral. Dengan demikian, studi 

ini tidak hanya memperkaya pemahaman teologis atas Injil Lukas, tetapi juga menawarkan 

landasan reflektif bagi gereja masa kini dalam menanggapi tantangan religiositas performatif, 

khususnya dalam konteks transformasi digital yang semakin mengutamakan citra ketimbang 

substansi, visibilitas ketimbang transformasi, dan popularitas ketimbang integritas. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan, de-

ngan teks Alkitab sebagai sumber primer dan literatur teologi sepuluh tahun terakhir sebagai 

sumber sekunder. Analisis dilakukan dalam tiga tahap: Analisis historis, untuk menyingkap 

latar sosio-religius masyarakat Yahudi abad pertama dan praktik jamuan makan sebagai pe-

nanda status dan identitas;14 Analisis naratif, di mana teguran Yesus dipahami sebagai strategi 

literer Lukas untuk menyingkap konflik dengan para pemimpin agama (Luk. 11:37-45);15 Ana-

lisis teologis, yang menafsirkan teguran Yesus sebagai pesan profetik yang relevan bagi gereja 

masa kini, agar Injil dapat berbicara secara hidup di tengah dinamika budaya kontemporer, 

khususnya dalam menghadapi tantangan performativitas religius di era digital.16  

Jamuan Makan sebagai Penanda Batas: Politik 
Kemurnian dalam Yudaisme Abad Pertama 
Kehidupan masyarakat Yahudi abad pertama tidak bisa dilepaskan dari ikatan erat antara 

agama dan budaya. Identitas sosial, politik, dan religius melebur dalam satu kesatuan, di ma-

na hukum Taurat bukan hanya panduan spiritual, tetapi juga peta kehidupan sehari-hari. Ini-

lah konteks perjumpaan Yesus dengan kaum Farisi di meja makan yang harus dipahami.  

Pertama, jamuan makan menjadi ruang sosial yang sarat makna.  Bukan hanya makanan 

yang dibagi, melainkan juga kehormatan dan identitas. Siapa yang duduk bersama siapa, atu-

ran kesucian yang dipatuhi, serta tata cara ritual yang dijalankan, semuanya mencerminkan 

status sosial dan religius seseorang.17 Dalam Yudaisme periode Bait Kedua, praktik kemur-

nian seperti pembasuhan tangan berfungsi sebagai penanda identitas yang membedakan ke-

lompok dan menjaga batas komunitas. Namun, bukti teks dan arkeologi menunjukkan prak-

tik ini tidak seragam: tiap kelompok (Farisi, Saduki, Qumran) memiliki variasi, sementara 

“hukum sebagai ideologi” kerap lebih ketat daripada praktik populer dalam common 

Judaism.18 

Kedua, kelompok Farisi memiliki pengaruh besar dalam membentuk pola pikir religius 

masyarakat Yahudi. Mereka menekankan kesalehan melalui ketaatan hukum dan memper-

luas standar kekudusan imam ke dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, ruang pri-

vat seperti meja makan pun menjadi arena penerapan hukum kesucian.19 

Ketiga, latar sosial abad pertama ditandai oleh ketegangan antara kelompok religius. Fa-

risi, Saduki, Zelot, dan kelompok-kelompok lain memiliki tafsir berbeda tentang bagaimana 

 
14 Christy Cobb, "Preparing and Sharing the Table: The Invisibility of Women and Enslaved Domestic 

Workers in Luke's Last Supper," Review & Expositor 117, no. 4 (2020): 555-559, at 556-557, 

https://doi.org/10.1177/0034637320972181. 
15 Joel B. Green, Luke as Narrative Theologian: Texts and Topics (Tübingen: Mohr Siebeck, 2020), 33-47. 
16 Ruben T. Luka and Danjuma L. Byang, "Contextual Theology and the Challenge of Globalization," 

Humanities and Social Sciences 12, no. 6 (2024): 229-235, at 231-233, https://doi.org/10.11648/j.hss.20241206.17 
17 David A. Fiensy, Christian Origins and the Ancient Economy (Grand Rapids: Eerdmans, 2014), 34. 
18 Thomas Kazen, Impurity and Purification in Early Judaism and the Jesus Tradition (Atlanta: SBL Press, 2021), 

64. 
19 Amy-Jill Levine dan Joseph Sievers, eds., The Pharisees (Grand Rapids: Eerdmans, 2021), 12. 

https://doi.org/10.1177/0034637320972181
https://doi.org/10.11648/j.hss.20241206.17


 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 832 

umat Israel harus hidup setia di bawah penjajahan Romawi. Farisi menekankan kesucian hu-

kum, menonjol sebagai penjaga kemurnian ritual, baik dalam ranah publik maupun privat. 

Melalui praktik seperti persepuluhan, pencucian ritual, dan Torah lisan, mereka dipandang 

sebagai simbol kesalehan yang konsisten sekaligus berperan penting dalam membentuk iden-

titas Yahudi menghadapi pengaruh dan dominasi asing.20 Saduki lebih dekat pada aristokrasi 

imam dan Bait Allah, sedangkan kelompok eskatologis seperti Qumran menarik diri dari ma-

syarakat umum. Situasi ini menciptakan kompetisi religius yang sering memengaruhi cara 

mereka menilai satu sama lain, termasuk bagaimana mereka menanggapi pengajaran Yesus.21 

Keempat, di balik praktik ritual yang ketat, ada dimensi politik yang tersembunyi. Me-

ngikuti aturan kesucian bukan hanya soal iman pribadi, tetapi juga perlawanan budaya ter-

hadap pengaruh dunia Yunani-Romawi. Dengan menjaga kemurnian ritual, orang Yahudi 

meneguhkan jati diri mereka sebagai umat Allah yang berbeda dari bangsa lain.22 

Dengan memahami latar sosio-religius ini, kita dapat memahami bahwa teguran Yesus 

di meja makan bukan hanya kritik personal, melainkan kritik terhadap sistem religius yang 

membatasi makna kesucian pada ritual lahiriah.  

Hospitalitas Profetik: Membongkar Performativitas Religius 
Dalam Injil Lukas, praktik hospitalitas ini sering kali menjadi arena konfrontasi teologis. Yesus 

tidak hanya hadir sebagai tamu dalam berbagai perjamuan, tetapi justru menggunakan ruang 

hospitalitas tersebut untuk menantang pemahaman religius yang mapan. Lukas menampil-

kan adegan-adegan jamuan makan sebagai lokasi strategis bagi pewartaan Injil, di mana relasi 

antara ritual, keadilan, dan iman diuji secara kritis. Misalnya, Wright menunjukkan bagai-

mana perjamuan Yesus dengan pemungut cukai dan orang berdosa dalam Lukas 5 menjadi 

sarana pengungkapan anugerah Allah yang menyingkapkan batas sempit religiusitas Farisi.23 

Sedangkan, Gaines menegaskan bahwa praktik jamuan dalam Injil Lukas dipahami bukan ha-

nya sebagai pertemuan sosial, melainkan sebagai sarana pembentukan iman komunitas Kris-

ten awal.24  

Salah satu narasi yang paling tajam adalah Lukas 11:37-45, ketika Yesus diundang makan 

oleh seorang Farisi. Dalam perikop ini, hospitalitas yang seharusnya menciptakan keakraban 

justru berubah menjadi arena kritik profetis. Pola duduk bukan sekadar cerminan hierarki, te-

tapi juga sarana pembentukan identitas dan pesan teologis. Yesus justru menantang norma 

tersebut sebagai tanda inklusivitas dan kerendahan hati.25 Teguran Yesus dipahami sebagai 

tindakan profetik yang menegaskan bahwa iman sejati tidak diukur melalui simbol dan tam-

pilan kesalehan, melainkan melalui integritas etis dan keberpihakan pada keadilan. Dalam 

konteks digital, hospitalitas profetik menjadi paradigma teologis untuk membongkar spiritu-

alitas yang berorientasi pada citra dan legitimasi publik. Dengan demikian, teks ini berfungsi 

 
20 Liebowitz, “Hypocrites or Pious Scholars?” 
21 Ed Parish Sanders, Jewish Law from Jesus to the Mishnah: Five Studies (Minneapolis: Fortress Press, 2016), 

83–84. 
22 Martin Goodman, A History of Judaism: From Its Origins to the Present (Princeton: Princeton University 

Press, 2018), 77. 
23 Kathryn Wright, "The Lord's Eating With Sinners in Luke 5," Journal of the Grace Evangelical Society 36, 

no. 70 (2023): 53-68. 
24 Gaines, 'Taken, Blessed, Broken, Given," 5-7. 

25 Anna Rebecca Solevåg dan Marianne Bjelland Kartzow, “The Ideal Meal: Masculinity and Disability 

among Host and Guests in Luke,” Journal of Biblical Theology 53, no. 4 (2023): 272–282, 

https://doi.org/10.1177/01461079231210850. 

https://doi.org/10.1177/01461079231210850


 
 

 

R. H. Simamora, Tamu yang menjamu… 

 

 

 
KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 833 

membentuk kesadaran teologis gereja agar ibadah dan persekutuan tetap bersifat transfor-

matif. 

Meja Makan sebagai Arena Konflik Simbolik 

Lukas mendeskripsikan satu adegan jamuan seorang Farisi mengundang Yesus untuk makan; 

Yesus masuk dan duduk di meja makan. Namun, tuan rumah terkejut karena Yesus tidak 

mencuci tangan sebelum makan. Reaksi tuan rumah berfungsi sebagai kunci naratif Lukas, 

dengan memaparkan harapan sosio-religius yang dilanggar oleh Yesus. Lukas 11:37–38 me-

nampilkan jamuan makan sebagai ruang teologis untuk membongkar legalisme ritual. De-

ngan menolak pencucian tangan, Yesus mengalihkan makna kemurnian dari batas ritual me-

nuju dimensi moral yang inklusif. 

Tindakan Yesus yang menolak pencucian tangan seremonial sebelum makan (ay. 38), me-

nyingkap legalisme ritual serta kepalsuan religiositas Farisi. Secara historis, teguran ini sejalan 

dengan konfrontasi-Nya terhadap kelompok religius yang mengikat Taurat pada tradisi bu-

atan manusia (bdk. Mrk. 7:1–13).26 Menurut Kazen, praktik kemurnian tidak terbatas pada Bait 

Allah atau kalangan elit imam, melainkan meluas ke dalam kehidupan domestik. Praktik se-

perti pembasuhan tangan, perendaman, dan penggunaan bejana batu berfungsi sebagai pe-

nanda sosial yang membedakan kelompok-kelompok tertentu sekaligus mengekspresikan ko-

mitmen religius mereka.27 Kenyataannya, tuan rumah terkejut karena Yesus tidak mencuci ta-

ngan. Hal ini dapat dipahami bahwa sesuatu yang lebih besar daripada kebersihan fisik se-

dang diuji, yakni norma ritual yang menjaga batas-batas kelompok. Pembacaan ini sejalan de-

ngan studi-studi kontemporer tentang fungsi meja dalam Lukas; jamuan sebagai penegasan 

identitas dan kontrol sosial28 

Lukas menggunakan simbol-simbol kenajisan, misalnya, citra kuburan tak bertanda di 

11:44, untuk menunjukkan bahwa ‘kenajisan’ dalam teks bukan hanya masalah higienis, mela-

inkan efek moral; pemimpin yang mempertontonkan ketaatan ritual menularkan ketidak-

adilan secara tidak langsung. Dengan menempatkan dialog di meja makan, ruang intim, dan 

publik sekaligus, Lukas menegaskan bahwa apa yang tampak suci secara ritual dapat me-

nyembunyikan ketidakadilan yang merusak komunitas. Argumen semacam ini mendapat du-

kungan literatur yang memetakan relasi antara simbol purity/impurity dan dinamika identitas 

sosial-keagamaan di periode Bait Allah Kedua.29 Oleh karena itu, tindakan “tidak mencuci” di 

11:37–38 berfungsi sebagai elemen dramatik yang melukiskan perbedaan antara “meja Farisi” 

(yang menegakkan batas) dan “meja Yesus” (yang menandai inklusi dan prioritas moral).  

Kritik terhadap Estetika Kesalehan: Metafora Cawan dan Pinggan 

Dalam Lukas 11: 39-41, Kritik Yesus terhadap “cawan dan pinggan” mengungkap kemunafik-

an yang membersihkan lahiriah tetapi mengabaikan keadilan. Yesus menggunakan metafora 

cawan dan pinggan untuk mengkritik Farisi yang menekankan kemurnian lahiriah, namun 

mengabaikan keadilan dan integritas batin. Frasa “membersihkan bagian luar” mendeskrip-

sikan kepatuhan terhadap ritual kemurnian, sedangkan frasa “penuh rampasan dan kejahat-

an” menyingkapkan isi hati yang dikendalikan oleh kerakusan dan ketidakadilan. Kritik ini 

tidak menolak praktik kebersihan ritual itu sendiri, tetapi mengungkapkan ketidakseimbang-

an antara lahiriah dan batiniah. Furstenberg menyoroti bahwa kritik Yesus adalah kritik terha-

 
26 Solevåg dan Kartzow. 
27 Kazen, Impurity and Purification…, 277. 
28 Paula Owens Parker, “Luke 5:1–11,” Interpretation: A Journal of Bible and Theology 74, no. 1 (2020): 68–70, 

https://doi.org/10.1177/0020964319876584. 
29 Gaines, “Taken, Blessed, Broken, Given.” 

https://doi.org/10.1177/0020964319876584


 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 834 

dap obsesi ritualisme yang menutupi kebobrokan moral batin: Yesus membongkar bahaya ke-

terikatan berlebihan pada ritual, di mana kemurnian lahiriah menjadi topeng bagi kerusakan 

batin.30 Menurut Kazen  bahwa praktik kemurnian pada masa Yudaisme awal bukanlah se-

suatu yang seragam, melainkan sangat bervariasi tergantung pada konteks sosial dan kelom-

pok religius.31 Pendapat Kazen juga didukung oleh Furstenberg, tradisi para tua-tua tentang 

cuci tangan sebelum makan yang diacu paralel di Matius 15 dan Markus 7, lebih tepat dipa-

hami sebagai ketegangan antar-sekte ketimbang aturan Taurat eksplisit; dan di sinilah wajar 

jika Yesus menantang praktik yang membesar-kan simbol eksternal kemurnian sambil meng-

abaikan keadilan dan kasih Allah (Luk 11:42).32 Pendapat tersebut menjelaskan mengapa 

Yesus menentang standar Farisi yang cenderung mengabsolutkan ritual lahiriah sebagai tan-

da identitas, tetapi mengabaikan dimensi etis dan sosial. 

Lukas menekankan ketaatan yang nyata dalam solidaritas sosial, bukan sekadar ritual. 

Kritik ini menyingkap kemunafikan yang menjadikan simbol kesalehan sebagai topeng ke-

tidakadilan. Lebih dari itu, kritik ini menurut Furstenberg masuk dalam wacana hukum sekte 

yang lebih luas, membuka bahwa kemurnian lahiriah menjadi topeng bagi kerusakan batin.33 

Sedangkan Gaines menjelaskan bahwa Injil Lukas secara konsisten menghadirkan ketegangan 

antara simbol keagamaan dengan praksis etis. Yesus memindahkan pusat kesucian dari prak-

tik ritual ke dalam relasi sosial yang penuh kasih, bukan sekedar dalam kepatuhan legalistik.34 

Retorika Profetis: "Celakalah Kamu" sebagai Pembongkaran Sistemik 

Retorika profetis dalam Lukas 11: 42-44 merupakan tindakan Yesus dalam meneruskan tradisi 

nabi Israel yang menyerukan keadilan sebagai inti ibadah. Bagian ini muncul setelah konflik 

awal di meja makan (ay. 37-41), yang sudah membongkar ketidakselarasan antara kebersihan 

ritual dan hati yang menyimpang. Ayat 42-44 menjadi eskalasi retoris, di mana Yesus meng-

gunakan istilah “celakalah kamu” sebagai serangan langsung terhadap religiositas Farisi. De-

ngan pola paralel, Lukas menampilkan progresi konflik, yakni dari keheranan tuan rumah se-

bagai kritik etika (ay. 39-41) ke konfrontasi profetis (ay.42-44). Menurut Furstenberg, Lukas 

11:42–44 bukanlah sekadar menyampaikan kritik moral yang bersifat umum, melainkan bagi-

an dari wacana hukum sectarian, di mana Yesus menentang prioritas orang Farisi terhadap 

praktik-praktik ritual dibandingkan keadilan sosial dan kasih Allah.35 

Yesus menggunakan kata “celakalah” (ouai hymin), yang menggemakan tradisi kenabian 

atau tradisi nubuat (bdk. Yes. 5:8–23; Am. 5:18). Dalam retorika profetis, “celakalah” bukan 

sekedar tindakan emosional, melainkan ungkapan penghakiman ilahi terhadap sistem religi-

us yang tampak saleh tetapi gagal mewujudkan keadilan. Dalam Theological Dictionary of the 

New Testament (TDNT) dijelaskan bahwa, kata οὐαί (ouai) bukan sekedar seruan emosional, 

melainkan formulasi profetis yang berakar pada tradisi nubuatan Israel. Dalam Septuaginta, 

ouai muncul dalam konteks nubuat penghukuman (misalnya: Yes. 5:8; Hab. 2:6-20), yang ber-

fungsi untuk menyingkap dosa struktural dan ketidakadilan sosial. Seruan ini memuat nuan-

sa ratapan sekaligus penghakiman ilahi terhadap umat atau pemimpin yang menyeleweng 

 
30 Yair Furstenberg, “Jesus against the Laws of the Pharisees: The Legal Woe Sayings and Second Temple 

Intersectarian Discourse,” Journal of Biblical Literature 139, no. 4 (2020): 769–788, 

https://doi.org/10.15699/jbl.1394.2020.8. 
31 Kazen, Impurity and Purification…, 44–45. 
32 Furstenberg, “Jesus against the Laws of the Pharisees.” 
33 Furstenberg. 
34 Gaines, “Taken, Blessed, Broken, Given." 
35 Furstenberg, “Jesus against the Laws of the Pharisees.” 

https://doi.org/10.15699/jbl.1394.2020.8


 
 

 

R. H. Simamora, Tamu yang menjamu… 

 

 

 
KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 835 

dari kehendak Allah.36 Ucapan Yesus dalam Lukas 11:42–44, secara konsisten digunakan un-

tuk mengecam kemunafikan dan formalitas religius juga panggilan keras agar pendengar 

mengubah hidup dan menghadirkan keadilan sejati. 

Metafora “kuburan tak bertanda” (11:44) mengakar pada hukum kenajisan jenazah (Bil. 

19), yakni menyentuh kubur menajiskan dan kubur tanpa tanda menajiskan tanpa disadari. 

Yesus menyatakan dugaan para pemuka sebagai sumber penularan kenajisan sosial dengan 

menormalisasi kemurnian simbolik yang menutupi ketidakadilan, mereka menajiskan komu-

nitas yang berinteraksi dengan mereka tanpa sadar.37 Wiarda menggarisbawahi bahwa meta-

fora ‘kuburan tak bertanda’ dipakai Lukas sebagai ironi naratif, yakni mereka yang seharus-

nya menjaga kesucian justru menyebarkan ketidakmurnian retorika yang jauh melampaui kri-

tik moral sederhana.38  

Reaksi yang Mengungkap Kritik Sistemik 

Narasi jamuan dalam Lukas bukan sekadar etika sopan santun, melainkan kritik teologis yang 

menyingkap komunitas Kerajaan Allah melampaui status sosial dan ritual lahiriah. Suasana 

jamuan bergeser dari keakraban menjadi konflik, menegaskan bahwa kehadiran Yesus meng-

guncang kenyamanan religius yang palsu dan berfokus pada pembongkaran struktur penin-

dasan, bukan sekadar kesalahan individu. Ahli Taurat mengatakan, “Guru, dengan berkata 

demikian, Engkau menghina kami juga” merupakan reaksi langsung terhadap tuduhan pu-

blik Yesus yang menuduh kepura-puraan dan prioritas ritual di atas keadilan. Perkataan ahli 

Taurat menegaskan bahwa kritik Yesus bersifat sistemik, menyinggung struktur otoritas reli-

gius, bukan hanya perilaku individu. Hal ini menandai momen eskalasi yang menurut pen-

dapat Mashau disebut sebagai “kritik naskah” (Jesus’ prophetic denunciation) yang dikenali oleh 

wakil otoritas agama, sehingga konflik menjadi terbuka.39 Praktik yang selama ini tersembu-

nyi atau diberi legitimasi (misalnya ritual yang menutupi ketidakadilan), sehingga status dan 

kehormatan sosial para ahli Taurat dan pemimpin agama dipertaruhkan. Menurut Raz, dalam 

budaya Israel kuno, serangan publik terhadap reputasi adalah ancaman serius terhadap posisi 

sosial.40 

Kritik Yesus yang menyingkap penggunaan aturan ritual sebagai sarana penindasan se-

cara langsung mengancam legitimasi profesi dan otoritas para ahli Taurat. Oleh karena itu, 

respons defensif berupa pernyataan, “Engkau menyinggung kami,” dapat dipahami sebagai 

upaya untuk mempertahankan otoritas tersebut. Penelitian mengenai peran para penulis 

(scribes) dan elit keagamaan menegaskan betapa rentannya status otoritatif ini terhadap tu-

dingan penyalahgunaan kewenangan.41 Kritik Yesus tidak hanya soal tindakan pribadi tetapi 

mengganggu sistem sosial (aturan, akses ke penghormatan, distribusi sumber daya/keadilan). 

Ketika praktik ritual disebut sebagai “topeng” bagi ketidakadilan, posisi ahli Taurat sebagai 

 
36 Gerhard Kittel dan Geoffrey W. Bromiley, Theological Dictionary of the New Testament (Grand Rapids: 

Eerdmans, 1985), 459–460. 
37 Kazen, Impurity and Purification…, 304. 
38 Timothy Wiarda, Interpreting Gospel Narratives: Scenes, People, and Theology (Nashville: B&H Academic, 

2010), 112. 
39 Thinandavha Derrick Mashu, “Between the Altar and the Sanctuary: Reimagining the Missional Church 

on a Reading of Luke 11:47–51 in the Context of the Israeli-Palestinian Conflict,” Mission Studies 42, no. 2 (2025): 

302–18, https://doi.org/10.1163/15733831-12342030. 
40 Yosefa Raz, The Poetics of Prophecy: Modern Afterlives of a Biblical Tradition (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2023), 4. 
41 Candida Moss, God’s Ghostwriters: Enslaved Christians and the Making of the Bible (New York: Little, Brown 

and Company, 2024), 88–89. 

https://doi.org/10.1163/15733831-12342030


 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 836 

mediator norma menjadi dipertanyakan, dan mereka bereaksi karena konsekuensi struk-

turalnya nyata.42 Itu sebabnya, keluhan ahli Taurat berfungsi sebagai isyarat lawan bicara 

yang memberi Yesus kesempatan untuk mengalihkan kecaman dari sekedar tuan rumah (Fa-

risi) ke lembaga hukum yang lebih luas (para ahli Taurat). Secara naratif, respons ini mem-

buka pernyataan berikutnya (“celakalah” kepada ahli Taurat) dan menegaskan bahwa kritik 

Yesus bersifat institusional, bukan sekedar pribadi. Bagian ini memperlihatkan bahwa kritik 

Yesus menggunakan strategi profetis yang bersifat ekspositori, mengungkapkan dan menan-

tang struktur (bukan sekadar memperbaiki kebiasaan individu). Dengan kata lain, reaksi “ter-

singgung” adalah indikator bahwa narasi Yesus menyasar pusat legitimasi religius dan bukan 

hanya penyimpangan moral minor.43 

Peringatan terhadap Formalisme 
Ibadah tanpa Spiritualitas Sejati 
Pembacaan terhadap Lukas 11:37–45 dalam penelitian ini tidak berhenti pada kritik Yesus ter-

hadap praktik ritual Farisi semata, melainkan diarahkan pada konstruksi teologis mengenai 

hospitalitas sebagai praksis profetik yang menantang logika kesalehan performatif. Secara teo-

logis, tindakan Yesus sebagai “tamu yang menjamu” mengungkap bahwa iman tidak diukur 

melalui kepatuhan simbolik atau tampilan religius, tetapi melalui keberpihakan etis pada kea-

dilan dan kasih. Yesus tidak meniadakan tradisi, melainkan menyingkap reduksi ibadah men-

jadi formalisme yang kehilangan orientasi batiniah dan sosial. Dalam konteks ini, kritik Yesus 

bersifat profetis karena membongkar jurang antara kesalehan ritual dan keadilan konkret. 

Sintesis teologis dari perikop ini menunjukkan bahwa ibadah tidak dapat dipisahkan dari 

praksis etis. Sebagaimana ditegaskan oleh Bovon, teguran Yesus di meja makan menghubung-

kan relasi dengan Allah secara langsung, dengan tanggung jawab terhadap sesama. Meja ma-

kan berubah menjadi “altar sosial”, yakni ruang di mana kehadiran Allah diukur bukan oleh 

kepatuhan ritual, tetapi oleh solidaritas dan integritas moral. 44 Spiritualitas sejati tidak dihasil-

kan oleh performa liturgis, melainkan oleh orientasi hidup yang berpihak pada keadilan dan 

belas kasih. Karena itu, teguran Yesus di meja makan harus dibaca sebagai peringatan terha-

dap formalisme ibadah yang kehilangan dimensi profetis. Ibadah sejati bukanlah ritual yang 

tertutup di ruang sakral, melainkan partisipasi dalam karya Allah yang membebaskan dan 

memulihkan relasi sosial. Dalam semangat pedagogi pembebasan, sebagaimana ditekankan 

oleh Herbst, praksis iman yang autentik harus membentuk kesadaran etis dan keberpihakan 

kepada yang tertindas. 45   

Implikasinya bagi gereja masa kini adalah kritik terhadap kecenderungan liturgi yang 

megah secara simbolik, tetapi tumpul secara profetis. Ketika ibadah direduksi menjadi esteti-

ka dan performa, gereja berisiko kehilangan daya transformatifnya. Mengikuti Brueggemann, 

fungsi profetik ibadah adalah membongkar narasi religius yang menopang ketidakadilan dan 

menghadirkan imajinasi alternatif tentang kehidupan bersama yang setia pada kehendak 

Allah.46  Karena itu, gereja dipanggil menata ulang praksis ibadahnya agar tidak berhenti pada 

 
42 Mashu, “Between the Altar and the Sanctuary.” 
43 Raz, The Poetics of Prophecy. 
44 François Bovon, Luke 2: A Commentary on the Gospel of Luke 9:51–19:27, trans. Donald S. Deer, ed. Helmut 

Koester (Minneapolis: Fortress Press, 2013), 355. 
45 Jan Hendrik Herbst, “Current and Future Potentials of Liberation Pedagogies,” Religions 14, no. 2 (2023), 

https://doi.org/10.3390/rel14020145. 
46 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 40th Anniversary ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2018), 

15–16. 

https://doi.org/10.3390/rel14020145


 
 

 

R. H. Simamora, Tamu yang menjamu… 

 

 

 
KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 837 

ritual sakral, tetapi menjadi partisipasi nyata dalam karya Allah yang memulihkan relasi 

sosial. 

Persekutuan sebagai Ruang Perjumpaan, bukan Sekadar Ritual 
Sintesis lanjutan dari Lukas 11:37-45 menegaskan bahwa kritik Yesus tidak hanya menyasar 

ibadah sebagai ritus, tetapi juga persekutuan sebagai struktur relasional. Meja makan dalam 

Injil Lukas berfungsi sebagai simbol pembentukan komunitas, di mana identitas iman dinego-

siasikan dan ditampilkan. Dalam perikop ini, Yesus tidak terutama berupaya mengoreksi in-

dividu Farisi, melainkan mentransformasi paradigma religius yang mengukur kesucian me-

lalui kepatuhan formal dan status sosial.  

Secara teologis, tindakan Yesus memperlihatkan bahwa persekutuan sejati dibangun di 

atas integritas hati dan relasi yang adil. Gaines menunjukkan bahwa adegan perjamuan meru-

pakan sarana utama Yesus dan gereja awal membentuk budaya pengikut-Nya baik dalam mi-

si, inklusi, maupun ekspresi teologi. Perjamuan dinilai sebagai ruang transformatif yang 

membentuk nilai, perilaku, dan relasi komunitas.47 Dengan duduk makan bersama (Luk. 

11:37), Yesus justru menjadikan meja makan sebuah simbol persekutuan, sebagai ruang per-

jumpaan yang transformatif. Yesus mentransformasi makna ruang sosial meja makan, bukan 

terutama mengubah individu Farisi, tetapi paradigma religius yang mereka wakili. Transfor-

masi ini memiliki makna teologis dimana: meja makan menjadi lambang persekutuan baru; 

kesucian diukur oleh integritas hati, bukan kepatuhan formal. Melalui tindakan profetis itu, 

Yesus menyingkap bentuk ibadah yang sejati ibadah yang membangun relasi, bukan sekadar 

memperlihatkan kesalehan. Disana, Ia tidak sekedar makan, tetapi membongkar kepalsuan 

sosial-religius.  

Implikasinya bagi gereja masa kini adalah bahwa persekutuan (koinonia) tidak boleh dire-

duksi menjadi kehadiran ritual atau aktivitas internal gereja. Mengacu pada Paulus (1Kor. 

10:16–17), persekutuan adalah partisipasi dalam hidup Kristus yang menuntut keterlibatan 

nyata dalam kehidupan sesama. Jika perjamuan hanya dipraktikkan secara formal, ia kehi-

langan daya formatifnya. Oleh karena itu, gereja dipanggil menjadikan persekutuan sebagai 

ruang publik yang terbuka bagi kritik profetis, pembentukan kesadaran etis, dan praksis kea-

dilan sosial. Meja makan ini mengingatkan bahwa persekutuan sejati menuntut perubahan ca-

ra pandang: dari ritual ke relasi, dari eksklusivitas ke solidaritas. Yang ditransformasi adalah 

cara komunitas memahami dan mempraktikkan iman, agar kehadiran Allah nyata dalam ka-

sih dan keadilan di tengah dunia. Dengan demikian, persekutuan Kristen masa kini juga di-

panggil bukan hanya untuk “bertemu” secara ritual, tetapi berani membuka ruang untuk kri-

tik profetis yang menumbuhkan kesadaran etis.  

Autentisitas Iman di Era Transformasi Teknologi 
Sintesis akhir dari teguran Yesus di meja makan menemukan relevansi yang tajam dalam kon-

teks transformasi teknologi dan budaya digital. Pola kesalehan yang dikritik Yesus yang ber-

tumpu pada tampilan lahiriah beresonansi dengan spiritualitas performatif masa kini, di ma-

na iman kerap diukur melalui citra, visibilitas, dan popularitas. Dalam ruang digital, ekspresi 

iman mudah terjebak pada representasi simbolik yang tidak selalu berbanding lurus dengan 

kedalaman relasi dengan Allah dan kepekaan sosial.  

Dalam konteks ini, Lukas 11:37-45 tidak hanya berfungsi sebagai teks moral, tetapi seba-

gai kritik teologis terhadap produksi kesalehan yang berorientasi pada pengakuan publik. 

Spiritualitas performatif baik dalam liturgi maupun ruang digital menjadi bentuk baru dari 

 
47 Gaines, “Taken, Blessed, Broken, Given.” 



 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 838 

formalisme religius yang dikritik Yesus, karena memisahkan simbol iman dari tanggung ja-

wab etis yang nyata. Sebagaimana ditegaskan Brueggemann, tugas profetis iman adalah mem-

buka topeng performa religius yang menutupi ketidakadilan. 48 Dengan demikian, kritik 

Yesus terhadap kesalehan lahiriah menjadi lensa teologis untuk menilai praksis iman di ruang 

digital. 

Bagi gereja masa kini, ruang sosial dan digital dapat dipahami sebagai “meja-meja baru” 

tempat identitas iman dipertaruhkan. Gereja dipanggil hadir secara profetis di ruang-ruang 

tersebut, bukan hanya dengan produksi konten rohani, tetapi dengan kesaksian hidup yang 

menegakkan integritas, solidaritas, dan keadilan. Dengan cara ini, iman Kristen tidak terjebak 

dalam religiositas performatif, melainkan tetap berakar pada hospitalitas profetik yang meng-

hidupi Injil secara nyata di tengah dunia. 

KESIMPULAN 
Penelitian ini menegaskan bahwa Lukas 11:37–45 menghadirkan adegan jamuan makan seba-

gai bentuk hospitalitas profetik yang subversif, di mana Yesus, meskipun hadir sebagai tamu, 

bertindak sebagai penjamu yang mentransformasi meja makan menjadi arena kritik teologis. 

Melalui pembacaan naratif-teologis, studi ini menunjukkan bahwa konflik di meja makan bu-

kan sekadar persoalan etika pribadi atau legalisme Farisi, melainkan pembongkaran profetis 

terhadap sistem religius yang menyamarkan ketidakadilan melalui ritual lahiriah. Meja ma-

kan berfungsi sebagai locus konflik dan counter narrative yang menyingkap kontradiksi antara 

kesalehan simbolik dan tuntutan keadilan Allah. Berbeda dari pembacaan profetik yang me-

nekankan imajinasi sosial atau kritik ritual secara umum, penelitian ini menegaskan hospitali-

tas sebagai mekanisme profetik aktif yang secara naratif digunakan Lukas untuk membongkar 

produksi legitimasi religius melalui performa kesalehan. Dengan demikian, kritik profetis 

Yesus di meja makan berfungsi sebagai paradigma teologis untuk membaca fenomena religio-

sitas kontemporer, khususnya dalam konteks digital, di mana ekspresi iman kerap direduksi 

menjadi performa publik, citra visual, dan legitimasi simbolik. 

Referensi 
Bovon, François. Luke 2: A Commentary on the Gospel of Luke 9:51–19:27. Translated by Donald 

S. Deer. Edited by Helmut Koester. Minneapolis: Fortress Press, 2013. 

Brueggemann, Walter. The Prophetic Imagination. 40th Anniversary ed. Minneapolis: Fortress 

Press, 2018. 

Cobb, Christy. "Preparing and Sharing the Table: The Invisibility of Women and Enslaved 

Domestic Workers in Luke's Last Supper." Review & Expositor 117, no. 4 (2020): 555–59. 

https://doi.org/10.1177/0034637320972181. 

Cohen, Shaye J. D. From the Maccabees to the Mishnah. 3rd ed. Louisville: Westminster John 

Knox Press, 2014. 

Fiensy, David A. Christian Origins and the Ancient Economy. Grand Rapids: Eerdmans, 2014. 

Furstenberg, Yair. "Jesus against the Laws of the Pharisees: The Legal Woe Sayings and 

Second Temple Intersectarian Discourse." Journal of Biblical Literature 139, no. 4 (2020): 

769–788. https://doi.org/10.15699/jbl.1394.2020.8. 

Gaines, Timothy R. "'Taken, Blessed, Broken, Given': Lukan Table Practices in the Faith 

Formation of Christian Communities." Religions 15, no. 8 (2024): 997. 

https://doi.org/10.3390/rel15080997. 

 
48 Brueggemann, The Prophetic Imagination, 39.  

https://doi.org/10.1177/0034637320972181
https://doi.org/10.15699/jbl.1394.2020.8
https://doi.org/10.3390/rel15080997


 
 

 

R. H. Simamora, Tamu yang menjamu… 

 

 

 
KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 839 

Goodman, Martin. A History of Judaism: From Its Origins to the Present. Princeton: Princeton 

University Press, 2018. 

Green, Joel B. Luke as Narrative Theologian: Texts and Topics. Tübingen: Mohr Siebeck, 2020. 

Herbst, Jan Hendrik. "Current and Future Potentials of Liberation Pedagogies." Religions 14, 

no. 2 (2023). https://doi.org/10.3390/rel14020145. 

Holmén, Tom. "Jesus and the Purity Paradigm." In Handbook for the Study of the Historical 

Jesus, edited by Tom Holmén and Stanley E. Porter, 4:2709–44. Leiden: Brill, 2014. 

https://doi.org/10.1163/9789004210219_089. 

Kazen, Thomas. Impurity and Purification in Early Judaism and the Jesus Tradition. Atlanta: SBL 

Press, 2021. 

Kittel, Gerhard, and Geoffrey W. Bromiley. Theological Dictionary of the New Testament. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1985. 

Levine, Amy-Jill, and Joseph Sievers, eds. The Pharisees. Grand Rapids: Eerdmans, 2021. 

Liebowitz, Etka. "Hypocrites or Pious Scholars? The Image of the Pharisees in Second 

Temple Period Texts and Rabbinic Literature." Melilah: Manchester Journal of Jewish 

Studies 11, no. 1 (2020): 53–67. https://doi.org/10.31826/mjj-2015-110105. 

Luka, Ruben T., and Danjuma L. Byang. "Contextual Theology and the Challenge of 

Globalization." Humanities and Social Sciences 12, no. 6 (2024): 229–235. 

https://doi.org/10.11648/j.hss.20241206.17. 

Mashu, Thinandavha Derrick. "Between the Altar and the Sanctuary: Reimagining the 

Missional Church on a Reading of Luke 11:47–51 in the Context of the Israeli-Palestinian 

Conflict." Mission Studies 42, no. 2 (2025): 302–18. https://doi.org/10.1163/15733831-

12342030. 

Moore, Nicholas J. "Eating with Jesus and Luke." Expository Times 134, no. 9 (2023): 426–427. 

Moss, Candida. God's Ghostwriters: Enslaved Christians and the Making of the Bible. New York: 

Little, Brown and Company, 2024. 

Pao, David W. "Waiters or Preachers: Acts 6:1–7 and the Lukan Table Fellowship Motif." 

Journal of Biblical Literature 130, no. 1 (2011): 127–44. https://doi.org/10.2307/41304191. 

Parihala, Yohanes. "Making Mega-Space for Others: Towards a Theology of Mega-

Friendship from the Table Fellowship Story According to Luke 5:27–32." Verbum et 

Ecclesia 42, no. 1 (2021): 1–7. https://doi.org/10.4102/ve.v42i1.2292. 

Parker, Paula Owens. "Luke 5:1–11." Interpretation: A Journal of Bible and Theology 74, no. 1 

(2020): 68–70. https://doi.org/10.1177/0020964319876584. 

Raz, Yosefa. The Poetics of Prophecy: Modern Afterlives of a Biblical Tradition. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2023. 

Sanders, Ed Parish. Jewish Law from Jesus to the Mishnah: Five Studies. Minneapolis: Fortress 

Press, 2016. 

Smith, Dennis E. Meals in the Early Christian World: Social Formation, Experimentation, and 

Conflict at the Table. Edited by Hal Taussig. London: Palgrave Macmillan, 2012. 

Solevåg, Anna Rebecca, and Marianne Bjelland Kartzow. "The Ideal Meal: Masculinity and 

Disability among Host and Guests in Luke." Journal of Biblical Theology 53, no. 4 (2023): 

272–282. https://doi.org/10.1177/01461079231210850. 

Spencer, F. Scott. Luke. Grand Rapids: Eerdmans, 2019. 

Wassen, Cecilia. "Jesus' Table Fellowship with 'Toll Collectors and Sinners': Questioning the 

Alleged Purity Implications." Journal for the Study of the Historical Jesus 14, no. 2 (2016): 

137–57. https://doi.org/10.1163/17455197-01402004. 

https://doi.org/10.3390/rel14020145
https://doi.org/10.1163/9789004210219_089
https://doi.org/10.31826/mjj-2015-110105
https://doi.org/10.11648/j.hss.20241206.17
https://doi.org/10.1163/15733831-12342030
https://doi.org/10.1163/15733831-12342030
https://doi.org/10.2307/41304191
https://doi.org/10.4102/ve.v42i1.2292
https://doi.org/10.1177/0020964319876584
https://doi.org/10.1177/01461079231210850
https://doi.org/10.1163/17455197-01402004


 
 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 840 

Wiarda, Timothy. Interpreting Gospel Narratives: Scenes, People, and Theology. Nashville: B&H 

Academic, 2010. 

Wright, Kathryn. "The Lord's Eating with Sinners in Luke 5." Journal of the Grace Evangelical 

Society 36, no. 70 (2023): 53–68. 
 


