URGENSI PENDIDIKAN INTEGRATIF-
NONDIKOTOMIK DI PERGURUAN TINGGI ISLAM

Akh. Syaiful Rijal
Jurusan Tarbiyah STAIN Pamekasan
Pos-el: akhsyaifulrijal@ymail.com

Abstrak: Tulisan ini mengkaji tentang perubahan konsep,
institusi/kelembagaan, dan perubahan budaya pendidikan setelah
berubah dari IAIN/STAIN menjadi UIN. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa perubahan konsep pada UIN adalah
merealisasikan gagasan tentang integrasi ilmu dan mengakhiri
perdebatan wacana dikotomi ilmu. UIN Jakarta menggunakan
paradigma integrasi ilmu dialogis dari Ian G. Barbour. UIN Malang
memilih pendekatan Imam al-Ghazali dengan metode “takwil” dari
ilmu-ilmu sosial. Bentuk realisasi dari konsep integrasi adalah
menampung universalitas ilmu dalam Islam yang tidak mengenal
dikotomi ilmu. Budaya pendidikan yang dikembangkan disesuaikan
dengan budaya universitas, berwawasan riset, publikasi hasil
penelitian dan lain-lain.

Kata Kunci: Perubahan, konsep, institusi, budaya.

Abstract: This article discuss about the alteration of concept,
institution, and  education culture after the changing from
IAIN/STAIN to UIN. The result of research showed that The concept
of transformation exactly is to realize the concept of the science
integration and to stop the discourse controversion of knowledge
dichotomy. UIN Jakarta adopts the paradigm of dialogical science
integration formulated by Ian G. Barbour. Meanwhile, UIN Malang
more adopted Imam al-Ghazali's approach, by using “takwil”
adopted from social science. The realization of integration concept is
to accommodate the universality of Science in islamic that has no
dichotomy. (3) The Educacional culture being developed should be
adjusted to the academic culture of university, manifested in
researches, publication of research, etc.

Keywords: Transformation, concept, institution, culture



Pendahuluan
Kajian-kajian tentang pendidikan tinggi Islam dalam sejarah sudah
banyak dilakukan oleh beberapa cendekiawan baik yang bersifat
historis, konseptual maupun kelembagaan/institusional. Dalam
perspektif sejarah, keberadaan universitas atau pendidikan tinggi
Islam agak sulit dilacak karena banyak terjadi kontroversial. Artinya
ada multi perspektif historis yang bermunculan. Salah satunya adalah
kajian M. Enoch Markum! yang menyatakan bahwa secara historis
yang tercatat sebagai perguruan tinggi tertua di dunia adalah
Universitas Al-Azhar (berdiri tahun 988), Universitas Paris (1167) dan
Universitas Oxford (1176). Pernyataan Markum ini agak bertentangan
dengan kajian Standwood Cobb? yang menyatakan bahwa universitas
pertama di dunia didirikan oleh kaum muslimin pada abad
kesembilan, pertama di Bagdad dan menyusul di Cairo, Fez, Cardoba
dan di kota-kota muslim lainnya.? Universitas Al-Azhar di Cairo
adalah universitas tertua yang ada di dunia hingga dewasa ini.
Selanjutnya, kata Standwood, sejak abad ketiga belas berbagai
universitas tumbuh di seluruh Eropa; Bologna, Padua, Paris dan
Oxford.

Kajian Stanwood di atas sejalan dengan temuan Oemar Amin
Hoesin* yang mengatakan bahwa universitas pertama di dunia adalah
Nizamiyah University di Bagdad yang didirikan pada tahun 1076 oleh

1 M. Enoch Markum, Pendidikan Tinggi dalam Perspektif Sejarah dan Perkembangannya di
Indonesia (Jakarta: Ul Press, 2007), hlm. 23.

2 Standwood Cobb, Islamic Contributions to Civilization (Washington DC: Avalon Press,
1963), hlm. 57

3 Istilah ‘universitas’ (al-jamia’ah), yang mempunyai pengertian sebagai lembaga
pendidikan tinggi, pertama kali muncul pada akhir abad ke-14 M. Kemunculan istilah
itu diawali oleh begitu menjamurnya lembaga pendidikan di Eropa. Setidaknya ada
tiga lembaga pendidikan di Eropa yang mempunyai andil besar bagi munculnya
istilah “universitas’, yaitu Lembaga Pendidikan Kedokteran (Tibb) di Salimo yang
berdiri tahun 1000 M. Lembaga Pendidikan Hukum (Qanun) di Bologna yang berdiri
tahun 1150 M., dan Lembaga Pendidikan Ketuhanan (Lahut) di Paris yang berdiri
tahun 1168 M. Setelah mengalami perkembangan yang mengesankan, ketiga lembaga
tersebut berubah menjadi lembaga pendidikan yang disebut dengan universitas.
Hingga akhir abad ke-15, di Eropa terdapat sekitar 70 universitas. Hasan Langgulung,
Pendidikan dan Peradaban Islam (Jakarta: al-Husna, 1985), hlm. 93.

4Oemar Amin Hoesin. Kultur Islam, Terj. H. Zainal Abidin Ahmad (Jakarta: Bulan
Bintang, 1975), him. 19.

66 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Perdana Menteri Nizamul Mulk yang melengkapi “Darul Hikmah”
yang didirikan oleh Khalifah Al-Ma'mun Ibn Harun Al-Rasyid tahun
830 M. Lembaga pendidikan tinggi ini merupakan lembaga
pendidikan tinggi di dunia pertama kalinya yang mempelajari
berbagai ilmu pengetahuan secara sistematis dan modern. Pada
zamannya, PTI ini dilengkapi dengan berbagai fasilitas seperti pusat
penterjemahan dan penerbitan, perpustakaan, laboratorium, dan
observasi.> Kenyataan ini dalam pandangan ibn Hazm sebagaimana
yang dikutif Mas’ud,® menunjukkan bahwa pendidikan Islam ternyata
tidak mengenal pendikotomian antara ilmu agama di satu sisi dan
sains di sisi lain. Ibn Hazm yang merupakan tokoh Spanyol ini
memperkenalkan ilmu-ilmu dasar Islam (al-Qur’an, Tauhid, Syari’ah
Islam) pada anak-anak usia lima tahun sebagai landasan utama dan
kemudian diikuti dengan ilmu alam, matematika, ilmu bumi, sejarah
dan sebagainya sesuai dengan perkembangan usia dan minat
anaknya.

Sebuah Kilasan Sejarah

Untuk memahami bagaimana sejarah pendidikan tinggi Islam
nondikotomik pada abad pertengahan ada beberapa contoh yang bisa
diketengahkan vyaitu: Pertama, Universitas al-Azhar di Mesir.
Universitas ini didirikan oleh Jauhar al-Sigili, Panglima Perang
Khalifah al-Mu’iz li Dinillah pada tahun 970 M. Penamaan al-Azhar
dinisbatkan pada Fatimah al-Zahra, puteri Rasulullah yang
mempunyai hubungan nasab dengan Bani Fathimiyyah. Pada
mulanya, universitas al-Azhar adalah lembaga pendidikan masjid.
Pada tahun 988 M/378 H, Ibn Kals melakukan inovasi atas lembaga
tersebut sehingga berubah menjadi lembaga pendidikan yang lebih

5Setelah Universitas ini berdiri, berkembang pula beberapa universitas seperti
Universitas Nishapur, Damaskus, Kairo, Kardova dan lain-lain yang kemudian ditiru
oleh Eropa. Tetapi sumber ilmu tetap berada di tangan Universitas Islam karena
pelajar-pelajar Kristen tetap banyak belajar di universitas Islam (Azra, “Kemajuan
Peradaban dan Intelektual Islam”, dalam Azra, Esai-Esai Intelektual Muslim dan
Pendidikan (Jakarta: Logos,1998), hlm. 55.

6 Abdurahman Mas"ud, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik (Yogyakarta: Gama
Media, 2007), hlm. 7.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 67



sistematis dan terprogram. Hingga sekarang, al-Azhar menjadi
‘mercusuar’ bagi semua universitas Islam di dunia.

Pada awal perkembangannya, Universitas Al-Azhar sempat
dijadikan lembaga propaganda oleh kelompok Syi'ah guna
mempertahankan doktrin teologisnya. Setelah mengalami perubahan
yang revolusioner, Universitas al-Azhar kemudian dikuasai oleh
kelompok Sunni. Keadaan ini terus bertahan hingga sekarang. Titik
balik perubahan revolusioner tersebut terjadi ketika Muhammad Ibn
‘Abdullah memimpin universitas tersebut. Pada masa itu, sistem
Syaikh al-Azhar kemudian dikenalkan. Dengan sistem inilah
Universitas al-Azhar kemudian terbebas dari dominasi para penguasa
dan dari pengaruh politik.”

Kedua, Universitas al-Zaitunah di Tunis. Universitas al-Zaitunah
dibangun pertama kali pada tahun 732 M/114 H oleh ‘Abdullah Ibn
Habhab. Kemudian, pembangunannya disempurnakan oleh Abu al-
‘Abbas Muhammad Ibn Aghlab pada masa pemerintahan al-
Mu'tasim. Universitas yang terletak di tengah kota Tunis ini berperan
amat strategis bagi pengembangan keilmuan Islam.

Ketiga, Universitas al-Qarawiyyin di Fez. Universitas al-
Qarawiyyin terletak di sisi barat, dan dapat dianggap sebagai
tandingan bagi universitas al-Azhar yang berada di sisi timur. Para
peneliti berpendapat bahwa Universitas al-Qarawiyyin merupakan
universitas paling tua pada abad pertengahan.t Pada perkembangan
berikutnya, Universitas al-Qarawiyyin dikembangkan menjadi
universitas Islam dengan model Barat, seperti halnya Universitas al-
Zaitunah di Tunis.? Kini universitas yang terletak di Fez itu dapat
dipandang sebagai model bagi demokratisasi pendidikan di
universitas Islam.

Keempat, Universitas Cordova di Andalusia. Universitas ini
merupakan peningggalan yang paling cemerlang di antara warisan

7 Untuk informasi tentang peralihan al-Azhar dari dominasi paham Syi’ah kepada
paham Sunni, baca misalnya Fazlur Rahman, Islam, terj. Ahsin Muhammad (Bandung;:
Pustaka, 1977), 280, dan Seyyed Hossein Nasr, Sains dan Peradababn di Dalam Islam, ter;j.
J. Mahyudin (Bandung: Pustaka, 1997), him. 54.

8 Ibid., hlm. 54.

9 Hasan Asari, Menyingkap Zaman Keemasan Islam (Bandung: Citapustaka Media, 2007),
hlm. 126.

68 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Daulah Umayyah di Andalusia adalah Masjid Jami” Cordova. Masjid

itu dibangun tahun 786 M/170 H. oleh “Abd al-Rahman al-Dakhil.

Kemudian, secara bertahap, masjid tersebut berkembang menjadi

universitas yang megah.’® Namun, kemegahan itu hilang setelah Raja

Ferdinando III mengubahnya menjadi gereja pada tahun 1236 M.1

Perubahan secara paksa itu tentunya merupakan peristiwa yang

paling menyedihkan dalam sejarah pendidikan Islam.

Lepas dari kontroversi historik tentang pendidikan tinggi Islam di
atas, yang jelas pada abad itu, ekistensi pendidikan tinggi Islam sudah
diakui kemajuannya oleh dunia Eropa. Eropa pada saat itu sudah
banyak mendapatkan keuntungan dari keberadaan universitas waktu
itu. Mehdi Nakosteen,'? yang menemukan bahwa pada abad
pertengahan tersebut,!® prestasi umat Islam dalam bidang pendidikan,
telah banyak memberikan kontribusi yang cukup signifikan dalam
bidang pendidikan kepada dunia Barat, kontribusi-kontribusi itu
antara lain sebagai berikut:

1. Sepanjang abad ke-12 dan sebagian abad ke 13, karya-karya muslim
dalam bidang filsafat, sains dan sebagainya telah diterjemah ke
dalam bahasa Latin, khususnya dari Spanyol. Penerjemahan ini
sungguh telah memperkaya kurikulum pendidikan dunia Barat,
khususnya di Northwest Eropa.

0Menurut Hitti, kemegahan yang dimiliki Universitas Cordova melebihi kemegahan
Madrasah Nizamiyyah di Baghdad dan Al-Azhar di Kairo. Baca Philip K. Hitti,
History of The Arabs from the Earliest Times to the Present (New York: St. Martin’s Press,
1968), hlm. 530.

1 Akbar S. Ahmed, Living Islam: Tamsya Budaya Menyusuri Samarkand hingga Stornoway,
terj. Pangestuningsih (Bandung: Mizan, 1997), hIm. 114-115.

12 Mehdi Nakosteen, History of Islamic Origins of Western Education (Colorado, 1964),
hlm. 61-62.

13Selama abad pertengahan, dunia Islam belum menggunakan istilah universitas
untuk menyebut lembaga pendidikan tinggi. Pada waktu itu dunia Islam masih
menggunakan istilah madrasah. Ada perbedaan yang mendasar antara universitas dan
madrasah pada awal penggunaan kedua istilah tersebut. Pertama, kata “universitas’
menunjuk pada komunitas sarjana dan mahasiswa, sedangkan kata ‘madrasah’
menunjuk pada bangunan tempat pendidikan tinggi. Kedua, universitas bersifat
hirarkis dengan sistem control yang jelas, sedang madrasah bersifat individualis
dengan control yang sangat lemah. Ketiga, izin mengajar di universitas dikeluarkan
oleh suatu komite, sedangkan izin mengajar di madrasah diberikan oleh seorang
syaikh.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 69



Muslim telah memberi sumbangan eksperimental mengenai
metode-metode dan teori-teori sains ke dunia Barat
Sistem notasi dan desimal Arab dalam waktu yang sama
dikenalkan ke dunia Barat
Karya-karya dalam bentuk terjemahan, khususnya dari Ibnu Sina
dalam bidang kesehatan, dipakai sebagai teks di lembaga-lembaga
pendidikan tinggi sampai pertengahan abad ke 17
IImuan-ilmuan muslim dengan karya-karya mereka telah
merangsang kebangkitan Eropa dan memperkaya kebudayaan
Romawi kuno serta literatur klasik yang pada gilirannya
melahirkan Renaissance,
Lembaga-lembaga pendidikan Islam yang telah didirikan jauh
sebelum Eropa bangkit, dalam bentuk ratusan madrasah, adalah
pendahulu-pendahulu (foorernners) universtas-universitas dan
college di Eropa,
Para ilmuan muslim berhasil melestarikan pemikiran dan tradisi
ilmiah Romawi-Persia sewaktu Eropa dalam kegelapan,
Sarjana-sarjana Eropa belajar di berbagai lembaga pendidikan
tinggi dunia Islam dan mentransfer ilmu pengetahuan ke dunia
Barat
IImuwan-ilmuwan muslim telah menyumbangkan pengetahuan
tentang rumah sakit, sanitasi serta makanan ke Eropa. Kontribusi
ini tidak terlepas dari tiga fungsi perguruan tinggi, yaitu sebagai
pewaris kebudayaan, sebagai fasilitator bagi perkembangan
individu; dan sebagai pelayanan umum.!4

Mengapa kontribusi universitas Islam saat itu begitu besar dalam

mengembangkan peradaban Barat? Ini karena pada puncak peradaban
Islam, empat abad pertama sejak munculnya agama ini (7-11 M) tidak
ditemukan dikotomi antara ilmu agama dan ilmu-ilmu umum.
Pengaruh perdana Yunani Kuno, first wave of Hellenism, tidak pernah
disambut dengan antagonisme dalam empat abad pertama peradaban
Islam Hal ini, jelas Mas'ud, karena ajaran Islam tidak memberikan
tempat pada pola pikir dikotomis dalam pendidikan dan keilmuan
Islam.?> Hal ini, jelas Mas'ud, karena ajaran Islam tidak memberikan

“Langgulung, Pendidikan dan Peradaban Islam, hlm. 93-94.
15Mas’ud, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik, hlm. 5.

70

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



tempat pada pola pikir dikotomis dalam pendidikan dan keilmuan
Islam.

Selanjutnya, kajian Charles Michail Stanton, dalam hasil
penelitian yang sudah dibukukan berjudul Higher Learning Islam, The
Clasical Period. Dalam kajian ini, Stanton banyak mengulas tentang
sejarah pendidikan tinggi dalam Islam. Dia menyebut madrasah
sebagai the institution of higher learning (lembaga keilmuan pendidikan
tinggi) pertama yang didirikan oleh Wazir Nizhamiyyah pada tahun
1064 yang selanjutnya dikenal sebagai Madrasah Nizham al-Mulk.16
Penelitian ini memang menemukan beberapa model pendidikan tinggi
seperti Kuttab, Majlis Khalagah dan juga berupa perpustakaan
masjid/istana dan lain-lain, yang dalam Kkatagorisasi Stanton
disebutnya sebagai pendidikan tinggi. Penelitian ini, setidaknya dapat
dijadikan sebagai pijakan awal untuk memahami sisi historis konsepsi
pendidikan tinggi Islam.

Satu-satunya, prior research on topic selanjutnya yang agak relevan
dengan kajian ini adalah studi David L. Kirp yang mengkaji tentang
perubahan pendidikan tinggi di Universitas Arcadia. Dalam
penelitiannya yang berjudul, Shakespeare, Einstein and the Bottom Line,
The Marketing of High Education, ini, bisa disebut sebagai salah satu
kajian mendalam tentang perubahan pendidikan tinggi baik secara
konseptual, institusional dan budaya pendidikannya. Dalam
penelitiannya ini, David menjelaskan bahwa Universitas Arcadia
(berdiri pada tahun 1853) yang dulunya adalah Beaver College
(Woman’s Liberal Arts College) yang sasaran pasarnya adalah kaum

l6Jika ini diartikan sama dengan “universitas” sebagai universitas litterarum atau
universitas magistrorum yakni lembaga pendidikan tinggi yang mengembangkan
penyelidikan bebas berdasarkan nalar, maka, pandangan itu agaknya keliru.
Azyumardi Azra, dalam tulisannya tentang Pendidikan Tinggi Islam dan Kemauan Sains,
menyebutkan bahwa dalam tradisi pendidikan Islam, institusi pendidikan tinggi lebih
dikenal dengan sebutan al-jamiah. Al-Jamiah yang muncul paling awal dengan
pretensi sebagai “lembaga pendidikan tinggi” adalah al-Azhar di Kairo, Zaituna di
Tunis dan Qawariyyin di Fez. Walaupun begitu, menurut Azra, walaupun orang
Barat menyebutnya sebagai “universitas-universitas”, namun secara kelembagaan
lebih tepat disebut sebagai “madrasah tinggi” ketimbang “universitas”. Lihat
Azyumardi Azra, “Pendidikan Tinggi dan Kemajuan Sains (Sebuah Pengantar)”
dalam Charles Michael Stanton, Pendidikan Tinggi dalam Islam (Jakarta: Logos Wacana
IImu, 1994), him. 196.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 71



perempuan citranya semakin merosot dengan tampilan kampus yang
kusam dan ornamentalis serta memiliki kepemimpinan otoriter.
Namun, setelah melakukan perubahan konsep, institusional dan
budaya pendidikan dengan melakukan reposisi segmen pasarnya,
menerima mahasiswa laki-laki, membuka jurusan-jurusan baru hingga
merubah namanya menjadi Arcadia University, maka sejak tahun 1992
universitas ini bisa berubah dan tampil lebih agresif.1”

Penelitian Udin tentang Internalisasi Budaya Organisasi dalam
Inovasi pendidikan Tinggi Islam (Studi Kasus STAIN Malang)
ditemukan bahwa (1) budaya malu, kerja keras, disiplin dengan nilai-
niai yang dikembangkan fastabiqul khairdt, jihdd, uswah dan
kebersamaan; (2) Internalisasi budaya organisasi dilakukan, sosialisasi
uswah dan perilaku ketagwaan melalui kegiatan ritual dan simbol-
simbol yang diyakini, (3) Inovasi fisik dan non-fisik yang didorong
oleh nilai-nilai organisasi.1®

Sebagai pendukung, hasil observasi mendalam Rhenald Kasali
juga sangat penting untuk melihat bagaimana perubahan budaya di
perguruan tinggi. Kasali melihat secara khusus bagaimana reformasi
budaya yang terjadi di Universitas Indonesia (UI). Dalam kajiannya
dia menyebutkan bahwa Ul sudah mengadopsi nilai-nilai baru dan
teknologi baru tetapi tidak bisa menghilangkan begitu saja nilai-nilai
lamanya dan sangat menyulitkan bagi pengembangan pendidikan
tinggi. Sebagaimana yang dikatakan Usman Khatib Warsa di mana Ul
telah melakukan perubahan struktural sehingga secara organisasi Ul
telah berubah menjadi lebih dinamis tetapi untuk melakukan
transformasi birokrasi universitas menjadi corporate university
perubahan struktural tidak cukup tanpa dibarengi dengan perubahan
budaya.??

Kajian khusus yang memberikan kajian kritis terhadap perubahan
IAIN/STAIN menjadi UIN adalah kajian Eka Putra Wirman tentang
Konversi IAIN menjadi UIN: Tuntutan Pragmatis atau Epistimologis?
Dalam kajian ini Eka mengakui bahwa baik IAIN With Wider Mandate

17 Rhenald Kasali, Change ! (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005), hIm. 75.

18UJdin, “Internalisasi Budaya Organisasi dalam Inovasi Pendidikan Tinggi
Islam (Studi Kasus STAIN Malang)” Tesis (Program Pascasarjana Konsentrasi
Manajemen Pendidikan Islam. STAIN Malang, 2001) hlm. 83-84.

YKasali, Change!, hIm. 78-80.

72 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



maupun Konversi IAIN menjadi UIN diharapkan bisa menjadi solusi
pamungkas terhadap rendahnya kualitas output PTAI di Indonesia
dan akan menjadikan proses aktualisasi Tridharma PTAI lebih akurat
dan akuntabel sehingga dapat mendongkrak mutu lulusan dengan
menerapkan quality management system secara konsisten. Namun,
kajian ini juga Eka melihat bahwa dengan konversi menjadi UIN
dapat mengancam keberlangsungan ilmu-ilmu keislaman (‘ulum al-
din).

Di samping itu, salah satu penelitian yang layak diajukan dalam
hal ini adalah kajian Azyumardi Azra yang menjelaskan bahwa untuk
melakukan perubahan atau pembaharuan pendidikan, baik yang
dilancarkan di Turki maupun di Mesir diawali dengan pembaharuan
pemikiran dan pespektif intelektual, khususnya melalui penerjemahan
sejumlah literatur Eropa yang dipandang esensial ke dalam bahasa
Arab atau melalui pengiriman duta dan mahasiswa yang ditugaskan
mengamati pendidikan Eropa yang merupakan salah satu “rahasia”
keunggulan mereka. Pembaharuan pendidikan tidak langsung
diarahkan kepada lembaga-lembaga pendidikan Islam itu sendiri
(perubahan kelembagaan).20

Sebagaimana lazimnya setiap pembaharuan, apa yang dilakukan
oleh cendekiwaan muslim pada saat itu, baik dalam pembaharuan
pemikiran maupun pembaharuan pendidikan tentunya mendapatkan
resistensi dari lembaga-lembaga pendidikan tinggi Islam. Bayard
Dodge?! mencontohkan Universitas al-Azhar Mesir yang didominasi
oleh para ulama konservatif yang dominan al-Azhar menolak
sejumlah gagasan pembaharuan pendidikan yang ditawarkan dan
ingin diterapkan tokoh semacam Rifa’ah al-Tahtawi. Bahkan
Muhammad Abduh dalam posisi sebagai anggota Majlis Tinggi al-
Azhar hanya mampu secara parsial melakukan pembaharuan
terhadap Azhar dengan memasukkan mata kuliah matematika, al-
Jabar, ilmu ukur dan ilmu bumi ke dalam kurikulum. Tetapi

WAzyumardi Azra,Paradigma Baru Pendidikan Nasional Rekonstruksi dan Demokratisasi
(Jakarta: Penerbit KOMPAS, 2006), hlm. 40-41.

2Bayard Dodge, Al-Azhar: A. Mellinium of Muslim Learning (Washington DC: American
International Printing, 1961), hlm. 125-87.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 73



pembaharuan ini dibatalkan oleh Salim al-Busyairi, Rektor ke-25 al-
Azhar.

Dalam perkembangan sejarah lebih lanjut, Al-Azhar bisa berubah
setelah rezim militer Gamal Abd al-Nasir pada tahun 1961
menghapuskan otonomi al-Azhar dan menempatkan universitas ini di
bawah kekuasaannya. Setelah itu pembaruan besar-besaran dapat
dilancarkan dengan menambahkan sejumlah fakultas baru yang
melampaui tradisi seperti Fakultas Kedokteran, Teknik, Pertanian,
Ekonomi dan Sastra. Pembaharuan-pembaharuan ini dimaksudkan
untuk mengadaptasikan nilai atau ajaran Islam dengan perubahan.

Dampak Perubahan Status Perguruan Tinggi Islam

Perguruan tinggi Islam di Indonesia, sebenarnya sudah ada
indikasi untuk mengarah ke masa-masa kejayaan Islam dengan
mencoba meretas pendidikan tinggi yang memiliki wawasan
integratif. Beberapa penelitian yang melihat bagaimana model
pendidikan seperti itu telah dilakukan. Seperti penelitian Imam
Suprayogo yang mengkaji tentang Hubungan antara Perguruan Tinggi
dengan Pesantren. Dalam penelitian ini ditemukan bahwa perguruan
tinggi dan pesantren sebenarnya memiliki akar budaya yang sama,
sebagai lembaga keilmuan/pendidikan, hanya berbeda dalam
lingkungannya. Jika keduanya bisa diintegrasikan atau dipadukan
dalam konteks yang integral maka model atau sistem pendidikannya
akan menjadi alternatif pengembangan pendidikan tinggi di Indonesia
seperti halnya Perguruan Tinggi Pesantren. Penelitian ini cukup baik
untuk memberikan dasar-dasar pemahaman tentang model
kelembagaan pendidikan tinggi alternatif.

Lalu bagaimana model-model pendidikan tinggi Islam yang
berkembang saat ini? Berbagai model pendidikan tinggi ditemukan
dalam penelitian Azyumardi Azra tentang Model Pendidikan Tinggi
Islam (Studi di Universitas al-Azhar Mesir, Universitas Islam Antar
Bangsa Malaysia dan PTAIS di Indonesia) ditemukan bahwa; Pertama,
Model Universitas al-Azhar Mesir, di mana fakultas-fakultas agama
berdiri berdampingan dengan fakultas-fakultas umum. Fakultas-
fakultas ini cenderung terpisah satu sama lain, walaupun tetap di
bawah satu payung. Kecenderungan dari model ini adalah fakultas-
fakultas umum menjadi fakultas-fakultas favorit, sementara fakultas-

74 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



fakultas agama menjadi “fakultas-fakultas pilihan kedua”. Kedua,
model Pendidikan Tinggi Islam Swasta (PTIS) yang mempunyai
fakultas agama berdiri terpisah. Model ini, fakultas-fakultas umum
berdampingan dengan fakultas agama yang terdiri dari beberapa
jurusan seperti Jurusan Tarbiyah dan Syari’ah. Dalam model ini,
subyek-subyek agama menjadi periferal, karena hanya ada satu atau
dua fakultas agama. Ketiga, Model Universitas Islam Antarbangsa
(UIA) Kuala Lumpur. Dalam model ini, ilmu-ilmu agama dibagi
menjadi “reavealed knowledge”, ilmu perolehan yang selanjutnya
diterjemahkan menjadi fakultas-fakultas atau jurusan-jurusan umum,
seperti teknik, kedokteran, ekonomi dan sebagainya. Bidang-bidang
ini selain “diislamisasikan”, ketika dijabarkan ke dalam kurikulum,
juga dilengkapi dengan subyek-subyek keislaman.

Dari penelusuran pustaka yang penulis lakukan, kajian tentang
model-model pembaharuan pendidikan tinggi Islam sebagaimana
yang dilakukan oleh Azyumardi tidak banyak terdapat dalam
literatur. Lebih-lebih yang benar-benar sangat dibutuhkan dalam
penelitian ini. Untuk melacak prior research on topic atau hasil-hasil
penelitian terdahulu tentang topik ini peneliti merasa kesulitan.
Namun demikian, setidaknya ada beberapa penelitian tentang
pendidikan tinggi Islam yang bisa ditelusuri. Semangat pembaharuan
pendidikan tinggi seperti itu merambah dunia Perguruan Tinggi
Agama Islam Negeri (PTAIN) baik yang berbentuk IAIN maupun
yang berbentuk STAIN di Indonesia. Perubahan yang mencolok
adalah pada aspek konseptual dan institusional, dengan harapan
terjadi juga perubahan budaya pendidikan yang sesuai dengan yang
diharapkan.

Secara konseptual, menurut Husni Rahim gagasan-gagasan baru
tentang pengembangan pendidikan Islam, khususnya IAIN, yang
muncul pada tahun-tahun pertama dekade ini merupakan suatu usaha
untuk menghindari kebuntuan pembaharuan yang sudah berlangsung
sejak pertengahan dekade 1970-an yang memprihatinkan banyak
kalangan dimana kajian Islam di perguruan tinggi Islam tampaknya
berhenti pada dasar-dasar rasionalisme dan komparatifisme yang
sudah diletakkan oleh tokoh-tokoh pembaharuan seperti Harun
Nasution dan Mukti Ali. Belakangan ini, muncul kebutuhan dan

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 75



tuntutan baru yang kompleks sehingga memerlukan usaha-usaha
pembenahan akademik lebih lanjut.22

Lebih jelas Husni Rahim menegaskan bahwa ada dua gagasan
besar pengembangan pendidikan tinggi Islam yang muncul pada
dekade 1990-an adalah menjadikan IAIN sebagai pusat keunggulan
studi keislaman (the center of exellence of Islamic studies) dan gagasan
yang berskala besar yaitu mengembangkan IAIN menjadi unversitas,?
yaitu Universitas Islam Negeri (UIN). Gagasan besar kedua ini muncul
terkait dengan berkembangnya isu perlunya islamisasi ilmu
pengtahuan dalam rangka menutupi kehampaan mental dan spiritual
dalam dunia ilmu pengetahuan dan teknologi, di mana dengan
berubah menjadi universitas kemungkinan pengembangan disiplin-
disiplin ilmu umum dapat dilakukan dan dapat dipadukan dengan
tradisi kajian Islam yang sudah berkembang sekaligus sebagai upaya
menolong ITAIN dari keterasingan yang lebih jauh dalam tata
pergaulan dunia pendidikan tinggi.2*

Gagasan-gagasan besar yang masih bersifat wacana itu, tentunya
tidak akan pernah usai dengan menggelar berbagai seminar,
workshop atau konferensi tingkat dunia sekalipun jika tidak ada
usaha-usaha untuk mempertegas, mempertajam dan keberanian
dalam memperbaharui pendidikan tinggi Islam secara lebih nyata.
Oleh karena itu, gagasan-gagasan perubahan kelembagaan PTAIN
yang sejak lama diwacanakan mulai ditabuh pada tahun 1997 dimana
terjadi dua perubahan institusi-kelembagaan yang cukup signifikan
dalam tubuh PTAIN.

Pertama adalah perubahan status dari fakultas cabang di
lingkungan IAIN menjadi Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
(STAIN) melalui Surat Keputusan Presiden No. 11 Tahun 1997.

22 Husni Rahim, “UIN dan Tantangan Meretas Dikotomi Keilmuan”, dalam Zainuddin
(Ed) Horizon Baru Pengemangan Pendidikan Islam (Malang: UINMalang Press, 2004),
hlm. 49-50.

ZDalam konteks ini, berubah menjadi universitas dianggap sebagai langkah yang
prospektif dalam rangka mengaktualisasikan ajaran Islam dalam kontek kehidupan
nyata. Karena kata universitas sangat berpengaruh terhadap pengkajian dan
pengembangan keilmuan secara lebih luas dengan membuka berbagai bidang ilmu
yang beragam dan bersifat universal. Lihat Yuhara Sukra, Wawasan Harta Lunak
Perguruan Tinggi di Indonesia (Jakarta: Gunadarma, 2005). hlm. 127-128.

2Rahim, UIN dan Tantangan Meretas Dikotomi Keilmuan, hlm. 51.

76 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Keputusan Presiden ini telah membuat sejarah monumental dimana
pada saat yang sama 33 Fakultas Cabang IAIN menjadi STAIN
(Sekolah Tinggi IImu Agama Islam Negeri) yang diprakarsai oleh
Dirjen Binbaga Islam yang saat itu dijabat oleh A. Malik Fadjar.?>
Perubahan kelembagaan seperti ini sebagai satu usaha untuk
mendudukkan posisi perguruan tinggi pada proporsi yang
sebenarnya sesuai dengan kehendak undang-undang dan peraturan
pemerintah yang telah menggariskan bahwa struktur perguruan
tinggi yang benar adalah universitas, institut, sekolah tinggi, akademi
dan diploma, bukan fakultas cabang.

Kedua adalah dengan perubahan kelembagaan pendidikan tinggi
dari IAIN/STAIN menjadi Universitas Islam Negeri (UIN). Perubahan
ini dimulai sejak alih status IAIN Syarif Hidayatullah menjadi
Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta, kemudian
secara berturut-turut diikuti oleh IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
menjadi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dan Sekolah Tinggi Agama
Islam Negeri (STAIN) Malang menjadi Universitas Islam Negeri (UIN)
Malang berdasarkan Keputusan Presiden tentang Perubahan STAIN
Malang menjadi Universitas Islam Negeri Malang nomor 50 tahun
2004 tanggal 21 Juni 2004. Tidak hanya sampai tiga PTAIN ini saja,
arus perubahan juga merebak ke tiga IAIN, yaitu IAIN Alauddin
Makasar, IAIN Pekan Baru Riau dan IAIN Sunan Gunung Djati
Bandung pun ikut beralih status menjadi Universitas Islam Negeri
(UIN).

Kedua model perubahan institusional ini, perubahan fakultas
cabang menjadi STAIN dan perubahan IAIN/STAIN menjadi
Universitas Islam Negeri (UIN) setidaknya dapat menjadi jawaban
bagi kegelisahan intelektual para cendekiawan maupun intelektual
Islam sejak tahaun 1970-an hingga tahun 1990-an yang menginginkan
perubahan secara totalitas di tubuh pendidikan tinggi Islam. Oleh
karena itu, A. Malik Fadjar menegaskan bahwa perubahan
institusional ini bukan sekedar perubahan “papan nama”, tetapi

25 A. Malik Fadjar, Barizi (Ed) Holistika Pemikiran Pendidikan Islam (Jakarta: Rajawali
Press, 2005), hlm. 35. Dalam buku ini Malik menyatakan bahwa perubahan ini
tentunya merupakan kehendak undang-undang dan peraturan pemerintah yang telah
menggariskan bahwa struktur perguruan tinggi yang benar adalah universitas,
institut, sekolah tinggi, akademi dan diploma, bukan fakultas cabang.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 77



diharapkan sebagai salah satu model “reintegrasi keilmuan” yang
menunjuk pada satu bentuk pengembangan, peningkatan, dan
pemantapan status akademik yang lebih profesional. Sehingga UIN
bisa diprediksikan dapat menjadi model sistem pendidikan tinggi
Islam yang memiliki “kualitas tinggi” dibanding dengan PTN/PTS
lainnya.2e Baik perubahan fakultas cabang menjadi STAIN maupun
perubahan IAIN/STAIN menjadi UIN sesungguhnya memiliki satu
misi yaitu memperluas kawasan dan kajian keilmuan di perguruan
tinggi Islam. Awalnya, beberapa STAIN di Indonesia diberi
kewenangan untuk membuka beberapa program studi umum
berdasarkan atas Surat Keputusan Dirjen Binbaga Islam.?”

Namun, keleluasaan untuk membuka program studi umum
sebagaimana yang dilakukan oleh beberapa STAIN di Indonesia saat
itu, mendapat hambatan yang cukup menyulitkan karena
menyangkut pembidangan ilmu. Sebagai perguruan tinggi agama
STAIN menurut pembidangan ilmu yang ditetapkan oleh LIPI hanya
boleh membuka jurusan-jurusan yang masuk dalam katagori ilmu
agama?® yang tercermin dalam pembagian fakultas/Jurusan yang
didasarkan pada pembidangan Ilmu Agama Islam tersebut. Adanya
rambu-rambu dari LIPI ini, diakui atau tidak, telah menghambat
sekaligus membatasi ruang gerak pengembangan pendidikan tinggi
Islam khususnya dalam pengembangan program studi umum yang
sesungguhnya merupakan satu kesatuan dari ajaran Islam.

2 Jbid., hlm. 35-36.

ZUntuk memberikan paradigma baru tentang keluasan ilmu yang bisa dikembangkan
oleh STAIN, A. Malik Fadjar, sewaktu menjadi Dirjen Kelembagaan Agama Islam
mengeluarkan Surat Keputusan Nomor: E/107/1998 tanggal 13 Mei 1998 tentang
penyelenggaraan Jurusan Tarbiyah Program Studi Pendidikan Agama Islam, Program
Studi Tadris Matematika dan Ilmu Pengetahuan Alam, Program Diploma II(D-2)
Pendidikan Agama Islam, Psikologi, Ekonomi (Muamalah) dan Program Studi Bahasa
Arab dan Inggris. Lihat Ibid., hlm. 37.

28 LIPI mengkatagorikan Ilmu Agama Islam menjadi beberapa bagian, Sumber-sumber
ajaran Islam, Pemikiran Dasar Islam,Hukum Islam dan Pranata Sosial,Sejarah dan
Peraaban Islam,Bahasa dan Sastra Islam, Dakwah Islam dan Perkemangan
Modern/Pembaharuan dalam Islam. Lihat, Iskandar Zulkarnaen dan Zarkasji Abdul
Salam (ed), Pembidangan Ilmu Agama Islam pada Perguruan Tinggi Agama Islam di
Indonesia (Yogyakarta: Balai Penelitian P3M IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,1995),
hlm. 89-93.

78 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Oleh karena itu, gagasan mengubah status baik dari IAIN atau
STAIN menjadi Universitas Islam Negeri (UIN) sebenarnya
merupakan alternatif bagi pengembangan /gagasan untuk
mengembangkan keilmuan Islam secaa lebih luas. Karena, untuk
mengembangkan ilmu sebagai mana tuntunan ajaran Islam, yang
bersumber dari al-Qur'an dan Hadits, sekaligus melalui penelitian
ilmiah, belum cukup jika terwadahi dalam lembaga pendidikan
berupa Institut Agama Islam Negeri (IAIN) atau Sekolah Tinggi
Agama Islam Negeri (STAIN) yang mengembangkan keilmuan yang
sejenis, ilmu agama Islam secara normatif tanpa bisa menjangkau
dimensi keilmuan (dimensi kauniyah) lainnya yang justru sangat
diperhatikan oleh al-Qur’an dan al-Hadits.?

Di samping itu, ada semacam kerinduan terhadap kejayaan Islam
terdahulu, bahwa ilmuwan Islam selain mereka itu mendalami ajaran
agamanya, al-Qur’an dan hadits, juga memiliki keahlian ilmu-ilmu
modern, seperti biologi, fisika, matematika, psikologi, sosiologi dan
lain-lain sebagaimana yang didirikan dan dikembangkan oleh kaum
muslimin pada abad ke 19 baik di Baghdad, Cairo, Fez dan Cardoba.30
Sehingga pada masa itu, tidak terjadi dikotomi dalam melihat ilmu
pengetahuan sebagaimana yang terlihat pada saat ini. Karena pada
saat itu ada pemikiran bahwa ajaran Islam menuntun umatnya, agar
mempelajari ayat-ayat gauliyah yang bersumber al-Qur’an dan hadits
sekaligus ayat-ayat kauniyah yang dikembangkan melalui observasi,
eksperimen dan penalaran logis.®® Untuk itulah, jika tetap bertahan
dengan kelembagaan seperti sekarang ini (IAIN/STAIN) yang hanya
diberi kewenangan untuk mengembangkan Imu-ilmu agama sesuai
dengan ketentuan LIPI, tentunya akan mendapat hambatan dalam
melakukan transformasi maupun eksplorasi beragam bidang
keilmuan.

Harus dipahami bahwa derasnya arus perubahan konsep maupun
institusi, IAIN/STAIN menjadi UIN, lebih banyak didorong oleh

29 Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Ilmu Pengetahuan, Budaya dan Seni pada
Prguruan Tingi (Malang, UINMalang Press, 2006), hlm. 9-10.

30 Juhaya S. Praja, “Paradigma Pengembangan Universitas Islam”, dalam Zainuddin
dkk (Horizon Pengembangan Pendidikan Islam (Malang: UIN Malang Press, 2004),
hlm. 67-68.

31 Suprayogo, Paradigma Pengembangan Ilmu Pengetahuan, hlm. 15.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 79



adanya pemikiran baru yang mencoba melakukan rekonseptualisasi
terhadap pendidikan tinggi Islam yang ideal yaitu sebagai pusat
transmisi dan tranformasi keilmuan berbasis Islam3? yang mampu
mengemban misi perguruan tinggi sesungguhnya sebagaimana yang
dikatakan oleh Jose Ortega yang menjelaskan tugas pokok perguruan
tinggi yaitu transmision of culture, the teaching of profesion and scientific
research and training of new scienties.

Perubahan IAIN Syarif Hidayatullah menjadi UIN Syarif
Hidayatullah dan STAIN Malang menjadi Universitas Islam Negeri
(UIN) bersama dengan lima (5) IAIN di Indonesia merupakan suatu
hasil usaha keras yang dilakukan oleh para aktor perubahan baik
dalam lingkup pimpinan teras Departemen Agama maupun para
aktor yang bergumul di kedua kampus ini. Hanya saja, IAIN Syarif
Hidayatullah yang berubah menjadi UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
berdasarkan Keputusan Presiden RI Nomor 31 Tahun 2002 merupakan
sebuah gerakan implementasi dari diskusi yang sangat panjang yang
dilakukan oleh beberapa cendekiawan Muslim yang menginginkan
kembalinya kecemerlangan peradaban Islam yang dapat dijadikan
sebagai cermin bagi pengembangan peradaban Indonesia. Bagi
mereka, merubah IAIN menjadi Universitas Islam Negeri merupakan
satu-satunya cara yang efektif untuk meraih peradaban Islam
tertinggi.3* Sehingga, berdasarkan study kelayakan baik secara
akademik maupun kelembagaan, IAIN Syarif Hidayatullah sebagai
pilot project bagi pengembangan IAIN/STAIN menjadi UIN. Berbeda
dengan UIN Jakarta, sejak berubah dari Fakultas Tarbiyah cabang
IAIN Sunan Ampel menjadi Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
(STAIN) perguruan tinggi ini sangat konsen dan progresif untuk
mengembangkan diri menjadi universitas. Ini terlihat jelas dalam
Rencana Strategis Pengembangan STAIN Malang yang menetapkan
pada tahun 2004 berubah menjadi universitas.3

32]bid., hlm. 17.

3B0rtega Y. Gaseet, Mission of The University (New York: The Norton Library, 1966),
hlm. 43.

34Atho” Mundzhar, IAIN menjadi UIN, Kenapa Tidak? Majalah Tarbiyah, No. 37 1995,
TAIN Sunan Ampel Fakultas Tarbiyah Malang.

3% Renstra STAIN Malang, 1998.

80 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Dengan demikian, perubahan menjadi UIN ini sudah didesain
sedemikian rupa berdasarkan pemikiran yang matang dan dibarengi
dengan usaha dan perjuangan keras oleh aktor dan segenap perangkat
pendukung lainnya. Oleh karena itu, jika dibanding dengan UIN
Jakarta, tampaknya UIN Malang telah lebih dulu menyiapkan segenap
perangkat-perangkat yang dibutuhkan baik secara akademik
(pembukaan program studi), fasilitas fisik dan sumber daya manusia.
Inilah yang menjadi salah satu daya tarik tersendiri untuk diteliti.
Lebih-lebih, dalam perkembangannya lebih lanjut selama ini UIN
Malang dianggap memiliki ciri-ciri unik yang dikembangkan, dan
mungkin tidak dimiliki oleh perguruan tinggi lainnya.

Belajar dari Pengalaman UIN Malang dan UIN Jakarta

Bagaimana teori perubahan melihat persoalan ini? Dilihat dari
perpektif perubahan, perubahan-perubahan yang terjadi ditubuh
Departemen Agama RI, khususnya dalam menata dan menetapkan
kebijakan pada perubahan pendidikan tinggi Islam, selama ini,
sesungguhnya tidak lepas dari peran sentral dan strategis orang besar
atau great individu yang menjadi agen perubahannya melalui gagasan
dan pemikiran besarnya. Orang-orang besar seperti ini, menurut Piotr
Sztompka, dengan mengutip pendapat Dahrendorf, bisa menjadi agen
pengubah bagi lembaga atau institusi karena kualitas pribadinya yang
khas seperti pengetahuannya luas, kecakapan, bakat, ketrampilan,
kekuatan fisik, kecerdikan dan memiliki kharisma. Dengan kekuatan-
kekuatan yang dimilikinya itu, ia mampu bertindak mewakili orang
lain, atas nama mereka atau untuk kepentingan mereka yang
selanjutnya menjadi suatu gerakan pembaharuan.3

Seperti gagasan pembaharuan atau perubahan pendidikan tinggi
Islam pertama kalinya yang berupa Sekolah Tinggi Islam yang digagas
oleh M. Hatta, Sutiman dan M. Nasir adalah tokoh-tokoh nasional
yang memiliki integritas dan komitmen yang luar biasa dalam
pengembangan pendidikan Islam. Pada zamannya, mereka
merupakan tokoh-tokoh yang kharismatik sehingga setiap gagasan
dan pikirannya sering menjadi kebijakan. Ini pula yang selanjutnya

36Pjotr Sztompka, The Sosiologi of Social Change, Terj. Alimandan (Jakarta: Prenada,
2005), him. 306.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 81



diikuti oleh beberapa pejabat di Departemen Agama sepeti Mukti
Ali,¥” Alamsyah Ratuperwiranegara dan Munawir Sjadzali,®® Malik
Fadjar® hingga Said Aqil al-Munawar. Makanya, adagium yang
menyatakan setiap ganti menteri ganti kebijakan menjadi benar dalam
perspektif ini. Oleh karena itu, setiap perubahan sudah pasti ada great
individu yang menyuarakannya yang selanjutnya tumbuh dan
berkembang menjadi gerakan pembaharuan.

Perubahan yang terjadi di Universitas Islam Negeri (UIN) Malang
maupun di Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah,
sesungguhnya tidak lepas dari peran sentral great individu-nya yang
memiliki ide, gagasan dan pandangan dunia pendidikan tinggi yang
sangat tajam dan berwawasan ke depan dengan menerapkan beberapa
bentuk strategi perubahan untuk mencapai tujuanya. Di UIN Malang,
tokoh pembaharuannya direfresentasikan oleh H. Imam Suprayogo*
dan di UIN Jakarta direpresentasikan oleh Azyumardi Azra.4

37Selama menjadi Menteri Agama (1971-1978) pernah membuat kebijakan penting,
yakni kebijakan rasionalisasi untuk menutup sebagian besar IAIN-IAIN yang ada
ditempat terpencil berdasarkan Keputusan Rapat Kerja Rektor IAIN se-Indonesia di
Bandung yang diikuti dengan Isntruksi Ditjen Bimas Islam No.D.VI/Ed/166/73
dengan alasan yang pragmatis, peningkatan mutu dan tersisa 13 IAIN yang diberi izin
operasional. Lihat Ali Riyadi, Politik Pendidikan Menggugat Birokrasi Pendidikan Nasional
(Yogyakarta: Al-Ruzz, 2005), hlm. 138-139.

3 Pada masa Alamsyah Ratuperwiranegara menjadi Menteri Agama(1979-1983),
modernisasi IAIN terus bergulir dengan kebijakan pembangunan program
pascasarjana dan kerjasama dengan universitas umum. Hal ini diikuti pula dengan
gerakan Munawir Sjadzali (1983-1993) yang sukses memposisikan IAIN setara dengan
perguruan tinggi negeri lainnya seperti gelar akademik, ijazah dan pada zamannya
berhasil membuka Program Pascasarjana (S2-S3) di IAIN Syarif Hidaytullah Jakarta
dan TAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Lihat Ibid., hlm. 141.

%Malik Fadjar yang menjabat sebagai Menteri Agama (1998-1999) juga dikenal dengan
kebijakan beraninya dengan menjadikan Fakultas Cabang seluruh Indonesia yang
berjumlah 33 buah menjadi Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) dengan
keluarnya Keputusan Presiden No. 11 Tahun 1997. Lihat A. Barizi (ed), Holistika
Pemikiran Pendidikan (Jakarta: Rajawali Press, 2005), hlm. 37.

4Imam Suprayogo lahir di Trenggalek 1950. Sebelum menjadi Rektor UIN Malang,
pernah menjadi Pembantu Rektor I Universitas Muhammadiyah Malang yang
mengantarkannya menjadi Wakil Ketua APTISI Jawa Timur selama 5 tahun.
“Azyumardi Azra lahir pada tanggal 4 Maret 1955 di Lubuk Alung, Sumatera Barat
dari keluarga agamis. Ayahnya bernama bagindo Azikar secara akademik tidak
berkaitan langsung dengan dunia pendidikan. Ia adalah sebagai tukang kayu,

82 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Secara teoritik ada beberapa strategi perubahan yang diperankan
aktor perubahan ini dalam melakukan penataan terhadap organisasi,
universitas, ini yaitu; Pertama, strategi perubahan incremental dan
radikal. Strategi perubahan incremental adalah suatu perubahan yang
dilakukan secara kontinyu yang dilakukan oleh suatu organisasi.
Strategi ini dilakukan untuk menata secara sistematis bagian-bagian
atau organ-organ organisasi yang membutuhkan sentuhan tangan
dingin, khususnya dalam tata struktural-organisasi. Bersama dengan
itu, aktor pengubah juga menggunakan strategi perubahan radikal
karena apa yang dilakukan dalam membangun dan menata
pendidikannya dilakukan dengan merubah refrensi, arah dan
kebijakan organisasi dengan melakukan transformasi seluruh bagian
institusi.4?

Dilihat dari fenomena yang berkembang, agaknya, strategi
perubahan yang dominan dalam melakukan pengembangan UIN ini
adalah perubahan radikal. Hal ini jelas sekali tampak pada penataan
bidang struktral yang merubah struktur organisasi dari vertikal-
fungsional menjadi matrix dan merubah struktur horizontal menjadi
berorientasi pada teamwork. Sehingga perubahan semacam ini telah
melahirkan terobosan baru berupa struktur yang benar-benar baru
dengan proses atau konsep pendidikan yang sangat berbeda.

Kedua, Perubahan antisipatif dan reaktif. Penggunaan perubahan
radikal di atas, sesungguhnya dilakukan untuk mengantisipasi segala
sesuatu terjadi sehingga dituntut untuk melakukan perubahan. Maka
dalam perspektif teori ini, seorang aktor perubahan dituntut
pengindraan yang tajam (visi) bahkan pengendusan sebelum sebuah

pedagang kopra dan cengkeh, tetapi memiliki kemauan yang kuat untuk
menyekolahkan anak-anaknya. Secara finansial, kondisi keuangan keluarga
Azyumardi termasuk pas-pasan, sehingga kurang memungkinkan untuk membiayai
pendidikan, apalagi sampai jenjang pendidikan tinggi. Namun berkat kerja keras dan
jerih payah ayahnya, dan ditambah dengan gaji ibunya, Ramlah yang berprofesi
sebagai guru agama, Azyumardi sejak kecil mendapat kesempatan belajar, dan
melalui ayahnya pula, ia belajar mencintai ilmu. Azikar dan Ramlah rupanya sadar
betul bahwa mereka tidak dapat mewariskan dan membekali apa-apa kepada anak-
anaknya, termasuk kepada Azyumardi, selain dorongan untuk menuntut ilmu
pengetahuan, kini semua anak-anaknya bisa menjadi sarjana.

42Kasali, Change!, hlm. 80.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 83



kejadian besar meledak di depan mata.** Ketajaman dan kejelian aktor
dalam hal ini tidak lepas dari pergaulannya yang intens dengan
beberapa pelaku bahkan decesion maker pendidikan baik secara
nasional maupun internasional di samping melakukan kajian-kajian
dengan tenaga ahli. Tentu saja, dalam perspektif teori perubahan ini,
bahwa segenap perubahan sulit terwujud apabila tidak didukung oleh
(1) change agency yang kuat. Dalam hal ini adalah segenap kelompok-
kelompok advokat (para konseptor perubahan), backers (orang-orang
yang memback-up perubahan yang memberikan fasilitas bahkan dana
bagi terwujudnya perubahan), administrator, yang mengatur
adminsitrasi perubahan yang terdiri atas staf-staf yang menghayati
setiap langkah perubahan hingga para consultan atau teknisi yang
secara moral terus-menerus mendorong terjadinya perubahan. Di
samping itu harus ada (2) Supporters yang terdiri atas kelompok-
kelompok pekerja aktif (workers) yang setiap saat selalu menyediakan
diri untuk melakukan segala sesuatu yang terkait dengan rencana
perubahan dan para donor atau penyumbang fasilitas atau dana tetapi
tidak aktif dalam gerakan perubahan. Yang paling vital adalah (3)
channel yaitu sekelompok orang yang selalu menyalurkan gagasan dan
pemikiran perubahan melalui berbagai media baik cetak maupun
elektronika. Peran mereka sangat besar dalam melakukan sosialiasi
gagasan dan pemikiran perubahan.* Lebih-lebih, setiap perubahan
selalu muncul resistensi dari individu maupun kelompok yang
menurut teori perubahan, disebabkan oleh beberapa hal seperti
kebiasaan, keamanan, ekonomi, ketakutan atas ketidaktahuan, proses
informasi selektif.#> Untuk menghadapi penolakan terhadap individu
maupun kelompok anti perubahan itulah, maka pendekatan Kotter &
Schleinger patut dipertimbangkan dalam mengatasi resistensi
terhadap perubahan melalui komunikasi, partisipasi, fasilitas,
negosiasi dan manipulasi serta paksaan.4®

4 Ibid., him. 93.

4“Muhaimin, Pendidikan Agama dalam Perubahan Sosial (Malang: UIN Malang Press,
2005), him. 17.

$5Wibowo, Manajemen Perubahan (Jakarta: Rajawali Press, 2006), him. 121.

4] P. Kottler, dan L.A. Schlesiger, Choosing Strategy for Change (Harvard Busines
Review, March-April), hlm. 106-114.

84 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Teori-teori perubahan ini agaknya sangat relevan untuk mengkaji
penelitian tentang perubahan di lembaga pendidikan tinggi ini agar
penelitian ini lebih berisi. Terlebih lagi apabila disandingkan dengan
transformasi nilai-nilai budaya pendidikan yang menjadi maenstrem
perubahan yang terjadi. Dalam manajemen perubahan, Rhenald Kasali
mengatakan akan terjadi tranformasi nilai-nilai. Tanpa menyentuh
dan melakukan transformasi nilai-nilai, manusia-manusia dalam suatu
institusi akan tetap melakukan hal-hal sama dengan cara-cara sama
seperti yang dilakukan di masa lalu.#” Bahkan lebih dari itu,
perubahan akan ditumpangi oleh nilai-nilai baru yang sama sekali
tidak dikehendaki. Selama masa transisi sangat mungkin budaya
suatu organisasi terkontaminasi oleh nilai-nilai yang datang, baik
secara alamiah sebagai akibat dari proses transformasi itu sendiri
maupun datang secara acak dari luar institusi.

Sebagai organisasi sosial, perubahan yang terjadi di dunia
pendidikan tinggi Islam juga tidak lepas dari penolakan atau resistensi
baik yang bersifat personal maupun kelompok. Penolakan perubahan
terhadap budaya pendidikan secara personal/individu banyak
disebabkan oleh karekteristik manusiawi dasar seperti persepsi,
kepribadian dan kebutuhan individu. Oleh karena itu, Stephen P
Robbins mengdentifikasi lima alasan mengapa individu menolak
perubahan yaitu kebiasaan, keamanan, faktor ekonomi, rasa takut
terhadap hal yang tidak diketahui dan pengolahan informasi selektif .48

Perubahan budaya setelah menjadi universitas tentu, cepat atau
lambat, akan melahirkan dua karekteristik yaitu yang adaptif dengan
perubahan dan yang kurang adaptif dengan perubahan itu sendiri.
Namun jelas, dalam perspektif teori Bilgrami bahwa universitas akan
benar-benar mempercepat proses perubahan, dalam rangka
mendekatkan pendidikan itu kepada landasan spiritual, suatu tujuan
yang tidak mudah dicapai hanya dengan membuka Fakultas Teologi
(Usuludin) pada universitas atau memasukkan bidang studi (mata

47Kasali, Change!, hlm. 272.
48 Stephen P Robbins, Perilaku Organisasi (San Diego: San Diego State University, 2003),
hlm. 768-769.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 85



kuliah) itu ke dalam silabus kurikulum sekolah atau universitas yang
bersangkutan.*

Penutup

Dari penelitian di atas dapat disimpulkan bahwa perubahan
konsep pada kasus Universitas Islam Negeri sesungguhnya memiliki
satu keinginan yang sama yaitu mewujudkan atau merealisasikan
gagasan tentang integrasi ilmu, ilmu agama dan umum dalam rangka
mengakhiri perdebatan wacana tentang dikotomi ilmu. UIN Jakarta
dengan menggunakan paradigma integrasi ilmu dialogis dari Ian G
Barbour. Sementara UIN Malang lebih memilih pendekatan Imam Al-
Ghazali yang mengklasifikasikan ilmu menjadi Fardlu “Ain dan fardlu
Kifayah dengan metode “takwil” yang diambil dari ilmu-ilmu sosial.

Sebagai bentuk realisasi dari konsep integrasi yang dipilih, maka
konsep institusi harus berubah dari institut atau sekolah tinggi
menjadi universitas untuk menampung universalitas ilmu dalam
Islam yang tidak mengenal dikotomi ilmu. Budaya pendidikan yang
dikembangkan juga disesuaikan dengan budaya universitas. Wa Allih
a’lam bi al-Shawab.*

Daftar Pustaka

Ahmed, Akbar S. Living Islam: Tamsya Budaya Menyusuri Samarkand
hingga Stornoway, Terj. Pangestuningsih. Bandung: Mizan, 1997.

Riyadi, Ali. Politik Pendidikan Menggugat Birokrasi Pendidikan Nasional.
Yogyakarta: Al-Ruzz, 2005.

Asari, Hasan. Menyingkap Zaman Keemasan, Jakarta: Bulan Biuntang,
1999.

Azra, Azyumardi. “Kemajuan Peradaban dan Intelektual Islam”,
dalam Azra, Esai-Esai Intelektual Muslim dan Pendidikan. Jakarta:
Logos, 1998.

“Bilgrami, The Concept of Islamic University (Cambridge: The Islamic Academy, 1985),
hlm. 66.

86 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



Azra, Azyumardi. Paradigma Baru Pendidikan Nasional Rekonstruksi dan
Demokratisasi. Jakarta: Penerbit KOMPAS, 2006.

Bilgrami. The Concept of Islamic University. Cambridge: The Islamic
Academy, 1985.

Barizi, A. (ed), Holistika Pemikiran Pendidikan. Jakarta: Rajawali Press,
2005.

Cobb, Standwood. Islamic Contributions to Civilization. Washington DC:
Avalon Press, 1963.

Dodge, Bayard. Al-Azhar: A. Millinium of Muslim Learning. Washington
DC: American International Printing, 1961.

Fadjar, A. Malik. Barizi (Ed) Holistika Pemikiran Pendidikan Islam.
Jakarta: Rajawali Press, 2005.

Gaseet, Ortega Y. Mission of The University. New York: The Norton
Library, 1966.

Hitti, Philip K. History of The Arabs from the Earliest Times to the Present.
New York: St. Martin’s Press, 1968.

Hosein, Oemar Amin. Kultur Islam. Terj. H. Zainal Abidin Ahmad,
Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Kasali, Rhenald. Change!. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005.

Kottler, J.P. & Schlesiger, L. A, Choosing Strategy for Change. (Harvard
Busines Review, March-April.

Langgulung, Hasan. Pendidikan dan Peradaban Islam. Jakarta: al-Husna,
1985.

Markum, M. Enoch. Pendidikan Tinggi dalam Perspektif Sejarah dan
Perkembangannya di Indonesia. Jakarta: UI Press, 2007.

Mas'ud, Abdurahman. Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik.
Yogyakarta: Gama Media, 2007.

Muhaimin, Pendidikan Agama dalam Perubahan Sosial. Malang: UIN
Malang Press, 2005.

Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016 87



Mundzhar, Atho’. IAIN menjadi UIN, Kenapa Tidak? Majalah Tarbiyah,
No. 37 1995, IAIN Sunan Ampel Fakultas Tarbiyah Malang.

Nakosteen, Mehdi. History of Islamic Orgins of Western Education.
Colorado, 1964.

Nasr, Seyyed Hossein. Sains dan Peradababn di Dalam Islam, terj. ].
Mahyudin. Bandung: Pustaka, 1997.

Praja, Juhaya S. “Paradigma Pengembangan Universitas Islam”, dalam
Zainuddin, et.al. Horizon Pengembangan Pendidikan Islam. Malang:
UIN Malang Press, 2004.

Rahman, Fazlur. Islam. terj. Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka,
1977.

Rahim, Husni. “UIN dan Tantangan Meretas Dikotomi Keilmuan”,
dalam Zainuddin (Ed.) Horizon Baru Pengemangan Pendidikan
Islam. Malang: UINMalang Press, 2004.

Renstra STAIN Malang, 1998.

Robbins, Stephen P. Perilaku Organisasi. San Diego: San Diego State
University, 2003.

Sukra, Yuhara. Wawasan Harta Lunak Perguruan Tinggi di Indonesia.
Jakarta: Gunadarma, 2005.

Suprayogo, Imam. Paradigma Pengembangan Ilmu Pengetahuan, Budaya
dan Seni pada Prquruan Tingi. Malang: UINMalang Press, 2006.

Sztompka, Piotr. The Sosiologi of Social Change. Terj. Alimandan,
Jakarta: Prenada, 2005.

Wibowo, Manajemen Perubahan. Jakarta: Rajawali Press, 2006.

Zulkarnaen, Iskandar dan Zarkasji Abdul Salam (ed), Pembidangan
Ilmu Agama Islam pada Pergquruan Tinggi Agama Islam di Indonesia,
Yogyakarta: Balai Penelitian P3M IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 1995.

88 Tadris Volume 11 Nomor 1 Juni 2016



