
 

 

 

 

 

 

 

1 

SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 1-24 

Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi 

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079 

DOI: 10.46495/sdjt.v15i1.317 

Submitted: April 1, 2025 / Accepted: August 4, 2025    

Menggumuli Makna Penderitaan dalam Perspektif Viktor Frankl dan 

Narasi Kitab Ayub: Analisis Komparatif dan Sintesis
 

 

Yosep Belay 

Sekolah Tinggi Teologi Anugrah Indonesia 

yosep.belay@gmail.com 

 

 

Abstract 

This article examines the meaning of suffering from the perspectives of Viktor Frankl and the 

story of Job. The aim is to broaden the perspective on the meaning of and response to 

suffering through two perspectives—theological and psychotherapeutic. The research method 

uses descriptive and comparative analysis to examine and compare data. The research data 

uses primary and secondary sources, both Frankl's works and other relevant sources. The 

research results show that there are differences between Viktor Frankl's view and Job's 

theology in interpreting and responding to suffering. Frankl adopts an existentialist 

perspective, viewing suffering as ‘such is life’ and emphasising the logotherapy response (the 

will to meaning) to positively drive counselees in facing their suffering. Frankl's orientation 

focuses on the strength of the soul or the ‘spirituality’ of meaning (psychology 

/psychotherapy). Meanwhile, Job interprets suffering as part of life that is a gift from God, 

even though it is bad (Job 2:10). Job responds to suffering with the principle of faith therapy 

(the will to faith), which is oriented toward reflecting on faith in God's will and plan 

(theological). Though different, these two perspectives are complementary and can be 

applied as pastoral reflections characterised by theologically-psychotherapeutic approaches 

in efforts to interpret and respond to suffering. 

 

Keywords: Theology of Suffering; Job; Viktor Emil Frankl; Logotherapy 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji pemaknaan penderitaan perspektif Viktor Frankl dan kisah Ayub. 

Tujuannya memperluas cara pandang akan makna serta respons terhadap penderitaan melalui 

dua perspektif—teologis dan psikoterapis. Metode penelitian menggunakan analisis deskriptif 

dan komparatif untuk mengkaji serta mengkomparasikan data. Data penelitian menggunakan 

sumber primer dan sekunder, baik karya Frankl maupun sumber lainnya yang relevan. Hasil 

penelitian menunjukan bahwa ada perbedaan antara pandangan Viktor Frankl dan teologi 

Ayub dalam memaknai serta meresponi penderitaan. Frankl bertolak dari cara pandang  

eksistensialisme dengan memandang penderitaan sebagai “demikianlah hidup” serta 

menekankan respons logotherapy (the will to meaning) untuk secara positif mendorong 

konseli dalam menghadapi penderitaannya. Orientasi Frankl berfokus pada kekuatan jiwa 

atau “spiritualitas” makna (psikologi/psikoterapi). Sementara Ayub memaknai penderitaan 

sebagai bagian dari kehidupan yang merupakan pemberian Allah meskipun buruk (Ayb. 

2:10). Ayub meresponi penderitaan dengan prinsip faith-therapy (the will to faith) yang 

berorientasi pada refleksi iman kepada kehendak dan rencana Allah (teologis). Meski 

berbeda, kedua perspektif ini bersifat komplementer dan dapat diterapkan sebagai refleksi 



2 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

pastoral bercirikan teologi-psikoterapis dalam usaha memaknai dan meresponi penderitaan. 

 

Kata Kunci: Teologi Penderitaan; Ayub; Viktor Emil Frankl; Logoterapi 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Tema mengenai penderitaan 

merupakan salah satu isu sentral yang 

muncul dalam diskusi-diskusi teologis 

maupun filosofis.  Penderitaan juga 

bersifat universal yang dialami sebagai 

realitas dalam kehidupan semua manusia.1 

Meminjam penjelasan ringkas Renée 

Jeffery, “Suffering is most commonly 

associated with pain of the mental, 

physical, or spiritual varieties.”2 Karena 

melibatkan rasa sakit pada mental/batin, 

fisik maupun spiritual, penderitaan 

dipandang sebagai realitas yang tidak 

ideal, dihindari dan sulit untuk dimaknai. 

Kajian mengenai penderitaan sangat 

krusial karena bukan hanya menyinggung 

ide-ide teologi-filosofis namun juga 

mengenai persoalan praksis kehidupan 

manusia itu sendiri dalam hal bagaimana 

seharusnya mereka memaknai dan 

menghadapinya. Realitas penderitaan, 

pergumulan hingga kematian pada 

prinsipnya merupakan bagian yang tidak 

terpisahkan dalam kehidupan manusia, 

 

 1 Fransius Kusmanto, Benny Makalmai, 

and Christina Adelia Manullang, “Studi Teologis 

Penderitaan Orang Benar Ditinjau Dari Perspektif 

Kitab Ayub,” Jurnal Semper Reformanda Vol.5, 

no. No. 1 (2023). 
2 Renée Jeffery, Evil and International 

Relations: Human Suffering in an Age of Terror 

(New York: Palgrave Macmillan, 2008), 20. 

sama halnya dengan kebahagiaan.3  

Determinasi penderitaan yang 

dialami manusia membawa konsekuensi 

pada rasa sakit, baik fisik maupun mental. 

Dominasi rasa sakit yang berkepanjangan 

umumnya mendestruksi manusia pada 

perasaan putus asa, depresi, frustasi, dan 

kehilangan orientasi hidupnya,4 atau yang 

lebih serius pada kematian. Secara 

filosofis, penderitaan dibatasi dalam ruang 

gerak material dimana manusia sebagai 

makhluk hidup yang memiliki dimensi 

material secara logis berkonsekuensi pada 

penderitaan dan kematian.5 Lebih jauh, 

Richard S. Sharf menjelaskan bahwa satu 

hal yang pasti dari hidup adalah 

penghentiannya. Kita tidak tahu 

bagaimana kita akan mati atau berapa lama 

kita akan hidup, tetapi kesadaran akan 

kematian tidak dapat dihindari. Meskipun 

kesadaran akan penderitaan dan kematian 

dapat menciptakan ketakutan pada 

 
3 Ronald Schleifer, Pain and Suffering 

(New York: Routledge, 2014), 15. 
4 Yoga Febriano, “Bencana, Penderitaan, 

Dan Kebahagiaan (Suatu Refleksi Filosofis Atas 

Penderitaan Manusia Di Tengah Bencana Dalam 

Perspektif Etika Eudaimonia Aristoteles),” 

FORUM: Filsafat dan Teologi Vol. 51, no. 1 

(2022): 28. 
5 Valentinus Saeng, “Hakikat Penderitaan: 

Sebuah Tinjauan Filosofis,” in Di Mana Letak 

Kebahagiaan?: Penderitaan, Harta, Paradoksnya 

(Tinjauan Filosofis Teologis), ed. Edison R.L. 

Tinambunan dan Kristoforus Bala (Malang: STFT 

Widya Sasana, 2014), 129. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 3 

 

individu, realitas tersebut juga dapat 

mengarah pada pengembangan kehidupan 

yang kreatif.6 Fakta ini memaksa kita 

berjuang menemukan makna dan 

memaknai penderitaan maupun kematian 

dengan serius karena realitas itu sementara 

menghampiri kita.  

Pergumulan akan makna 

penderitaan dalam eksistensi kehidupan 

manusia merupakan salah satu fokus dari 

penelitian dan pengembangan psikoterapi 

Viktor E. Frankl. Frankl mengamati 

fenomena tersebut dengan mengemukakan 

tiga serangkai pengalamanan tragis dalam 

kehidupan manusia yang diwakili oleh 

fakta-fakta primordial, yaitu: penderitaan, 

rasa bersalah, dan kefanaan.7 Pada konteks 

demikian, Frankl mengusulkan usaha 

pemaknaan akan penderitaan sebagai 

bentuk respons terhadap realitas 

penderitaan yang menjadi bagian terberi 

dalam kehidupan manusia. Frankl 

mengamati bahwa penting untuk 

memaknai penderitaan karena penderitaan 

juga merupakan bagian  dari kehidupan. 

Dengan pemaknaan serta respons yang 

benar, Frankl berhasil mengembangkan 

metode logoterapi, yang secara khusus  ia 

gunakan sebagai pendekatan terapi makna 

 
6 Richard S. Sharf, Theories of 

Psychotherapy and Counseling: Concepts and 

Cases (California: Brooks/Cole, 2012), 171. 

 7 Viktor E. Frankl, “Logotherapy and the 

Challenge of Suffering,” Pastoral Psychology Vol. 

13 (1962): 26. 

pada masa-masa krisis kehidupan, 

terutama mengenai penderitaan. 

Dalam konteks teologis, 

penderitaan juga merupakan salah satu 

tantangan paling signifikan bagi iman 

setiap orang percaya. Ketika rasa sakit, 

kesedihan, penganiayaan, atau bentuk-

bentuk penderitaan lainnya melanda 

kehidupan orang percaya, kita mendapati 

diri kita begitu rapuh, bingung, dan penuh 

dengan pertanyaan. Penderitaan memang 

dapat menguji iman hingga batasnya,8 

namun bagaimana seharusnya umat Tuhan 

menempatkan dan memaknai penderitaan 

dalam hidupnya, masih menjadi 

pergumulan yang tidak mudah dijawab. 

Pergumulan akan penderitaan demikian 

juga yang secara eksplisit muncul dan 

dipertanyakan sepanjang narasi Kitab 

Ayub. Meski berbeda dengan Frankl dalam 

memaknai dan meresponi penderitaan, 

namun Ayub mampu merepresentasikan 

pandangan Alkitab mengenai relasi antara 

eksistensi penderitaan yang hadir dalam 

kehidupan umat Tuhan dan bagaimana 

seharusnya mereka memaknainya dan 

meresponinya. 

 Dalam perjumpaan pada tema ini, 

fokus Viktor Frankl dan Kitab Ayub 

menggumuli tema yang sama mengenai 

penderitaan dengan memberikan ciri yang 

 

 8 R.C. Sproul, Surprised by Suffering: The 

Role of Pain and Death I the Christian Life 

(Virginia: Reformation Trust, 2009), 13. 



4 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

khas pada masing-masing pandangan 

sehingga menarik untuk diteliti. Konsep 

dari Viktor Frankl dan Kitab Ayub yang 

dibahas penulis pada artikel ini, 

ditempatkan sebagai representasi 

mengenai bagaimana manusia bergumul 

dan meresponi penderitaan. Pemilihan 

kedua tokoh tersebut didasarkan atas 

sumbangan dari dua perspektif 

(psikoterapi—Frankl dan teologi—Ayub) 

yang bukan hanya melibatkan wacana 

teoretis namun juga pengalaman hidup 

mereka. Frankl bergumul dengan 

penderitaannya pada masa-masa kelam di 

dalam kamp konsentrasi Nazi,9 sementara 

Ayub bergumul dengan realitas 

keterpurukan hidup atas kehilangan orang-

orang tercinta, harta kekayaan, penyakit 

yang menggerogoti tubuh serta pertanyaan 

mengenai keadilan dan providensi Tuhan 

(Ayb. 1-2; 10). Meski berbeda dalam 

pendekatan metodologi serta tafsir 

terhadap realitas namun tema pada lokus 

keduanya sama maka perjumpaan ini 

memungkinkan untuk dilakukan perluasan 

wacana teoretis. 

 Tujuan artikel ini hendak 

mengeksplorasi perihal pemaknaan, 

respons serta pendekatan Frankl dan Ayub 

 
9 Pada bagian pengantar bukunya, Frankl 

mengatakan: “This book does not claim to be an 

account of facts and events but of personal 

experiences, experiences which millions of 

prisoners have suffered time and again.” (Viktor E. 

Frankl, Man’s Search for Meaning (Boston: 

Beacon Press, 2006), 13.) 

mengenai penderitaan dalam perspektif 

psikoterapis eksistensial dan teologis. 

Beberapa penelitian terdahulu mengenai 

tema penderitaan dalam perspektif kitab 

Ayub dan juga logoterapi sudah cukup 

banyak, namun dikaji secara terpisah. Pada 

tema mengenai penderitaan dan Kitab 

Ayub, beberapa penelitian seperti: 

Pertama,  tulisan dari Yonatan Alex 

Arifianto, “Reflektif Penderitaan Ayub 

Sebagai Resiliensi Iman Kristen: 

Membangun Pondasi Kekristenan” yang 

terbit pada tahun 2023,10 merupakan kajian 

reflektif mengenai penderitaan Ayub dan 

relevansinya bagi umat Tuhan. Kedua, 

tulisan dari Fransius Kusmanto, Benny 

Makalmai dan Christina Adelia 

Manullang, “Studi Teologis Penderitaan 

Orang Benar Ditinjau Dari Perspektif 

Kitab Ayub” yang terbit tahun 2023.11 

Artikel ini berfokus pada usaha menjawab 

pertanyaan mengenai penderitaan yang 

menimpa orang percaya melalui kisah 

Ayub. Ketiga, Jean Tris Zalukhu, Iwan 

Setiawan Tarigan, dan Ratna Saragih, 

“Iman dalam Penderitaan: Kajian Biblika 

Kitab Ayub 1-2 Sebagai Upaya Peneguhan 

Iman Kristiani” yang terbit tahun 2024.12 

 

 10 Yonatan Alex Arifianto, “Reflektif 

Penderitaan Ayub Sebagai Resiliensi Iman Kristen: 

Membangun Pondasi Kekristenan,” ELEOS: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Agama Kristen Vol. 3, No 

(2023): 21. 

 11 Kusmanto, Makalmai, and Manullang, 

“Studi Teologis Penderitaan Orang Benar Ditinjau 

Dari Perspektif Kitab Ayub,” 9. 
 12 Jean Tris Zalukhu, Iwan Setiawan 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 5 

 

Fokus artikel pada prinsipnya sama dengan 

artikel lainnya, namun lokus kajiannya 

yang dipersempit pada analisis biblika 

pada pasal 1 dan 2. Secara substansial, 

ketiga artikel ini berbeda dengan kajian 

penulis yang mengkaji secara spesifik 

mengenai makna, pemaknaan penderitaan 

serta metode pendekatan Ayub dalam 

melalui masa penderitaan. 

 Sementara pada tema logoterapi, 

beberapa penelitian dalam konteks teologi 

pastoral juga telah ada namun masih 

minim. Setidaknya terdapat tiga penelitian: 

Pertama, artikel dari Irianto Putra Lengkey 

dan Jacob Daan Engel, “Kajian Makna 

Hidup Terhadap Pandangan Paramedis dan 

Tokoh Agama Tentang Pasien Kanker 

Dari Perspektif Logoterapi Frankl” yang 

terbit tahun 2022.13 Penelitian ini berfokus 

pada usaha rehabilitasi pasien kanker 

melalui peran paramedis dan rohaniawan 

dengan instrumen logoterapi. Kedua, 

penelitian dari Natal Ria dan Yanto Paulus 

Hermanto, “Pelayanan Konseling Pastoral 

dengan Logoterapi: Sebuah Pendekatan 

pada Makna Hidup Penderita Systemic 

Lupus Erithematosus (SLE)” yang terbit 

 

Tarigan, and Ratna Saragih, “Iman Dalam 

Penderitaan: Kajian Biblika Kitab Ayub 1-2 

Sebagai Upaya Peneguhan Iman Kristiani,” Jurnal 

Teologi Injili dan Pendidikan Agama Vol. 2, no. 

No. 3 (2024): 1. 

 13 Irianto Putra Lengkey and Jacob Daan 

Engel, “Kajian Makna Hidup Terhadap Pandangan 

Paramedis Dan Tokoh Agama Tentang Pasien 

Kanker Dari Perspektif Logoterapi Frankl,” 

POIMEN: Jurnal Pastoral Konseling Vol. 3, no. 

No. 2 (2022): 13. 

tahun 2023.14 Artikel jurnal ini mengkaji 

pendekatan konseling dan pendampingan 

pastoral bagi penderita lupus dengan 

pendekatan terapi makna (logoterapi). Dan 

yang ketiga, penelitian dari Yosep Belay, 

“Analisis Komparatif Konseling Pastoral 

dan Logoterapi Frankl: Teologis, Filosofis 

dan Metodologis”15 yang baru terbit pada 

bulan juni 2025 lalu. Artikel ini mengkaji 

analisis komparatif antara konseling 

pastoral dan logoterapi Frankl yang 

mencakup tiga bidang—teologis, filosofis 

dan metodologis. Dua artikel logoterapi 

(artikel satu dan dua) merupakan usaha 

integratif dan aplikatif dalam bidang 

konseling pastoral bagi kasus tertentu 

dengan pendekatan logoterapi. Sementara 

artikel ketiga berfokus pada analisis 

komparatif antara konseling pastoral dan 

logoterapi secara teologi-filosofis. Masing-

masing artikel ini memang bersinggungan, 

terutama pada tema sentral logoterapi, 

namun pada perluasan teori ada spesifikasi 

yang berbeda. Secara khusus pada artikel  

penulis, perbedaan jelas terlihat karena 

penulis membandingkan natur dari makna 

penderitaan kedua lokus (Ayub dan 

 

 14 Natal Ria dan Yanto Paulus Hermanto, 

“Pelayanan Konseling Pastoral Dengan 

Logoterapi:Sebuah Pendekatan Pada Makna Hidup 

Penderita Systemic Lupus Erithematosus (SLE),” 

Jurnal Teruna Bhakti Vol. 6, no. 1 (2023): 43. 
 15 Yosep Belay, “Analisis Komparatif 

Konseling Pastoral Dan Logoterapi Frankl: 

Teologis, Filosofis Dan Metodologis,” Fidei: Jurnal 

Teologi Sistematika dan Praktika Vol. 8, no. No. 1 

(2025): 54. 



6 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Frankl) untuk kemudian mengajukan 

semacam sintesis yang komplementer 

sebagai perluasan teori dan aplikasi bagi 

pelayanan pastoral serta refleksi pribadi.  

 Dari latar belakang tersebut maka 

tujuan dari penelitian ini hendak menjawab 

dua rumusan masalah: Pertama, bagaimana 

konsep makna dan respons terhadap 

penderitaan menurut Viktor Frankl dan 

Ayub? Kedua, bagaimana 

mengkomparasikan kedua pandangan dan 

hasil sintesis yang memungkian untuk 

dikembangkan? 

 

METODE PENELITIAN 

 

Mengingat luasnya tema mengenai 

penderitaan dalam dua perspektif yang 

dikaji maka penulis membatasi lingkup 

kajian pada persoalan makna penderitaan 

serta instrumen dalam usaha menghadapi 

penderitaan sesuai variabel pada judul dan 

rumusan masalah. Penelitian ini 

menggunakan metode analisis deskriptif 

dan komparatif. Metode deskriptif 

merupakan bagian dari penelitian kualitatif 

yang berfokus pada pengkodean data dan 

pengembangan tema, sering disebut 

sebagai “analisis tematik.” Pendekatan ini 

menekankan kedekatan dengan data dan 

penggunaan kerangka kerja minimal. 

Metode ini menyajikan temuan secara 

terstruktur melalui pengkatalogan 

informasi ke dalam tema, memiliki nilai 

dan kredibilitas yang signifikan meskipun 

berfungsi sebagai dasar untuk kerangka 

analitik yang lebih kompleks.16 

Analisisnya dapat berkisar dari faktual, 

konseptual, hingga interpretatif. Analisis 

juga dapat berkisar dari deskripsi lugas, 

teori dasar yang dibangun, hingga cerita 

pendek yang menggugah. Hasil sebuah 

proyek penelitian kualitatif deskriptif dapat 

berkisar dari jawaban yang mendalam dan 

terukur hingga pertanyaan terbuka yang 

menggugah; dari detail deskriptif yang 

kaya hingga daftar tema yang ringkas.17 

Melalui metode tersebut gagasan pokok 

Frankl dan kitab Ayub mengenai tema 

penderitaan dideskripsikan untuk 

memberikan gambaran umum mengenai 

konsep dasar dari kedua pandangan. 

Sementara analisis komparatif  

dapat dipahami sebagai evaluasi terhadap 

kesamaan, perbedaan, dan asosiasi antara 

berbagai entitas, yang dapat mencakup 

pernyataan dari wawancara, simbol, studi 

kasus, kelompok sosial, konfigurasi 

geografis atau politik, serta perbandingan 

lintas negara. Penelitian komparatif 

diterapkan dalam berbagai pendekatan 

kualitatif, termasuk perbandingan 

berdasarkan kategori emik inti dalam studi 

 

 16 John W. Creswell and J. David 

Creswell, Research Design: Qualitative, 

Quantitative, and Mixed Methods Approaches (Los 

Angeles: SAGE Publications, 2023), 278. 

 17 Patricia Leavy, The Oxford Handbook 

of Qualitative Research (Oxford: Oxford 

University Press, 2014), 584. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 7 

 

etnografi, perbandingan dalam kasus 

fenomenologi, perbandingan studi kasus, 

politik komparatif, dan analisis naratif 

serta wacana. Tujuan dari penelitian ini 

adalah untuk mendefinisikan dan 

menguraikan tujuan penelitian komparatif, 

memberikan contoh dari bidang tersebut, 

serta membahas isu-isu dan masalah 

sentral dalam penelitian kualitatif, yang 

mencakup pemilihan kasus, unit, tingkat, 

dan skala analisis; kesetaraan konstruk; 

orientasi kasus atau karakteristik; serta isu 

kausalitas.18 Setelah mendeskrispsikan 

kedua gagasan, penulis melanjutkan 

dengan mengkomparasikan kedua gagasan. 

Hasil kajian yang dikomparasikan 

kemudian disintesiskan pada bagian akhir 

tulisan untuk mengajukan semacam 

perluasan gagasan mengenai cara pandang 

terhadap penderitaan yang mencakup 

dimensi teo-psikoterapis bagi pelayanan 

pastoral dan refleksi pribadi. Data 

penelitian ini menggunakan sumber primer 

dan sekunder, baik karya-karya Frankl 

maupun sumber-sumber lainnya yang 

direduksi dan dinilai relevan. 

 

 

 

 

 

 

 18 Lisa M. Given, The SAGE Encyclopedia 

of Qualitative Research Methods (Los Angeles: 

SAGE Publications, 2008), 100. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Penderitaan Perspektif Viktor Frankl 

 

Makna Penderitaan Menurut  

Viktor Emil Frankl 

 

 Sebagai seorang ahli neurolog 

psikiater dan filsuf, Frankl mendekati 

realitas penderitaan dengan cara pandang 

naturalis (berdasarkan perspektif psikologi 

modern) dan eksistensialis (berdasarkan 

perspektif filsafat eksistensialisme). 

Menurut Frankl, kehidupan secara inheren 

mencakup semua bentuk penderitaan yang 

juga muncul dalam berbagai bentuk. Cepat 

atau lambat, masing-masing dari kita akan 

mengalami masa-masa penderitaan yang 

berada di luar kendali kita, baik yang 

terkait dengan kehilangan hal-hal yang kita 

cintai, penyakit, atau kematian orang yang 

kita kasihi.19 Penderitaan adalah bagian 

dari hidup yang termanifestasikan dalam 

berbagai bentuk. Refleksinya terhadap 

makna penderitaan muncul saat ia berada 

di kamp. Menyaksikan keadaan yang 

mengerikan, Frankl mengatakan,  

Keinginan untuk bunuh diri terbersit 

dalam benak hampir semua orang, 

meskipun hanya untuk sejenak. 

Keinginan itu muncul akibat situasi 

yang tanpa harapan, karena kematian 

yang selalu mengintai kami setiap hari 

dan setiap jam. Kedekatan dengan 

maut dirasakan oleh banyak tawanan 

 
19 Viktor E. Frankl, Embracing Hope: On 

Freedom, Responsibility & the Meaning of Life 

(Boston: Beacon Press, 2024), 9. 



8 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

lainnya. Berdasarkan keyakinan 

pribadi yang akan saya bahas 

kemudian, saya berjanji kepada diri 

sendiri, sejak malam pertama saya tiba 

di kamp, bahwa saya tidak akan 

“berlari ke arah kawat berduri.” 

Metode bunuh diri ini sangat populer 

di kamp—menyentuh kawat berduri 

yang dialiri aliran listrik.20 

 

Penderitaan yang tiada akhir mendorong 

sebagian besar rekan Frankl untuk bunuh 

diri, namun Frankl memutuskan untuk 

tidak melakukan hal demikian. Suatu 

keputusan yang selanjutnya akan menjadi 

bagian penting dari salah satu komponen 

logoterapi.21 Pada pengantar buku Frankl, 

Harold S. Kushner meringkas pandangan 

Frankl mengenai makna penderitaan, 

“Penderitaan itu sejatinya tidak memiliki 

makna; kitalah yang memberi makna pada 

penderitaan melalui cara kita 

menghadapinya.”22 Frankl secara khusus 

melihat penderitaan sebagai bagian dari 

hidup yang perlu dimaknai secara positif. 

Dia mengatakan, “Jika hidup benar-benar 

 
20 Viktor E. Frankl, Man’s Search For 

Meaning (Jakarta: Noura Books, 2017), 24. 
21 Frankl mengatakan, “Manusia bukan 

satu dari sekian banyak benda; benda-benda saling 

mempengaruhi, tetapi manusia benar-benar mampu 

membuat keputusan sendiri. Apa yang terjadi pada 

dirinya—dengan dibatasi oleh semua anugerah dan 

lingkungan—ditentukan oleh dirinya sendiri. 

Contohnya di kamp konsentrasi. Di laboratorium 

kehidupan dan lahan uji coba ini, kami mengamati 

dan menyaksikan bagaimana sebagian rekan kami 

berperilaku seperti babi, sementara sebagian lain 

berperilaku seperti nabi. Manusia memiliki kedua 

potensi itu di dalam dirinya; potensi mana yang 

akan diwujudkan, tergantung dari keputusannya, 

bukan dari kondisinya.”(Viktor E. Frankl, Man’s 

Search Mean., 191.) 
22 Harold S. Kushner, “Mencari Makna 

Hidup: Sebuah Pengantar,” in Man’s Search For 

Meaning (Jakarta: Noura Books, 2017), xiii. 

memiliki makna, maka harus ada makna di 

dalam penderitaan. Karena penderitaan 

merupakan bagian tak terpisahkan dari 

kehidupan manusia, meskipun penderitaan 

itu merupakan nasib dan dalam bentuk 

kematian. Tanpa penderitaan dan 

kematian, hidup manusia tidak 

sempurna.”23 Penderitaan memang tidak 

dapat dihindari namun Frankl juga dengan 

tegas mengatakan, “Cara kita menanggapi 

kesulitan benar-benar menunjukkan siapa 

kita, dan karenanya, juga memungkinkan 

kita hidup secara lebih bermakna.”24 

Bahkan ketika menghadapi kematian yang 

secara tragis tidak dapat dihindari (baik 

oleh penyakit, bencana maupun sebagai 

korban perang dan kekejaman Nazi dalam 

konteks Frankl), Frankl melihat 

penderitaan dan kematian yang 

mengancam, justru sebagai saksi bahwa 

kebebasan terakhir, yaitu kebebasan batin 

seseorang, tidak pernah dapat dirampas 

oleh situasi dan kondisi yang dideritanya. 

Bisa dikatakan, orang-orang  seperti itu 

layak untuk penderitaan mereka dan cara 

mereka menghadapi penderitaan 

merupakan keberhasilan batin yang 

sesungguhnya.25 

 Frankl menantang pembacanya 

 
23 Viktor E. Frankl, Man’s Search Mean., 

96. 
24 Viktor E. Frankl, Yes to Life: Katakan 

Ya Pada Kehidupan, Apapun Yang Terjadi 

(Jakarta: Noura Books, 2021), 61. 
25 Viktor E. Frankl, Man’s Search Mean., 

95–96. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 9 

 

agar berjuang menemukan dan memaknai 

penderitaan dengan kepala tegak. Dari 

kesadaran tersebut penderitaan dipandang 

secara berbeda oleh Frankl. Bagi Frankl 

penderitaan merupakan instrumen yang 

melengkapi kehidupan manusia mengenai 

makna hidupnya. Melalui penderitaan 

manusia dibentuk menuju manusia sejati 

karena, “Entah kita berusaha mengubah 

nasib kita, jika mungkin, atau kita 

bersedia menerimanya, bila perlu. 

Keduanya sama-sama memberikan 

pengalaman pengembangan diri melalui 

setiap kesulitan atau kemalangan yang kita 

temui.”26 Frankl berjuang untuk 

menemukan makna dalam penderitaannya 

dengan cara merefleksikan dan menjalani 

profesinya sebagai seorang ilmuwan dan 

psikoterapis. Ia kemudian menemukan 

makna dan tujuan dari penderitaan itu 

sendiri justru saat ia mulai menikmati 

profesi sebagai psikoterapis pada dirinya 

sendiri dan bagi rekan-rekan tahanannya. 

Frankl mengatakan bahwa segala sesuatu 

yang membuat ia tertekan pada saat itu 

menjadi lebih objektif, dilihat dan 

dijelaskan dari perspektif ilmiah. Dengan 

pendekatan ini, ia berhasil mengatasi 

situasi dan penderitaan yang dihadapi, 

serta mengamati semua kesulitan itu 

seolah-olah semuanya terjadi di masa lalu. 

Frankl melihat semua tantangan yang 

 
26 Viktor E. Frankl, Yes to Life: Katakan 

Ya Pada Kehidupan, Apapun Yang Terjadi, 61. 

dihadapi menjadi objek penelitian 

psikologi ilmiah yang menarik, dan ia 

sendiri berperan sebagai penelitinya.27 

 Dengan menemukan makna dan 

tujuan di tengah penderitaan kamp, hidup 

Frankl berubah dan bersemangat dalam 

menjalani hari-harinya meskipun 

penderitaan belum berakhir. Pengalaman 

pentingnya saat berada di dalam kamp 

konsentrasi telah memberikan pemahaman 

kepada Frankl tentang pentingnya mencari 

makna dalam hidup. Ia melihat penderitaan 

dan kematian sebagai pendorong untuk 

hidup yang lebih berarti dan melakukan 

hal-hal yang bermakna. Dalam kasus 

kematian yang mendekat, Frankl 

melihatnya sebagai situasi batas yang 

memaksa individu untuk menghadapinya 

secara eksistensial. Penderitaan dan 

kematian menjadi situasi batas yang paling 

kuat, yang membuat individu harus 

mencari makna dalam kehidupannya. 

Situasi batas memberikan pemahaman 

yang mendalam dan penting bagi setiap 

individu.28 

 Bagi Frankl, makna penderitaan itu 

“cair” dan masing-masing individu dapat 

memberikan makna serta tujuannya sendiri 

tanpa harus menjadi putus asa, apalagi 

sampai bunuh diri. Karena masing-masing 

 
27 Viktor E. Frankl, Man’s Search Mean., 

108. 
28 Richard S. Sharf, Theories of 

Psychotherapy and Counseling: Concepts and 

Cases, 171. 



10 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

individu itu unik dengan eksistensinya 

yang unik pula, maka pemaknaan akan 

penderitaan dapat dilihat berkaitan dengan 

interpretasi subjektif masing-masing. 

Dalam hal ini, setiap individu perlu 

menyadari bahwa ia terhubung dengan 

“sesuatu” di luar dirinya (self-

transcendence). Frankl menjelaskan 

gagasan self-transcendence bahwa, 

“manusia selalu menunjuk, dan diarahkan, 

kepada sesuatu selain dirinya sendiri; atau 

lebih tepatnya, terhadap sesuatu atau 

seseorang selain diri sendiri, yaitu, 

terhadap makna yang harus dipenuhi, atau 

terhadap manusia lain untuk ditemui 

dengan penuh kasih.”29 Sesuatu itu dapat 

merujuk kepada seseorang yang dikasihi, 

hobi, seni, pekerjaan atau juga Tuhan. Dan 

melalui relasi emosional yang mendalam 

dengan “sesuatu” itu, seseorang mampu 

memaknai penderitaannya dengan 

mengubah paradigma untuk tekun 

berjuang menanggung penderitaan, 

meskipun kemungkinan terburuknya ia 

harus berhadapan dengan kematian. 

Namun setidaknya ia tidak mati dan 

dikenang sebagai manusia tidak bermoral 

(swine) tetapi sebagai seorang yang mulia 

(saint) karena nilai-nilai eksistensial yang 

tinggi melekat padanya30 Penekanan 

 

 29 Viktor E. Frankl, The Doctor and The 

Soul: From Psychotherapy to Logotherapy (New 

York: Vintage Books, 1986), 271. 

 30 H.D. Bastaman, Logoterapi: Psikologi 

Untuk Menemukan Makna Hidup Dan Meraih 

Hidup Bermakna (Jakarta: Rajawali Press, 2007), 

Frankl ada pada sisi psiko-eksistensialis 

dan moralis. Frankl mendorong kesadaran 

dan tanggung jawab eksistensial manusia 

untuk memaknai penderitaan, menerima 

nasib dan menjalaninya dengan penuh 

kehormatan sebagai seorang manusia yang 

memiliki prinsip hidup yang kuat dan 

terhormat. 

 

Instrumen Metode Terapis Frankl 

Menghadapi Penderitaan: Logotherapy  

 

 Frankl secara ringkas menjelaskan 

definisi, “logoterapi—sesuai dengan 

namanya sendiri merupakan psikoterapi 

yang berpusat pada makna.”31 Teori ini 

bukan sekadar gagasan teoritis, karena 

Frankl secara langsung menerapkan pada 

pengalaman hidupnya ketika ia berada di 

dalam kamp konsentrasi, “Memang, kamp 

konsentrasi yang saya alami berfungsi 

sebagai tempat pengujian yang 

mengonfirmasi salah satu prinsip utama 

logoterapi, yaitu teori yang menyatakan 

bahwa orientasi makna dasar seorang 

individu—atau, seperti yang biasa saya 

sebut, "keinginan untuk makna"—

memiliki nilai bertahan hidup yang 

nyata.32 Secara ringkas, logoterapi 

merupakan model psikoterapi yang 

berbasis makna. Pendekatan analisisnya 

menggabungkan psikoterapi dengan 

 

11. 
31 Viktor E. Frankl, The Doctor and The 

Soul: From Psychotherapy to Logotherapy, 9. 
32 Viktor E. Frankl, The Doctor and The 

Soul: From Psychotherapy to Logotherapy, 6. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 11 

 

filsafat eksistensialisme dengan model 

dialogis antara konselor dan konseli 

sebagaimana model dialog Socrates.33  

 Logoterapi Frankl pada pendekatan 

psikoterapi umumnya dikategorikan pada 

kelompok psikoterapi eksistensial. Model 

ini merupakan pendekatan terapis yang 

menekankan pandangan filosofis terhadap 

kehidupan dan manusia. Secara khusus 

pada logoterapi, metode Frankl ini berbeda 

dengan mazhab psikoterapi lainnya dengan 

berpusat pada eksistensi manusia yang 

melibatkan tiga unsur penting: spiritualitas 

(kesadaran jiwa manusia yang mampu 

mengabstraksi realitas seperti makna, seni, 

keindahan, humor, dll), kebebasan dan 

tanggung jawab individu.34 Frankl 

menjelaskan bahwa psikoterapi berusaha 

untuk membawa fakta-fakta naluriah 

kedalam kesadaran. Logoterapi, di sisi 

lain, berusaha menyadarkan realitas 

spiritual. Sebagai analisis eksistensial, 

analisis ini secara khusus berkaitan dengan 

menyadarkan manusia akan tanggung 

jawabnya karena bertanggung jawab 

adalah salah satu dasar esensial dari 

eksistensi manusia. Jika menjadi manusia 

adalah menjadi sadar dan bertanggung 

 
33 James M. DuBois, “Understanding 

Viktor Frankl’s Theory and Therapy of Mental 

Disorders,” in On the Theory and Therapy of 

Mental Disorders: An Introduction to Logotherapy 

and Existential Analysis (New York: Brunner-

Routledge, 2004), xxxii. 
34 Viktor E. Frankl, The Doctor and The 

Soul: From Psychotherapy to Logotherapy, 18. 

jawab, maka analisis eksistensial adalah 

psikoterapi yang titik awalnya adalah 

kesadaran akan tanggung jawab.35 

 Tesis mendasar dari logoterapi 

menekankan perjuangan untuk 

menemukan makna hidup merupakan 

kekuatan motivasi utama dalam diri 

manusia. Seperti yang telah disinggung, 

kurangnya perhatian terhadap makna 

mengarah pada kondisi “kekosongan 

eksistensial” yang dapat berakhir pada 

neurosis. Logoterapi berusaha membuka 

potensi makna bagi orang-orang untuk 

diaktualisasikan sebagai usaha mengatasi 

kekosongan eksistensial. Reuven P. Bulka 

menjelaskan pandangan Frankl ini bahwa 

prinsip utama logoterapi adalah setiap 

orang pada akhirnya memiliki kebebasan 

untuk memilih dan mengejar makna 

daripada kesenangan (Freud) atau 

kekuasaan (Nietzsche). Bahwa hidup 

manusia selalu memiliki makna tanpa 

syarat dalam segala situasi, termasuk 

penderitaan dan kematian. Logoterapi 

melihat situasi penderitaan sebagai 

kesempatan untuk mengaktualisasikan 

nilai-nilai, termasuk nilai-nilai “sikap”, 

yaitu sikap yang diambil terhadap 

penderitaan. Kematian dipandang sebagai 

realitas positif, karena hanya dalam 

menghadapi kematianlah kita dapat 

bertindak secara bermakna. Tanpa 

 
35 Viktor E. Frankl, The Doctor and The 

Soul: From Psychotherapy to Logotherapy, 42. 



12 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

kematian, segala sesuatu dapat ditunda 

selamanya.36 

 Dalam hal respons saat 

menghadapi penderitaan, logoterapi Frankl 

hendak membuka pemahaman seorang 

konseli mengenai nilai-nilai serta makna 

penderitaan yang tidak hanya terbatas pada 

hal-hal negatif dari penderitaan itu sendiri. 

Karena penderitaan adalah bagian dari 

kehidupan, maka penderitaan juga 

memiliki makna yang penting bagi 

kehidupan itu sendiri. Manusia ditantang 

untuk memaknainya melalui upaya kreatif, 

pekerjaan/hobi, serta relasi kasih dan 

pengorbanan. Masalah penderitaan 

bukanlah hal utama yang menyebabkan 

seseorang putus asa, masalahnya ada pada 

keputusan serta kemampuan seorang 

individu dalam memaknai penderitaan 

itu.37 Dalam hal ini, peranan logoterapis, 

seperti penjelasan Frankl, menyerupai 

peran seorang dokter ahli mata daripada 

seorang pelukis. Seorang pelukis berupaya 

menyodorkan kepada kita gambaran dunia 

dari kacamatanya; sebaliknya seorang 

dokter ahli mata berusaha membuat kita 

melihat dunia seperti apa adanya. Seorang 

logoterapis akan memperluas dan 

memperlebar bidang pandang pasien, 

 
36 Reuven P. Bulka, “Logotherapy,” in 

Encyclopedia of Psychology: 8 Volume Set 

(Washington: American Psychological Association, 

2000), 71. 

 37 Viktor E. Frankl, The Feeling of 

Meaninglessness: A Challenge to Psychotherapy 

and Philosophy (Milwaukee, Wisconsin: Marquette 

University Press, 2010), 198. 

sehingga semua spektrum yang berpotensi 

memiliki makna hidup bisa disadari dan 

terlihat olehnya38 termasuk juga 

pemaknaan mengenai penderitaan dan 

kematian. Berikut contoh percakapan 

logoterapis Frankl dan kliennya yang 

dikutip oleh DuBois,   

Kami bertanya kepada pasien yang 

mengalami depresi berat tersebut 

(pasca kematian sang istri, pen.) 

apakah ia pernah memikirkan apa 

yang akan terjadi seandainya ia yang 

meninggal lebih dulu daripada 

istrinya. “Sungguh pikiran yang tak 

tertahankan,” jawabnya, ”istri saya 

akan putus asa.” Kami hanya 

menjawab, “Lihatlah, istrimu telah 

terhindar dari hal ini, dan kamu telah 

terhindar dari hal ini, meskipun 

dengan harga yang harus kamu 

tanggung karena kepergiannya.” Pada 

saat itu, penderitaannya memiliki 

makna: makna sebuah pengorbanan.39 

 

Percakapan teurapetik logoterapi 

memungkinkan dialog dua arah (Socratic 

Dialogue) yang membuka perspektif 

konseli. Pertanyaan yang diajukan Frankl 

disetting dengan analisis yang cermat dan 

tepat sasaran sehingga memungkinkan 

konseli melihat situasinya dalam sudut 

pandang yang baru, untuk kemudian 

menemukan makna yang tidak pernah 

terpikirkan sama sekali ketika ia 

menghadapi situasi yang tragis tersebut. 

 Dengan menemukan makna dalam 

 
38 Viktor E. Frankl, Man’s Search Mean., 

159. 
39 James M. DuBois, “Understanding 

Viktor Frankl’s Theory and Therapy of Mental 

Disorders,” xxxiv. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 13 

 

momen peristiwa yang tragis atau 

penderitaan, seorang konseli menyadari 

bahwa ia memiliki suatu kekuatan yang 

mampu menstimulasi hidupnya untuk 

berjuang demi makna dan tujuan tertentu 

melampaui penderitaannya. Frankl bahkan 

menegaskan bahwa metode ini juga 

berlaku dalam kasus-kasus penyakit 

somatogenik yang bahkan tidak dapat 

disembuhkan secara medis.40 Dalam hal ini 

logoterapi menekankan pada unsur 

kehendak untuk bermakna (the will to 

meaning) dan keputusan eksistensial yang 

dibuat seseorang sehingga mampu 

mendorongnya untuk menghadapi 

penderitaan dengan memaknai realitas itu 

secara berbeda. Dengan demikian ia 

mampu mengembangkan sikap positif 

yang mendorongnya tetap produktif sesuai 

makna dan tujuan hidup yang diambil. 

 Logoterapi mendorong Frankl (dan 

juga konseli) untuk bertanggung jawab 

atas hidup mereka sendiri dan secara 

mandiri mencari makna konkret dari 

keberadaan mereka. Frankl menjelaskan 

bahwa kita memiliki kemampuan untuk 

memberi makna pada kehidupan bahkan 

bagi penderitaan sekalipun. Ketika kita 

tidak lagi dapat mengubah takdir kita 

dengan tindakan, sikap yang benar 

terhadap nasib menjadi penting. Dalam 
 

40 Viktor E. Frankl, On the Theory and 

Therapy of Mental Disorders: An Introduction to 

Logotherapy and Existential Analysis (New York: 

Brunner-Routledge, 2004), 237. 

keadaan penderitaan yang parah, di mana 

tidak ada aktivitas atau kreativitas yang 

dapat memberikan nilai pada hidup, masih 

mungkin untuk memberikan makna pada 

hidup melalui sikap yang diambil terhadap 

penderitaan itu sendiri. Ini memberikan 

kita kesempatan terakhir untuk 

mewujudkan nilai-nilai. Dalam hal ini, 

tindakan penderitaan tersebut juga dapat 

menjadi pencapaian tertinggi yang 

diberikan kepada manusia. Dalam kasus 

ini, kita dapat memahami kebijaksanaan 

Goethe bahwa tidak ada kondisi yang tidak 

dapat dimuliakan baik melalui tindakan 

maupun penderitaan. Bahkan ketika 

manusia terpaksa meninggalkan realisasi 

nilai-nilai kreatif dan pengalaman, dia 

masih dapat mencapai sesuatu melalui 

sikap yang diambil terhadap 

penderitaannya. Dengan demikian, hidup 

memiliki makna hingga saat nafas terakhir. 

Semua ini menunjukkan pentingnya sikap 

dan pendekatan yang diambil terhadap 

kehidupan, terlepas dari keadaan dan 

kondisi yang sementara dihadapi.41 

 

Penderitaan Perspektif Kitab Ayub 

 

Makna Penderitaan Perspektif  

Teologi Kitab Ayub 

 

 Seperti definisinya, maka secara 

ringkas penderitaan secara umum meliputi 

 

 41 Viktor E. Frankl, “On Logotherapy and 

Existential Analysis,” The American Journal of 

Psychoanalysis Vol. 18 (1958): 32. 



14 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

tiga aspek, yaitu: batin/jiwa, jasmani, dan 

rohani.42 Jika ketiga dimensi ini diterapkan 

pada kasus Ayub, maka secara ringkas, 

Alkitab memberikan konfirmasi demikian. 

Beberapa data berikut dapat dirujuk untuk 

menggambarkan ketiga dimensi 

penderitaan yang dialami oleh Ayub.  

 Pertama, penderitaan batin/jiwa 

(1:20-21; 3; 28-31). Pada pasal 1:20, frasa 

“mengoyak jubahnya” sebagai tindakan 

yang melambangkan kehancuran hati dan 

jiwa seseorang dalam menanggapi 

kehilangan atau kesusahan yang mendalam 

(bdk. Kej. 37:34; 2 Sam. 1:11) dan 

“mencukur kepalanya” sebagai tanda 

berkabung dan kerendahan hati sekaligus 

melambangkan penanggalan kemuliaan 

dan kesombongan pribadi, mengakui 

kelemahan manusia di hadapan Tuhan 

(bdk. Yes. 15:2; Yer. 7:29), menerangkan 

respons dukacita mendalam Ayub yang 

umum dalam budaya Ibrani kuno dan 

Timur Dekat Kuno saat terjadi musibah 

yang berat.43 Lawson menjelaskan,  

“Setelah mendengar kehilangan semua 

harta benda dan anak-anaknya, Ayub 

bangkit dan mengoyakkan jubahnya (bdk. 

Kej. 44:13; Hak. 11:35) dan menggunduli 

kepalanya (bdk. Yes. 15:2; Yeh. 7:18). Ini 

adalah ekspresi lahiriah dari kesedihan, 

dukacita, dan kekacauan batinnya yang 

 

 42 Renée Jeffery, Evil and International 

Relations: Human Suffering in an Age of Terror, 

20. 
43 “Study Bible,” 

https://biblehub.com/job/1-20.htm. 

mendalam.”44  

 Sementara pada pasal ketiga, juga 

pada pasal kedua puluh delapan hingga 

pasal ketiga puluh satu yang merupakan 

bentuk soliloquy Ayub, sebagian besar 

berisi keluh kesah Ayub yang 

menerangkan penderitaan batinnya. Secara 

khusus pada pasal ketiga, David J. A. 

Clines mengatakan, “Begitu kita beralih ke 

pidato-pidatonya yang puitis, dari pasal 3 

seterusnya, kita menjumpai pikiran yang 

kacau, rasa pahit dan marah, keterasingan 

dari Tuhan dan bahkan penganiayaan oleh 

Tuhan.”45 Seperti yang juga disampaikan 

oleh Lawson, “Dia segera menginginkan 

kematian itu sendiri atas pengalaman yang 

menyakitkan ini. Di sinilah kita 

menemukan Ayub dalam pasal 3 saat ia 

runtuh di bawah beban keputusasaan.”46 

 Kedua, penderitaan secara jasmani 

(2:7-8). Selain penderitaan batin/jiwa, 

Ayub juga mengalami penderitaan jasmani 

dalam bentuk penyakit yang Tuhan ijinkan 

melalui tangan Iblis.  Penderitaan Ayub 

dapat dibagi dalam dua gelombang. 

Gelombang pertama pencobaan 

menghilangkan apa yang positif dalam 

hidup Ayub—yaitu kemakmurannya; 

sementara yang gelombang kedua 

 
44 Steven J. Lawson, Holman Old 

Testament Commentary: Job (Nashville, 

Tennessee: B&H Publishing Group, 2004), 34. 
45 David J. A. Clines, Word Biblical 

Commentary: Job 1–20, Volume 17. (Dallas: Word 

Books, 1989), 20. 
46 Steven J. Lawson, Holman Old 

Testament Commentary: Job, 53. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 15 

 

menambahkan yang negatif dengan 

menyebabkan penderitaan fisik. Putaran 

pertama membawa penderitaan mental 

yang berhubungan dengan kehilangan, 

sedangkan putaran kedua membawa 

masalah fisik yang berhubungan dengan 

rasa sakit.47 Kata “barah” dalam bahasa 

Ibrani ִּןיחִ֣שְׁב  (biš·ḥîn) dengan kata dasar 

ןיחִשְׁ  (shechin), berarti Inflammation, an 

ulcer (peradangan, bisul, ulkus).48 Kata 

yang sama digunakan sebagai salah satu 

bentuk tulah (tulah keenam) saat 

penghukuman bagi Mesir (Kel. 9:8-12). 

Dalam konteksnya, Istilah "shechin" 

merujuk pada suatu penyakit fisik yang 

ditandai dengan luka atau bisul yang 

menyakitkan dan meradang. Istilah ini 

sering digunakan dalam konteks hukuman 

ilahi atau ujian, di mana penyakit semacam 

itu dianggap sebagai manifestasi dari 

ketidakpuasan Tuhan atau sebagai ujian 

iman.49 Charles R. Swindoll, ada berbagai 

pendapat mengenai jenis sakit tersebut, 

salah satunya adalah melanoma, bentuk 

kanker kulit yang agresif.50 Namun apapun 

jenisnya, jika penyakit Ayub itu didekati 

dengan arti literal sebagai semacam bisul 

yang meradang dan menghasilkan luka 

 
47 John H. Walton, The NIV Application 

Commentary: Job (Grand Rapids: Zondervan, 

2012), 107. 
ןיחִשְׁ .7822“ 48  (Shechin),” 

https://biblehub.com/hebrew/strongs_7822.htm. 
ןיחִשְׁ .7822“ 49  (Shechin).” 
50 Charles R. Swindoll, Job: A Man Of 

Heroic Endurance (Nashville, Tennessee: Thomas 

Nelson, 2004), 51. 

terbuka (dalam istilah medis disebut 

ulkus), maka ini pastilah menimbulkan 

rasa sakit yang menyiksa. Ditambah lagi 

bisul-bisul itu timbul di seluruh bagian 

tubuh Ayub dari telapak kaki sampai 

kepalanya (2:7). lebih jauh, dalam 

konteksnya, akibat luka demikian Ayub 

juga terkena pengasingan secara sosial. 

John H. Walton menjelaskan bahwa, 

Penyakit kulit yang diderita Ayub 

menyebabkan dia diusir dari kota. 

Meskipun ada praktik umum di kalangan 

pelayat yang menaburkan debu dan abu di 

kepala mereka sebagai tanda kesedihan, 

Ayub justru duduk di atas tumpukan abu. 

Tumpukan abu ini terletak di luar kota, 

mirip dengan tempat pembuangan sampah 

yang sering dibakar. Terjemahan LXX 

menunjukkan bahwa kotoran adalah salah 

satu jenis sampah yang sering dibawa ke 

tempat tersebut; lokasi ini menegaskan 

status Ayub sebagai orang yang 

terbuang.51 Penjelasan Lawson 

mempertegas keadaan Ayub yang sangat 

menderita. Bukan hanya fisik dan mental 

tetapi juga dalam konteks relasi sosialnya. 

Ia terbuang dari lingkungan sosialnya dan 

dipandang/disamakan sebagai sampah oleh 

karena penyakitnya (bdk. 30:1). Ayub 

benar-benar berada dalam situasi yang 

terasing. Melalui konteks penderitaan ini 

kita dapat memaklumi ketika pada pasal 

 
51 John H. Walton, The NIV Application 

Commentary: Job, 108. 



16 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

tiga membentangkan kutukkan Ayub 

terhadap hari kelahiran dan kehidupannya.  

 Ketiga, penderitaan secara rohani. 

Menarik bahwa sebagian besar 

pergumulan Ayub dalam keluhan-keluhan 

yang ia gumuli, keluhan mengenai sakit 

fisik, kehilangan harta benda, maupun 

ketakutan akan kematian, sangat sedikit 

dikeluhkan. Sebaliknya, sepanjang 

keluhan-keluhan dalam dialognya yang 

panjang lebar, semuanya justru mengarah 

pada pergumulan rohani dalam konteks 

kesadaran teologis akan kesalehan 

hidupnya dan kehendak Tuhan yang 

seolah-olah terkesan “semena-mena” 

terhadap dirinya. Baik pada dua bagian 

besar soliloquy Ayub pada pasal 3 dan 

pasal 28 hingga 31, maupun jawaban-

jawaban Ayub terhadap argumentasi 

teman-temannya, Ayub selalu 

menghubungkan penderitaannya tersebut 

dalam konteks teologis, “”Demi Allah 

yang hidup, yang tidak memberi keadilan 

kepadaku, dan demi Yang Mahakuasa 

yang memedihkan hatiku.” (Ayb. 27:2). 

Dia bahkan tetap membela posisinya 

terhadap tuduhan sepihak dari teman-

temannya bahwa, “sampai binasa aku tetap 

mempertahankan bahwa aku tidak 

bersalah” (Ayb. 27:5). Sikap demikian 

juga dipertahankan Ayub dengan tegas 

pada bagian awal pasal 31 dengan gaya 

kritik retoris kepada Allah (Lihat: 31:1-4 

dan 31:35-37). Sebuah pergumulan yang 

tiada akhir mengenai persoalan teodisi 

yang dipertanyakan Ayub. Jadi meskipun 

Ayub menderita secara jasmani juga 

batin/jiwa akibat kehilangan orang-orang 

terkasih, harta bendanya serta penyakit 

yang dideritanya, Ayub nampaknya lebih 

menderita secara rohani karena Tuhan 

seolah-olah sewenang-wenang dan hanya 

berdiam diri. 

 Ada berbagai spekulasi yang 

disampaikan dalam dialog dan memang 

dapat mewakili gambaran realitas terhadap 

penyebab umum penderitaan, namun pada 

kasus Ayub, makna penderitaan itu 

tetaplah menjadi misteri. Penderitaan 

dalam kitab Ayub mempresentasikan suatu 

misteri Allah yang tidak terjawab secara 

tuntas. Pesan Kitab ini pada prinsipnya 

tidak mendiskusikan suatu pola yang baku 

perihal mengapa penderitaan itu terjadi 

pada orang-orang saleh (meskipun ada 

keterangan mengenai penyebab 

penderitaan Ayub di pasal kedua), namun 

lebih tepat memberikan gambaran 

mengenai teladan Ayub tentang 

bagaimana seorang yang saleh 

menempatkan dirinya dalam menghadapi 

misteri penderitaan yang diijinkan Allah.52 

Lawson menjelaskan hal ini demikian, 

Orang yang benar mungkin akan bertanya 

mengapa hal ini terjadi, tetapi Allah tidak 

memiliki kewajiban untuk menjelaskan 

 
52 David J. A. Clines, Word Biblical 

Commentary: Job 1–20, 19. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 17 

 

rencana-Nya kepada makhluk-Nya. 

Sebenarnya, cara-cara Allah jauh lebih 

tinggi daripada cara kita. Namun, Dia 

selalu memiliki tujuan di balik setiap 

penderitaan, meskipun sering kali tujuan 

tersebut tidak diungkapkan kepada 

manusia. Ayub tidak pernah mengetahui 

alasan di balik penderitaannya. Jawaban 

Tuhan terhadap pertanyaan Ayub yang 

mendalam adalah untuk menerima nasihat-

Nya yang berdaulat dan penuh hikmat, 

yang melampaui pemahaman manusia.53 

 

Instrumen Metode Ayub Menghadapi 

Penderitaan: Faith-therapy 

 

 Jika gagasan Friedrich Nietzsche 

terkenal dengan frasa the will to power, 

Sigmund Freud dengan the will to 

pleasure, dan Viktor Frankl dengan the 

will to meaning, maka penulis mengajukan 

the will to faith untuk Ayub. Pada bagian 

sebelumnya, Frankl menggunakan konsep 

logoterapi yang berpusat pada the will to 

meaning sebagai instrumen untuk 

memaknai penderitaan sekaligus sebagai 

pencarian dasar dan tujuan bagi konseli 

memperjuangkan hidupnya pada masa 

krisis. Berbeda dari pendekatan Frankl, 

pendekatan faith-therapy dengan 

penekanan pada the will to faith 

merupakan gagasan mendasar yang 

diajukan penulis sebagai instrumen 

 
53 Steven J. Lawson, Holman Old 

Testament Commentary: Job, 24. 

pendekatan Ayub dalam menghadapi 

realitas penderitaan. Ini merupakan 

pengembangan model teologi Ayub 

sekaligus mengajukan ekskursus dengan 

beberapa alasan:   

 Pertama, Ayub hidup sebagai 

seorang yang beriman. Ia seorang yang 

saleh, jujur, takut akan Tuhan dan 

menjauhi kejahatan (1:1); ia sensitif akan 

dosa dan pelanggaran sehingga responsif 

dengan cara mempersembahkan korban 

persembahan kepada Allah bagi 

keluarganya (1:5). Kedua, ia meresponi 

bencana dan penderitaan dalam hidupnya 

sebagai seorang yang beriman. Ini terlihat 

ketika Ayub dengan besar hati “menerima 

yang buruk” dari Tuhan (2:10) dengan dua 

cara yang luar biasa; pertama, melalui 

sikap tubuhnya dengan cara “sujudlah ia 

dan menyembah” (1:20); kedua, melalui 

ucapan mulutnya, “TUHAN yang 

memberi, TUHAN yang mengambil, 

terpujilah nama TUHAN!” (1:21). 

Respons seperti ini tidaklah mudah, 

terutama bagi seseorang yang hidupnya 

saleh seperti Ayub. Ketiga, Ayub tidak 

pernah kehilangan imannya kepada Tuhan. 

Ini terlihat dari dua kali penegasan narator 

mengenai respons Ayub bahwa, “Dalam 

kesemuanya itu Ayub tidak berbuat dosa 

dan tidak menuduh Allah berbuat yang 

kurang patut” (1:22); “Dalam kesemuanya 

itu Ayub tidak berbuat dosa dengan 



18 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

bibirnya.” (2:10). Ayub tidak mengutuk 

Allah, meskipun hal itu diusulkan oleh 

Istrinya (2:9). Meskipun bergumul  serta 

bertanya dalam ketidakpahamannya 

terhadap rencana Allah melalui 

penderitaan, Ayub tidak menjadi seorang 

agnostic atau ateis. Dia bahkan dengan 

kegentaran menjawab Allah dengan 

menutup mulutnya (39:37); menarik 

perkataannya (42:6); dan mengakui 

kebesaran Tuhan, hikmat-Nya, serta 

pengetahuan-Nya yang ajaib (42:1-4). 

Ayub tidak pernah kehilangan imannya, 

meskipun imannya diuji dengan 

penderitaan yang berat dan ia pun tidak 

mengerti. Selain alasan-alasan tersebut, 

salah satu alasan penting lainnya adalah 

bahwa the will to faith secara keseluruhan 

merupakan prinsip dasar Alkitab sehingga 

sangat alkitabiah. 

 Ketiga poin diatas yang 

mempresentasikan iman Ayub yang 

membingkai karakter dari faith-therapy 

sebagai instrumen Ayub menghadapi 

penderitaan. “Kehendak untuk beriman” 

(the will to faith) menempatkan Ayub pada 

presuposisi ultimat dimana penundukan 

diri secara mutlak pada kehendak dan 

rencana Allah menjadi alasan yang cukup 

untuk menghadapi penderitaan. Fakta 

bahwa Allah tidak menjawab pertanyaan 

Ayub secara tuntas secara implisit 

menggemakan karakteristik the will to 

faith bahwa, “hidup kami ini adalah hidup 

karena percaya, bukan karena melihat” (2 

Kor. 5:7; bdk. Rm. 1:17). Karakter iman 

yang juga digemakan dalam kehidupan 

Abraham saat dipanggil dan diutus (Kej. 

12:1-5; Ibr. 11:8). Di sini letak perbedaan 

antara the will to meaning dari Viktor 

Frankl dan the will to faith dari Ayub. 

Frankl membutuhkan alasan rasional, 

empiris dan pragmatis yang mampu 

menggugah dimensi psikis konseli untuk 

berjuang menghadapi penderitaan hidup, 

sementara prinsip the will to faith 

melampaui pandangan dunia empiris. 

Prinsip ini melangkah masuk dan 

bertumpu pada transendensi, misteri serta 

rencana kekal Allah.  

 Secara implisit, prinsip the will to 

faith ingin menegaskan bahwa dalam 

menghadapi penderitaan, orang percaya 

tidak selalu membutuhkan alasan perihal 

“mengapa?” namun menekankan 

keyakinan penuh pada rancangan kekal 

Allah yang menuntut sikap self-dependent, 

meskipun kita tidak/belum melihat dalam 

realitas mengenai maksud dan tujuan yang 

sementara Ia kerjakan. Prinsip ini juga 

tidak mengusulkan semacam sikap pasif 

yang pasrah tanpa usaha. Sebaliknya, 

teladan Ayub yang bertahan dalam 

penderitaan batin, jasmani dan rohani terus 

berjuang hingga perjumpaan dengan 

Tuhan pada bagian akhir kisahnya, 

membuktikan bahwa Ayub memiliki daya 

juang yang kuat dalam menghadapi 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 19 

 

penderitaan. Itu berarti prinsip the will to 

faith mendorong kita untuk menghadapi 

penderitaan dengan iman yang teguh, 

sekaligus dengan semangat juang yang 

tiada henti. Nasehat dari Clines mewakili 

bagian ini, “Hendaklah Ayub sang sabar 

menjadi teladanmu selama hal itu mungkin 

bagimu; tetapi ketika keseimbangan batin 

gagal, biarlah kesedihan dan amarah Ayub 

sang sabar mengarahkan dirinya dan 

dirimu kepada Tuhan, karena hanya 

melalui perjumpaan dengan-Nya, 

ketegangan dalam penderitaan dapat 

teratasi.”54 

 

ANALISIS KOMPARATIF DAN 

WACANA SINTESIS 

 

 Secara Ringkas, dapat dilihat 

bahwa baik Frankl dan Ayub sama-sama 

memahami realitas penderitaan sebagai 

bagian terberi yang hadir dalam kehidupan 

manusia yang perlu diterima dan dijalani, 

meski dengan perspektif yang agak 

berbeda. Ayub melihatnya dari perspektif 

kedaulatan Allah (teologis) dan Frankl dari 

perspektif eksistensialisme (filosofis). 

Perbedaan lainnya juga dijumpai pada cara 

mereka meresponi penderitaan, Frankl 

bertolak dari perspektif psikologi-

naturalistic dan eksistensial sementara 

Ayub dari perspektif teologis. Perbedaan 

ini yang menuntun keduanya sampai pada 

 
54 David J. A. Clines, Word Biblical 

Commentary: Job 1–20, 20. 

metode serta kesimpulan yang berbeda 

meskipun tidak saling kontradiktif. Dalam 

usaha meresponi penderitaan, Frankl 

menggunakan instrumen logotherapy 

sebagai pendorong untuk menemukan 

makna dan tujuan hidup dalam menjalani 

penderitaan, sementara Ayub 

menggunakan faith-therapy dengan 

menggumuli penderitaan dalam pencarian 

dan penantian jawaban Tuhan yang tanpa 

henti. Frankl menggumuli penderitaan 

melalui the will to meaning dan self-

transcendence sementara Ayub melalui the 

will to faith dan self-dependent.  

 Komparasi ringkas ini membingkai 

dua perspektif yang melaluinya kita dapat 

melihat penderitaan dalam dua dimensi 

komplementaris antara pandangan Frankl 

(psikoterapis serta filosofis) dan Ayub 

(teologis). Sebagai orang percaya, kita 

meyakini bahwa Tuhan memiliki rencana 

di balik suatu momen peristiwa dan Dia 

tetap bekerja di dalamnya untuk suatu 

tujuan yang baik (Rm. 8:28). Namun 

karena area itu bekerja dalam dimensi 

supranatural yang misteri maka kita tidak 

dapat menyelami maksud Allah dari awal 

sampai akhir (Pkh. 3:11) sehingga dalam 

konteks ini, penderitaan dimaknai sebagai 

suatu proses yang menuntut  kehendak 

untuk beriman (the will of faith) dengan 

sikap penyerahan diri secara total pada 

Allah (self-dependent) seperti Ayub. 



20 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

 Di sisi lain, sebagai manusia yang 

bereksistensi dalam menjalani realitas 

hidup, secara psikologis kita 

membutuhkan alasan perihal “apa?” 

sehingga terdorong untuk tetap berjuang 

dalam menjalani realitas penderitaan yang 

Allah ijinkan. Dalam hal ini, kita dapat 

menggunakan cara pandang logoterapi 

Frankl, untuk membentuk perspektif 

makna baru dalam menghadapi 

penderitaan. Kita dapat menemukan alasan  

akan makna “apa?” dalam dua perspektif:  

 Perspektif pertama, alasan teologis. 

Alasan teologis membingkai kasih dan 

pengorbanan Allah yang dinyatakan di 

dalam Kristus bagi kita, sehingga kita 

didorong untuk dengan berani 

menanggung penderitaan bersama-sama 

dengan Kristus karena kita mengasihi-Nya 

(Fil. 1:29; Ibr. 12:3), sebagaimana yang 

juga secara eksplisit dinyatakan dalam 

Roma 8:35-37. Alasan teologis juga 

membingkai pengharapan eskatologis 

bahwa penderitaan di dunia ini sementara 

dan mengerjakan kemuliaan yang besar (2 

Kor. 4:17; Rm. 8:18; 1 Ptr. 4:13) sehingga 

umat Tuhan dapat tekun bergumul dengan 

berfokus pada Allah dan kekekalan. 

 Perspektif kedua, alasan psikologis 

(/logoterapis). Sebagai manusia kita 

memiliki alasan-alasan yang kuat dalam 

membentuk keputusan dan tindakan kita, 

termasuk dalam menghadapi penderitaan. 

Seorang pasangan yang benar-benar 

mengasihi istri/suaminya, rela berkorban 

menanggung penderitaan dengan dasar 

kasih dan cintanya yang kuat. Orang tua 

dapat menanggung penderitaan, juga rela 

menggantikan anaknya dalam posisi krisis 

demi anak-anaknya yang dicintainya 

terselamatkan. Lebih jauh, sebagai orang-

orang yang mengasihi Tuhan, kita 

dipanggil untuk memandang penderitaan 

sebagai bagian dari “persembahan yang 

hidup” bagi Allah. Dengan demikian, 

penderitaan memperoleh landasan untuk 

bertekun. Gagasan ini yang Frankl sebut 

sebagai self-transcendent di mana manusia 

selalu terhubung dengan sesuatu di luar 

dirinya yang dapat menjadi alasan baginya 

untuk tetap berjuang memaknai dan 

menjalani penderitaan dalam hidupnya.55  

 Dengan kedua alasan ini—kasih, 

pengorbanan dan pengharapan yang 

terhubung dengan Allah (alasan teologis) 

serta kasih dan pengorbanan yang 

terhubung dengan manusia (alasan 

psikoterapis), kita menjumpai bahwa 

usulan sintesis dalam memaknai 

penderitaan dan menghadapinya dengan 

cara yang lebih luas sangat 

memungkinkan. Dalam hal ini, pandangan 

teologi kitab Ayub dan logoterapi Frankl 

bersifat komplementaris dan dapat 

digunakan dalam pendekatan pelayanan 

pastoral maupun refleksi pribadi saat 

 

 55 Viktor E. Frankl, The Doctor and The 

Soul: From Psychotherapy to Logotherapy, 271. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 21 

 

menghadapi penderitaan hidup. 

 

KESIMPULAN 

 

 Dua kesimpulan dari penelitian ini: 

Pertama, gagasan Frankl dan Ayub 

mengenai penderitaan, dilihat sebagai 

merupakan bentuk realitas terberi dalam 

hidup manusia yang penuh misteri. Frankl 

memahaminya dari perspektif filsafat 

eksistensialisme sehingga penderitaan 

adalah bagian yang tidak terpisahkan dari 

eksistensi manusia. Sementara Ayub 

melihatnya sebagai bentuk pemberian 

Allah yang terberi juga dalam kehidupan 

umat Tuhan.  Realitas tersebut mendorong 

manusia memberikan respons yang tepat 

dalam menghadapinya. Dalam konteks ini, 

Frankl melihat penderitaan dan berjuang 

memaknainya dari perspektif fenomena 

naturalistik dan eksistensial, Sementara 

Ayub melihat penderitaan dari perspektif 

transendensi dan misteri rencana Allah. 

 Kedua, hasil analisis komparatif 

dijumpai sintesis teori yang bersifat 

komplementer. Melalui Frankl dan Ayub, 

kita dapat melihat fenomena penderitaan 

dengan cara yang lebih luas—

fenomenologi pada eksistensi manusia 

yang natural dan diresponsi dengan 

logotherapy, maupun fenomenologi 

supranatural dengan pendekatan faith-

therapy. Penelitian ini memberikan usulan 

sintesis bahwa gagasan the will to meaning 

pada logoterapi Frankl dapat digunakan 

sebagai pemaknaan elaboratif dari model 

the will to faith (faith-therapy) Ayub. 

Dengan didorong oleh rasa cinta yang 

besar terhadap suatu objek (mis. 

Istri/suami/anak/orang tua—tugas/profesi/ 

seni—Tuhan, jika permintaan konseli 

dalam konteks konseling pastoral), makna 

penderitaan dapat diubah konseli sebagai 

bentuk pengorbanan (logotherapy); 

Sementara dengan didorong oleh iman dan 

pengharapan pada karya misteri Allah 

untuk suatu tujuan yang baik, penderitaan 

dapat dimaknai sebagai proses menuju 

pengenalan yang lebih mendalam akan 

Allah dan pendewasaan iman konseli 

(faith-therapy).  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Bastaman, H.D. Logoterapi: Psikologi 

Untuk Menemukan Makna Hidup Dan 

Meraih Hidup Bermakna. Jakarta: 

Rajawali Press, 2007. 

Belay, Yosep. “Analisis Komparatif 

Konseling Pastoral Dan Logoterapi 

Frankl: Teologis, Filosofis Dan 

Metodologis.” Fidei: Jurnal Teologi 

Sistematika dan Praktika Vol. 8, no. 

No. 1 (2025). 

Charles R. Swindoll. Job: A Man Of 

Heroic Endurance. Nashville, 

Tennessee: Thomas Nelson, 2004. 

David J. A. Clines. Word Biblical 

Commentary: Job 1–20. Volume 17. 

Dallas: Word Books, 1989. 

Given, Lisa M. The SAGE Encyclopedia of 

Qualitative Research Methods. Los 

Angeles: SAGE Publications, 2008. 



22 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Harold S. Kushner. “Mencari Makna 

Hidup: Sebuah Pengantar.” In Man’s 

Search For Meaning. Jakarta: Noura 

Books, 2017. 

James M. DuBois. “Understanding Viktor 

Frankl’s Theory and Therapy of 

Mental Disorders.” In On the Theory 

and Therapy of Mental Disorders: An 

Introduction to Logotherapy and 

Existential Analysis. New York: 

Brunner-Routledge, 2004. 

John H. Walton. The NIV Application 

Commentary: Job. Grand Rapids: 

Zondervan, 2012. 

John W. Creswell, and J. David Creswell. 

Research Design: Qualitative, 

Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Los Angeles: SAGE 

Publications, 2023. 

Kusmanto, Fransius, Benny Makalmai, 

and Christina Adelia Manullang. 

“Studi Teologis Penderitaan Orang 

Benar Ditinjau Dari Perspektif Kitab 

Ayub.” Jurnal Semper Reformanda 

Vol.5, no. No. 1 (2023). 

Leavy, Patricia. The Oxford Handbook of 

Qualitative Research. Oxford: Oxford 

University Press, 2014. 

Lengkey, Irianto Putra, and Jacob Daan 

Engel. “Kajian Makna Hidup 

Terhadap Pandangan Paramedis Dan 

Tokoh Agama Tentang Pasien Kanker 

Dari Perspektif Logoterapi Frankl.” 

POIMEN: Jurnal Pastoral Konseling 

Vol. 3, no. No. 2 (2022). 

Natal Ria dan Yanto Paulus Hermanto. 

“Pelayanan Konseling Pastoral 

Dengan Logoterapi:Sebuah 

Pendekatan Pada Makna Hidup 

Penderita Systemic Lupus 

Erithematosus (SLE).” Jurnal Teruna 

Bhakti Vol. 6, no. 1 (2023). 

Renée Jeffery. Evil and International 

Relations: Human Suffering in an Age 

of Terror. New York: Palgrave 

Macmillan, 2008. 

Reuven P. Bulka. “Logotherapy.” In 

Encyclopedia of Psychology: 8 

Volume Set. Washington: American 

Psychological Association, 2000. 

Richard S. Sharf. Theories of 

Psychotherapy and Counseling: 

Concepts and Cases. California: 

Brooks/Cole, 2012. 

Ronald Schleifer. Pain and Suffering. New 

York: Routledge, 2014. 

Sproul, R.C. Surprised by Suffering: The 

Role of Pain and Death I the 

Christian Life. Virginia: Reformation 

Trust, 2009. 

Steven J. Lawson. Holman Old Testament 

Commentary: Job. Nashville, 

Tennessee: B&H Publishing Group, 

2004. 

Valentinus Saeng. “Hakikat Penderitaan: 

Sebuah Tinjauan Filosofis.” In Di 

Mana Letak Kebahagiaan?: 

Penderitaan, Harta, Paradoksnya 

(Tinjauan Filosofis Teologis), edited 

by Edison R.L. Tinambunan dan 

Kristoforus Bala. Malang: STFT 

Widya Sasana, 2014. 

Viktor E. Frankl. Embracing Hope: On 

Freedom, Responsibility & the 

Meaning of Life. Boston: Beacon 

Press, 2024. 

———. “Logotherapy and the Challenge 

of Suffering.” Pastoral Psychology 

Vol. 13 (1962). 

———. Man’s Search for Meaning. 

Boston: Beacon Press, 2006. 

———. Man’s Search For Meaning. 

Jakarta: Noura Books, 2017. 

———. “On Logotherapy and Existential 

Analysis.” The American Journal of 

Psychoanalysis Vol. 18 (1958). 

———. On the Theory and Therapy of 

Mental Disorders: An Introduction to 

Logotherapy and Existential Analysis. 

New York: Brunner-Routledge, 2004. 

———. The Doctor and The Soul: From 

Psychotherapy to Logotherapy. New 

York: Vintage Books, 1986. 



M e n g g u m u l i  M a k n a  P e n d e r i t a a n  d a l a m  P e r s p e k t i f  V i k t o r  F r a n k l  

d a n  N a r a s i  K i t a b  A y u b :  A n a l i s i s  K o m p a r a t i f  d a n  S i n t e s i s  | 23 

 

———. The Feeling of Meaninglessness: 

A Challenge to Psychotherapy and 

Philosophy. Milwaukee, Wisconsin: 

Marquette University Press, 2010. 

———. Yes to Life: Katakan Ya Pada 

Kehidupan, Apapun Yang Terjadi. 

Jakarta: Noura Books, 2021. 

Yoga Febriano. “Bencana, Penderitaan, 

Dan Kebahagiaan (Suatu Refleksi 

Filosofis Atas Penderitaan Manusia 

Di Tengah Bencana Dalam Perspektif 

Etika Eudaimonia Aristoteles).” 

FORUM: Filsafat dan Teologi Vol. 

51, no. 1 (2022). 

Yonatan Alex Arifianto. “Reflektif 

Penderitaan Ayub Sebagai Resiliensi 

Iman Kristen: Membangun Pondasi 

Kekristenan.” ELEOS: Jurnal Teologi 

dan Pendidikan Agama Kristen Vol. 

3, No (2023). 

Zalukhu, Jean Tris, Iwan Setiawan 

Tarigan, and Ratna Saragih. “Iman 

Dalam Penderitaan: Kajian Biblika 

Kitab Ayub 1-2 Sebagai Upaya 

Peneguhan Iman Kristiani.” Jurnal 

Teologi Injili dan Pendidikan Agama 

Vol. 2, no. No. 3 (2024). 

ןיחִשְׁ .7822“  (Shechin).” 

https://biblehub.com/hebrew/strongs_

7822.htm. 

“Study Bible.” https://biblehub.com/job/1-

20.htm. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

 

 

 

 

 


