
REAKTUALISASI  AJARAN  ISLAM:
Studi atas Pemikiran Hukum Munawir Sjadzali

Yunahar Ilyas

Dosen Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Yogyakarta

  ا�����

� ا���ز�� وأ�� ���� ا����� 
� ��ل ا�� -رأى 
	�ر ��ا���) ا�%$#( أن ا� أي -�

�� �	�ء '.: �)�1 ا�(89ا
7 6'�دة �4  ��123م ا�/ '�� ا�)(%.$� ���-��ة ا+*()�'

� ا=را>� >$� �2�D ��ل إ�AB 7@ ?�ر�9�� أن ')  � ،�
�)�)أ�G  ا�F(.-� ا�%�	Hا� (

 ��I7 ا)J)ا�/�م آ)� ا� �L ����ش ا�)<.)�.�٤١ PQا Jا� �Rل وإ�)� أ�S�=رة ا�� �
 

 ،�����7 ا���� +�8 أن ����1ا �L ه�T ا�)	�$� ا�/)��* #��()� �V

� أ�V��-W وا�(89

�  ���)$�ر�� 
X آ)� أو�� H? 8� �Y)و� X<أن ا�� ��-� �V��.� �S�Z(.� ا�]آ�ة Xز��?

و�F'  . 8  ا� ��ل W.: ا\ '.�7 و�.� و'F  أ�� �1  ا��8F[ ر>� ا\ '	7 

� وا�]آ�ة وإ�)� Q�	Hا� X9_ �(�ز�� �
 ،`$L @>�� ،#(/)� T1 ?7 ه�L ر ��ا���	
 X�ّو

�
� �(%.[ ��6رث و�Lا8Q ا�A	�ك و� dآ�� ��  ا�)<.e X
�دة ا�) أة و��Vد?�V وا�	�1ح 

�  ا�)<.)�� وا+�( ��قe ���1

�Sد 1L ?7 ه� أه)�� ا?�9ذ ا�<��ق ا+*()�'� . و

�� ا�)(%.$� ���-��ة �i $ت ا���Iا �
وا��L�$l  آ�'(�Aرات �L ا�(	�Aط ا=�12م 

��، �L ا��4ه ، �8 ?(%�رض 
X ا�	_� .ا+*()�'��، وإن آ��@ ا�	(

Abstract

Referring to Ibn Qayyim al-Jawziyya and Abu> Yu>suf, Munawir Sjadzali

says that it is necessary to make use of  rational thought based on social

context in reasoning and applying a legal rule. It is historical that Caliph

�Umar has practiced this principle in connection with the case of land-



Yunahar Ilyas

224 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

loot. Instead of taking the land of Syrians as loot, the Caliph �Umar

took tax from the land owners and distributed the money for military. In

another chance, Caliph �Umar stopped giving zaka>h to mu�allaf group

because there is no longer need to give them zaka>h in the current situation,

different from what Prophet Muhammad and Caliph Abu> Bakr have

practiced. According to Sjadzali, there are a lot of Islamic legal issues to

which an intensive attention and contextualization should be drawn, such

as the law of inheritance, zaka>h for mu�allaf, bank interest, woman

leadership, woman testimony, inter-religious marriage, non Muslim status,

slavery, et cetera. The main idea of  Sjadzali�s thought is the necessity to

take social and cultural context of  the society into account at comprehending,

and then concluding a legal decision from, Quranic verses concerning with

social life, though this will led to not apply the extrinsic meaning of those

verses.

Keywords: Munawir Sjadzali, re-actualization, social context.

A. Pendahuluan

Dalam tiga dekade ini, di Indonesia banyak bermunculan istilah-

istilah yang dipergunakan oleh para pemikir Muslim dan para pengamat

sosial-keagamaan Islam untuk menggarisbawahi perlunya meneliti dan

mencermati kembali prinsip-prinsip dasar, nilai-nilai dan norma-norma

keislaman yang hendak dihidupkan kembali dalam era modernitas.

Istilah-istilah itu antara lain adalah reinterpretasi (penafsiran ulang),

reaktualisasi (mengangkat dan menghidupkan kembali), reorientasi

(memikirkan kembali), revitalisasi (membangkitkan kembali),

kontekstualisasi (mempertimbangkan konteks kehidupan sosial-

budaya), membumikan Islam, dan istilah-istilah lain yang masih

mempunyai kandungan makna yang relatif sama seperti Islam

transformatif, Islam intelektual, dan Islam substansial.1

Salah satu dari istilah-istilah tersebut yang paling menonjol dan

paling banyak menimbulkan kontroversi adalah reaktualisasi, atau

tepatnya Reaktualisasi Ajaran Islam dengan tokoh penggagasnya
�����������������

1 M. Amin Abdullah, �Telaah Hermeneutis terhadap Masyarakat Muslim

Indonesia�, dalam Muhammad Wahyuni Nafis (ed.), Kontekstualisasi Ajaran Islam, 70

Tahun Prof. Dr. Munawir Sjadzali, MA (Jakarta: Paramadina, 1995), hlm. 537.



Reaktualisasi Ajaran Islam

225Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

Munawir Sjadzali, Menteri Agama Republik Indonesia dua periode

(1983-1993). Karena gagasan ini diangkat oleh seorang pejabat tinggi

negara yang memiliki banyak forum untuk memasyarakatkan

gagasannya,maka segera saja gagasan reaktualisasi itu mendapatkan

respons dari umat Islam Indonesia, terutama dari kalangan ulama dan

pemikir Muslim. Tidak ketinggalan juga tanggapan dari masyarakat

awam. Popularitas gagasan ini�terlepas dari pro dan kontra�

mengalahkan gagasan pembaharuan pemikiran Islam lainnya.

Artikel ini ditulis bukanlah dengan maksud ikut menanggapi

substansi dan argumentasi gagasan itu sendiri, tapi berusaha

mengungkap latar belakang kenapa gagasan reaktualisasi itu muncul

dan bagaimana respons para ulama dan pemikir Muslim terhadap

gagasan itu. Sedapat mungkin juga dilihat sejauh mana pengaruh

gagasan tersebut terhadap pemikiran Islam di Indonesia. Pendekatan

yang digunakan adalah pendekatan historis, bukan teologis atau fikih,

dengan demikian pembaca tidak akan menemukan analisis apalagi

penilaian terhadap kebenaran pemikiran itu sendiri.

B. Siapa Munawir Sjadzali

Sebelum diangkat oleh Presiden Soeharto sebagai Menteri Agama

dalam Kabinet Pembangunan IV (1983), Munawir Sjadzali tidak banyak

dikenal oleh masyarakat, apalagi dalam bidang pemikiran Islam. Hal

itu dapat dimaklumi karena dalam kariernya di Departemen Luar Negeri

(1950-19830), Munawir lebih banyak berada di luar negeri dalam

berbagai jabatan diplomatik, mulai dari Sekretaris III Kedutaan Besar

Republik Indonesia di Washington D.C. (1956-1959), Sekretaris I KBRI

di Colombo Srilangka (1963-1966), kemudian Kuasa Usaha Sementara

KBRI  yang sama (1966-1968), Minister Councelor KBRI London (1970-

1975) sampai menjadi Duta Besar RI di KBRI Kuwait, merangkap

Duta Besar RI non resident untuk Uni Emirat Arab (UEA), Qatar dan

Bahrain (1976-1980). Total dari 33 tahun berkarir di Deplu, Munawir

menghabiskan 17 tahun di luar negeri, sedangkan di dalam negeri

Munawir menduduki berbagai jabatan di Deplu mulai dari staf seksi

Arab/Timur Tengah (1950) sampai Dirjen Politik (1980-1983). Praktis

Munawir tidak pernah terjun dalam bidang yang menyebabkan dia bisa

dikenal luas oleh masyarakat.



Yunahar Ilyas

226 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

Munawir Sjadzali dilahirkan di Klaten, Jawa Tengah, 7 November

1925 dari pasangan Abu Aswad Hasan Sjadzali bin Tohari (setelah

menikah diberi nama tua Mughaffir) dan Tas�iyyah binti Badruddin.

Ayah Munawir adalah seorang Kyai di kampungnya yang secara formal

menjabat Kepala Madrasah Bi�tsah al-Muslimin (tingkat Ibtidaiyah) di

Karanganom Klaten. Nama Sjadzali di belakang nama ayahnya karena

memang beliau seorang pengikut Tarekat Syadzaliyah. Itu pulalah

sebabnya di belakang nama anaknya juga ditambah Sjadzali.

Pendidikan agama diperoleh Munawir pertama dari orang tuanya

sendiri, dan kedua dari pendidikan formal di Madrasah Ibtidaiyah (5

tahun) di Karang Anom, Tsanawiyah (1 tahun) di Madrasah Al-Islam

Solo, kemudian Pondok Pesantren Manba�ul �Ulum Solo (5 tahun).

Setelah tamat Manba�ul �Ulum tahun 1943, Munawir sempat jadi

guru Sekolah Dasar Islam Ungaran, Jawa Tengah satu tahun, kemudian

ikut perjuangan mempertahankan kemerdekaan di daerah Jawa Tengah

sampai tahun 1949. Seperti disebutkan di atas tahun 1950 Munawir

mulai berkarier di Departemen Luar Negeri Jakarta.2

Selama berkarier di Deplu, Munawir sempat mengikuti Kursus

Diplomatik dan Konsuler Angkatan II (1951) selama 10 bulan, dan

pendidikan ilmu politik selama satu tahun di University College of

South West of  England, Exeter (1953). Waktu bertugas di Amerika,

Munawir menyempatkan mengikuti kuliah pascasarjana di Universitas

Georgetown dalam bidang Hubungan Internasional dan mendapat

Master tahun 1959 dengan tesis: Indonesia�s Muslim Political Parties and

Their Political Concept.3

�����������������
2 Diringkas dari Munawir Sjadzali, �Dari Lembah Kemiskinan� dalam

Muhammad Wahyuni Nafis dkk (editor), Kontekstualisasi Ajaran Islam, 70 tahun Prof.

Dr. H. Munawir Sjadzali, MA (Jakarta: Paramadina, 1995), hlm. 1-115. Baca juga Bahtiar

Effendy dkk, �Munawir Sjadzali, M.A; Pencarian Ketegangan Ideologis�, dimuat dalam

Azyumardi Azra dan Saiful Umam. Menteri-Menteri Agama RI Biografi Sosial-Politik, cet.

I, (Jakarta : INIS, 1998), hlm. 372-384.
3 Saat menyelesaikan studi masternya inilah terjadi �keajaiban�, apa yang kemudian

dianggapnya sebagai blessing in disguise. Pada semester tertentu, karena ingin selesai tepat

pada waktunya, ia nekad mengambil tiga matakuliah, padahal semester sebelumnya ia

mendapatkan nilai B dan C dari dua matakuliah yang diambil. Belum lagi, berbagai

kesibukan kantor yang mesti diselesaikan. Menurut logika, dua matakuliah saja jatuh

satu, bagaimana dengan tiga matakuliah. Pada pertengahan semester  Munawir  jatuh



Reaktualisasi Ajaran Islam

227Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

Karya tulis Munawir yang pertama terbit tahun 1950 berjudul

Mungkinkah Negara Indonesia Bersendikan Islam (80 halaman). Buku itu

dicetak 5000  eksemplar dan dalam 4 bulan habis. Lewat buku itulah

dia dapat berkenalan dengan Bung Hatta, Wakil Presiden RI pertama

(lewat penyalur bukunya, Zein Jambek, ipar Hatta, direktur toko buku

Tintamas Jakarta). Atas jasa baik Hatta, Munawir diterima jadi pegawai

negeri di Deplu. Karya Munawir lainnya adalah Islam dan Tata Negara,

Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, �Reaktualisasi Ajaran Islam� dalam

Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam, dan �Dari Lembah Kemiskinan�

dalam Kontekstualisasi Ajaran Islam, 70 Tahun Prof. Dr. H. Munawir

Sjadzali, MA.

Atas permintaan Dekan Fakultas Pascasarjana IAIN (sekarang

UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta, sejak tahun 1988 Munawir mengajar

mata kuliah Islam dan Tata Negara di Pascasarjana IAIN Syarif

Hidayatullah Jakarta. Begitu pula atas permintaan Dekan Fakultas

Syari�ah IAIN Sunan Kalijaga (pada saat dipimpin oleh Drs. H. Zarkasyi

Abd. Salam) Munawir memberikan ceramah Islam dan Tata Negara di

IAIN Sunan Kalijaga (sekarang UIN Sunan Kalijaga). Pada tahun 1994

IAIN Syarif Hidayatullah menganugerahi Munawir Doktor Honoris

Causa. Di samping itu beliau juga pernah menjadi Lektor Tamu pada

Institute of  Islamic Studies McGill University, Canada (Maret-Mei

1994), dan Universitas Leiden, Belanda (April 1995).

C. Perjalanan Gagasan Reaktualisasi

Menurut Bustanil Arifin, mantan Ketua Muda Mahkamah Agung

untuk urusan lingkungan Peradilan Agama, gagasan yang kemudian

hari dikenal sebagai gagasan reaktualisasi hukum Islam, pertama kali
��������������������������������������������������������������

sakit dan oleh seorang dokter dinyatakan terkena sakit kuning (hepatitis), sehingga ia

diperintahkan untuk istirahat total selama tujuh minggu, tidak boleh bekerja dan tidak

diizinkan  kuliah serta dilarang makan makanan yang berlemak. Namun, ia menggunakan

waktu selama tujuh minggu di kamar tidur bergumul dengan buku-buku yang dipinjam

dari perpustakaan, tanpa harus memikirkan pekerjaan KBRI dan kuliah. Akhirnya,

pada ujian akhir semester, dari tiga matakuliah, dua di antaranya mendapat nilai A- dan

B+, yang disadarinya kemudian adalah Tuhan membikinnya sakit agar dapat konsentrasi

belajar, blessing in disguise. Akhirnya ia berhasil meraih gelar masternya di Amerika Serikat.

Selengkapnya baca Iqbal Sentosa. �Prof. Dr. Munawir Sjadzali, M.A.: Hidup yang tak

Terbayangkan�, PERTA, No. 2/Vol. III/2000, hlm. 62-63.



Yunahar Ilyas

228 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

dikemukakan oleh Munawir pada tanggal 15 April 1985 (dua tahun

setelah menjabat Menteri Agama R.I.). Waktu itu Munawir memberikan

kata sambutan dalam pertemuan Panitia Kompilasi Hukum Islam

bertempat di gedung Mahkamah Agung. Hadir dalam kesempatan itu

segenap anggota panitia, para hakim agung, Ketua Mahkamah Agung

Ali Said, dan K.H. Ibrahim Hosen dari Majelis Ulama Indonesia.

Sementara itu Bustanil Arifin sendiri hadir sebagai Pimpinan Proyek

Kompilasi Hukum Islam.4

Setelah itu Munawir menyampaikan gagasannya secara gencar

dalam berbagai kesempatan, antara lain dalam (1) Seminar Hukum

Islam yang diselenggarakan oleh Institut Agama Islam Negeri Imam

Bonjol Padang; (2) Forum Bahsul Masail Syuriah Nahdhatul Ulama

Jawa Timur di Tambak Beras, Jombang; (3) Seminar Kompilasi Hukum

Islam yang diselenggarakan oleh Pimpinan Pusat Muhammadiyah di

Yogyakarta5; (4) Penataran Pimpinan Pemuda Anshor Tingkat Propinsi

Seluruh Indonesia di Malang; (5) Latihan Kader Tarjih Muhammadiyah

di Yogyakarta (dua kali)6; (6) Ceramah di hadapan Mahasiswa Indonesia

di Kairo; (7) Forum Kodifikasi Hukum Islam yang diselenggarakan

oleh South East Asian Shariah Association di Kolombo, Srilanka; (8)

Jamuan makan malam yang diselenggarakan oleh Menteri Pengajaran

Malaysia, Anwar Ibrahim di Kuala Lumpur; juga disampaikan di (9)

Pengajian perdana Yayasan Wakaf  Paramadina, 28 November 1986 di

Jakarta.7

Segera saja pemikiran Munawir tersebut menjadi topik

pembicaraan di berbagai forum, baik yang ilmiah seperti seminar dan

diskusi, maupun forum-forum dakwah seperti ceramah dan khutbah.

Tidak sedikit pula yang menghujatnya lewat surat pembaca berbagai

surat kabar. Menurut Munawir, reaksi-reaksi yang tidak atau kurang

bersahabat itu baru muncul setelah gagasan itu disampaikan dalam

pengajian Paramadina. Padahal dalam forum-forum lain, katanya,

�����������������
4 Bustanil Arifin, �Munawir Sjadzali dan Alur Pemikirannya�, dalam Munawir

Sjadzali, Ijtihad Kemanusiaan (Jakarta:Paramadina, 1997), hlm. xix.
5 Dalam Seminar ini penulis ikut sebagai panitia (notulis).
6 Dalam LKT ini penulis ikut sebagai peserta.
7 Munawir Sjadzali, �Reaktualisasi Ajaran Islam�, dalam Iqbal Abdurrauf

Saimima, Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1988), hlm.1.



Reaktualisasi Ajaran Islam

229Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

reaksinya lebih bersahabat.8 Tampaknya Munawir ingin mengatakan

bahwa sikap kontra terhadap gagasannya lebih banyak disebabkan oleh

faktor Paramadinanya daripada isi gagasannya sendiri. Seperti diketahui

sejak lama Nurcholish Madjid, di samping memiliki pendukung fanatik,

juga menghadapi penentang fanatik, terutama sejak ide sekularisasinya

diperdebatkan publik.9

Sebenarnya dapat dipahami, kenapa reaksi keras �atau menurut

istilah Munawir tidak bersahabat�tidak muncul dalam forum-forum

yang dihadirinya, karena posisinya sebagai Menteri Agama dan biasanya

diundang untuk memberikan kata sambutan, menyebabkan para audience

tidak punya kesempatan untuk menanggapi, atau kalaupun dalam

kesempatan, secara psikologis tidak enak menanggapi langsung di

hadapan yang bersangkutan. Budaya Indonesia tidak menganggap

terpuji berbeda pendapat, apalagi berdebat dengan tamu yang dinilai

mempunyai kedudukan lebih terhormat seperti seorang menteri.

Biasanya  setelah  sang  Menteri  pergi para pendengar akan

menanggapinya secara spontan dalam forum-forum kecil.10

Di samping dua faktor di atas, ada kemungkinan telah terjadi

kesalahfahaman terhadap ide Munawir karena orang tidak mengikutinya

atau mendengarnya secara utuh. Peliputan oleh media massa biasanya

tidak mengungkap secara utuh. Oleh sebab itu majalah Panji Masyarakat

mengundang Munawir untuk menuliskan idenya secara utuh biar dapat

dibaca dan ditanggapi oleh yang berkompeten. Demikianlah, Panjimas

No. 543, tanggal 21 Juni 1987 memuat tulisan Munawir dengan judul

�Reaktualisasi Ajaran Islam�. Tulisan ini kemudian dapat tanggapan

secara tertulis oleh para ulama dan cendekiawan yang kemudian

dibukukan dan diterbitkan oleh Pustaka Panjimas (1988) dengan judul

Polemik  Reaktualisasi Ajaran  Islam. Ada 13  tanggapan yang

dipublikasikan, masing-masing dari Nurcholish Madjid, Syafruddin
�����������������

8 Ibid.
9 Karya-karya yang membicarakan Nurcholish Madjid dapat dibaca seperti,

Jalaluddin Rakhmat, et. Al. Tharikat Nurcholishy Jejak Pemikiran dan Pembaharuan sampai

Guru Bangsa, cet. I (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2002), Adian Husaini. Nurcholish Madjid

Kontroversi Kematian dan Pemikirannya, cet. I (Jakarta : Khairul Bayan, Press, 2005), dan

Charles Kurzman. Liberal Islam, cet. I (New York : Oxford University Press, 1998).
10 Penulis dapat mengatakan demikian, karena telah menghadiri empat forum

saat Munawir menyampaikan ide-ide reaktualisasinya.



Yunahar Ilyas

230 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

Prawiranegara, Jalaluddin Rakhmat, Rifyal Ka�bah, Ali Darokah, Ali

Yafie, Ahmad Azhar Basyir, Kamaluddin Marzuki, M. Yahya Harahap,

Peunoh Dali, Aminullah HM, dan Masdar F. Mas�udi. Buku tersebut

diberi Pendahuluan oleh Syu�bah Asa.11

Tujuh tahun kemudian (1995), Munawir menuliskan kembali

gagasannya (dengan sedikit tambahan penjelasan) dalam buku

Kontekstualisasi Ajaran Islam, 70 tahun Prof. Dr. H. Munawir Sjadzali,

MA yang diterbitkan oleh Paramadina bekerjasama dengan Ikatan

Persaudaraan Haji Indonesia. Walaupun ada sedikit tambahan dari

tulisannya terdahulu, dapat dikatakan sama sekali tidak ada yang baru

dikemukakannya dalam tulisan tersebut. Dalam buku yang terdiri dari

enam bagian tersebut, dimuat satu bagian yang berbicara khusus tentang

ide reaktualisasi Munawir (hlm. 249-332). Dalam bagian tersebut

diturunkan tulisan Ibrahim Hosein, Satria Efendi M. Zein, Ali Yafie,

dan Atho Mudzhar.

Bulan Juni 1997, Paramadina kembali menerbitkan buku kecil

karya Munawir dengan judul Ijtihad Kemanusiaan. Kali ini gagasan

Reaktualisasi atau Kontekstualisasi Munawir diuraikan secara lebih

detail dari dua tulisan sebelumnya. Baik dalam Polemik, maupun dalam

Ijtihad Kemanusiaan, Munawir tidak menanggapi secara langsung

keberatan-keberatan yang telah dikemukakan oleh para penanggapnya

sejak sembilan tahun yang lalu. Padahal sebaiknya Munawir

memberikan jawaban atas keberatan-keberatan yang diberikan, baik

menyangkut substansi, argumentasi, maupun metodologi yang

digunakan.

D. Garis Besar Pemikiran Munawir12

Seperti sudah diungkap di atas, pemikiran reaktualisasi atau

kontekstualisasi Munawir dipublikasikannya secara tertulis tiga kali

�����������������
11 Selengkapnya baca Iqbal Abdurrauf Saimima, Polemik Reaktualisasi Ajaran

Islam, hlm.23.
12 Selama menjadi Menteri Agama, Munawir Sjadzali selain menggagas tentang

Reaktualisasi, juga berhasil melakukan berbagai terobosan, antara lain: (1) Pembenahan

IAIN, ia bersama Menteri Pendidikan dan Kebudayaan, Prof. Dr. Nugroho

Notosusanto, dan Menteri Pendayagunaan Aparatur Negara, Prof. Dr. Saleh Afif, berhasil

menerbitkan Peraturan Pemerintah Nomor 33 Tahun 1985 yang memberikan status,



Reaktualisasi Ajaran Islam

231Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

dalam rentang waktu yang berbeda, pertama tahun 1988 (Reaktualisasi

Ajaran Islam), kedua tahun 1995 (Gagasan Reaktualisasi Ajaran Islam),

dan ketiga tahun 1997 (Ijtihad Kemanusiaan). Penulis akan sarikan ide

Munawir dari masing-masing tulisan tersebut.

Dalam tulisan pertama, Munawir mengungkapkan bahwa dia

merasa resah dengan adanya sikap mendua umat Islam Indonesia dalam

beragama. Di satu sisi tetap mempertahankan keyakinan tentang

sesuatu, tapi di sisi lain tidak mengamalkannya. Dia mengemukakan

dua contoh, yaitu tentang bunga bank dan pembagian warisan.

Menurut Munawir, umat Islam meyakini bahwa bunga bank

adalah riba, oleh sebab itu haram, tapi dalam prakteknya umat tetap

menggunakan jasa bank dan hidup dari bunga deposito yang diperoleh.

Begitu juga tentang pembagian warisan, umat Islam tetap meyakini

bahwa, berdasarkan surat al-Nisa>� ayat 11, anak laki-laki mendapat

warisan dua bagian anak perempuan. Tapi ketentuan ini sudah lama

ditinggalkan dalam prakteknya. Kesimpulan ini diambil Munawir

setelah mendapat laporan dari para Hakim Agama di Sulawesi Selatan

dan Kalimatan Selatan (dua daerah yang dikenal kuat keislamannya),

bahwa meskipun pengadilan agama sudah mengeluarkan fatwa waris,

mereka memindahkan perkaranya ke pengadilan negeri.

Di samping penolakan langsung seperti kasus di dua propinsi

itu, Munawir juga menengarai banyak umat, bukan hanya kalangan

awam, tapi juga dari kalangan ulamanya, yang menolak formula 2:1

tersebut secara pre-emptiv dengan cara membagi habis warisan dengan

wasiat wajibah atau menghibahkannya sebelum yang bersangkutan

meninggal dunia. Dalam wasiat wajib atau hibah itu, anak perempuan

diberi bagian sama dengan anak laki-laki. Dalam hal ini Munawir juga

punya pengalaman pribadi sendiri, bagaimana seorang kyai

menasehatinya untuk membuat wasiat wajib tatkala dia berkonsultasi

tentang pembagian waris untuk anak-anaknya nanti. Tatkala dia masih

��������������������������������������������������������������

fasilitas, dan perlakuan kepada 14 IAIN yang sama dengan Perguruan Tinggi Negeri

yang dikelola Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, (2) Menyempurnakan SKB

tiga Menteri 1975 dengan mengadakan pilot project Madrasah Aliyah Program Khusus,

(3) Melanjutkan proyek pengiriman mahasiswa S2 ke Barat yang telah dirintis oleh Prof.

Dr. H.A. Mukti Ali, (4) Pembenahan Undang-undang Peradilan Agama yang melahirkan

UU No. 7 Tahun 1989, dan (5) Pembenahan Proyek Kompilasi Hukum Islam.



Yunahar Ilyas

232 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

hidup, anak laki-laki sudah mengeluarkan biaya jauh lebih besar

dibandingkan dengan anak perempuan, apakah adil kalau nanti anak

perempuan dapat warisan lebih kecil dari saudara laki-lakinya.

Berdasarkan latar belakang di atas, Munawir kemudian

mengajukan ide untuk melakukan modifikasi terhadap ketentuan

tersebut yang kemudian diistilahkannya dengan reaktualisasi. Tetapi

pertanyaannya, apakah reaktualisasi tersebut boleh dilakukan?

Bukankah ketentuan hukum tersebut berdasarkan nas yang oleh para

ulama dinilai qath�i? Menurut Munawir dalam aspek kemasyarakatan,

nas yang qat\�i sekali pun dapat dimodifikasi dengan alasan bukankah

dalam sejarahnya juga ada beberapa ayat yang di-mansu>kh oleh ayat

lain. Tentang naskh ini Munawir mengutip Must\afa> al-Mara>ghy sebagai

berikut:

Sesungguhnya hukum-hukum itu diundangkan untuk kepentingan
manusia, dan kepentingan manusia dapat berbeda karena perbedaan
waktu dan tempat. Apabila suatu hukum diundangkan pada waktu
dirasakan kebutuhan akan adanya hukum itu, kemudian kebutuhan itu
tidak ada lagi, maka tindakan yang bijaksana adalah menghapuskan
hukum itu dan menggantikannya dengan hukum (lain) yang lebih sesuai
dengan waktu terakhir.13

Peninjauan kembali terhadap aturan hukum dalam aspek

kemasyarakatan dapat dilakukan dengan penggunaan penalaran

intelektual,  dengan  kepentingan  masyarakat sebagai dasar

pertimbangan atau tolak ukur utama. Sebagai rujukan pendapatnya

itu, Munawir mengutip pendapat Ibn Qayyim al-Jauziyah yang

mengatakan bahwa perubahan dan perbedaan fatwa atau opini hukum

dapat terjadi karena perbedaan waktu, tempat (lingkungan), situasi,

tujuan dan adat istiadat; dan pendapat Abu Yusuf  yang berpendirian

bahwa nas sekali pun kalau dasarnya adat, dan adat tersebut kemudian

telah berubah, maka gugur pula hukum yang terkandung dalam nas

itu.14

Untuk mendukung gagasannya itu Munawir mengemukakan fakta

historis bahwa Umar pernah melakukannya dalam kasus rampasan

perang yang sudah diatur oleh surat al-Anfa>l: 41. Umar tidak mau

�����������������
13 Iqbal Abdurrauf Saimima, Polemik, hlm. 7.
14 Ibid., hlm. 8.



Reaktualisasi Ajaran Islam

233Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

membagi-bagi tanah rampasan perang di daerah Syam untuk para

prajurit, tapi hanya menarik pajak dari pemiliknya, dan pajak itu

digunakan untuk membiayai angkatan bersenjata yang harus tetap

berada di posnya di daerah utara.15

Tulisan kedua hampir keseluruhannya sama dengan tulisan

pertama, kecuali ada tambahan contoh kasus ijtihad Umar yang dinilai

berbeda dengan nas qat\�i yaitu tentang zakat untuk para muallaf

sebagaimana yang diatur oleh surat al-Tawbah: 60. Umar menghentikan

pemberian zakat kepada mu�allaf  dengan alasan situasi telah berubah

dari zaman Nabi dan Abu Bakar, sehingga pemberian zakat kepada

mereka tidak dianggap perlu lagi. Dalam tulisan kedua ini Munawir

juga menyinggung tentang keheranannya menemukan kenyataan justru

kalangan modernis yang memberikan reaksi keras menolak gagasannya,

padahal golongan tradisional (NU) dapat menerimanya dengan baik.16

Dalam tulisan terakhir, Ijtihad Kemanusiaan, Munawir memperluas

kasus-kasus yang perlu dilakukan kontekstualisasi, tidak hanya soal

warisan anak perempuan, zakat untuk muallaf, bunga bank, tapi juga

tentang kepemimpinan wanita (Q.S. al-Nisa>�, 4:34), kesaksian wanita

(Q.S. al-Baqarah, 2:282), hak wanita muslimah kawin dengan laki-laki

non muslim, kedudukan warga non Muslim, dan kasus perbudakan.17

Inti dari gagasan yang dikemukakan Munawir adalah tentang

perlunya mempertimbangkan konteks kehidupan sosial-budaya

masyarakat dalam memahami dan membuat kesimpulan hukum dari

ayat-ayat Al-Qur�an dalam bidang kemasyarakatan, walau pun untuk

itu kelihatannya tidak mengamalkan makna lahir dari teks tersebut.

Sebagaimana Umar telah melakukannya untuk kasus rampasan perang

dan muallaf, maka  di Indonesia pun, seru Munawir, harus berani

melakukan hal yang sama. Tanpa melakukan kontekstualisasi tersebut,

ajaran Al-Qur�an akan ketinggalan zaman, atau kehilangan relevansinya

untuk masa kini, atau ajaran tersebut menjadi mati (tidak dapat

diamalkan).

�����������������
15 Untuk mengetahui ijtihad-ijtihad Umar bin Khattab selengkapnya dapat dibaca

karya Muh}ammad Balta>jy, Manhaj �Umar ibn al-Khat\t\a>b fi>�l-Tasyri> . Karya ini merupakan

disertasi yang dipertahankan di Universitas Al-Azhar Mesir.
16 Ibid, hlm. 96.
17 Penjelasan selengkapnya baca Munawir Sjadzali. Ijtihad Kemanusiaan, hlm. 24.



Yunahar Ilyas

234 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

Demikianlah garis besar pemikiran reaktualisasi ajaran Islam yang

dikemukakan oleh Munawir Sjadzali.

E. Respons terhadap Reaktualisasi

Seperti yang sudah disebutkan di atas, gagasan reaktualisasi

Munawir mendapatkan tanggapan yang  cukup luas dari masyarakat

ilmiah Indonesia, baik yang pro maupun yang kontra. Dalam buku

Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam, dimuat 12 tanggapan dari kalangan

ulama dan cendekiawan, yaitu: K.H. Ahmad Azhar Basyir, MA,

�Reaktualisasi, Pendekatan Sosiologis tidak Selalu Relevan�; Prof. K.

H. Ali Yafie, �Antara Ketentuan dan Kenyataan?�; K. H. Ali Darokah,

�Reaktualisasi Mencari Kebenaran, Ikhtiar yang Wajar�; Dr. Nurcholish

Madjid, �Pertimbangan Kemaslahatan dalam Menangkap Makna dan

Semangat Ketentuan Keagamaan: Kasus Ijtihad Umar ibn Khattab�;

Mr. Syafruddin Prawiranegara, �Reinterpretasi Sebagai Dasar

Reaktualisasi Ajaran-ajaran Islam�; Drs. Jalaluddin Rakhmat, M.Sc.,

�Kontroversi Sekitar Ijtihad Umar�; R.A.; Rifyal Ka�bah, MA, Bawalah

kepada Kami Al-Qur�an yang Lain atau Gantilah�; Kamaluddin

Marzuki, MA, �Jangan Sampai Energi Terbuang Percuma�; M. Yahya

Harahap SH, �Praktek Hukum Waris tidak Pantas Membuat

Generalisasi�; Dr. H. Peunoh Dali, �Menelusuri Pemikiran Maslahat

dalam Hukum Islam�; Aminullah HM, �Sekitar Formulasi Hukum

Kewarisan dalam Semangat Reaktualisasi Ajaran Islam�; Drs. Masdar

F. Mas�udi,  �Memahami  Ajaran  Suci  dengan Pendekatan

Transformasi�.

Dalam buku Kontekstualisi Ajaran Islam dimuat empat tanggapan

masing-masing dari Prof. K.H. Ibrahim Hosein, �Beberapa Catatan

tentang Reaktualisasi Hukum Islam�; Dr. H. Satria Effendi M. Zein,

�Munawir Sjadzali dan Reaktualisasi Hukum Islam di Indonesia�; Dr.

Atho Mudzhar, �Letak Gagasan Munawir Sjadzali dalam Konteks

Reaktualisasi Hukum Islam di Dunia Islam�; dan dari K. H. Ali Yafie,

�Reaktualisasi Hukum Islam di Indonesia�.18

�����������������
18 Sengaja gelar-gelar akademis dan non akademis penulis tulis di depan atau

belakang nama-nama para penanggap sekadar untuk menggambarkan latar belakang

pendidikan mereka.



Reaktualisasi Ajaran Islam

235Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

Dari segi semangat, para penanggap tampaknya dapat menyetujui

usaha-usaha reaktualisasi baik, yang dilakukan oleh Munawir maupun

pemikir lainnya. Hanya saja sebagian dari mereka berbeda pendapat

dalam metodologi yang digunakan dan juga dalam menilai kasus-kasus

yang dikemukakan. Ibrahim Hosein, misalnya, memberikan catatan

tentang maslahat yang didahulukan dari nas jika terjadi pertentangan

antara keduanya. Ibrahim Hosein mempersoalkan apakah dapat terjadi

pertentangan antara nas dan maslahat, sebab dalam nas itu sendiri sudah

terkandung nilai kemaslahatan. Dan juga, apakah benar tidak ada

pertentangan dalam maslahat itu sendiri?19

Ibrahim Hosein juga menjelaskan pendapat Abu Yusuf  yang

dikutip oleh Munawir yang menyatakan bahwa nas sekalipun, kalau

dahulu dasarnya adat, dan adat tersebut kemudian telah berubah, maka

gugur pula hukum yang terkandung dalam nas itu. Menurut Ibrahim

Hosein, adat yang dijadikan sendi hukum yang kemudian berubah

tersebut tidaklah berkenaan dengan substansi hukum melainkan dengan

penjelasan dan penerapannya.20

Karena Munawir berargumentasi dengan ijtihad Umar, maka

Jalaluddin Rakhmat menguraikan lima pandangan tentang ijtihad Umar,

yaitu (1) Ijtihad Umar tidak meninggalkan nas, apalagi mengganti atau

menghapus ketentuannya; (2) Ijtihad Umar memang meninggalkan z}a>hir

nas. Karena ia berpegang kepada ruh nas, atau maqa>s\id al-ah}ka>m al-

shar�iyyah; (3) Ijtihad Umar berkenaan dengan masalah-masalah qat\�iyyah

yang bukan bidang ijtihad; tetapi ini diperbolehkan khusus untuk Umar;

(4) Ijtihad Umar telah meninggalkan nas yang s\ari>h}, tetapi sebagaimana

berlaku pada setiap mujtahid, ijtihadnya tetap memperoleh ganjaran;

(5) Ijtihad Umar memang banyak melanggar nas yang qat\�i, tetapi itu

dilakukan Umar karena kekurangan informasi yang diterimanya untuk

persoalan yang bersangkutan.21

Sementara itu, Syafruddin Prawiranegara menjelaskan tentang

makna keadilan dalam warisan, dan juga tentang status hukum waris

yang masuk kategori voluntary law (hukum yang berlaku kalau yang

berkepentingan tidak mempergunakan alternatif-alternatif lain yang
�����������������

19 Muhammad Wahyuni Nafis, Kontekstualisasi, hlm. 258-260.
20 Ibid., hlm. 264.
21 Iqbal Abdurrauf  Saimima, Polemik, hlm. 45.



Yunahar Ilyas

236 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

tersedia), bukan compulsary law (hukum yang berlaku secara mutlak).

Para ahli waris dapat memusyawarahkan terlebih dahulu sebelum

melakukan pembagian waris jika memang ada kasus yang perlu jadi

perhatian seperti yang dikemukakan oleh Munawir.22

Demikianlah, tentu tidak tepat kalau dalam artikel yang

sederhana dan singkat ini dipaparkan semua tanggapan-tanggapan

tersebut. Satu hal yang perlu dicatat, karena penggagas adalah seorang

menteri atau mantan menteri, maka tampak sekali para penentang atau

pengkritiknya berhati-hati menyampaikan tanggapannya.

Di samping tanggapan yang ada dalam dua buku yang dikutip di

atas, banyak tanggapan disampaikan dalam majalah-majalah, koran-

koran atau media lainnya. Sayangnya untuk keperluan artikel ini, penulis

belum dapat menelitinya.

F. Posisi Pemikiran Reaktualisasi Munawir dalam Peta

Pembaruan Pemikiran Islam di Indonesia

Menurut pengamatan Fazlur Rahman, sejak abad ke-18 sampai

dengan abad ke-20, gerakan pembaharuan pemikiran Islam dapat

dikelompokkan kepada empat tipologi: (1) Revivalisme Pramodernis,

yang muncul pada abad ke-18 dan 19 di Arabia (Wahabiah), India (Syah

Waliullah) dan Afrika (Sanusiah). Gerakan ini ingin mengembalikan

ajaran Islam kepada sumbernya yang murni, tidak hanya dengan

pemikiran, tapi kalau perlu juga dengan senjata. Geraka ini sama sekali

belum terkena sentuhan Barat; (2) Modernisme Klasik, yang muncul

pertengahan abad ke-19 dan awal abad ke-20 di bawah pengaruh ide-

ide Barat. Gerakan ini berusaha memperluas �isi� ijtihad seperti

hubungan antara akal dan wahyu, pembaharuan sosial, khususnya dalam

bidang pendidikan dan status wanita, serta pembaruan politik. Gerakan

ini mencoba mengadopsi ide-ide Barat tanpa meninggalkan Al-Qur�an

dan Sunnah (historis, bukan teknis). Sekalipun Rahman tidak

menyebutkan contohnya, M. Abduh dapat kita masukkan dalam

tipologi ini; (3) Neorevivalisme atau Revivalisme Pascamodernis.

Gerakan ketiga ini memandang bahwa Islam itu mencakup segala aspek

kehidupan manusia, oleh sebab itu tidak memerlukan ide-ide dari Barat.

Gerakan ini merupakan reaksi terhadap modernisme klasik. Barangkali
�����������������

22 Ibid., hlm. 31.



Reaktualisasi Ajaran Islam

237Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

masuk dalam tipologi ini Al-Maududi dari Pakistan dan Hasan Al-Bana

dari Mesir; (4) Neo Modernisme, gerakan yang lahir dari pengaruh neo

revivalisme, tetapi sekaligus juga merupakan tantangan terhadapnya.

Neo modernisme mengembangkan sikap kritis terhadap Barat maupun

terhadap warisan kesejarahan Islam sendiri. Untuk itu harus dirumuskan

metodologi pemahaman doktrin-doktrin Islam yang kontekstual atau

historis. Rahman menganggap dirinya sebagai pelopor gerakan ini.23

Meminjam tipologi Rahman di atas, gerakan pembaruan Islam

di Indonesia yang muncul akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20 seperti

Sumatera Thawalib di Minangkabau, Muhammadiyah dan Al-Irsyad di

Jawa, dan lain-lain yang sejenis dapat dimasukkan dalam tipologi kedua

(modernisme klasik), sekalipun pengaruh tipologi pertama (revivalisme

pramodernis) sangat kuat terhadap gerakan-gerakan pembaruan

tersebut.24

Gerakan ketiga dan keempat baru  tampak pengaruhnya di

Indonesia sejak tahun 1980an. Pengaruh Neo Revivalisme tampak pada

gerakan-gerakan Islam Kampus (terutama yang berpusat di Masjid

Salman, Bandung; Arif Rahman Hakim, Jakarta; dan Jama�ah

Shalahuddin, Yogyakarta), sedangkan pengaruh Neo Modernisme

tampak pada gerakan pembaruan Nurcholish Madjid dengan

Paramadinanya di Jakarta. Lalu ke dalam tipologi mana pemikiran

Reaktualisasi Munawir dimasukkan?

Penulis merasa kesulitan memasukkan Munawir ke dalam salah

satu tipologi di atas, karena di satu sisi Munawir bersikap kritis terhadap

warisan kesejarahan Islam, seperti Neo Modernisme, tapi tidak terlihat

bersikap kritis terhadap Barat, sebagaimana ciri lain Neo Modernisme,

bahkan Munawir tidak membicarakannya. Tapi dari segi metode

menafsirkan Al-Qur�an, tampaknya Munawir sama --kalau tidak

dikatakan mengikuti-- Rahman. Menurut Rahman, untuk memahami

pesan Al-Qur�an sebagai suatu kesatuan haruslah mempelajarinya

�����������������
23 Taufik Adnan Amal (ed.), Metode dan Alternatif  Neo Modernisme Islam Fazlur

Rahman (Bandung: Mizan, 1987), hlm. 17-20.
24 Lihat Fachry Ali dan Bakhtiar Effendi, Merambah Jalan Baru Islam, Rekonstruksi

Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde Baru (Bandung: Mizan, 1986), hlm. 62-67;

Burhanuddin Daya, Gerakan Pembaharuan Pemikiran Islam Kasus Sumatera Thawalib, cet. i

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1990).



Yunahar Ilyas

238 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

dengan sebuah latar belakang, baik latar belakang langsung berupa

aktivitas Nabi sendiri dan perjuangannya selama kurang lebih 23 tahun

di bawah bimbingan Al-Qur�an, maupun latar belakang tidak langsung

yaitu pandangan hidup orang-orang Arab sebelum atau sesudah Islam

datang, adat istiadat, pranata-pranata sosial, kehidupan ekonomi dan

hubungan-hubungan politik mereka, terutama peran penting suku

Quraisy�suku yang sangat kuat, dan Nabi berasal darinya�dan

pengaruh kekuasaan religio-ekonominya di kalangan orang-orang Arab.

Tanpa memahami hal-hal ini, menurut Rahman, usaha untuk

memahami pesan Al-Qur�an secara utuh merupakan suatu pekerjaan

yang sia-sia.25 Barangkali Munawir sedang berada dalam perjalanan dari

Modernisme Klasik menuju Neo Modernisme.

G. Penutup

Masih sulit menilai sejauhmana pengaruh pemikiran reaktualisasi

Munawir terhadap perkembangan pemikiran Islam di Indonesia, karena

memang kemunculan gagasan tersebut belum lama dan masih dalam

proses sampai hari ini. Tetapi sebagai gambaran sikap dapat dilihat

bahwa keresahan Munawir terhadap sikap mendua umat Islam

Indonesia dalam masalah bunga bank dijawab dengan mendirikan Bank

Muamalat Indonesia, disusul oleh Bank Perkreditan Rakyat Syari�ah

dan Baitul Mal wa-Tamwil, dan belakangan muncul beberapa bank

Syari�ah lainnya seperti BNI Syari�ah, Bank Syari�ah Mandiri, dan BRI

Syari�ah. Diikuti juga dengan munculnya asuransi Syari�ah dan

reksadana Syari�ah.

Sementara itu persoalan warisan, bagaimana pengaruhnya harus

diteliti kembali, paling tidak dalam kasus-kasus yang dibawa ke

Pengadilan Agama di Kalimantan Selatan dan Sulawesi Selatan,  yang

kasus-kasus di wilayah tersebut yang menjadi salah satu faktor yang

mendorong lahirnya pemikiran reaktualisasi dalam hukum warisan.

Bagaimana pun pengaruhnya, yang pasti gagasan reaktualisasi

ajaran Islam yang dilontarkan Munawir dapat merangsang aktivitas

intelektual di Indonesia, khususnya dalam bidang studi Islam. Dengan

demikian, artikulasi keislaman kaum muslim Indonesia akan lebih

relevan dengan situasi lokal dan temporal Indonesia.
�����������������

25 Taufik Adnan Amal (ed.), Metode dan Alternatif, hlm. 55-56.



Reaktualisasi Ajaran Islam

239Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

BIBLIOGRAFI

Abdul Hakim, Sudarnoto, dkk. (peny.), Islam Berbagai Perspektif

Didedikasikan untuk 70 Tahun Prof. Dr. H. Munawir Sjadzali, M.A,

Yogyakarta : LPMI, 1995.

Ali, Fachry dan Bakhtiar Effendi, Merambah Jalan Baru Islam, Rekonstruksi

Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde Baru, Mizan: Bandung, 1990.

Amal, Taufik Adnan (ed.), Metode dan Alternatif  Neomodernisme Islam

Fazlur Rahman, Bandung: Mizan, 1987.

Azhar, Muhammad, �Kajian terhadap Berbagai Konsepsi Pemikiran

Islam di Indonesia�, Makalah Seminar Kelas Pascasarjana IAIN Sunan

Kalijaga Yogyakarta, t.t.

Baltaji, Muhammad, Manhaj �Umar ibn al-Khat\t\a>b fi�l-Tasyri>�, cet. ii, Kairo:

Da>r al-Sala>m, 2003.

Daya, Burhanuddin, Gerakan Pembaharuan Pemikiran Islam Kasus

Sumatera Thawalib, cet. i, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1990.

Husaini, Adian. Nurcholish Madjid Kontroversi Kematian dan Pemikirannya,

cet. i, Jakarta: Khairul Bayan Press, 2005.

Kurzman , Charles, Liberal Islam, cet. i, New York: Oxford University

Press, 1998.

Nafis, Muhammad Wahyuni, dkk. (ed.), Kontekstualisasi Ajaran Islam,

70 Tahun Prof. Dr. H. Munawir Sjadzali, MA, Jakarta: Paramadina,

1995.

Rakhmat, Jalaluddin, dkk., Tharikat Nurcholishy Jejak Pemikiran dan

Pembaharuan sampai Guru Bangsa, cet. i, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2002.

Saimima, Iqbal Abdurrauf (ed.), Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam,

Jakarta: Pustaka Panjimas, 1988.

Santosa, Iqbal, �Prof. Dr. Munawir Sjadzali, M.A: Hidup yang tak

Terbayangkan�, PERTA, Jurnal Komunikasi Perguruan Tinggi

Islam, No. 2/Vol. III/2000.

Sjadzali, Munawir, Islam dan Tata Negara, Ajaran, Sejarah dan Pemikiran,

cet. i, Jakarta: UII Press, 1990.



Yunahar Ilyas

240 Al-Ja >mi�ah, Vol. 44, No. 1, 2006 M/1427 H

�, Muslims Interest are Better Served in the Absence of  Muslim Parties,

Jakarta: Departemen Agama, 1992.

�, Ijtihad Kemanusiaan, Jakarta: Paramadina, 1997.


