
 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1470 | Volume 6 Nomor 3 2024 

Kultur	Masyarakat	Melayu:	Studi	Etnografi	Islam	Melayu	Nusantara	

Abad	18	

	

Dedi	Kuswandi1,	Ris’an	Rusli2,	Amilda	Sani3	

	

1Pascasarjana	UIN	Raden	Fatah	Palembang,	Indonesia	
2Fakultas	Ushuluddin	UIN	Raden	Fatah	Palembang,	Indonesia	

3Fakultas	Adab	dan	Humaniora	UIN	Raden	Fatah	Palembang,	Indonesia	

dedikuswandi.elhubb@gmail.com		

	

	

ABSTRACT	

Today,	Malay	is	not	an	ethnic	community	as	understood	by	many	people.	Malays	are	like	

a	nation	or	group	of	allied	ethnic	groups	that	adhere	to	the	same	religion	and	the	same	language.	

Customs	and	traditions	are	relatively	the	same	because	they	are	based	on	the	same	religious	and	

cultural	principles.	Therefore,	the	purpose	of	this	research	is	to	examine	how	the	development	of	

Malay	Islam	in	the	archipelago	in	the	18th	century.	This	study	uses	a	qualitative	approach	with	

ethnographic	 methods	 where	 researchers	 will	 describe	 and	 describe	 the	 culture	 of	 the	

development	 of	 Islam	 in	 the	 archipelago	 through	 the	 history	 that	 has	 been	 communicated.	

Tracing	the	history	of	the	development	of	Islam	in	the	Malay	Archipelago,	it	emerged	due	to	many	

factors,	starting	with	trade	in	the	8th	and	9th	centuries	until	finally	the	17th	century,	trade	took	

place	 accompanied	 by	 the	 development	 of	 Islam	 which	 was	 also	 rife.	 However,	 in	 the	 18th	

century,	 Islam	 developed	 rapidly	 and	 began	 to	 emphasize	 sharia.	 So,	 it	 greatly	 impacts	 the	

development	of	tariqat	and	experiences	a	renewal	of	Sufi	tariqat,	which	grows	into	a	religious	

organization.	Not	only	that,	in	the	18th	century	the	role	of	the	clergy	was	significant	in	the	spread	

of	Islam	after	the	return	of	the	clergy	learned	from	the	lands	of	Mecca	and	Medina.	Establishing	

Islamic	educational	institutions	throughout	the	archipelago	and	providing	new	religious	ideas	

in	carrying	out	worship.	Therefore,	in	this	century,	Islam	began	to	form	intellectual	networks	or	

scholars	 throughout	 the	 archipelago.	 Islam	 and	 the	 Malay	 language	 then	 emerged	 as	 an	

integrative	force	for	the	different	ethnic	groups	in	the	archipelago.	

Keywords:	Malay	Archipelago,	Malay	Muslims,	Sufism	culture	

	

ABSTRAK	

Saat	 ini,	 Melayu	 bukanlah	 sebuah	 komunitas	 etnis	 seperti	 yang	 dipahami	 banyak	

orang.	 Suku	Melayu	 ibarat	 suatu	bangsa	atau	kumpulan	suku	bangsa	yang	serumpun	yang	

menganut	 agama	 yang	 sama	 dan	 bahasa	 yang	 sama.	 Adat	 dan	 tradisi	 relatif	 sama	 karena	

didasarkan	pada	prinsip	agama	dan	budaya	yang	sama.	Oleh	karena	itu,	tujuan	penelitian	ini	

adalah	untuk	mengkaji	bagaimana	perkembangan	Islam	Melayu	di	nusantara	pada	abad	ke-

18.	 Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 kualitatif	 dengan	 metode	 etnografi	 dimana	

peneliti	 akan	 mendeskripsikan	 dan	 mendeskripsikan	 budaya	 perkembangan	 Islam	 di	

nusantara	melalui	 sejarah	 yang	 telah	 dikomunikasikan.	Menelusuri	 sejarah	perkembangan	

Islam	di	Kepulauan	Melayu	muncul	karena	banyak	faktor,	dimulai	dari	perdagangan	pada	abad	

ke	 8	 dan	 9	 hingga	 akhirnya	 pada	 abad	 ke	 17	 perdagangan	 terjadi	 diiringi	 dengan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515
mailto:*dedikuswandi.elhubb@gmail.com


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1471 | Volume 6 Nomor 3 2024 

perkembangan	Islam	yang	juga	marak.	Namun	pada	abad	ke-18,	Islam	berkembang	pesat	dan	

mulai	mengedepankan	syariah.	Sehingga	sangat	berdampak	pada	perkembangan	tarekat	dan	

mengalami	 pembaharuan	 tarekat	 sufi	 yang	 tumbuh	menjadi	 organisasi	 keagamaan.	 Tidak	

hanya	 itu,	 pada	 abad	 ke-18	peran	ulama	 cukup	 signifikan	dalam	penyebaran	 agama	 Islam	

setelah	kembalinya	para	ulama	belajar	dari	negeri	Mekkah	dan	Madinah.	Mendirikan	lembaga	

pendidikan	 Islam	 di	 seluruh	 nusantara	 dan	 memberikan	 gagasan	 keagamaan	 baru	 dalam	

melaksanakan	 ibadah.	 Oleh	 karena	 itu,	 pada	 abad	 ini	 Islam	 mulai	 membentuk	 jaringan	

intelektual	 atau	 ulama	 di	 seluruh	 nusantara.	 Islam	 dan	 bahasa	 Melayu	 kemudian	 muncul	

sebagai	kekuatan	integratif	bagi	berbagai	suku	bangsa	di	nusantara.	

Kata	kunci:	Melayu	Nusantara,	Muslim	Melayu,	Budaya	Tasawuf	

	

PENDAHULUAN	

Entitas	pemikiran	Islam	dan	entitas	peradaban	Islam,	antara	keduanya	saling	

berhubungan	 satu	 dengan	 lainnya,	 terjadi	 kontak	 dan	 saling	 berkaitan.	 Pemikiran	

melahirkan	 peradaban	 dan	 peradaban	 melahirkan	 pemikiran.	 Peradaban	 Islam	

berawal	dari	proses	pembudayaan	pemikiran	Islam,	selanjutnya	jika	terjadi	gesekan	

dalam	 proses	 peradaban	 Islam	 dapat	 memicu	 timbulnya	 pemikiran	 Islam	 baru	

(Mugiyono,	2016).	Proses	seperti	 ini	terjadi	terus	menerus	dan	berkesinambungan	

menuju	pada	kesempurnaan	yang	pada	gilirannya	dapat	melahirkan	pemikiran	dan	

peradaban	Islam	yang	semakin	lama	semakin	maju	dan	berkembang.		

Laju	 perkembangan	 pemikiran	 Islam	 seiring	 dengan	 pergantian	 masa	 dan	

meluasnya	 wilayah-wilayah	 yang	 memeluk	 agama	 Islam	 yang	 notabene	 telah	

memiliki	corak	dan	karakter	peradaban	tersendiri.	Interaksi	pemikiran	Islam	dengan	

peradaban	 lokal	 setempat	 melahirkan	 dinamika	 pemikiran	 Islam	 yang	 kemudian	

dapat	mempengaruhi	dinamika	peradaban	Islam	itu	sendiri	(Syu’aib	&	Hanafi,	2018).	

Luasnya	 wilayah	 Islam	 yang	 pada	 masing-masing	 wilayah	 memiliki	 karakteristik	

peradaban	sendiri	membuat	hazanah	pemikiran	dan	peradaban	Islam	semakin	kaya	

dan	 variatif.	 Termasuk	 wilayah	 Islam	 yang	 memiliki	 corak	 pemikiran	 dan	

karakteristik	peradaban	adalah	wilayah	Melayu	di	kepulauan	Nusantara.	

Sejarah	telah	membuktikan	bahwa	perkembangan	pemikiran	yang	terjadi	di	

dunia	 Islam	 berpengaruh	 signifikan	 terhadap	 perkembangan	 peradaban	 Melayu	

Islam.	 Integrasi	 pemikiran	 Islam	 dan	 Dunia	 Melayu	 melahirkan	 semangat	 dan	

fanatisme	 keislaman	 bagi	 masyarakat	 Melayu,	 kenyataan	 tersebut	 masih	

diperdebatkan	 di	 antara	 mereka.	 Ditinjau	 dari	 akar	 historisnya,	 perkembangan	

pemikiran	 dalam	 Islam	 sudah	 dimulai	 sejak	 zaman	 klasik	 awal,	 pada	 masa	 Nabi	

Muhammad	 Saw.	 Bahkan	 kedudukan	 pemikiran	 dijadikan	 sebagai	 sumber	 ajaran	

Islam	 ketiga	 setelah	 Al-Qur'an	 dan	 al-Sunnah.	 Hal	 ini	 telah	 diindikasikan	 dalam	

sebuah	 dialog	 antara	 Nabi	 Jabal	 yang	 saat	 itu	 diangkat	 sebagai	 gubernur	 Yaman.	

Kemudian	pemikiran	Islam	lebih	berkembang	lagi	setelah	dunia	Islam	berinteraksi	

dengan	 dunia	 luar,	 seperti	 Persia	 dan	 Romawi,	 terutama	 Yunani,	 sehingga	

menghasilkan	 perkembangan	 ilmu	 pengetahuan	 yang	 berimplikasi	 pada	

perkembangan	peradaban	Islam	zaman	klasik,	pertengahan	dan	modern,	kemudian	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1472 | Volume 6 Nomor 3 2024 

meluas	ke	seluruh	penjuru	Dunia	Islam	termasuk	wilayah	Melayu	Nusantara.(Amin	&	

Ananda,	2019)	

Jika	Dunia	Melayu	 dilihat	 secara	 komprehensif	 dalam	 rentang	masa,	 dapat	

diketahui	bahwa	sebelum	datangnya	Islam	bangsa	Melayu	sudah	ada,	bahkan	sejak	

zaman	 pra	Hindu-Buddha	 di	 Nusantara,	 kemudian	menyebar	 ke	 berbagai	 penjuru	

dunia,	terutama	di	Malaysia,	Sumatera,	Kalimantan	dan	sekitarnya.	Dalam	perspektif	

kesamaan	sejarah	dan	budaya,	secara	umum	identitas	bangsa	Melayu	hingga	saat	ini	

terdiri	 dari	 empat	 fase	 pilar	 sejarah,	 yaitu:	 fase	 pra	 Hindu-Buddha,	 fase	 Hindu-

Buddha,	 fase	 Islam	 dan	 fase	 kolonialisme.(Darajat,	 2015)	 Namun	 hingga	 saat	 ini,	

pengaruh	Islam	pada	suku	bangsa	Melayu	sangat	kuat	dan	dominan	dari	pada	yang	

lainnya.	

Setelah	 masuk	 dan	 berkembangnya	 pemikiran	 Islam	 di	 Nusantara,	 terjadi	

perubahan	 kebudayaan	 dan	 peradaban	 Melayu,	 baik	 dari	 segi	 gagasan	 (ideofak),	

aktivitas	 (sosiofak),	 dan	 benda	 (artefak).	 Sebagian	 sejarawan	 berpendapat,	 bahwa	

Islam	masuk	ke	Nusantara	sejak	sekitar	abad	permulaan	kelahiran	Islam	(abad	ke-7),	

pendapat	lain	abad	ke-11,	dan	berkembang	semakin	cepat	pada	abad	ke-13	karena	

sudah	 dapat	 menguasai	 sebagian	 Melayu	 Nusantara	 dengan	 berdirinya	 kerajaan	

Islam.(Soraya,	2019)	Secara	umum,	Islam	dapat	diterima	dengan	mudah	oleh	bangsa	

Melayu	karena	karakternya	yang	 igaliter	dan	populis.	 Islam	tidak	mengenal	sistem	

kasta	 dan	 kependetaan,	 sehingga	 memungkinkan	 keterlibatan	 semua	 lapisan	

masyarakat	dalam	seluruh	aspek	kehidupan.	Faktor	lain	adalah	karena	penyebaran	

agama	Islam	didukung	oleh	tiga	kekuatan,	yaitu	istana,	pesantren	dan	pasar.	

Melalui	dukungan	tiga	kekuatan	tersebut,	pengaruh	Islam	dalam	masyarakat	

Melayu	sangat	optimal.	Secara	kultur,	Islam	disebarkan	melalui	pesantren	dan	pasar	

(pendidikan	 dan	 perdagangan),	 sedangkan	 secara	 politik	 dilegitimasi	 oleh	 istana.	

Ilmu	pengetahuan	Islam,	seperti	akidah,	ilmu	hisab,	perkapalan,	estetika,	astronomi,	

logika,	ekonomi,	perdagangan	dan	lainnya	berkembang	begitu	pesat.	Perkembangan	

keilmuan	dan	keimanan	secara	bersamaan	menempatkan	Islam	sebagai	poros	bagi	

kehidupan	 masyarakat	 Melayu	 yang	 mempengaruhi	 semua	 dimensi	 kehidupan	

mereka.	 Adanya	 ungkapan	 populer	 yang	 secara	 eksplisit	 menunjukkan	 kuatnya	

pengaruh	 Islam,	 seperti	 pengaruh	 Islam	 ini	 terdapat	 dalam	mayoritas	masyarakat	

Melayu	pesisir,	tidak	di	daerah	pedalaman.(Fadhly,	2017)	

Setidak-tidaknya	 ada	 delapan	 faktor	 yang	 menyebabkan	 orang	 Melayu	

mengidentifikasikan	 diri	 dan	 kebudayaannya	 dengan	 Islam.	 Pertama,	 faktor	

perdagangan;	 Kedua,	 perkawinan,	 yaitu	 antara	 pendatang	 Muslim	 dengan	 wanita	

pribumi	pada	tahap	awal	kedatangan	Islam;	Ketiga,	faktor	politik	seperti	mundurnya	

kerajaan	 Hindu	 dan	 Buddha	 seperti	 Majapahit	 dan	 Sriwijaya;	 Keempat,	 faktor	

kekosongan	 budaya	 pasca	 runtuhnya	 kerajaan	 Buddhis	 Sriwijaya	 di	 kepulauan	

Melayu;	Kelima,	hadirnya	ulama	sufi	atau	faqir	bersama	tariqat-tariqat	yang	mereka	

pimpin;	 Keenam,	 pengislaman	 raja-raja	 pribumi	 oleh	 para	 ulama	 sufi	 atau	 ahli	

tasawuf;	ketujuh,	dijadikannya	bahasa	Melayu	sebagai	bahasa	penyebaran	Islam	dan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1473 | Volume 6 Nomor 3 2024 

bahasa	pengantar	di	lembaga-lembaga	pendidikan	Islam;	delapan,	mekarnya	tradisi	

intelektual	 baru	 di	 lingkungan	 kerajaan-kerajaan	 Melayu	 sebagai	 dampak	 dari	

maraknya	perkembangan	Islam.(Dahlan,	2015)	

Namun,	pada	perkembangan	Islam	tahap	IV	pada	abad	ke-18	dan	19,	terjadi	

proses	ortodoksi	atau	penekanan	terhadap	syariah.	Ini	memberi	dampak	besar	bagi	

perkembangan	 tariqat.	 Beberapa	 tariqat	 sufi	 mengalami	 pembaruan	 dan	 tumbuh	

menjadi	 organisasi	 keagamaan	 yang	 kian	 memberikan	 perhatian	 pada	 aktivisme	

keduniaan.	 Pada	 abad	 ke-18	 dan	 19	 M	 proses	 ortodoksi	 ini	 mendorong	 lahirnya	

gerakan	 anti-kolonial	 yang	 merata	 di	 seluruh	 kepulauan	 Nusantara	 (Pramasto,	

2020a).	Pengaruh	gerakan	pemurnian	agama	yang	muncul	di	Arab	Saudi	pada	akhir	

abad	ke-18,	Wahabisme,	semakin	memperkuat	kecenderungan	pada	syariat	dan	fiqih.	

Tidak	berarti	tasawuf	falsafah	terhambat	perkembangannya.	Pada	tahapan	ini	Islam	

muncul	 sebagai	 kekuatan	 efektif	 menentang	 kolonialisme.	 Sementara	 itu	 proses	

islamisasi	 juga	 terus	 berlangsung,	 bahkan	 kian	 deras	 dan	 Islam	 semakin	

mengukuhkan	diri	sebagai	faktor	integratif	atau	pemersatu	bangsa	Indonesia	(Huda,	

2016).		

Berangkat	dari	pernyataan	di	atas,	perlu	diadakan	penelitian	lebih	mendalam	

untuk	mengungkap	history	kultur	masyarakat	 Islam	melayu	nusantara	abad	ke-18,	

agar	dapat	ditemukan	kenyataannya,	setelah	penetrasi	Islam	ke	dalam	Dunia	Melayu	

menjadikan	 peradaban	Melayu	 tidak	 dapat	 dipisahkan	 dengan	 tradisi	 Islam.	 Oleh	

sebab	itu,	penelitian	ini	akan	membahas	tentang	suatu	kajian	penting	dalam	sejarah	

peradaban	Islam	nusantara	dalam	wilayah	etnis	Melayu.	Melalui	tulisan	ini	penulis	

berharap	menjadi	 sebuah	 tambahan	 khazanah	 literatur	 budaya	 yang	 harus	 dijaga	

dalam	melestarikan	kultur	masyarakat	Islam	Melayu	di	nusantara.			

	

METODE	PENELITIAN	

penelitian	 ini	merupakan	penelitian	etnografi	dengan	pendekatan	kualitatif	

dimana	peneliti	me-review	menguraikan	dan	menafsirkan	pola	bersama	dan	belajar	

nilai-nilai,	perilaku,	keyakinan,	dan	bahasa	dari	berbagai	kelompok	melalui	metode	

historis	 (Spradley,	 1997).	 Adapun	 kelompok	 yang	 dimaksud	 dalam	 penelitian	 ini	

yaitu	budaya	islam	melayu	nusantara	pada	abad	18	(Marvin	Harris	and	Orna	Johnson,	

2000).	Secara	harfiah	penelitian	etnografi	berarti	gambaran	sebuah	masyarakat.	Yang	

berarti	etnografi	adalah	gambaran	umum	suatu	budaya	atau	kebiasaan,	keyakinan,	

dan	 perilaku	 yang	 berdasarkan	 atas	 informasi	 yang	 telah	 dikumpulkan	 melalui	

penelitian	lapangan	dengan	me-review	sejarah	dari	kebudayaan	Islam	nusantara	di	

abad	ke	18.		

Data	 penelitian	 etnografi	 dilakukan	 melalui	 empat	 jenis	 analisis	 dalam	

penelitian	 yaitu:	 pertama,	 penelitian	 melakukan	 analisis	 domain	 yaitu	 untuk	

memperoleh	 gambaran	 umum	 dan	 menyeluruh	 dari	 objek	 penelitian	 atau	 situasi	

sosial.	Melalui	pertanyaan	umum	dan	pertanyaan	rinci	peneliti	menemukan	berbagai	

kategori	 atau	 domain	 tertentu	 sebagai	 pijakan	 penelitian	 selanjutnya.	 Hasilnya	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1474 | Volume 6 Nomor 3 2024 

berupa	gambaran	umum	tentang	objek	yang	diteliti,	yang	sebelumnya	belum	pernah	

diketahui.	 Dalam	 analisis	 ini	 informasi	 yang	 diperoleh	 belum	mendalam,	masih	 di	

permukaan,	 namun	 sudah	 menemukan	 domain-domain	 atau	 kategori	 dari	 situasi	

sosial	 yang	 diteliti;	 Kedua,	 analisis	 taksonomi	 Menjabarkan	 domain-domain	 yang	

dipilih	menjadi	lebih	rinci	untuk				mengetahui	struktur	internalnya.	Analisis	terhadap	

keseluruhan	 data	 yang	 terkumpul	 berdasarkan	 domain	 yang	 telah	 ditetapkan.	

Dengan	 demikian	 domain	 yang	 telah	 ditetapkan	menjadi	 cover	 term	 oleh	 peneliti	

dapat	diurai	 secara	 lebih	 rinci	dan	mendalam	melalui	 analisis	 taksonomi	 ini.	Hasil	

analisis	 taksonomi	 dapat	 disajikan	 dalam	 bentuk	 diagram	 kotak	 (box	 diagram),	

diagram	garis	dan	simpul	(lines	and	node	diagram)	dan	outline.		

Ketiga,	 analisis	 komponensial	 mencari	 ciri	 spesifik	 pada	 setiap	 struktur	

internal	dengan	cara	mengontraskan	antar	elemen.	Pada	analisis	komponensial,	yang	

dicari	 untuk	 diorganisasikan	 dalam	 domain	 bukanlah	 keserupaan	 dalam	 domain,	

tetapi	 justru	 yang	 memiliki	 perbedaan	 atau	 yang	 kontras.	 	 Dan	 keempat,	 analisis	

budaya	 yaitu	 Mencari	 hubungan	 di	 antara	 domain	 dan	 hubungan	 dengan	

keseluruhan,	yang	selanjutnya	dinyatakan	ke	dalam	tema-tema	sesuai	dengan	fokus	

dan	 sub	 fokus	 penelitian.	 oleh	 karena	 itu,	 analisis	 ini	 akan	 dilakukan	 secara	

keseluruhan	dan	 akan	difokuskan	untuk	memperoleh	data	 tentang	perkembangan	

budaya	Islam	melayu	di	abad	18.	

	

HASIL	DAN	PEMBAHASAN		

Istilah	Melayu	berasal	dari	kata	mala	(yang	berarti	mula)	dan	yu	(yang	berarti	

negeri)	 dikenal	 sekitar	 tahun	644	masehi,	melalui	 tulisan	Cina	 yang	menyebutnya	

dengan	 kata	 Mo-lo-you.	 Sedangkan	 istilah	 Melayu	 menurut	 Polinesia	 atau	

Austronesia	merujuk	kepada	penduduk	yang	pernah	menjadi	anak	negeri	Kerajaan	

Melayu	Jambi	(sekitar	abad	ke	4-5)	diikuti	oleh	Kerajaan	Sriwijaya	(abad	ke	7-11),	

sebagai	 kerajaan	 yang	 jaya	 dari	 zaman	 Hindu-Budha	 (Boenga,	 2020).	 Kemudian	

dilanjutkan	oleh	Kerajaan	Melayu	Melaka	(abad	ke	14-16)	yang	dipandang	sebagai	

lambang	kejayaan	Melayu	dan	pusat	penyebaran	agama	Islam	di	kawasan	Nusantara.	

Setelah	itu	diikuti	oleh	sejumlah	kerajaan-kerajaan	Melayu	lainnya	seperti:	Kerajaan	

Deli,	 Langkat,	 Riau-Lingga,	 Johor-Pahang,	 Siak	 Sri	 Indrapura,	 Indragiri,	 Brunai	

Darussalam,	dan	lain-lain.	Kawasannya	meliputi	Pulau	Sumatera	dan	sebagian	besar	

belahan	timur,	semenanjung	Melaka,	Kalimantan	belahan	utara	dan	barat,	kemudian	

daerah	kepulauan	Selat	Melaka	dan	Kepulauan	Riau	(Darajat,	2015).		

Menurut	sejarahnya,	nenek	moyang	orang	Melayu	berasal	dari	berbagai	suku.	

Ada	 yang	menyebutkan	 dari	 Suku	 Dravida	 di	 India,	 dan	Mongolia	 atau	 campuran	

Dravida	 dengan	 Arya	 yang	 kemudian	 kawin	 dengan	 ras	 Mongolia.	 Kedatangan	

mereka	 ke	 Nusantara	 terjadi	 dalam	 dua	 gelombang.	 Gelombang	 pertama	

diperkirakan	antara	3000	sampai	2500	tahun	sebelum	masehi,	gelombang	ini	disebut	

Proto	Melayu	atau	Melayu	Tua.	Orang	yang	tergolong	Melayu	Tua	khususnya	di	Riau	

antara	lain,	Suku	Talang	Mamak,	Suku	Sakai,	Suku	Laut,	Suku	Petalangan,	Suku	Hutan,	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1475 | Volume 6 Nomor 3 2024 

dan	 lain-lain.	 Gelombang	 kedua	 terjadi	 sekitar	 300	 sampai	 250	 tahun	 sebelum	

masehi,	 yang	disebut	Deutro	Melayu	 atau	Melayu	Muda.	Gelombang	yang	 terakhir	

inilah	 tampaknya	yang	paling	besar,	 paling	dominan	dan	yang	berkembang	dalam	

masyarakat	Melayu	(Suwardi,	2018).	

Orang	Melayu	yang	merupakan	salah	satu	suku	bangsa	di	Indonesia	dengan	

jumlah	penduduknya	yang	cukup	besar,	wilayah	pernyebarannya	juga	cukup	luas	dan	

mereka	hidup	dalam	kelompok-kelompok	hampir	di	 seluruh	Kepulauan	Nusantara	

dan	bahkan	meluas	sampai	di	kawasan	Asia	Tenggara,	seyogyanya	mempertahankan	

identitas	untuk	mempertahankan	harga	dirinya.		

	Perkembangan	Islam	di	Bumi	Nusantara	Abad	18		

Masuk	dan	berkembang	pesatnya	agama	Islam	di	Indonesia	pada	abad	ke-13	

–	17	M	dan	mulai	berkembang	pesat	di	abag	ke-18	sampai	20	serta	memunculkan	

banyak	 pendapat	 yang	 berbeda-beda	 bahkan	saling	 bertentangan.	 Khususnya	

tentang	darimana	agama	ini	datang	dan	siapa	yang	membawanya	masuk.	Begitu	pula	

mengenai	 saluran-saluran	 komunikasi	yang	 digunakan	 sehingga	 memungkinkan	

agama	ini	diterima	secara	 luas	oleh	penduduk	Nusantara	dalam	waktu	yang	relatif	

singkat.	 Semula	diduga	bahwa	yang	membawa	dan	memperkenalkan	 agama	 ini	 di	

kawasan	 ini	 ialah	 pedagang-pedagang	 dari	 Gujarat,	 India.	 Sejak	 itu	perdagangan	

dipandang	sebagai	saluran	utama	bagi	pesatnya	perkembangan	Islam	di	kepulauan	

Nusantara.	 Tetapi	 penelitian	 lebih	 lanjut	 menunjukkan	 bahwa	 faktornya	 sangat	

kompleks.	 Sebelum	berkembang	pesat,	Islam	harus	menempuh	 jalan	yang	berliku-

liku	dan	rumit	serta	panjang,	dan	faktornya	bukan	hanya	perdagangan	semata-mata	

(Amin,	2018).	

Menurut	 al-Attas	 datangnya	 Islam	menyebabkan	 kebangkitan	 rasional	 dan	

intelektual	 yang	 bercorak	 religius	 di	 Nusantara	 yang	 tidak	 pernah	 dialami	

sebelumnya.	 Kecuali	 itu	 Islam	 juga	mendorong	 terjadinya	 perubahan	 besar	 dalam	

jiwa	 bangsa	 Melayu	 dan	 kebudayaannya	 (Nurtawab,	 2020).	 Islam	 menyuburkan	

kegiatan	 ilmu	 dan	 intelektual	 serta	membebaskan	mereka	 dari	 belenggu	mitologi	

yang	menguasai	jiwa	mereka	sebelumnya.	Hadirnya	Islam	membuka	lembaran	baru	

dan	 menyebabkan	 terjadinya	proses	 perubahan	 sosial,	 ekonomi	 dan	 politik	 yang	

sangat	mendasar.	Lebih	jauh	lagi,	oleh	karena	pesatnya	perkembangan	ini	dihantar	

oleh	 maraknya	 kegiatan	 pelayaran	 dan	 perdagangan,	 sedangkan	 Islam	 memiliki	

kecenderungan	 terhadap	 aktivisme	 keduniaan	 dan	 sosial,	maka	 ethos	 dan	 budaya	

dagang	pun	bangkit	di	kalangan	etnik	yang	memeluk	agama	ini,	terutama	yang	tinggal	

di	pesisir	(Al-Zastrouw,	2017).	

Agama	Islam	berkembang	tahap	demi	tahap	di	kepulauan	Nusantara,	melalui	

jalan	yang	berliku-liku	dan	berbeda	di	daerah	yang	satu	dengan	yang	lain.	Masa-masa	

penyebarannya	itu	juga	tidak	berjalan	serentak	di	wilayah	yang	berbeda-beda.	Ketika	

di	suatu	kawasan	baru	berada	dalam	tahap	pengenalan	dasar-dasar	dan	pokok	ajaran	

agama,	di	daerah	lain	telah	memasuki	fase	pengenalan	implikasi-implikasi	rasional	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1476 | Volume 6 Nomor 3 2024 

dan	intelektual	dari	ajaran	Islam	tentang	Tauhid.	Perkembangan	tersebut	terjadi	dari	

abad	ke-13	sampai	abad	ke	20	(Nasrudin,	2015).	

Sejak	awal	 abad	ke-13	M	hingga	pertengahan	abad	ke	15	M,	dapat	disebut	

tahapan	 pemelukan	 secara	 formal.	 Yang	 ditekankan	 ialah	 pengenalan	 dasar-dasar	

kosmopolitanis	 Islam,	 ketentuan	dasar	pelaksanaan	 syariat	 agama	dan	 fiqih.	 akhir	

abad	ke-15	hingga	akhir	abad	ke-16	M	(Tungkagi,	2017).	Periode	ini	proses	islamisasi	

kepulauan	Melayu	berjalan	dengan	pesat	diikuti	kian	tersebarnya	Islam	ke	berbagai	

pelosok	Nusantara.	Berkat	meningkatnya	tingkat	pemahaman	dan	pendidikan	yang	

diperoleh	 kaum	Muslimin,	 ajaran	 Islam	 kian	 dipahami	 lebih	 mendalam.	 Memeluk	

agama	Islam	tidak	sekadar	formalitas	(Hanifa	et	al.,	2023).		

Pada	abad	ke-17	M,	adalah	tahapan	penyempurnaan	pemahaman	ajaran	Islam	

dan	tradisi	intelektualnya.	Pada	masa	ini	kita	menyaksikan	suburnya	penulisan	sastra	

dan	kitab	keagamaan	dalam	bahasa	Melayu.	Pokok-pokok	yang	dibahas	dalam	kitab-

kitab	Melayu	meliputi	bidang-bidang	seperti	fiqih	ibadah	dan	muamalah,	fiqih	duali	

(ketatanegaraan),	 syariah,	 usuluddin,	 kalam,	 tasawuf	 falsafah	 dan	 tasawuf	 akhlaq,	

tafsir	 al-Qur‘an,	 ilmu	 hadis,	 eskatologi,	 historiografi,	 tatabahasa	 (nahwu),	 retorika,	

ilmu	 ma`ani	 (semantik),	 estetika	 (balaghah),	 astromomi,	 ilmu	 hisab,	 perkapalan,	

ekonomi	 dan	 perdagangan,	 sastra	 dan	 seni,	 ketabiban,	 farmasi,	 dan	 lain-lain.	

Kemajuan	 yang	 dicapai	 di	 bidang	 intelektual	 ini	 mempermantap	 kedudukan	 dan	

perkembangan	bahasa	Melayu.		

Pada	 abad	 ke-18	 –	 19,	 terjadi	 proses	 ortodoksi	 atau	 penekanan	 terhadap	

syariah.	Ini	memberi	dampak	besar	bagi	perkembangan	tariqat.	Beberapa	tariqat	sufi	

mengalami	 pembaruan	 dan	 tumbuh	 menjadi	 organisasi	 keagamaan	 yang	 kian	

memberikan	perhatian	pada	aktivisme	keduniaan.	Pada	abad	ke-18	dan	19	M	proses	

ortodoksi	 ini	 mendorong	 lahirnya	 gerakan	 anti-kolonial	 yang	 merata	 di	 seluruh	

kepulauan	 Nusantara	 (Ahmad,	 2015).	 Pengaruh	 gerakan	 pemurnian	 agama	 yang	

muncul	 di	 Arab	 Saudi	 pada	 akhir	 abad	 ke-18,	 Wahabisme,	 semakin	 memperkuat	

kecenderungan	 pada	 syariat	 dan	 fiqih.	 Tidak	 berarti	 tasawuf	 falsafah	 terhambat	

perkembangannya.	 Pada	 tahapan	 ini	 Islam	 muncul	 sebagai	 kekuatan	 efektif	

menentang	 kolonialisme.	 Sementara	 itu	 proses	 islamisasi	 juga	 terus	 berlangsung,	

bahkan	kian	deras	dan	Islam	semakin	mengukuhkan	diri	sebagai	faktor	inetgratif	atau	

pemersatu	bangsa	Indonesia	(Nurtawab,	2020).	

Demikianlah	 segera	 setelah	 agama	 Islam	 berkembang	 pesat,	 segera	 pula	

agama	ini	memperlihatkan	watak	dan	wajah	kebudayaannya	yang	berbeda	dari	dua	

agama	 sebelumnya,	 Hindu	 dan	 Buddha	 yang	 lebih	 dahulu	 hadir	 di	 Asia	 Tenggara.		

Perbedaannya	 yang	 menyolok	 ialah:	 Pertama,	 dalam	 Islam	 hanya	 ada	 teks	 suci	

tunggal	 yang	 utuh	 dan	 mantap,	 karena	 itu	 tidak	 membingungkan	 penganut-nya.	

Dalam	 agama	Hindu	 dan	 Buddha	 terdapat	 banyak	 teks	 suci	 yang	 sukar	 dipelajari	

penganutnya	 yang	 awam.	 Kedua,	 ajaran	 ketuhahan	 dan	 sistem	 peribadatan	 Islam	

lebih	sederhana	dan	jelas,	serta	mudah	dipahami.	Ia	mengharuskan	hubu-ngan	mesra	

antara	penganutnya	dengan	Sang	Khaliq	 tanpa	perantaraan	pendeta.	Ketiga,	 Islam	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1477 | Volume 6 Nomor 3 2024 

adalah	 agama	 yang	 egaliter	 sebagaimana	 telah	 dijelaskan.	 Tiadanya	 sistem	 kasta	

mendorong	penduduk	kepulauan	Nusantara	cepat	tertarik	pada	agama	ini.	Dengan	

masuk	 Islam	 mereka	 berpeluang	 besar	 menjadi	 pemimpin	 keagamaan	 dan	

masyarakat	 asal	 saja	 memenuhi	 syarat	 seperti	 memperoleh	 pendidikan	 yag	 juga	

terbuka	kepada	semua	lapisan	dan	golongan	masyarakat.	

Faktor	 lainnya	 yang	 memicu	 bagi	 pesatnya	 perkembangsan	 Islam	

ialah	mundurnya	 perkembangan	 agama	 Hindu	 dan	 Buddha,	 mengikuti	 surutnya	

kerajaan	Hindu	dan	Buddha	yang	diikuti	oleh	mundurnya	peranan	politiknya.	Abad	

ke-13	M	ketika	agama	Islam	mulai	berkembang	pesat	di	kepulauan	Melayu,	sebagai	

contoh,	 ditandai	 dengan	mundurnya	 kerajaan	 Sriwijaya	 atau	 Swarnabhumi.	 Pusat	

imperium	 Buddhis	 di	 Nusantara	 ini	 mulai	 mengalami	 kemunduran	 disebabkan	

ronngrongan	dua	kerajaan	Hindu	Jawa	–	Kediri	dan	Singasari	–	disusul	dengan	krisis	

ekonomi	yang	membelitnya.	Seabad	berikutnya	negeri	ini	dua	kali	diserbu	Majapahit,	

sebuah	 imperium	Hindu	yang	mulai	bangkit	di	 Jawa	Timur.	Serbuan	terakhir	pada	

penghujung	 abad	 ke-14	M	menyebabkan	 negeri	 itu	 hancur	 dan	 tamat	 riwayatnya		

(Ahmad	Khoirul	Mustamir,	2019).	

Faktor	 penting	 lain	 yang	 menyebabkan	 Islam	 berkembang	 pesat	ialah	

penempatan	pusat-pusat	 lingkaran	peradaban	di	 tiga	 titik	yang	 tepat,	 yaitu	 Istana,	

Pesantren	dan	Pasar.	Istana	sebagai	pusat	kekuasaan	berperan	di	bidang	politik	dan	

penataan	kehidupan	sosial.	Di	 sini	dengan	dukungan	ulama	yang	 terlibat	 langsung	

dalam	birokrasi	pemerintahan,	hukum	Islam	dirumuskan	dan	diterapkan.	Di	sini	pula	

kitab	 sejarah	 ditulis	 sebagai	 landasan	 legitimasi	 bagi	 penguasa	Muslim.	 Pesantren	

berperan	 di	 bidang	 pendidikan,	 dan	 merupakan	 pusat	 kebudayaan	 kedua	 setelah	

istana.	 Di	 sini	 jaringan-jaringan	 pengajian	 agama	 di	 lingkungan	 masyarakat	 luas	

dibangun,	di	kota	atau	pun	di	pedesaan,	begitu	pula	tema-tema	pengajian.	Di	sini	pula	

kitab-kitab	keagamaan	ditulis	dan	disalin	untuk	disebarkan	(Muslihun,	2017).	

Peran	pesantren	di	Aceh,	surau	di	Minangkabau,	semakin	menonjol	pada	abad	

ke-18	M	di	seluruh	pelosok	Nusantara.	Ia	sekaligus	berperan	sebagai	pusat	kegiatan	

tariqat	 sufi.	 Lembaga	 yang	 semula	 bersifat	 kedaerahan	 ini	 berkembang	 menjadi	

lembaga	 supra-daerah	 yang	 kepemimpinan	 dan	 peserta	 didiknya	 tidak	 lagi	

berdasarkan	kesukuan	(Haningsih,	2008).	Ia	tumbuh	menjadi	lembaga	universal	yang	

menerima	guru	dan	murid	tanpa	memandang	latar	belakang	suku	dan	daerah	asal.	

Pada	masa	itulah	pesantren	atau	dayah	mampu	membentuk	jaringan	kepemimpinan	

intelektual	dan	penyebaran	agama	dalam	berbagai	tingkatan	dan	antar-daerah	(FM	

et	al.,	2023).		

Peran	Ulama	Dalam	Penyebaran	Islam	Nusantara	Abad	Ke-18	

Sumber	dinamika	penyebaran	pembaruan	Islam	ke	Wilayah	Indonesia	pada	

abad	 ke-17	 dan	 ke-18.	 Para	 ulama	 Melayu	 Indonesia	 yang	 (Jawi)	 terlibat	 dalam	

jaringan	 ulama	 kosmopolitan	 yang	 menuntut	 ilmu	 di	 Timur	 Tengah,	 Khususnya	

berpusat	 di	 Makkah	 dan	 Madinah,	 sebagian	 besar	 mereka	 kembali	 ke	 Nusantara	

(Yahaya,	2016).	Selain	mengintegrasikan	Islam	di	Negeri	bawah	angin	ke	dalam	arus	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1478 | Volume 6 Nomor 3 2024 

perkembangan	 Islam	 di	 timur-tengah,	 pengalaman	 ulama’	 Jawi	 saat	 belajar	 di	

Haramain	 telah	 meningkatkan	 otoritas	 mereka	 di	 tengah-tengah	 umat	 Islam	

Nusantara.	Pengalaman	Haramain	memiliki	makna	penting	yang	didukung	oleh	sikap	

orang	 Jawa	 yang	 percaya	 bahwa	 mempelajari	 Islam	 di	 pusatnya	 mempunyai	 arti	

tersendiri	 yang	 memungkinkan	 seseorang	 memperoleh	 pengalaman	 spiritual	

(ngelmu).	

Oleh	 karena	 itu,	 ulama’	 Jawi	 yang	 kembali	 ke	 Nusantara,	 kemudian	

membentuk	 sebuah	 kelompok	 sosial	 yang	 berorientasi	 pada	 peningkatan	

pemahaman	Islam	dan	pencapaian	kekuatan	spiritual.	Atas	dasar	ini	pula,	para	ulama’	

membangun	otoritas	mereka	di	tengah	komunitas	Muslim.	

Di	 sinilah	 mereka	 menjadi	 transmitter	 memainkan	 peranan	 menentukan	

dalam	menyiarkan	 gagasan-gagasan	 pembaruan	 baik	 melalui	 pengajaran	 maupun	

karya	tulis.	Pembaruan	Islam	di	Wilayah	Melayu-Indonesia	pada	abad	ke-17	bukan	

semata-mata	 Islam	 yang	 berorientasi	 pada	 tasawuf,	 melainkan	 juga	 Islam	 yang	

berotientasi	pada	syariat	 (Hukum).	 Ini	merupakan	perubahan	besar	dalam	sejarah	

Islam	 di	 Nusantara,	 Sebab	 pada	 abad-abad	 sebelumnya,	 Islam	 mistislah	 yang	

dominan.	 Setelah	 belajar	 di	 pusat	 jaringan	 di	 timur	 tengah,	 para	 ulama	

melayuIndonesia	sejak	paruh	ke	dua	abad	ke-17	dan	seterusnya	melakukan	usaha-

usaha	yang	di	 jalankan	dengan	sadar,	bahkan	secara	serentak,	untuk	menyebarkan	

neo-Sufisme	di	Nusantara.	Pada	giliranya	mendorong	munculnya	upaya-upaya	serius	

ke	arah	rekontruksi	sosio-	moral	masyarakat-masyarakat	Muslim	(Ahmad,	2015).	

Neo-Sufisme	berbeda	dari	jenis	tasawuf	sebelumnya	yang	sebagian	besarnya	

merupakan	 semacam	 penafsiran	 mistiko-filosofis	 terhadap	 Islam.	 Sementara	

mempertahankan	 doktrin-doktrin	mistisme	 filosofis	 tertentu,	 yang	 sangat	 penting	

bagi	 setiap	 jenis	 tasawuf,	 neo-Sufisme	 memberikan	 tekanan	 lebih	 besar	 pada	

kesetiaan	dan	kepatuhan	total	dari	para	penganutnya	kepada	syariat.	Lebih	jauh	lagi,	

berbeda	 dengan	 jenis	 tasawuf	 sebelumnya	 yang	 cenderung	 mendorong	 para	 sufi	

bersifat	 pasif,	 neo-Sufisme	 menganjurkan	 aktivisme.	 Keterlibatan	 dalam	

permasalahan	 duniawi	 dianggap	 sebagai	 salah	 satu	 langkah	 penting	 menuju	

pemenuhan	cita-cita	mistis	(Fikri,	2018).	

Bangkitnya	neo-Sufisme,	tak	diragukan	lagi,	terutama	merupakan	hasil	usaha	

jaringan	ulama,	semakin	berjaya	sejak	menjelang	akhir	abad	ke-17.	Jaringan	ulama	

yang	terpusat	terutama	di	Haramayn	timbul	sebagai	akibat	interaksi	berbagai	tradisi	

pengetahuan	dan	keilmuan	Islam	dari	Afrika	Utara	(Wilayah	Maghrib),	Mesir,	Syiria,	

Irak,	 Yaman,	 India,	 dan	 Haramayn	 sendiri.	 Jaringan	 ulama	 itu	 sendiri	 mencakup	

hubungan-hubungan	yang	 rumit	di	 antara	para	ulama	dari	berbagai	dunia	Muslim	

(Ibda,	2018).	Karena	kedudukannya	yang	utama	dalam	Islam,	Makkah	dan	Madinah	

semakin	banyak	menarik	minat	para	ulama	sejak	abad	kelima	belas.	Tempat	utama	

wacana	 pengetahuan	 dan	 keilmuan	 Islam	 itu	 adalah	 dua	Mesjid	 Suci	Makkah	 dan	

Madinah.	Pada	saat	yang	sama,	madrasah-madrasah	dan	ribath-ribath	juga	tumbuh	

dalam	 jumlah	 besar	 di	 kedua	 kota	 itu,	 yang	 sebagian	 besar	 di	 antaranya	 berdiri	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1479 | Volume 6 Nomor 3 2024 

dengan	wakaf	yang	berasal	dari	para	penguasa	atau	kaum	Muslim	kaya	di	bagian-

bagian	lain	dari	Dunia	Islam	(Fikri,	2018).	

Madrasah-madrasah	dan	ribath-ribath	 ini	sangat	besar	sumbangannya	bagi	

kebangkitan	 pengetahuan	 dan	 keilmuan	 Islam	 di	 Haramaiyn.	 Banyak	 tokoh	 yang	

memainkan	peranan	penting	dalam	jaringan	ulama	mula-mula	datang	ke	Haramayn	

untuk	 menjalankan	 ibadah	 Haji	 atau	 mengajar,	 atau	 dua-duanya	 (Khalid,	 2019).	

Sebagian	 di	 antara	 mereka	 kemudian	 menetap	 di	 sana	 dan	 mencurahkan	 tenaga	

mereka	 mengajar	 dan	 menulis.	 Bersama	 dengan	 para	 murid	 mereka,	 yang	 juga	

berasal	 dari	 banyak	 tempat	 yang	 jauh	 di	 Dunia	 Islam,	 mereka	 membentuk	 suatu	

bentuk	 komunitas	 kosmopolitan	 di	 Haramayn.	 Kontak-kontak	 yang	 secara	 teratur	

mereka	 jalin	dengan	berbagai	 tradisi	pengetahuan	dan	keilmuan	Islam	sumbangan	

yang	 sangat	 besar	 pada	 pembentukan	 sifat	 istimewa	 dan	 wacana	 ilmiah	 dalam	

jaringan	ulama.		

Dua	ciri	paling	penting	dari	wacana	ilmiah	dalam	jaringan	ulama	adalah	telaah	

hadis	 dan	 tarekat.	 Melalui	 telaah-telaah	 hadis,	 para	 guru	 dan	murid-murid	 dalam	

jaringan	ulama	menjadi	terikat	satu	sama	lainnya.	Tidak	kalah	penting,	para	ulama	ini	

mengambil	dari	telaah-telaah	hadis	inspirasi	dan	wawasan	mengenai	cara	memimpin	

masyarakat	muslim	menuju	rekontruksi	sosio-moral.	Ini,	pada	gilirannya,	mendorong	

para	 tokoh	 dalam	 jaringan	 ulama	 untuk	 mendapatkan	 apresiasi	 yang	 lebih	 baik	

menyangkut	hubungan	yang	seimbang	antara	syariat	dan	tasawuf	(Yegar,	1979).	Hal	

ini	pada	akhirnya	mengakibatkan	terciptanya	beberapa	perubahan	doktrinal	dalam	

tarekat	 atau	 tasawuf	 pada	 umumnya;	 lebih	 banyak	 tekanan	 kini	 diberikan	 pada	

penyucian	pikiran	dan	prilaku	moral	melalui	kepatuhan	penuh	kepada	syariat,	dan	

bukan	hanya	pada	penjelajahan	mistiko-filosofis	dan	 spekulasi.	Organisasi	 tarekat,	

melalui	silsilah	yang	berkesinambungan,	juga	menjadi	sarana	untuk	menghubungkan	

ulama	 satu	 sama	 lainnya.	 Ajaran-ajaran	 tarekat	 yang	 menekankan	 kesetiaan	 dan	

kepatuhan	para	murid	kepada	guru-guru	mereka	memberikan	kekuatan	tambahan	

kepada	 jaringan	 ulama.	 gagasan-gagasan	 pembaruan	 yang	 disebarkan	 para	 ulama	

sebelumnya	 menemukan	 ekpresi	 yang	 radikal	 dalam	 Gerakan	 Padri.	 Penyebaran	

pembaruan	Islam	di	Nusantara	sepanjang	abad	ke-17	dan	ke18	tidak	lantas	berarti	

bahwa	 ‟tradisi	 kecil”	 Islam	 di	 bagian	 Dunia	 Islam	 ini	 menjadi	 sepenuhnya	 sesuai	

dengan	 “tradisi	 besar”.	 Berbagai	 bentuk	 keyakinan	dan	praktik-praktik	 yang	 tidak	

Islami	terus	mencengkram	segmen	tertentu	kaum	Muslim.	Dan	ini	merupakan	alasan	

penting	bagi	kelanjutan	usaha	untuk	memperbaharui	kembali	keyakinan	dan	praktik	

kaum	Muslim	pada	periode	selanjutnya	(Nasution,	2020).	

Peranan	ulama	dan	martabatnya	 lantas	 lebih	naik	 lagi	di	mata	masyarakat.	

Mereka	 juga	 semakin	 terlibat	 jauh	 dalam	 birokrasi	 pemerintahan	 dan	 ikut	

menentukan	kebijakan	politik.	Tidaklah	mengejutkan	apabila	pusat-pusat	kekuasaan	

Islam	 yang	 telah	 terrsebar	 luas	 di	Nusantara	 pada	 abad	 ke-18	M	berlomba-lomba	

melahirkan	ulama-ulama	terkemuka	di	bidang	fiqih	dan	syariah.	Contoh	terbaik	ialah	

Abdul	 Samad	 al-Falimbangi,	 Arsyad	 al-Banjari,	Daud	 al-Fatani,	Nawawi	 al-Bantani,	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1480 | Volume 6 Nomor 3 2024 

dan	lain-lain.	Mereka	adalah	ahli	tasawuf,	tetapi	cenderung	menekankan	signifikansi	

syariah	dan	fiqih	(Fikri,	2018).	

‘Abd	al	Shamad	al-Palimbani	memantapkan	kariernya	di	Haramayn	dan	tidak	

kembali	ke	Nusantara.	Di	Haramayn	al-Palimbani	satu	komunitas	dengan	ulama	Jawa	

lainnya.	 Sehingga	 beliau	 tetap	 tanggap	 dengan	 perkembangan	 sosio-religius	 dan	

politik	di	Nusantara	(Arsyad,	2007).	Di	antara	guru	al-Palimbani	yang	menjadi	tokoh	

utama	 jaringan	 ulama	 abad	 18	 adalah	 Ibrahim	 al-Ra’is.	 Guru	 lainnya	 adalah	

Muhammad	Murad,	Muhammad	al-Jawhari	dan	Atha’Allah	al-Azhari.	Adapun	tarekat	

al-Palimbani	adalah	tarekat	Sammaniyah.	Al	Palimbani	ulama	penting	dalam	jaringan	

di	 abad	 18.	 Dalam	 karya-karyanya	 al	 Palimbani	 tidak	 hanya	 mnyebarkan	 ajaran	

neosufisme	 tetapi	 juga	menghimbau	 kaum	muslimin	 untuk	 jihad	melawan	 orang-

orang	eropa	(Rijal,	2015).	Sebagai	seorang	ulama	sufi,	ajaran	tasawuf	al-Palimbani	

merupakan	 gabungan	 ajaran	wahdatul	 wujud	 (alam	 tidak	 berwujud	 dan	 yang	

berwujud	 hanya	 Tuhan)	 dari	 Ibnu	 Arabi	 dan	 ajaran	 tasawuf	 al-Gazali.	 Dalam	

pandangannya,	manusia	sempurna	(insan	kamil)	adalah	manusia	yang	memandang	

hakikat	 Tuhan	 dalam	 fenomena	 alam.	 Sehingga,	 mampu	 memandang	 Allah	 SWT	

sebagai	wujud	yang	mutlak	(Pramasto,	2020b).	

Muhammad	Asryad	al-Banjari.	Pada	abad	ke-18	ulama	penting	dalam	jaringan	

sekaligus	 pendiri	 pertama	 lembaga-lembaga	 Islam	 dan	memperkenalkan	 gagasan-

gagasan	keagamaan	baru	di	Kalimantan	(Imawan,	2018).	Muhammad	Arsyad	belajar	

bersama	 al	 Palimbani.	Di	 antara	 guru	 beliau	 yang	 terkenal	 adalah	 al-Sammani,	 al-

Damanhuri,	Sulayman	al-Kurdi.	Sehingga	al-Banjari	menjadi	ulama	yang	bertanggung	

jawab	atas	berkembangnya	tarekat	Samaniyyah	di	Kalimantan	selatan.	Sekembalinya	

dari	 Haramayn,	 al-Banjari	mendirikan	 lembaga	 pendidikan	 Islam,	memperbaharui	

admisistrasi	 keadilan	 di	 Kesultanan	 Banjar	 dan	 membangun	 pengadilan	 islam	

terpisah	 untuk	mengurusi	 berbagai	masalah	 hukum	 sipil	murni.	Memperkenalkan	

jabatan	 mufti	 yang	 bertanggung	 jawab	 dalam	 mengeluarkan	 fatwa-fatwa	 atas	

masalah	agama.	Syekh	Muhammad	Arsyad	al-Banjari	banyak	melakukan	reformasi	di	

perkotaan,	khususnya	di	Banjarmasin	dan	Martapura.	Sebagai	mufti,	 ia	melakukan	

banyak	pembenahan	dari	segi	materi,	seperti	penentuan	arah	kiblat	beberapa	masjid	

di	Batavia	(Sani,	2015).	Tidak	seperti	rekannya	Syekh	Muhammad	Nafis	al-Banjari,	ia	

memusatkan	usaha	pekerjaanya	atau	dakwanya	di	daerah	terpencil	seperti	Kalua.	Dia	

melakukan	 banyak	 reformasi	 dalam	 ideologi,	 pendidikan,	 sastra	 dan	 sebagainya	

(Mochammad	Harun	Rosyid,	2022).	

Ulama	 lainnya	 di	 Kalimantan	 yang	 membawa	 peranan	 penting	 adalah	

Muhammad	Nafis.	 Seorang	 ahli	 dalam	 bidang	 tasawuf,	 dikenal	 sebagai	 ulama	 sufi	

dengan	karyanya	al-Durr	al-Nafis	fi	Bayan	Wahdat	al-Af’al	al-Asma’	wa	al-Shifat	wa	al-

Dzat	al-Taqdis,	al-Durr	al-Nafis	fi	Bayan	Wahdat	al-Af’al	al-Asma’	wa	al-Shifat	wa	al-

Dzat	al-Taqdis,	yang	beredar	luas	di	Nusantara.	Ia	Lahir	1148/1735	di	Martapura	dari	

keluarga	bangsawan	yang	kemudian	belajar	di	Haramayn.	Di	antara	gurunya	adalah	

al	 Sammani,	 Muhammad	 al-Jawhari	 dan	 beliau	 merupakan	 kawan	 dekat	 al-

Palimbani.	Muhammad	 Nafis	 terkategori	 sebagai	 ulama	 penganut	 madzab	 syafi’i	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1481 | Volume 6 Nomor 3 2024 

dengan	 teologi	 Asy’aryah.	 Sekembalinya	 dari	 Haramayn	Muhammad	Nafis	 konsen	

pada	penyebaran	Islam	di	pedalaman	Kalimantan	Selatan	(Zarkasyi,	2019).	

Ulama	 Patani	 yang	 terlibat	 dalam	 jaringan	 ulama	Nusantara	 salah	 satunya	

adalah	 Dawud	 bin	 ‘Abd	 Allah	 bin	 Idris	 al	 Fatani	 (Sharifuddin	 et	 al.,	 2018).	 Dia	

mempunyai	 koneksi	 dalam	 jaringan	ulama	pada	 abad	ke-18	melalui	 guru-gurunya	

dan	di	Haramayn	dia	bergabung	dengan	kalangan	murid	Jawi	yang	sudah	ada	disana,	

seperti	Muhammad	Shalih	bin	Abd	al-Rahman	al-Fatani,	Ali	bin	 Ishaq	al-Fatani,	al-

Palimbani,	 Muhammad	 Arsyad,	 Abd	 al-Wahhab	 al-Bugisi,	 Abd	 al-Batawi,	 dan	

Muhammad	al-Nafis	Al-Fatani	juga	murid	lulusan	Haramayn.	Al-Fatani	adalah	ulama	

yang	 produktif,	 ada	 sekitar	 57	 buku	 karya	 beliau	 yang	membahas	 semua	 disiplin	

Islam.	Dari	ulama-ulama	yang	telah	disebutkan	nampak	bahwa	jaringan	ulama	Timur	

Tengah	 dan	 Melayu	 Nusantara	 terus	 menggapai	 momentum.	 Peredaran	 tulisan	

mereka	medorong	meluasnya	pembaharuan	Islam	di	Melayu	Nusantara	(Sharifuddin	

et	al.,	2018).	

Komponen	penting	lain	dalam	pembentukan	otoritas	ulama’	adalah	sufisme,	

yang	 menjadi	 unsur	 penting	 pendidikan	 pesantren	 pada	 abad	 ke-18.	 Sufisme	

menghasilkan	 praktik	 dan	 gagasan	 keagamaan	 yang	 mengakui	 ulama’	 sebagai	

seorang	 yang	mempunyai	 kedudukan	 sangat	 terhormat.	 Ketaatan	 total	 pada	 guru	

(murshid)	merupakan	salah	satu	karakteristik	ajaran	sufi,	 yang	menjadikan	ulama’	

sebagai	-selain	guru	agama-	pembimbing	spiritual	bagi	para	muridnya	(para	santri)	

untuk	 menapaki	 dan	 menyingkap	 pengalamanpengalaman	 spritual.	 Dengan	

demikian,	situasi	sosial	dan	kultural	yang	telah	dibangun	oleh	para	ulama’	yaitu	dalam	

bentuk	pesantren,	membuat	mereka	mempunyai	peran	penting	 selain	guru	agama	

yang	memperkuat	religiusitas	umat	Muslim,	melainkan	juga	sebagai	bagian	dari	elit	

pedesaan	 yang	 ikut	 serta	 dalam	 perkara	 sosial-politik	masyarakat	 (Fazlurrahman,	

2018).	Karena	peran	yang	dimainkannya	itu	pula,	menjadikan	mereka	terlibat	dalam	

kemunculan	sentimen	anti-kolonial	di	beberapa	daerah	Nusantara.	Islam	berorientasi	

shariat,	 merupakan	 kecenderungan	 intelektual	 pada	 abad	 ke-	 17	 dan	 18,	 akan	

semakin	menguat	nantinya	pada	abad-abad	berikutnya	(Husda,	2016).	

Dengan	perkembangan	tersebut,	salah	satu	aspek	utama	Islam	berorientasi	

syariat	 ialah	 aktivisme	 yang	 tumbuh	mewarnai	 kajia	 keilmuan	 di	 kala	 itu,	 hal	 ini	

ditandai	 dengan	 memperlihatkan	 meningkatnya	 perhatian	 terhadap	 perlunya	

pembaharuan	 sosio-moral	 umat	Muslim.	 Dengan	 aktivisme	 ini,	 Islam	 berorientasi	

shariat	mengambil	 bentuk	 gerakan	 protes	melawan	 stabilitas	 politik	 yang	 sedang	

ditegakkan	pemerintah	kolonial	di	Nusantara,	sedang	Haramain	(Makkah)	dianggap	

oleh	Belanda	sebagai	sumber	 inspirasi	bagi	aktivisme	anti-kolonial.	Alasan	di	balik	

kesimpulan	Belanda	tentang	Makkah	tersebut	bukan	tanpa	landasan.	Pada	akhir	abad	

ke-	18,	Makkah	merupakan	pusat	gerakan	puritan	Wahabi.	Gerakan	Wahabi	menjadi	

wadah	 intelektual	dan	politik	 Islam	di	Makkah,	dan	 lebih	penting	 lagi,	mengilhami	

munculnya	apa	yang	disebut	sebagai	gerakan	reformis	Islam	pra-modern.	Salah	satu	

ciri	yang	paling	terlihat	pada	gerakan	ini	adalah	penerapan	shariat	yang	tegas,	bahkan	

cenderung	 radikal.	 Hal	 ini	 sebagian	 terpengaruh	 oleh	 ide-ide	 keagamaan	 ibn	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1482 | Volume 6 Nomor 3 2024 

Taimiyah	(1263-1328),	dan	bersekutu	dengan	Dinasti	Saud	di	Najd,	yaitu	pemimpin	

dari	gerakan	tersebut	ialah	Muhammad	ibn	Abd	al-Wahhab	(1703-1787)	-	pemimpin	

gerakan	 Wahhabi-	 dengan	 melancarkan	 pembaharuan	 yang	 menyerukan	 kembali	

pada	Islam	yang	benar,	didasarkan	pada	dua	sumber	asli	ajaran	Islam	(al-Qur’an	dan	

Hadis),	melalui	keduanya	rekronstruksi	masyarakat	Muslim	diperkirakan	(Ritonga,	

2022).		

Walaupun	 dengan	 artikulasi	 yang	 berbeda,	 Wahhabi	 mengilhami	 gerakan	

serupa	di	beberapa	wilayah	Muslim	di	Nusantara.	Perang	Padri	di	Sumatera	Barat	

(1807-1832),	merupakan	contoh	paling	terkenal.	Gerakan	ini	muncul	saat	tiga	ulama’	

Minangkabau	 kembali	 dari	 Makkah	 pada	 tahun	 1803,	 diantara	 mereka	 yaitu	 Haji	

Miskin,	 Haji	 Sumantik	 dan	 Haji	 Piobang.	 Sesudah	 ketiga	 ulama’	 ini	 bersentuhan	

dengan	 Wahhabi	 di	 Makkah	 mereka	 kembali	 dengan	 menyerukan	 semangat	

“pembaharuan”	 di	 daerah	 Minangkabau	 yang	 nampaknya	 sudah	 di	 dahului	 atau	

diprakarsai	oleh	ulama’	sufi	dari	tarekat	Shattariyah	terhadap	golongan	adat	(Luthfi,	

2016).	Sehingga	hal	ini	mendapatkan	respon	dari	Tuanku	Nan	Tuo	(1723-1830),	ialah	

pemimpin	 semua	ulama’	Minangkabau	pada	kala	 itu,	 dan	 telah	memberikan	dasar	

akan	upaya	penerapan	shariat	dalam	kehidupan	sosio-religius	kaum	Muslim.	Selain	

itu,	adanya	usaha	untuk	menghidupkan	kembali	ajaran-ajaran	neosufism	ulama’	Aceh	

abad	 ke-	 17,	 Abd	 al-Ra’uf	 al-Sinkili	 yang	menjadi	muara	 genealogi	 intelektualnya.	

Dengan	 demikian	 perubahan	 yang	 dilakukan	 oleh	 Tuanku	 Nan	 Tuo	 mengalami	

percepatan,	 lebih	 jauh	lagi	tiga	ulama’	tersebut	mengubahnya	menjadi	perang	sipil	

dalam	masyarakat	Muslim	Minangkabau.	Lalu,	berkembang	menjadi	perang	melawan	

Belanda.	 Sebab	 Belanda	 kemudian	 memberikan	 bantuan	 atau	 suaka	 kepada	 para	

kaum	adat	(penghulu)	yang	menjadi	fokus	perubahan	Islam	oleh	kaum	Padri	(HERDI,	

2019).	

Selain	 itu,	 untuk	 mengetahui	 lagi	 lebih	 dalam	 seberapa	 besar	 pengaruh	

pemikiran	ulama-ulama	dan	cendekiawan	sufi	terhadap	kebudayaan	di	abad	ke-18,	

sangat	 banyak	 contoh	 bisa	 diberikan.	 Dalam	 wilayah	 politik	 dan	 ketatanegaraan,	

konsep	seperti	raja	adil	raja	disembah,	raja	sebagai	ulil	albab	dan	lain-lain	dapat	dicari	

sumbernya	 dalam	 kitab	 Taj	 al-Salatin,	 Bustan	 alSalatin,	 dan	 lain-lain.	 Begitu	 pula	

konsep	 seperti	 Dar	 al-Salam	 yang	 digunakan	 oleh	 raja-raja	 Nusantara	 untuk	

menyebut	nama	negerinya	seperti	Samudra	Dar	alSalam,	Aceh	Dar	al-Salam,	Brunei	

Dar	al-Salam,	dan	lain-lain,	bersumber	dari	kitab-kitab	sejenis.	Begitu	juga	sebutan	

raja-raja	Melayu	seperti	Syah	dan	Sultan,	dan	gelarnya	seperti	Khalifah	Allah	di	muka	

bumi.	 Gelar	 serupa	 digunakan	 pula	 oleh	 raja-raja	 Jawa	 seperti	 Sultan	 Agung,	

Amangkurat	 IV,	 Hamengkubawana,	 bahkan	 juga	 Pangeran	 Diponegoro,	 dengan	

berbagai	tambahan	(Meerangani,	2019).	

Salah	 satu	 konsep	 penting	 dalam	 tasawuf	 yang	 demikian	 mempengaruhi	

pandangan	 hidup	 dan	 gambaran	 dunia	 (Weltanschaung)	 orang	 Melayu	 dan	

masyarakat	 Muslim	 Nusantara	 lain	 ialah	 konsep	 faqir	 atau	 dagang.	 Konsep	 ini	

djelaskan	secara	rinci	mula-mula	oleh	Hamzah	Fansuri	dan	penulis	kitab	Taj	salatin	

(Fauziah,	 2013).	 Dijelaskan	 bahwa	 walaupun	 dunia	 ini	 merupakan	 tempat	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1483 | Volume 6 Nomor 3 2024 

persinggahan	sementara	bagi	manusia,	namun	tidak	berarti	bahwa	kehidupan	atau	

dunia	 ini	 tidak	 penting.	 Dunia	 menjadi	 penting	 karena	 di	 sini	 seseorang	 harus	

mengumpulkan	bekal	sebanyakbanyaknya	agar	bisa	pulang	ke	kampung	halamannya	

dengan	selamat.	Bekal	yang	dimaksud	ialah	amal	saleh	dan	amal	ibadah	(Aziz,	2015).	

	

KESIMPULAN	DAN	SARAN		

Proses	 masuk	 dan	 menyebarnya	 peradaban	 Islam	 ke	 Dunia	 Melayu,	 yaitu	

melalui	proses	perdagangan,	perkawinan,	politik	dan	lain-lain.	Kedatangan	Islam	ke	

alam	 melayu	 dan	 Peranan	 peradaban	 Islam	 memberikan	 pengaruh	 yang	 sangat	

signifikan	 terhadap	 perkembangan	 dan	 kemajuan	 dunia	 Melayu.	 Pesatnya	

perkembangan	Islam	di	tanah	nusantara	pada	abad	ke-18	dipengaruhi	oleh	ulama-

ulama	 yang	 belajar	 dari	 tanah	 haramian	 dan	 pulang	 membangun	 Islam	 dengan	

pemikiran-pemikiran	serta	karya	yang	membawa	masyarakat	mengenal	Islam	lebih	

dalam.	peran	ulama	Nusantara	dalam	kegiatan	dakwah	menyebarkan	agama	 Islam	

juga	dilakukan	secara	individu-individu	mengikuti	asal	wilayah	ulama,	usaha-usaha	

dakwah	 yang	 telah	 dilakukan	 dengan	 meng-Islam-kan	 para	 raja	 dan	 Sultan	 serta	

mengajarkan	ilmu	agama	kepada	masyarakat	dan	ada	pula	yang	berdakwah	dengan	

mendidik	para	kader	calon	ulama	serta	menulis	buku	yang	menjadi	rujukan	bagi	umat	

Islam	di	dunia	maupun	di	Nusantara.	

Pembaruan	Islam	di	Nusantara	pada	abad	ke-18	membawa	ciri	penyebaran	

neo	sufime.	Adapun	karakteristik	penting	lainnya	dari	wacana	ilmiah	dalam	jaringan	

ulama	 adalah	 telaah	 hadis	 dan	 tarekat.	 Ajaran-ajaran	 tarekat	 yang	 menekankan	

kesetiaan	 dan	 kepatuhan	 kepada	 guru	 memberikan	 kekuatan	 tambahan	 kepada	

jaringan	 ulama.	 Pembaruan	 yang	 dilakukan	 ulama	 Melayu	 Nusantara	 adalah	

penyebaran	 neo-sufisme	 di	 Nusantara.	 Disebut	 neo-sufisme	 karena	 ajaran-ajaran	

yang	diberikan	oleh	para	ulama	itu	adalah	mengajak	umat	Islam	untuk	menaati	Allah	

SWT	 secara	 totalitas,	 dengan	 praktek-praktek	 ibadah	 yang	 taat	 tetapi	 tidak	

meninggalkan	urusan	dunia.	

	

DAFTAR	PUSTAKA	

Ahmad	Khoirul	Mustamir.	(2019).	Islam	Nusantara:	Strategi	Perjuangan	“Keumatan”	

Nahdlatul	 Ulama	 Ahmad	 Khoirul	 Mustamir.	 Jurnal	 Intelektual:	 Jurnal	

Pendidikan	Dan	Studi	Keislaman,	9.	

Ahmad,	S.	Z.	 (2015).	Kegiatan	Terjemahan	Ulama	Melayu	Nusantara	Abad	ke	16-19	

Masihi	Menurut	 Perspektif	 Sarjana	Melayu	 Semasa	 Translation	 Activities	 By	

Ulama	 (	 Religious	 Scholar	 )	 of	Malay	 Archipelago	 in	 The	 16th-19th	 Century	

According	 to	 The	 Perspective	 of	 Contemporary	 Malay.	 7(1),	 12–23.	

https://doi.org/10.22583/ijwas.2015.02	

Al-Zastrouw,	 N.	 (2017).	 Mengenal	 Sepintas	 Islam	 Nusantara.	 Hayula:	 Indonesian	

Journal	 of	 Multidisciplinary	 Islamic	 Studies,	 1(1),	 1–18.	

https://doi.org/10.21009/hayula.001.1.01	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1484 | Volume 6 Nomor 3 2024 

Amin,	F.	(2018).	Analisis :	Jurnal	Studi	Keislaman	Kedatangan	dan	Penyebaran	Islam	di	

Asia	 Tenggara :	 Tela	 ’	 ah	 Teoritik	 Tentang	 Proses	 Islamisasi	 Nusantara	 A	 .	

Pendahuluan	Sebagai	 fenomena	sosial	 ,	agama	Islam	pertama	kali	muncul	di	

Jazirah	Arab	pada	abad	ke-	7	Masehi	.	.	18(2),	67–100.	

Amin,	F.,	&	Ananda,	R.	A.	(2019).	Kedatangan	dan	Penyebaran	Islam	di	Asia	Tenggara:	

Telaah	 Teoritik	 tentang	 Proses	 Islamisasi	 Nusantara.	 Analisis:	 Jurnal	 Studi	

Keislaman,	18(2),	67–100.	https://doi.org/10.24042/ajsk.v18i2.3069	

Arsyad,	M.	(2007).	The	work	of	Abdul	Samad	al-Palimbani	or	of.	1,	67–85.	

Aziz,	M.	 (2015).	 Konsep	Peradaban	 Islam	Nusantara:	Kajian	 atas	 Pemikiran	 Syekh	

Ahmad	Mutamakkin	(1645-1740)	dan	KH	Sahal	Mahfudz	(1937-2015).	Jurnal	

Lektur	Keagamaan,	13(2),	455.	https://doi.org/10.31291/jlk.v13i2.235	

Boenga,	 N.	 (2020).	 Corak	 dan	 warna-warni	 islam	 nusantara:	 awal,tengah,	 dan	

modern.	Nuansa,	13,	11–20.	

Dahlan,	 M.	 (2015).	 Motivasi	 Kebangkitan	 Dunia	 Islam	 Pada	 Abad	 XIX-XX.	 Jurnal	

Rihlah,	2(1),	45–52.	

Darajat,	 Z.	 (2015).	 Warisan	 Islam	 Nusantara.	 Buletin	 Al-Turas,	 21(1),	 77–92.	

https://doi.org/10.15408/bat.v21i1.3827	

Fadhly,	 F.	 (2017).	 Islam	 Dan	 Indonesia	 Abad	 XIII-XX	 M	 Dalam	 Perspektif	 Sejarah	

Hukum.	Veritas	et	Justitia,	3(2),	384–413.	https://doi.org/10.25123/vej.2683	

Fauziah,	M.	 (2013).	 Pemikiran	 Tasawuf	 Hamzah	 Fansuri.	 Jurnal	 Substansia,	 15(2),	

289–304.	

Fazlurrahman,	M.	(2018).	Ashab	Al-Jawiyyin	In	Haramain:	Aktivisme	Sosio-Religius	

Islam	 Nusantara	 Activism	 On	 Century	 17	 And	 18.	 Proceedings	 of	 Annual	

Conference	 for	 Muslim	 Scholars,	 Series	 1,	 240–251.	

http://proceedings.kopertais4.or.id/index.php/ancoms/article/view/126	

Fikri,	S.	(2018).	Peranan	Ulama	Nusantara	Abad	Ke-18	Dalam	Dakwah.	Hikmah,	12(1),	

37.	https://doi.org/10.24952/hik.v12i1.851	

FM,	D.	Z.	A.,	Ritonga,	A.	W.,	Atansyah,	A.,	&	Auliya,	A.	(2023).	Penguatan	Pendidikan	

Aqidah	Islam	Pada	Anak	Sebelum	Usia	Aqil	Baligh.	Rabbani:	Jurnal	Pendidikan	

Agama	Islam,	4(1),	78–97.	https://doi.org/10.19105/rjpai.v4i1.8272	

Hanifa,	 L.	 H.,	 Ritonga,	 A.	W.,	 Rahmah,	 S.,	 &	 Aini,	 H.	 Q.	 (2023).	 Upaya	 Peningkatan	

Kualitas	Bacaan	Al-Qur’an	Siswa	di	Lembaga	Tahfiz	dan	Ilmu	Al-Qur’an.	Jurnal	

Al	Burhan	Staidaf,	3(1),	1–13.	https://doi.org/10.58988/jab.v3i1.106	

Haningsih,	 S.	 (2008).	 Peran	 Strategis	 Pesantren	 ,	 Madrasah	 dan	 Sekolah	 Islam	 di	

Indonesia.	I(1),	27–39.	

HERDI,	S.	(2019).	Terrorism,	Wahhabism	and	Islam	East-West	Dialogues:	A	Reflection	

from	 Indonesia.	 Journal	 of	 Economic	 and	 Social	 Development,	 6(2),	 0–0.	

https://doi.org/10.26352/DJ02F5006	

Huda,	 Kh.	 (2016).	 Islam	 Melayu	 Dalam	 Pusaran	 Sejarah:	 Sebuah	 Transformasi	

Kebudayaan	 Melayu	 Nusantara.	 TOLERANSI:	 Media	 Komunikasi	 Umat	

Beragama,	8(1),	26–34.	

Husda,	 H.	 (2016).	 ISLAMISASI	 NUSANTARA	 (Analisis	 Terhadap	 Discursus	 Para	

Sejarawan).	Adabiya,	18(35),	17–29.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1485 | Volume 6 Nomor 3 2024 

Ibda,	 H.	 (2018).	 Penguatan	 Nilai-Nilai	 Sufisme	 Dalam	 Nyadran	 Sebagai	 Khazanah	

Islam	 Nusantara.	 Jurnal	 Islam	 Nusantara,	 2(2),	 148.	

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v2i2.92	

Imawan,	D.	H.	(2018).	The	Intellectual	Network	of	Shaykh	Abdusshamad	Al-Falimbani	

and	His	Contribution	in	Grounding	Islam	in	Indonesian	Archipelago	at	18th	

Century	 AD	 Jaringan	 Intelektual	 Syaikh	 Abdusshamad	 Al-Falimbani	 Dan	

Sumbangsihnya	Dalam	Membumikan	 Islam	Di	 Nusantara	 Pad.	 Jurnal	 Study	

Agama,	18(1),	31–50.	

Khalid,	 A.	 S.	 (2019).	 Fiqh	 Siyasah	 Nusantara	 Abad	 XVII-XIX.	 Kordinat:	 Jurnal	

Komunikasi	 Antar	 Perguruan	 Tinggi	 Agama	 Islam,	 18(1),	 96–117.	

https://doi.org/10.15408/kordinat.v18i1.11477	

Luthfi,	K.	M.	(2016).	Islam	Nusantara:	Relasi	Islam	dan	Budaya	Lokal.	SHAHIH :	Journal	

of	 Islamicate	 Multidisciplinary,	 1(1),	 1.	

https://doi.org/10.22515/shahih.v1i1.53	

Meerangani,	K.	A.	(2019).	The	role	of	muslim	scholars	 in	spreading	the	teaching	of	

islam	 in	 Pulau	 Besar,	 Melaka.	 Journal	 of	 Al-Tamaddun,	 14(2),	 65–74.	

https://doi.org/10.22452/JAT.vol14no2.6	

Mochammad	Harun	Rosyid.	(2022).	Kajian	Pemikiran	Konsep	Tasawuf	Insan	Kamil	

Muhammad	Nafis	al-Banjari	Dalam	Kitab	ad-Durr	an-Nafis.	Al-Widad:	Journal	

of	 Multidisciplinary	 Islamic	 Studies,	 1(1),	 1–22.	

https://doi.org/10.58405/aw.v1i1.8	

Mugiyono,	 M.	 (2016).	 Integrasi	 Pemikiran	 Islam	 dan	 Peradaban	 Melayu:	 Studi	

Eksploratif	 Historis	 Terhadap	 Perkembangan	 Peradaban	 Melayu	 Islam	 Di	

Nusantara.	JIA,	1(1),	23–45.	

Muslihun.	 (2017).	 Pesantren	 Sebagai	 Identitas	 Islam	Nusantara.	Al-Tsiqoh:	 Islamic	

Economy	and	Da’wa	Journal,	2(01),	50–59.	

Nasrudin.	 (2015).	 MOTIVASI	 KEBANGKITAN	 DUNIA	 ISLAM	 PADA	 ABAD	 XIX-XX.	

Jurnal	Kajian	Keislaman,	II(1),	45–52.	

Nasution,	F.	(2020).	Kedatangan	dan	Perkembangan	Islam	ke	Indonesia.	Mawa’Izh:	

Jurnal	 Dakwah	 Dan	 Pengembangan	 Sosial	 Kemanusiaan,	 11(1),	 26–46.	

https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.995	

Nurtawab,	 E.	 (2020).	 Qur	 ’	 anic	 readings	 and	 Malay	 translation	 in	 18th-	 century	

Banten	Qur	’	ans	A	.	51	and	W	.	277.	Indonesia	and	the	Malay	World,	00(0),	1–

21.	https://doi.org/10.1080/13639811.2020.1724469	

Pramasto,	 A.	 (2020a).	 Kontribusi	 Syaikh	 Abdus	 Shamad	 Al-Palimbani	 pada	 Aspek	

Intelektual	Islam	di	Nusantara	Abad	ke-18.	Tsaqofah	&Tarikh,	4(2),	95–108.	

Pramasto,	A.	(2020b).	Kritik	terhadap	Pemikiran	Kontroversial	Bercorak	Panteistik	

di	Tengah	Umat	Islam	dalam	Karya	Syaikh	Abdus	Shamad	Al-Palimbani	Abad	

ke-18.	SINDANG:	 Jurnal	 Pendidikan	 Sejarah	Dan	Kajian	 Sejarah,	2(1),	 8–18.	

https://doi.org/10.31540/sindang.v2i1.823	

Rijal,	S.	(2015).	Al-Palimbani	,	The	National	Islamic	Thinker	in	The	18	th	Century	and	

His	Divinity	Concept.	Research	on	Humanities	and	Social	Sciences,	5(10),	138–

143.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515


 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 

Volume	6	Nomor	3	(2024)				1470-1486				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5515	

 

1486 | Volume 6 Nomor 3 2024 

Ritonga,	A.	W.	(2022).	Role	of	Teachers	and	Parents	in	Realizing	Character	Education	

in	the	Digital	Era.	Indonesian	Values	and	Character	Education	Journal,	5(1),	9–

18.	https://doi.org/10.23887/ivcej.v5i1.39729	

Sharifuddin,	A.,	Mustapha,	B.,	Karim,	A.,	Ali,	B.,	Zainatul,	N.,	&	Binti,	N.	(2018).	Sheikh	

Daudal-Fatani	 as	 Scholar	 in	Malay	 Archipelago :	 Overview	 on	 his	Writings.	

International	Journal	of	Engineering	&	Technology,	7,	332–337.	

Soraya,	N.	(2019).	Ragam	Seni	Dan	Budaya	Melayu	Nusantara	Pra	Islam.	Tsaqofah	&	

Tarikh,	4(1),	89–94.	

Spradley.	(1997).	Metode	Etnografi.	Tiara	Wacana.	

Suwardi.	 (2018).	 Ragam	 Pustaka	 Periode	 Awal	 Perkembangan	 Islam	 Nusantara.	

Buletin	Perpustakaan	Universitas	Islam	Indonesia,	1(1),	1–20.	

Syu’aib,	K.,	&	Hanafi,	I.	(2018).	PARARUSYDIYAH:	Potret	Dinamika	Pemikiran	Islam	

Melayu.	NUSANTARA:	Journal	for	Southeast	Asian	Islamic	Studies,	14(2),	136–

142.	

Tungkagi,	D.	Q.	(2017).	Varian	Islam	Nusantara :	Jawa,	Minangkabau	dan	Gorontalo.	

Jurnal	Lektur	Keagamaan,	Vol,	15(2),	273–294.	

Yahaya,	M.	H.	(2016).	The	Jawi	Manuscript :	 Its	History	 ,	Role	 ,	and	Function	in	the	

Malay	 Archipelago.	 Journal	 of	 Islamic	 Studies	 and	 Culture,	 4(1),	 52–61.	

https://doi.org/10.15640/jisc.v4n1a7	

Yegar,	 M.	 (1979).	 Islam	 and	 Islamic	 institutions	 in	 British	 Malaya :	 policies	 and	

implementation.	In	Magnes	Fress.	

Zarkasyi,	M.	(2019).	Dakwah	Tauhid	Muhammad	Nafis	al-Banjari	(1150	H/1735	M).	

Tsaqafah,	15(1),	155.	https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v15i1.2978		

	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

