igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

Kultur Masyarakat Melayu: Studi Etnografi Islam Melayu Nusantara
Abad 18

Dedi Kuswandi?, Ris’an Rusliz, Amilda Sani3

1Pascasarjana UIN Raden Fatah Palembang, Indonesia
2Fakultas Ushuluddin UIN Raden Fatah Palembang, Indonesia
3Fakultas Adab dan Humaniora UIN Raden Fatah Palembang, Indonesia
dedikuswandi.elhubb@gmail.com

ABSTRACT

Today, Malay is not an ethnic community as understood by many people. Malays are like
a nation or group of allied ethnic groups that adhere to the same religion and the same language.
Customs and traditions are relatively the same because they are based on the same religious and
cultural principles. Therefore, the purpose of this research is to examine how the development of
Malay Islam in the archipelago in the 18th century. This study uses a qualitative approach with
ethnographic methods where researchers will describe and describe the culture of the
development of Islam in the archipelago through the history that has been communicated.
Tracing the history of the development of Islam in the Malay Archipelago, it emerged due to many
factors, starting with trade in the 8th and 9th centuries until finally the 17th century, trade took
place accompanied by the development of Islam which was also rife. However, in the 18th
century, Islam developed rapidly and began to emphasize sharia. So, it greatly impacts the
development of tariqat and experiences a renewal of Sufi tariqat, which grows into a religious
organization. Not only that, in the 18th century the role of the clergy was significant in the spread
of Islam after the return of the clergy learned from the lands of Mecca and Medina. Establishing
Islamic educational institutions throughout the archipelago and providing new religious ideas
in carrying out worship. Therefore, in this century, Islam began to form intellectual networks or
scholars throughout the archipelago. Islam and the Malay language then emerged as an
integrative force for the different ethnic groups in the archipelago.

Keywords: Malay Archipelago, Malay Muslims, Sufism culture

ABSTRAK

Saat ini, Melayu bukanlah sebuah komunitas etnis seperti yang dipahami banyak
orang. Suku Melayu ibarat suatu bangsa atau kumpulan suku bangsa yang serumpun yang
menganut agama yang sama dan bahasa yang sama. Adat dan tradisi relatif sama karena
didasarkan pada prinsip agama dan budaya yang sama. Oleh karena itu, tujuan penelitian ini
adalah untuk mengkaji bagaimana perkembangan Islam Melayu di nusantara pada abad ke-
18. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi dimana
peneliti akan mendeskripsikan dan mendeskripsikan budaya perkembangan Islam di
nusantara melalui sejarah yang telah dikomunikasikan. Menelusuri sejarah perkembangan
Islam di Kepulauan Melayu muncul karena banyak faktor, dimulai dari perdagangan pada abad
ke 8 dan 9 hingga akhirnya pada abad ke 17 perdagangan terjadi diiringi dengan

1470 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515
mailto:*dedikuswandi.elhubb@gmail.com

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

perkembangan Islam yang juga marak. Namun pada abad ke-18, Islam berkembang pesat dan
mulai mengedepankan syariah. Sehingga sangat berdampak pada perkembangan tarekat dan
mengalami pembaharuan tarekat sufi yang tumbuh menjadi organisasi keagamaan. Tidak
hanya itu, pada abad ke-18 peran ulama cukup signifikan dalam penyebaran agama Islam
setelah kembalinya para ulama belajar dari negeri Mekkah dan Madinah. Mendirikan lembaga
pendidikan Islam di seluruh nusantara dan memberikan gagasan keagamaan baru dalam
melaksanakan ibadah. Oleh karena itu, pada abad ini Islam mulai membentuk jaringan
intelektual atau ulama di seluruh nusantara. Islam dan bahasa Melayu kemudian muncul
sebagai kekuatan integratif bagi berbagai suku bangsa di nusantara.

Kata kunci: Melayu Nusantara, Muslim Melayu, Budaya Tasawuf

PENDAHULUAN

Entitas pemikiran Islam dan entitas peradaban Islam, antara keduanya saling
berhubungan satu dengan lainnya, terjadi kontak dan saling berkaitan. Pemikiran
melahirkan peradaban dan peradaban melahirkan pemikiran. Peradaban Islam
berawal dari proses pembudayaan pemikiran Islam, selanjutnya jika terjadi gesekan
dalam proses peradaban Islam dapat memicu timbulnya pemikiran Islam baru
(Mugiyono, 2016). Proses seperti ini terjadi terus menerus dan berkesinambungan
menuju pada kesempurnaan yang pada gilirannya dapat melahirkan pemikiran dan
peradaban Islam yang semakin lama semakin maju dan berkembang.

Laju perkembangan pemikiran Islam seiring dengan pergantian masa dan
meluasnya wilayah-wilayah yang memeluk agama Islam yang notabene telah
memiliki corak dan karakter peradaban tersendiri. Interaksi pemikiran Islam dengan
peradaban lokal setempat melahirkan dinamika pemikiran Islam yang kemudian
dapat mempengaruhi dinamika peradaban Islam itu sendiri (Syu’aib & Hanafi, 2018).
Luasnya wilayah Islam yang pada masing-masing wilayah memiliki karakteristik
peradaban sendiri membuat hazanah pemikiran dan peradaban Islam semakin kaya
dan variatif. Termasuk wilayah Islam yang memiliki corak pemikiran dan
karakteristik peradaban adalah wilayah Melayu di kepulauan Nusantara.

Sejarah telah membuktikan bahwa perkembangan pemikiran yang terjadi di
dunia Islam berpengaruh signifikan terhadap perkembangan peradaban Melayu
[slam. Integrasi pemikiran Islam dan Dunia Melayu melahirkan semangat dan
fanatisme keislaman bagi masyarakat Melayu, kenyataan tersebut masih
diperdebatkan di antara mereka. Ditinjau dari akar historisnya, perkembangan
pemikiran dalam Islam sudah dimulai sejak zaman klasik awal, pada masa Nabi
Muhammad Saw. Bahkan kedudukan pemikiran dijadikan sebagai sumber ajaran
[slam ketiga setelah Al-Qur'an dan al-Sunnah. Hal ini telah diindikasikan dalam
sebuah dialog antara Nabi Jabal yang saat itu diangkat sebagai gubernur Yaman.
Kemudian pemikiran Islam lebih berkembang lagi setelah dunia Islam berinteraksi
dengan dunia luar, seperti Persia dan Romawi, terutama Yunani, sehingga
menghasilkan perkembangan ilmu pengetahuan yang berimplikasi pada
perkembangan peradaban Islam zaman klasik, pertengahan dan modern, kemudian

1471 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

meluas ke seluruh penjuru Dunia Islam termasuk wilayah Melayu Nusantara.(Amin &
Ananda, 2019)

Jika Dunia Melayu dilihat secara komprehensif dalam rentang masa, dapat
diketahui bahwa sebelum datangnya Islam bangsa Melayu sudah ada, bahkan sejak
zaman pra Hindu-Buddha di Nusantara, kemudian menyebar ke berbagai penjuru
dunia, terutama di Malaysia, Sumatera, Kalimantan dan sekitarnya. Dalam perspektif
kesamaan sejarah dan budaya, secara umum identitas bangsa Melayu hingga saat ini
terdiri dari empat fase pilar sejarah, yaitu: fase pra Hindu-Buddha, fase Hindu-
Buddha, fase Islam dan fase kolonialisme.(Darajat, 2015) Namun hingga saat ini,
pengaruh Islam pada suku bangsa Melayu sangat kuat dan dominan dari pada yang
lainnya.

Setelah masuk dan berkembangnya pemikiran Islam di Nusantara, terjadi
perubahan kebudayaan dan peradaban Melayu, baik dari segi gagasan (ideofak),
aktivitas (sosiofak), dan benda (artefak). Sebagian sejarawan berpendapat, bahwa
Islam masuk ke Nusantara sejak sekitar abad permulaan kelahiran Islam (abad ke-7),
pendapat lain abad ke-11, dan berkembang semakin cepat pada abad ke-13 karena
sudah dapat menguasai sebagian Melayu Nusantara dengan berdirinya kerajaan
[slam.(Soraya, 2019) Secara umum, Islam dapat diterima dengan mudah oleh bangsa
Melayu karena karakternya yang igaliter dan populis. Islam tidak mengenal sistem
kasta dan kependetaan, sehingga memungkinkan keterlibatan semua lapisan
masyarakat dalam seluruh aspek kehidupan. Faktor lain adalah karena penyebaran
agama Islam didukung oleh tiga kekuatan, yaitu istana, pesantren dan pasar.

Melalui dukungan tiga kekuatan tersebut, pengaruh Islam dalam masyarakat
Melayu sangat optimal. Secara kultur, Islam disebarkan melalui pesantren dan pasar
(pendidikan dan perdagangan), sedangkan secara politik dilegitimasi oleh istana.
[Imu pengetahuan Islam, seperti akidah, ilmu hisab, perkapalan, estetika, astronomi,
logika, ekonomi, perdagangan dan lainnya berkembang begitu pesat. Perkembangan
keilmuan dan keimanan secara bersamaan menempatkan Islam sebagai poros bagi
kehidupan masyarakat Melayu yang mempengaruhi semua dimensi kehidupan
mereka. Adanya ungkapan populer yang secara eksplisit menunjukkan kuatnya
pengaruh Islam, seperti pengaruh Islam ini terdapat dalam mayoritas masyarakat
Melayu pesisir, tidak di daerah pedalaman.(Fadhly, 2017)

Setidak-tidaknya ada delapan faktor yang menyebabkan orang Melayu
mengidentifikasikan diri dan kebudayaannya dengan Islam. Pertama, faktor
perdagangan; Kedua, perkawinan, yaitu antara pendatang Muslim dengan wanita
pribumi pada tahap awal kedatangan Islam; Ketiga, faktor politik seperti mundurnya
kerajaan Hindu dan Buddha seperti Majapahit dan Sriwijaya; Keempat, faktor
kekosongan budaya pasca runtuhnya kerajaan Buddhis Sriwijaya di kepulauan
Melayu; Kelima, hadirnya ulama sufi atau faqir bersama tariqat-tarigat yang mereka
pimpin; Keenam, pengislaman raja-raja pribumi oleh para ulama sufi atau ahli
tasawuf; ketujuh, dijadikannya bahasa Melayu sebagai bahasa penyebaran Islam dan

1472 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

bahasa pengantar di lembaga-lembaga pendidikan Islam; delapan, mekarnya tradisi
intelektual baru di lingkungan kerajaan-kerajaan Melayu sebagai dampak dari
maraknya perkembangan Islam.(Dahlan, 2015)

Namun, pada perkembangan Islam tahap IV pada abad ke-18 dan 19, terjadi
proses ortodoksi atau penekanan terhadap syariah. Ini memberi dampak besar bagi
perkembangan tarigat. Beberapa tariqat sufi mengalami pembaruan dan tumbuh
menjadi organisasi keagamaan yang kian memberikan perhatian pada aktivisme
keduniaan. Pada abad ke-18 dan 19 M proses ortodoksi ini mendorong lahirnya
gerakan anti-kolonial yang merata di seluruh kepulauan Nusantara (Pramasto,
2020a). Pengaruh gerakan pemurnian agama yang muncul di Arab Saudi pada akhir
abad ke-18, Wahabisme, semakin memperkuat kecenderungan pada syariat dan fiqih.
Tidak berarti tasawuf falsafah terhambat perkembangannya. Pada tahapan ini Islam
muncul sebagai kekuatan efektif menentang kolonialisme. Sementara itu proses
islamisasi juga terus berlangsung, bahkan kian deras dan Islam semakin
mengukuhkan diri sebagai faktor integratif atau pemersatu bangsa Indonesia (Huda,
2016).

Berangkat dari pernyataan di atas, perlu diadakan penelitian lebih mendalam
untuk mengungkap history kultur masyarakat Islam melayu nusantara abad ke-18,
agar dapat ditemukan kenyataannya, setelah penetrasi Islam ke dalam Dunia Melayu
menjadikan peradaban Melayu tidak dapat dipisahkan dengan tradisi Islam. Oleh
sebab itu, penelitian ini akan membahas tentang suatu kajian penting dalam sejarah
peradaban Islam nusantara dalam wilayah etnis Melayu. Melalui tulisan ini penulis
berharap menjadi sebuah tambahan khazanah literatur budaya yang harus dijaga
dalam melestarikan kultur masyarakat Islam Melayu di nusantara.

METODE PENELITIAN

penelitian ini merupakan penelitian etnografi dengan pendekatan kualitatif
dimana peneliti me-review menguraikan dan menafsirkan pola bersama dan belajar
nilai-nilai, perilaku, keyakinan, dan bahasa dari berbagai kelompok melalui metode
historis (Spradley, 1997). Adapun kelompok yang dimaksud dalam penelitian ini
yaitu budaya islam melayu nusantara pada abad 18 (Marvin Harris and Orna Johnson,
2000). Secara harfiah penelitian etnografi berarti gambaran sebuah masyarakat. Yang
berarti etnografi adalah gambaran umum suatu budaya atau kebiasaan, keyakinan,
dan perilaku yang berdasarkan atas informasi yang telah dikumpulkan melalui
penelitian lapangan dengan me-review sejarah dari kebudayaan Islam nusantara di
abad ke 18.

Data penelitian etnografi dilakukan melalui empat jenis analisis dalam
penelitian yaitu: pertama, penelitian melakukan analisis domain yaitu untuk
memperoleh gambaran umum dan menyeluruh dari objek penelitian atau situasi
sosial. Melalui pertanyaan umum dan pertanyaan rinci peneliti menemukan berbagai
kategori atau domain tertentu sebagai pijakan penelitian selanjutnya. Hasilnya

1473 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

berupa gambaran umum tentang objek yang diteliti, yang sebelumnya belum pernah
diketahui. Dalam analisis ini informasi yang diperoleh belum mendalam, masih di
permukaan, namun sudah menemukan domain-domain atau kategori dari situasi
sosial yang diteliti; Kedua, analisis taksonomi Menjabarkan domain-domain yang
dipilih menjadilebih rinci untuk mengetahui struktur internalnya. Analisis terhadap
keseluruhan data yang terkumpul berdasarkan domain yang telah ditetapkan.
Dengan demikian domain yang telah ditetapkan menjadi cover term oleh peneliti
dapat diurai secara lebih rinci dan mendalam melalui analisis taksonomi ini. Hasil
analisis taksonomi dapat disajikan dalam bentuk diagram kotak (box diagram),
diagram garis dan simpul (lines and node diagram) dan outline.

Ketiga, analisis komponensial mencari ciri spesifik pada setiap struktur
internal dengan cara mengontraskan antar elemen. Pada analisis komponensial, yang
dicari untuk diorganisasikan dalam domain bukanlah keserupaan dalam domain,
tetapi justru yang memiliki perbedaan atau yang kontras. Dan keempat, analisis
budaya yaitu Mencari hubungan di antara domain dan hubungan dengan
keseluruhan, yang selanjutnya dinyatakan ke dalam tema-tema sesuai dengan fokus
dan sub fokus penelitian. oleh karena itu, analisis ini akan dilakukan secara
keseluruhan dan akan difokuskan untuk memperoleh data tentang perkembangan
budaya Islam melayu di abad 18.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Istilah Melayu berasal dari kata mala (yang berarti mula) dan yu (yang berarti
negeri) dikenal sekitar tahun 644 masehi, melalui tulisan Cina yang menyebutnya
dengan kata Mo-lo-you. Sedangkan istilah Melayu menurut Polinesia atau
Austronesia merujuk kepada penduduk yang pernah menjadi anak negeri Kerajaan
Melayu Jambi (sekitar abad ke 4-5) diikuti oleh Kerajaan Sriwijaya (abad ke 7-11),
sebagai kerajaan yang jaya dari zaman Hindu-Budha (Boenga, 2020). Kemudian
dilanjutkan oleh Kerajaan Melayu Melaka (abad ke 14-16) yang dipandang sebagai
lambang kejayaan Melayu dan pusat penyebaran agama Islam di kawasan Nusantara.
Setelah itu diikuti oleh sejumlah kerajaan-kerajaan Melayu lainnya seperti: Kerajaan
Deli, Langkat, Riau-Lingga, Johor-Pahang, Siak Sri Indrapura, Indragiri, Brunai
Darussalam, dan lain-lain. Kawasannya meliputi Pulau Sumatera dan sebagian besar
belahan timur, semenanjung Melaka, Kalimantan belahan utara dan barat, kemudian
daerah kepulauan Selat Melaka dan Kepulauan Riau (Darajat, 2015).

Menurut sejarahnya, nenek moyang orang Melayu berasal dari berbagai suku.
Ada yang menyebutkan dari Suku Dravida di India, dan Mongolia atau campuran
Dravida dengan Arya yang kemudian kawin dengan ras Mongolia. Kedatangan
mereka ke Nusantara terjadi dalam dua gelombang. Gelombang pertama
diperkirakan antara 3000 sampai 2500 tahun sebelum masehi, gelombang ini disebut
Proto Melayu atau Melayu Tua. Orang yang tergolong Melayu Tua khususnya di Riau
antara lain, Suku Talang Mamak, Suku Sakai, Suku Laut, Suku Petalangan, Suku Hutan,

1474 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

dan lain-lain. Gelombang kedua terjadi sekitar 300 sampai 250 tahun sebelum
masehi, yang disebut Deutro Melayu atau Melayu Muda. Gelombang yang terakhir
inilah tampaknya yang paling besar, paling dominan dan yang berkembang dalam
masyarakat Melayu (Suwardi, 2018).

Orang Melayu yang merupakan salah satu suku bangsa di Indonesia dengan
jumlah penduduknya yang cukup besar, wilayah pernyebarannya juga cukup luas dan
mereka hidup dalam kelompok-kelompok hampir di seluruh Kepulauan Nusantara
dan bahkan meluas sampai di kawasan Asia Tenggara, seyogyanya mempertahankan
identitas untuk mempertahankan harga dirinya.

Perkembangan Islam di Bumi Nusantara Abad 18

Masuk dan berkembang pesatnya agama Islam di Indonesia pada abad ke-13
- 17 M dan mulai berkembang pesat di abag ke-18 sampai 20 serta memunculkan
banyak pendapat yang berbeda-beda bahkan saling bertentangan. Khususnya
tentang darimana agama ini datang dan siapa yang membawanya masuk. Begitu pula
mengenai saluran-saluran komunikasi yang digunakan sehingga memungkinkan
agama ini diterima secara luas oleh penduduk Nusantara dalam waktu yang relatif
singkat. Semula diduga bahwa yang membawa dan memperkenalkan agama ini di
kawasan ini ialah pedagang-pedagang dari Gujarat, India. Sejak itu perdagangan
dipandang sebagai saluran utama bagi pesatnya perkembangan Islam di kepulauan
Nusantara. Tetapi penelitian lebih lanjut menunjukkan bahwa faktornya sangat
kompleks. Sebelum berkembang pesat, [slam harus menempuh jalan yang berliku-
liku dan rumit serta panjang, dan faktornya bukan hanya perdagangan semata-mata
(Amin, 2018).

Menurut al-Attas datangnya Islam menyebabkan kebangkitan rasional dan
intelektual yang bercorak religius di Nusantara yang tidak pernah dialami
sebelumnya. Kecuali itu Islam juga mendorong terjadinya perubahan besar dalam
jiwa bangsa Melayu dan kebudayaannya (Nurtawab, 2020). Islam menyuburkan
kegiatan ilmu dan intelektual serta membebaskan mereka dari belenggu mitologi
yang menguasai jiwa mereka sebelumnya. Hadirnya Islam membuka lembaran baru
dan menyebabkan terjadinya proses perubahan sosial, ekonomi dan politik yang
sangat mendasar. Lebih jauh lagi, oleh karena pesatnya perkembangan ini dihantar
oleh maraknya kegiatan pelayaran dan perdagangan, sedangkan Islam memiliki
kecenderungan terhadap aktivisme keduniaan dan sosial, maka ethos dan budaya
dagang pun bangkit di kalangan etnik yang memeluk agama ini, terutama yang tinggal
di pesisir (Al-Zastrouw, 2017).

Agama Islam berkembang tahap demi tahap di kepulauan Nusantara, melalui
jalan yang berliku-liku dan berbeda di daerah yang satu dengan yang lain. Masa-masa
penyebarannya itu juga tidak berjalan serentak di wilayah yang berbeda-beda. Ketika
di suatu kawasan baru berada dalam tahap pengenalan dasar-dasar dan pokok ajaran
agama, di daerah lain telah memasuki fase pengenalan implikasi-implikasi rasional

1475 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

dan intelektual dari ajaran Islam tentang Tauhid. Perkembangan tersebut terjadi dari
abad ke-13 sampai abad ke 20 (Nasrudin, 2015).

Sejak awal abad ke-13 M hingga pertengahan abad ke 15 M, dapat disebut
tahapan pemelukan secara formal. Yang ditekankan ialah pengenalan dasar-dasar
kosmopolitanis Islam, ketentuan dasar pelaksanaan syariat agama dan figih. akhir
abad ke-15 hingga akhir abad ke-16 M (Tungkagi, 2017). Periode ini proses islamisasi
kepulauan Melayu berjalan dengan pesat diikuti kian tersebarnya Islam ke berbagai
pelosok Nusantara. Berkat meningkatnya tingkat pemahaman dan pendidikan yang
diperoleh kaum Muslimin, ajaran Islam kian dipahami lebih mendalam. Memeluk
agama Islam tidak sekadar formalitas (Hanifa et al., 2023).

Pada abad ke-17 M, adalah tahapan penyempurnaan pemahaman ajaran Islam
dan tradisi intelektualnya. Pada masa ini kita menyaksikan suburnya penulisan sastra
dan kitab keagamaan dalam bahasa Melayu. Pokok-pokok yang dibahas dalam kitab-
kitab Melayu meliputi bidang-bidang seperti fiqih ibadah dan muamalabh, fiqih duali
(ketatanegaraan), syariah, usuluddin, kalam, tasawuf falsafah dan tasawuf akhlaq,
tafsir al-Qur‘an, ilmu hadis, eskatologi, historiografi, tatabahasa (nahwu), retorika,
ilmu ma'ani (semantik), estetika (balaghah), astromomi, ilmu hisab, perkapalan,
ekonomi dan perdagangan, sastra dan seni, ketabiban, farmasi, dan lain-lain.
Kemajuan yang dicapai di bidang intelektual ini mempermantap kedudukan dan
perkembangan bahasa Melayu.

Pada abad ke-18 - 19, terjadi proses ortodoksi atau penekanan terhadap
syariah. Ini memberi dampak besar bagi perkembangan tarigat. Beberapa tariqat sufi
mengalami pembaruan dan tumbuh menjadi organisasi keagamaan yang kian
memberikan perhatian pada aktivisme keduniaan. Pada abad ke-18 dan 19 M proses
ortodoksi ini mendorong lahirnya gerakan anti-kolonial yang merata di seluruh
kepulauan Nusantara (Ahmad, 2015). Pengaruh gerakan pemurnian agama yang
muncul di Arab Saudi pada akhir abad ke-18, Wahabisme, semakin memperkuat
kecenderungan pada syariat dan fiqih. Tidak berarti tasawuf falsafah terhambat
perkembangannya. Pada tahapan ini Islam muncul sebagai kekuatan efektif
menentang kolonialisme. Sementara itu proses islamisasi juga terus berlangsung,
bahkan kian deras dan Islam semakin mengukuhkan diri sebagai faktor inetgratif atau
pemersatu bangsa Indonesia (Nurtawab, 2020).

Demikianlah segera setelah agama Islam berkembang pesat, segera pula
agama ini memperlihatkan watak dan wajah kebudayaannya yang berbeda dari dua
agama sebelumnya, Hindu dan Buddha yang lebih dahulu hadir di Asia Tenggara.
Perbedaannya yang menyolok ialah: Pertama, dalam Islam hanya ada teks suci
tunggal yang utuh dan mantap, karena itu tidak membingungkan penganut-nya.
Dalam agama Hindu dan Buddha terdapat banyak teks suci yang sukar dipelajari
penganutnya yang awam. Kedua, ajaran ketuhahan dan sistem peribadatan Islam
lebih sederhana dan jelas, serta mudah dipahami. Ila mengharuskan hubu-ngan mesra
antara penganutnya dengan Sang Khaliq tanpa perantaraan pendeta. Ketiga, Islam

1476 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

adalah agama yang egaliter sebagaimana telah dijelaskan. Tiadanya sistem kasta
mendorong penduduk kepulauan Nusantara cepat tertarik pada agama ini. Dengan
masuk Islam mereka berpeluang besar menjadi pemimpin keagamaan dan
masyarakat asal saja memenuhi syarat seperti memperoleh pendidikan yag juga
terbuka kepada semua lapisan dan golongan masyarakat.

Faktor lainnya yang memicu bagi pesatnya perkembangsan Islam
ialah mundurnya perkembangan agama Hindu dan Buddha, mengikuti surutnya
kerajaan Hindu dan Buddha yang diikuti oleh mundurnya peranan politiknya. Abad
ke-13 M ketika agama Islam mulai berkembang pesat di kepulauan Melayu, sebagai
contoh, ditandai dengan mundurnya kerajaan Sriwijaya atau Swarnabhumi. Pusat
imperium Buddhis di Nusantara ini mulai mengalami kemunduran disebabkan
ronngrongan dua kerajaan Hindu Jawa - Kediri dan Singasari - disusul dengan krisis
ekonomi yang membelitnya. Seabad berikutnya negeri ini dua kali diserbu Majapahit,
sebuah imperium Hindu yang mulai bangkit di Jawa Timur. Serbuan terakhir pada
penghujung abad ke-14 M menyebabkan negeri itu hancur dan tamat riwayatnya
(Ahmad Khoirul Mustamir, 2019).

Faktor penting lain yang menyebabkan Islam berkembang pesatialah
penempatan pusat-pusat lingkaran peradaban di tiga titik yang tepat, yaitu Istana,
Pesantren dan Pasar. Istana sebagai pusat kekuasaan berperan di bidang politik dan
penataan kehidupan sosial. Di sini dengan dukungan ulama yang terlibat langsung
dalam birokrasi pemerintahan, hukum Islam dirumuskan dan diterapkan. Di sini pula
kitab sejarah ditulis sebagai landasan legitimasi bagi penguasa Muslim. Pesantren
berperan di bidang pendidikan, dan merupakan pusat kebudayaan kedua setelah
istana. Di sini jaringan-jaringan pengajian agama di lingkungan masyarakat luas
dibangun, di kota atau pun di pedesaan, begitu pula tema-tema pengajian. Di sini pula
kitab-kitab keagamaan ditulis dan disalin untuk disebarkan (Muslihun, 2017).

Peran pesantren di Aceh, surau di Minangkabau, semakin menonjol pada abad
ke-18 M di seluruh pelosok Nusantara. Ia sekaligus berperan sebagai pusat kegiatan
tarigat sufi. Lembaga yang semula bersifat kedaerahan ini berkembang menjadi
lembaga supra-daerah yang kepemimpinan dan peserta didiknya tidak lagi
berdasarkan kesukuan (Haningsih, 2008). la tumbuh menjadi lembaga universal yang
menerima guru dan murid tanpa memandang latar belakang suku dan daerah asal.
Pada masa itulah pesantren atau dayah mampu membentuk jaringan kepemimpinan
intelektual dan penyebaran agama dalam berbagai tingkatan dan antar-daerah (FM
etal,, 2023).

Peran Ulama Dalam Penyebaran Islam Nusantara Abad Ke-18

Sumber dinamika penyebaran pembaruan Islam ke Wilayah Indonesia pada
abad ke-17 dan ke-18. Para ulama Melayu Indonesia yang (Jawi) terlibat dalam
jaringan ulama kosmopolitan yang menuntut ilmu di Timur Tengah, Khususnya
berpusat di Makkah dan Madinah, sebagian besar mereka kembali ke Nusantara
(Yahaya, 2016). Selain mengintegrasikan Islam di Negeri bawah angin ke dalam arus

1477 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

perkembangan Islam di timur-tengah, pengalaman ulama’ Jawi saat belajar di
Haramain telah meningkatkan otoritas mereka di tengah-tengah umat Islam
Nusantara. Pengalaman Haramain memiliki makna penting yang didukung oleh sikap
orang Jawa yang percaya bahwa mempelajari Islam di pusatnya mempunyai arti
tersendiri yang memungkinkan seseorang memperoleh pengalaman spiritual
(ngelmu).

Oleh karena itu, ulama’ Jawi yang kembali ke Nusantara, kemudian
membentuk sebuah kelompok sosial yang berorientasi pada peningkatan
pemahaman Islam dan pencapaian kekuatan spiritual. Atas dasar ini pula, para ulama’
membangun otoritas mereka di tengah komunitas Muslim.

Di sinilah mereka menjadi transmitter memainkan peranan menentukan
dalam menyiarkan gagasan-gagasan pembaruan baik melalui pengajaran maupun
karya tulis. Pembaruan Islam di Wilayah Melayu-Indonesia pada abad ke-17 bukan
semata-mata Islam yang berorientasi pada tasawuf, melainkan juga Islam yang
berotientasi pada syariat (Hukum). Ini merupakan perubahan besar dalam sejarah
Islam di Nusantara, Sebab pada abad-abad sebelumnya, Islam mistislah yang
dominan. Setelah belajar di pusat jaringan di timur tengah, para ulama
melayulndonesia sejak paruh ke dua abad ke-17 dan seterusnya melakukan usaha-
usaha yang di jalankan dengan sadar, bahkan secara serentak, untuk menyebarkan
neo-Sufisme di Nusantara. Pada giliranya mendorong munculnya upaya-upaya serius
ke arah rekontruksi sosio- moral masyarakat-masyarakat Muslim (Ahmad, 2015).

Neo-Sufisme berbeda dari jenis tasawuf sebelumnya yang sebagian besarnya
merupakan semacam penafsiran mistiko-filosofis terhadap Islam. Sementara
mempertahankan doktrin-doktrin mistisme filosofis tertentu, yang sangat penting
bagi setiap jenis tasawuf, neo-Sufisme memberikan tekanan lebih besar pada
kesetiaan dan kepatuhan total dari para penganutnya kepada syariat. Lebih jauh lagi,
berbeda dengan jenis tasawuf sebelumnya yang cenderung mendorong para sufi
bersifat pasif, neo-Sufisme menganjurkan aktivisme. Keterlibatan dalam
permasalahan duniawi dianggap sebagai salah satu langkah penting menuju
pemenuhan cita-cita mistis (Fikri, 2018).

Bangkitnya neo-Sufisme, tak diragukan lagi, terutama merupakan hasil usaha
jaringan ulama, semakin berjaya sejak menjelang akhir abad ke-17. Jaringan ulama
yang terpusat terutama di Haramayn timbul sebagai akibat interaksi berbagai tradisi
pengetahuan dan keilmuan Islam dari Afrika Utara (Wilayah Maghrib), Mesir, Syiria,
Irak, Yaman, India, dan Haramayn sendiri. Jaringan ulama itu sendiri mencakup
hubungan-hubungan yang rumit di antara para ulama dari berbagai dunia Muslim
(Ibda, 2018). Karena kedudukannya yang utama dalam Islam, Makkah dan Madinah
semakin banyak menarik minat para ulama sejak abad kelima belas. Tempat utama
wacana pengetahuan dan keilmuan Islam itu adalah dua Mesjid Suci Makkah dan
Madinah. Pada saat yang sama, madrasah-madrasah dan ribath-ribath juga tumbuh
dalam jumlah besar di kedua kota itu, yang sebagian besar di antaranya berdiri

1478 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

dengan wakaf yang berasal dari para penguasa atau kaum Muslim kaya di bagian-
bagian lain dari Dunia Islam (Fikri, 2018).

Madrasah-madrasah dan ribath-ribath ini sangat besar sumbangannya bagi
kebangkitan pengetahuan dan keilmuan Islam di Haramaiyn. Banyak tokoh yang
memainkan peranan penting dalam jaringan ulama mula-mula datang ke Haramayn
untuk menjalankan ibadah Haji atau mengajar, atau dua-duanya (Khalid, 2019).
Sebagian di antara mereka kemudian menetap di sana dan mencurahkan tenaga
mereka mengajar dan menulis. Bersama dengan para murid mereka, yang juga
berasal dari banyak tempat yang jauh di Dunia Islam, mereka membentuk suatu
bentuk komunitas kosmopolitan di Haramayn. Kontak-kontak yang secara teratur
mereka jalin dengan berbagai tradisi pengetahuan dan keilmuan Islam sumbangan
yang sangat besar pada pembentukan sifat istimewa dan wacana ilmiah dalam
jaringan ulama.

Dua ciri paling penting dari wacana ilmiah dalam jaringan ulama adalah telaah
hadis dan tarekat. Melalui telaah-telaah hadis, para guru dan murid-murid dalam
jaringan ulama menjadi terikat satu sama lainnya. Tidak kalah penting, para ulama ini
mengambil dari telaah-telaah hadis inspirasi dan wawasan mengenai cara memimpin
masyarakat muslim menuju rekontruksi sosio-moral. Ini, pada gilirannya, mendorong
para tokoh dalam jaringan ulama untuk mendapatkan apresiasi yang lebih baik
menyangkut hubungan yang seimbang antara syariat dan tasawuf (Yegar, 1979). Hal
ini pada akhirnya mengakibatkan terciptanya beberapa perubahan doktrinal dalam
tarekat atau tasawuf pada umumnya; lebih banyak tekanan kini diberikan pada
penyucian pikiran dan prilaku moral melalui kepatuhan penuh kepada syariat, dan
bukan hanya pada penjelajahan mistiko-filosofis dan spekulasi. Organisasi tarekat,
melalui silsilah yang berkesinambungan, juga menjadi sarana untuk menghubungkan
ulama satu sama lainnya. Ajaran-ajaran tarekat yang menekankan kesetiaan dan
kepatuhan para murid kepada guru-guru mereka memberikan kekuatan tambahan
kepada jaringan ulama. gagasan-gagasan pembaruan yang disebarkan para ulama
sebelumnya menemukan ekpresi yang radikal dalam Gerakan Padri. Penyebaran
pembaruan Islam di Nusantara sepanjang abad ke-17 dan ke18 tidak lantas berarti
bahwa “tradisi kecil” Islam di bagian Dunia Islam ini menjadi sepenuhnya sesuai
dengan “tradisi besar”. Berbagai bentuk keyakinan dan praktik-praktik yang tidak
[slami terus mencengkram segmen tertentu kaum Muslim. Dan ini merupakan alasan
penting bagi kelanjutan usaha untuk memperbaharui kembali keyakinan dan praktik
kaum Muslim pada periode selanjutnya (Nasution, 2020).

Peranan ulama dan martabatnya lantas lebih naik lagi di mata masyarakat.
Mereka juga semakin terlibat jauh dalam birokrasi pemerintahan dan ikut
menentukan kebijakan politik. Tidaklah mengejutkan apabila pusat-pusat kekuasaan
[slam yang telah terrsebar luas di Nusantara pada abad ke-18 M berlomba-lomba
melahirkan ulama-ulama terkemuka di bidang fiqih dan syariah. Contoh terbaik ialah
Abdul Samad al-Falimbangi, Arsyad al-Banjari, Daud al-Fatani, Nawawi al-Bantani,

1479 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

dan lain-lain. Mereka adalah ahli tasawuf;, tetapi cenderung menekankan signifikansi
syariah dan figih (Fikri, 2018).

‘Abd al Shamad al-Palimbani memantapkan kariernya di Haramayn dan tidak
kembali ke Nusantara. Di Haramayn al-Palimbani satu komunitas dengan ulama Jawa
lainnya. Sehingga beliau tetap tanggap dengan perkembangan sosio-religius dan
politik di Nusantara (Arsyad, 2007). Di antara guru al-Palimbani yang menjadi tokoh
utama jaringan ulama abad 18 adalah Ibrahim al-Ra’is. Guru lainnya adalah
Muhammad Murad, Muhammad al-Jawhari dan Atha’Allah al-Azhari. Adapun tarekat
al-Palimbani adalah tarekat Sammaniyah. Al Palimbani ulama penting dalam jaringan
di abad 18. Dalam karya-karyanya al Palimbani tidak hanya mnyebarkan ajaran
neosufisme tetapi juga menghimbau kaum muslimin untuk jihad melawan orang-
orang eropa (Rijal, 2015). Sebagai seorang ulama sufi, ajaran tasawuf al-Palimbani
merupakan gabungan ajaran wahdatul wujud (alam tidak berwujud dan yang
berwujud hanya Tuhan) dari Ibnu Arabi dan ajaran tasawuf al-Gazali. Dalam
pandangannya, manusia sempurna (insan kamil) adalah manusia yang memandang
hakikat Tuhan dalam fenomena alam. Sehingga, mampu memandang Allah SWT
sebagai wujud yang mutlak (Pramasto, 2020b).

Muhammad Asryad al-Banjari. Pada abad ke-18 ulama penting dalam jaringan
sekaligus pendiri pertama lembaga-lembaga Islam dan memperkenalkan gagasan-
gagasan keagamaan baru di Kalimantan (Imawan, 2018). Muhammad Arsyad belajar
bersama al Palimbani. Di antara guru beliau yang terkenal adalah al-Sammani, al-
Damanhuri, Sulayman al-Kurdi. Sehingga al-Banjari menjadi ulama yang bertanggung
jawab atas berkembangnya tarekat Samaniyyah di Kalimantan selatan. Sekembalinya
dari Haramayn, al-Banjari mendirikan lembaga pendidikan Islam, memperbaharui
admisistrasi keadilan di Kesultanan Banjar dan membangun pengadilan islam
terpisah untuk mengurusi berbagai masalah hukum sipil murni. Memperkenalkan
jabatan mufti yang bertanggung jawab dalam mengeluarkan fatwa-fatwa atas
masalah agama. Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari banyak melakukan reformasi di
perkotaan, khususnya di Banjarmasin dan Martapura. Sebagai mufti, ia melakukan
banyak pembenahan dari segi materi, seperti penentuan arah kiblat beberapa masjid
di Batavia (Sani, 2015). Tidak seperti rekannya Syekh Muhammad Nafis al-Banjari, ia
memusatkan usaha pekerjaanya atau dakwanya di daerah terpencil seperti Kalua. Dia
melakukan banyak reformasi dalam ideologi, pendidikan, sastra dan sebagainya
(Mochammad Harun Rosyid, 2022).

Ulama lainnya di Kalimantan yang membawa peranan penting adalah
Muhammad Nafis. Seorang ahli dalam bidang tasawuf, dikenal sebagai ulama sufi
dengan karyanya al-Durr al-Ndfis fi Bayan Wahdat al-Af’al al-Asma’ wa al-Shifat wa al-
Dzat al-Taqdis, al-Durr al-Nafis fi Bayan Wahdat al-Af’al al-Asma’ wa al-Shifat wa al-
Dzat al-Taqdis, yang beredar luas di Nusantara. la Lahir 1148/1735 di Martapura dari
keluarga bangsawan yang kemudian belajar di Haramayn. Di antara gurunya adalah
al Sammani, Muhammad al-Jawhari dan beliau merupakan kawan dekat al-
Palimbani. Muhammad Nafis terkategori sebagai ulama penganut madzab syafi’i

1480 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

dengan teologi Asy’aryah. Sekembalinya dari Haramayn Muhammad Nafis konsen
pada penyebaran Islam di pedalaman Kalimantan Selatan (Zarkasyi, 2019).

Ulama Patani yang terlibat dalam jaringan ulama Nusantara salah satunya
adalah Dawud bin ‘Abd Allah bin Idris al Fatani (Sharifuddin et al., 2018). Dia
mempunyai koneksi dalam jaringan ulama pada abad ke-18 melalui guru-gurunya
dan di Haramayn dia bergabung dengan kalangan murid Jawi yang sudah ada disana,
seperti Muhammad Shalih bin Abd al-Rahman al-Fatani, Ali bin Ishaq al-Fatani, al-
Palimbani, Muhammad Arsyad, Abd al-Wahhab al-Bugisi, Abd al-Batawi, dan
Muhammad al-Nafis Al-Fatani juga murid lulusan Haramayn. Al-Fatani adalah ulama
yang produktif, ada sekitar 57 buku karya beliau yang membahas semua disiplin
[slam. Dari ulama-ulama yang telah disebutkan nampak bahwa jaringan ulama Timur
Tengah dan Melayu Nusantara terus menggapai momentum. Peredaran tulisan
mereka medorong meluasnya pembaharuan Islam di Melayu Nusantara (Sharifuddin
etal, 2018).

Komponen penting lain dalam pembentukan otoritas ulama’ adalah sufisme,
yang menjadi unsur penting pendidikan pesantren pada abad ke-18. Sufisme
menghasilkan praktik dan gagasan keagamaan yang mengakui ulama’ sebagai
seorang yang mempunyai kedudukan sangat terhormat. Ketaatan total pada guru
(murshid) merupakan salah satu karakteristik ajaran sufi, yang menjadikan ulama’
sebagai -selain guru agama- pembimbing spiritual bagi para muridnya (para santri)
untuk menapaki dan menyingkap pengalamanpengalaman spritual. Dengan
demikian, situasi sosial dan kultural yang telah dibangun oleh para ulama’ yaitu dalam
bentuk pesantren, membuat mereka mempunyai peran penting selain guru agama
yang memperkuat religiusitas umat Muslim, melainkan juga sebagai bagian dari elit
pedesaan yang ikut serta dalam perkara sosial-politik masyarakat (Fazlurrahman,
2018). Karena peran yang dimainkannya itu pula, menjadikan mereka terlibat dalam
kemunculan sentimen anti-kolonial di beberapa daerah Nusantara. Islam berorientasi
shariat, merupakan kecenderungan intelektual pada abad ke- 17 dan 18, akan
semakin menguat nantinya pada abad-abad berikutnya (Husda, 2016).

Dengan perkembangan tersebut, salah satu aspek utama Islam berorientasi
syariat ialah aktivisme yang tumbuh mewarnai kajia keilmuan di kala itu, hal ini
ditandai dengan memperlihatkan meningkatnya perhatian terhadap perlunya
pembaharuan sosio-moral umat Muslim. Dengan aktivisme ini, Islam berorientasi
shariat mengambil bentuk gerakan protes melawan stabilitas politik yang sedang
ditegakkan pemerintah kolonial di Nusantara, sedang Haramain (Makkah) dianggap
oleh Belanda sebagai sumber inspirasi bagi aktivisme anti-kolonial. Alasan di balik
kesimpulan Belanda tentang Makkah tersebut bukan tanpa landasan. Pada akhir abad
ke- 18, Makkah merupakan pusat gerakan puritan Wahabi. Gerakan Wahabi menjadi
wadah intelektual dan politik Islam di Makkah, dan lebih penting lagi, mengilhami
munculnya apa yang disebut sebagai gerakan reformis Islam pra-modern. Salah satu
ciri yang paling terlihat pada gerakan ini adalah penerapan shariat yang tegas, bahkan
cenderung radikal. Hal ini sebagian terpengaruh oleh ide-ide keagamaan ibn

1481 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

Taimiyah (1263-1328), dan bersekutu dengan Dinasti Saud di Najd, yaitu pemimpin
dari gerakan tersebut ialah Muhammad ibn Abd al-Wahhab (1703-1787) - pemimpin
gerakan Wahhabi- dengan melancarkan pembaharuan yang menyerukan kembali
pada Islam yang benar, didasarkan pada dua sumber asli ajaran Islam (al-Qur’an dan
Hadis), melalui keduanya rekronstruksi masyarakat Muslim diperkirakan (Ritonga,
2022).

Walaupun dengan artikulasi yang berbeda, Wahhabi mengilhami gerakan
serupa di beberapa wilayah Muslim di Nusantara. Perang Padri di Sumatera Barat
(1807-1832), merupakan contoh paling terkenal. Gerakan ini muncul saat tiga ulama’
Minangkabau kembali dari Makkah pada tahun 1803, diantara mereka yaitu Haji
Miskin, Haji Sumantik dan Haji Piobang. Sesudah ketiga ulama’ ini bersentuhan
dengan Wahhabi di Makkah mereka kembali dengan menyerukan semangat
“pembaharuan” di daerah Minangkabau yang nampaknya sudah di dahului atau
diprakarsai oleh ulama’ sufi dari tarekat Shattariyah terhadap golongan adat (Luthfi,
2016). Sehingga hal ini mendapatkan respon dari Tuanku Nan Tuo (1723-1830), ialah
pemimpin semua ulama’ Minangkabau pada kala itu, dan telah memberikan dasar
akan upaya penerapan shariat dalam kehidupan sosio-religius kaum Muslim. Selain
itu, adanya usaha untuk menghidupkan kembali ajaran-ajaran neosufism ulama’ Aceh
abad ke- 17, Abd al-Ra’uf al-Sinkili yang menjadi muara genealogi intelektualnya.
Dengan demikian perubahan yang dilakukan oleh Tuanku Nan Tuo mengalami
percepatan, lebih jauh lagi tiga ulama’ tersebut mengubahnya menjadi perang sipil
dalam masyarakat Muslim Minangkabau. Lalu, berkembang menjadi perang melawan
Belanda. Sebab Belanda kemudian memberikan bantuan atau suaka kepada para
kaum adat (penghulu) yang menjadi fokus perubahan Islam oleh kaum Padri (HERDI,
2019).

Selain itu, untuk mengetahui lagi lebih dalam seberapa besar pengaruh
pemikiran ulama-ulama dan cendekiawan sufi terhadap kebudayaan di abad ke-18,
sangat banyak contoh bisa diberikan. Dalam wilayah politik dan ketatanegaraan,
konsep seperti raja adil raja disembah, raja sebagai ulil albab dan lain-lain dapat dicari
sumbernya dalam kitab Taj al-Salatin, Bustan alSalatin, dan lain-lain. Begitu pula
konsep seperti Dar al-Salam yang digunakan oleh raja-raja Nusantara untuk
menyebut nama negerinya seperti Samudra Dar alSalam, Aceh Dar al-Salam, Brunei
Dar al-Salam, dan lain-lain, bersumber dari kitab-kitab sejenis. Begitu juga sebutan
raja-raja Melayu seperti Syah dan Sultan, dan gelarnya seperti Khalifah Allah di muka
bumi. Gelar serupa digunakan pula oleh raja-raja Jawa seperti Sultan Agung,
Amangkurat 1V, Hamengkubawana, bahkan juga Pangeran Diponegoro, dengan
berbagai tambahan (Meerangani, 2019).

Salah satu konsep penting dalam tasawuf yang demikian mempengaruhi
pandangan hidup dan gambaran dunia (Weltanschaung) orang Melayu dan
masyarakat Muslim Nusantara lain ialah konsep faqir atau dagang. Konsep ini
djelaskan secara rinci mula-mula oleh Hamzah Fansuri dan penulis kitab Taj salatin
(Fauziah, 2013). Dijelaskan bahwa walaupun dunia ini merupakan tempat

1482 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

persinggahan sementara bagi manusia, namun tidak berarti bahwa kehidupan atau
dunia ini tidak penting. Dunia menjadi penting karena di sini seseorang harus
mengumpulkan bekal sebanyakbanyaknya agar bisa pulang ke kampung halamannya
dengan selamat. Bekal yang dimaksud ialah amal saleh dan amal ibadah (Aziz, 2015).

KESIMPULAN DAN SARAN

Proses masuk dan menyebarnya peradaban Islam ke Dunia Melayu, yaitu
melalui proses perdagangan, perkawinan, politik dan lain-lain. Kedatangan Islam ke
alam melayu dan Peranan peradaban Islam memberikan pengaruh yang sangat
signifikan terhadap perkembangan dan kemajuan dunia Melayu. Pesatnya
perkembangan Islam di tanah nusantara pada abad ke-18 dipengaruhi oleh ulama-
ulama yang belajar dari tanah haramian dan pulang membangun Islam dengan
pemikiran-pemikiran serta karya yang membawa masyarakat mengenal Islam lebih
dalam. peran ulama Nusantara dalam kegiatan dakwah menyebarkan agama Islam
juga dilakukan secara individu-individu mengikuti asal wilayah ulama, usaha-usaha
dakwah yang telah dilakukan dengan meng-Islam-kan para raja dan Sultan serta
mengajarkan ilmu agama kepada masyarakat dan ada pula yang berdakwah dengan
mendidik para kader calon ulama serta menulis buku yang menjadi rujukan bagi umat
I[slam di dunia maupun di Nusantara.

Pembaruan Islam di Nusantara pada abad ke-18 membawa ciri penyebaran
neo sufime. Adapun karakteristik penting lainnya dari wacana ilmiah dalam jaringan
ulama adalah telaah hadis dan tarekat. Ajaran-ajaran tarekat yang menekankan
kesetiaan dan kepatuhan kepada guru memberikan kekuatan tambahan kepada
jaringan ulama. Pembaruan yang dilakukan ulama Melayu Nusantara adalah
penyebaran neo-sufisme di Nusantara. Disebut neo-sufisme karena ajaran-ajaran
yang diberikan oleh para ulama itu adalah mengajak umat Islam untuk menaati Allah
SWT secara totalitas, dengan praktek-praktek ibadah yang taat tetapi tidak
meninggalkan urusan dunia.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Khoirul Mustamir. (2019). Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan”
Nahdlatul Ulama Ahmad Khoirul Mustamir. Jurnal Intelektual: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Keislaman, 9.

Ahmad, S. Z. (2015). Kegiatan Terjemahan Ulama Melayu Nusantara Abad ke 16-19
Masihi Menurut Perspektif Sarjana Melayu Semasa Translation Activities By
Ulama ( Religious Scholar ) of Malay Archipelago in The 16th-19th Century
According to The Perspective of Contemporary Malay. 7(1), 12-23.
https://doi.org/10.22583 /ijwas.2015.02

Al-Zastrouw, N. (2017). Mengenal Sepintas Islam Nusantara. Hayula: Indonesian
Journal of  Multidisciplinary Islamic Studies, 1(1), 1-18.
https://doi.org/10.21009 /hayula.001.1.01

1483 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

Amin, F. (2018). Analisis : Jurnal Studi Keislaman Kedatangan dan Penyebaran Islam di
Asia Tenggara: Tela ° ah Teoritik Tentang Proses Islamisasi Nusantara A .
Pendahuluan Sebagai fenomena sosial , agama Islam pertama kali muncul di
Jazirah Arab pada abad ke- 7 Masehi . . 18(2), 67-100.

Amin, F., & Ananda, R. A. (2019). Kedatangan dan Penyebaran Islam di Asia Tenggara:
Telaah Teoritik tentang Proses Islamisasi Nusantara. Analisis: Jurnal Studi
Keislaman, 18(2), 67-100. https://doi.org/10.24042/ajsk.v18i2.3069

Arsyad, M. (2007). The work of Abdul Samad al-Palimbani or of. 1, 67-85.

Aziz, M. (2015). Konsep Peradaban Islam Nusantara: Kajian atas Pemikiran Syekh
Ahmad Mutamakkin (1645-1740) dan KH Sahal Mahfudz (1937-2015). Jurnal
Lektur Keagamaan, 13(2), 455. https://doi.org/10.31291/jlk.v13i2.235

Boenga, N. (2020). Corak dan warna-warni islam nusantara: awaltengah, dan
modern. Nuansa, 13, 11-20.

Dahlan, M. (2015). Motivasi Kebangkitan Dunia Islam Pada Abad XIX-XX. Jurnal
Rihlah, 2(1), 45-52.

Darajat, Z. (2015). Warisan Islam Nusantara. Buletin Al-Turas, 21(1), 77-92.
https://doi.org/10.15408/bat.v21i1.3827

Fadhly, F. (2017). Islam Dan Indonesia Abad XIII-XX M Dalam Perspektif Sejarah
Hukum. Veritas et Justitia, 3(2), 384-413. https://doi.org/10.25123 /vej.2683

Fauziah, M. (2013). Pemikiran Tasawuf Hamzah Fansuri. Jurnal Substansia, 15(2),
289-304.

Fazlurrahman, M. (2018). Ashab Al-Jawiyyin In Haramain: Aktivisme Sosio-Religius
Islam Nusantara Activism On Century 17 And 18. Proceedings of Annual
Conference for Muslim Scholars, Series 1, 240-251.
http://proceedings.kopertais4.or.id/index.php/ancoms/article /view/126

Fikri, S. (2018). Peranan Ulama Nusantara Abad Ke-18 Dalam Dakwah. Hikmah, 12(1),
37. https://doi.org/10.24952 /hik.v12i1.851

FM, D. Z. A, Ritonga, A. W,, Atansyah, A., & Auliya, A. (2023). Penguatan Pendidikan
Aqidah Islam Pada Anak Sebelum Usia Aqil Baligh. Rabbani: Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 4(1), 78-97. https://doi.org/10.19105/rjpai.v4i1.8272

Hanifa, L. H., Ritonga, A. W., Rahmah, S., & Aini, H. Q. (2023). Upaya Peningkatan
Kualitas Bacaan Al-Qur’an Siswa di Lembaga Tahfiz dan [lmu Al-Qur’an. Jurnal
Al Burhan Staidaf, 3(1), 1-13. https://doi.org/10.58988/jab.v3i1.106

Haningsih, S. (2008). Peran Strategis Pesantren , Madrasah dan Sekolah Islam di
Indonesia. I(1), 27-39.

HERDI, S. (2019). Terrorism, Wahhabism and Islam East-West Dialogues: A Reflection
from Indonesia. Journal of Economic and Social Development, 6(2), 0-0.
https://doi.org/10.26352/DJ02F5006

Huda, Kh. (2016). Islam Melayu Dalam Pusaran Sejarah: Sebuah Transformasi
Kebudayaan Melayu Nusantara. TOLERANSI: Media Komunikasi Umat
Beragama, 8(1), 26-34.

Husda, H. (2016). ISLAMISASI NUSANTARA (Analisis Terhadap Discursus Para
Sejarawan). Adabiya, 18(35), 17-29.

1484 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

Ibda, H. (2018). Penguatan Nilai-Nilai Sufisme Dalam Nyadran Sebagai Khazanah
Islam Nusantara. Jurnal Islam Nusantara, 2(2), 148.
https://doi.org/10.33852 /jurnalin.v2i2.92

Imawan, D. H. (2018). The Intellectual Network of Shaykh Abdusshamad Al-Falimbani
and His Contribution in Grounding Islam in Indonesian Archipelago at 18th
Century AD Jaringan Intelektual Syaikh Abdusshamad Al-Falimbani Dan
Sumbangsihnya Dalam Membumikan Islam Di Nusantara Pad. Jurnal Study
Agama, 18(1), 31-50.

Khalid, A. S. (2019). Figh Siyasah Nusantara Abad XVII-XIX. Kordinat: Jurnal
Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam, 18(1), 96-117.
https://doi.org/10.15408/kordinat.v18i1.11477

Luthfi, K. M. (2016). Islam Nusantara: Relasi Islam dan Budaya Lokal. SHAHIH : Journal
of Islamicate Multidisciplinary, 1(1), 1.
https://doi.org/10.22515/shahih.v1i1.53

Meerangani, K. A. (2019). The role of muslim scholars in spreading the teaching of
islam in Pulau Besar, Melaka. Journal of Al-Tamaddun, 14(2), 65-74.
https://doi.org/10.22452 /JAT.vol14no2.6

Mochammad Harun Rosyid. (2022). Kajian Pemikiran Konsep Tasawuf Insan Kamil
Muhammad Nafis al-Banjari Dalam Kitab ad-Durr an-Nafis. Al-Widad: Journal
of Multidisciplinary Islamic Studies, 1(1), 1-22.
https://doi.org/10.58405/aw.v1i1.8

Mugiyono, M. (2016). Integrasi Pemikiran Islam dan Peradaban Melayu: Studi
Eksploratif Historis Terhadap Perkembangan Peradaban Melayu Islam Di
Nusantara. JIA, 1(1), 23-45.

Muslihun. (2017). Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara. Al-Tsiqoh: Islamic
Economy and Da'wa Journal, 2(01), 50-59.

Nasrudin. (2015). MOTIVASI KEBANGKITAN DUNIA ISLAM PADA ABAD XIX-XX.
Jurnal Kajian Keislaman, 11(1), 45-52.

Nasution, F. (2020). Kedatangan dan Perkembangan Islam ke Indonesia. Mawa’lzh:
Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 11(1), 26-46.
https://doi.org/10.32923 /maw.v11i1.995

Nurtawab, E. (2020). Qur ’ anic readings and Malay translation in 18th- century
Banten Qur ' ans A. 51 and W . 277. Indonesia and the Malay World, 00(0), 1-
21. https://doi.org/10.1080/13639811.2020.1724469

Pramasto, A. (2020a). Kontribusi Syaikh Abdus Shamad Al-Palimbani pada Aspek
Intelektual Islam di Nusantara Abad ke-18. Tsaqofah &Tarikh, 4(2), 95-108.

Pramasto, A. (2020b). Kritik terhadap Pemikiran Kontroversial Bercorak Panteistik
di Tengah Umat Islam dalam Karya Syaikh Abdus Shamad Al-Palimbani Abad
ke-18. SINDANG: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Kajian Sejarah, 2(1), 8-18.
https://doi.org/10.31540/sindang.v2i1.823

Rijal, S. (2015). Al-Palimbani, The National Islamic Thinker in The 18 th Century and
His Divinity Concept. Research on Humanities and Social Sciences, 5(10), 138-
143.

1485 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1470-1486 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5515

Ritonga, A. W. (2022). Role of Teachers and Parents in Realizing Character Education
in the Digital Era. Indonesian Values and Character Education Journal, 5(1), 9-
18. https://doi.org/10.23887 /ivcej.v5i1.39729

Sharifuddin, A., Mustapha, B., Karim, A., Alj, B., Zainatul, N., & Binti, N. (2018). Sheikh
Daudal-Fatani as Scholar in Malay Archipelago : Overview on his Writings.
International Journal of Engineering & Technology, 7, 332-337.

Soraya, N. (2019). Ragam Seni Dan Budaya Melayu Nusantara Pra Islam. Tsaqofah &
Tarikh, 4(1), 89-94.

Spradley. (1997). Metode Etnografi. Tiara Wacana.

Suwardi. (2018). Ragam Pustaka Periode Awal Perkembangan Islam Nusantara.
Buletin Perpustakaan Universitas Islam Indonesia, 1(1), 1-20.

Syu’aib, K., & Hanafi, I. (2018). PARARUSYDIYAH: Potret Dinamika Pemikiran Islam
Melayu. NUSANTARA: Journal for Southeast Asian Islamic Studies, 14(2), 136-
142,

Tungkagi, D. Q. (2017). Varian Islam Nusantara : Jawa, Minangkabau dan Gorontalo.
Jurnal Lektur Keagamaan, Vol, 15(2), 273-294.

Yahaya, M. H. (2016). The Jawi Manuscript: Its History , Role , and Function in the
Malay Archipelago. Journal of Islamic Studies and Culture, 4(1), 52-61.
https://doi.org/10.15640/jisc.vdnla7

Yegar, M. (1979). Islam and Islamic institutions in British Malaya: policies and
implementation. In Magnes Fress.

Zarkasyi, M. (2019). Dakwah Tauhid Muhammad Nafis al-Banjari (1150 H/1735 M).
Tsaqafah, 15(1), 155. https://doi.org/10.21111 /tsaqafah.v15i1.2978

1486 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5515

