TAHAMMUL WA AL-ADA’ DALAM PERIWAYATAN
HADITH

Abd. Aziz
Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo
Email: azizabd.23 @gmail.com

Abstract

Hadith is the second source of law after the Qur'an. Its
existence is very urgent when it does not find an explanation
in the Qur'an. However, determining whether or not a hadith
can be used as evidence (practice) is related to the matan,
narrators and sanad. Tahammul wa al-Ada' is one way to
determine the quality of the validity of a hadith seen from the
connection of the sanad. The tah{ammul wa al-ada’ method
includes; 1) al-Sama'. 2) al-'Ard or al-Qirda'ah. 3) al-ljazah. 4)
al-Munawalah. 5) al-Mukdatabah. 6) I'lam al-Shaikh. 7) al-
Wasiyyah. 8) al-Wijadah.

Keywords: Hadith narration, Tahammul wa al-Ada’

Abstrak

Hadis merupakan sumber hukum kedua setelah Al-Qur'an.
Keberadaannya sangat urgen ketika tidak ditemukan
penjelasannya di dalam Al-Qur'an. Akan tetapi, penentuan
layak atau tidaknya sebuah hadis untuk dijadikan hujjah
(amalan) berkaitan dengan matan, perawi dan sanad.
Tahammul wa al-Ada’ merupakan salah satu cara untuk
mengetahui kualitas validitas suatu hadits dilihat dari
keterkaitan sanadnya. Metode tah{ammul wa al-ada’ meliputi;
1) al-Sama'. 2) al-'Ard atau al-Qird'ah. 3) al-ljazah. 4) al-
munawalah. 5) al-Mukatabah. 6) [I'lam al-Syaikh. 7) al-
Wasiyyah. 8) al-wijadah.

Kata kunci: riwayat hadits, Tahammul wa al-Ada’

185


mailto:azizabd.23@gmail.com

Pendahuluan
Hadith merupakan masdar tashrm’ Islam kedua setelah al-
Qur’an yang dihadirkan sebagai salah satu petunjuk bagi umat Islam
dalam menjalankan tuntunan agamanya. Keberadaan hadith menjadi
penting dan sebagai bayan al-Qur’an ketika tidak ditemukan
penjelasan yang rinci dalam suatu persoalan.

Namun, kehadiran hadith banyak dipersoalkan, hal ini berkaitan
dengan matan, perawi, sanad dan lainnya, yang kesemuanya menjadi
penentu boleh atau tidaknya suatu hadith untuk dijadikan hujjah. Hal
ini yang menyebabkan ijtihad para ulama hadith bisa melahirkan dua
komponen ilmu dalam mempelajari, memahami, menganalisa dan
mengamalkan hadith Nabi SAW, yaitu yang dikenal dengan Ilmu
Riwayah dan Ilmu Dirayah Hadith.! Keduanya tidak dapat dipisahkan
sebagai dasar untuk mengetahui otentisitas hadith.

Permasalahan dalam proses tata cara penerimaan dan
penyampaian hadith yang dikenal dengan istilah al-Tahammul wa al-
Ada’ merupakan obyek kajian Ilmu Hadith Dirayah karena berupa
suatu sistem analitik yang bisa menentukan kualitas sebuah hadith
yang terkait dengan orang yang meriwayatkannya.

Dalam makalah ini penulis akan mendeskripsikan tentang
pengertian al-Tahjammul wa al-Ada’, bagaimana metode dan
implikasinya terhadap persambungan sanad sebagai salah satu bidang
cakupan penentu kevalidan sebuah hadith.

! Ilmu H{adi>th Riwa>yah adalah Ilmu pengetahuan untuk mengetahui cara-cara
penukilan, pemeliharaan dan pendewanan apa-apa yang disandarkan kepada Nabi
Muhammad SAW, baik berupa perkataan, perbuatan, taqrir dan lain sebagainya.
Obyek Ilmu H{adi>th Riwa>yah yaitu bagaimana cara menerima, menyampaikan
kepada orang dan memindahkan atau mengumpulkan dalam sebuah kitab h{adi>th.
Faedah mempelajari ilmu ini adalah untuk menghindari adanya kemungkinan salah
kutip terhadap apa yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW.

Ilmu H{adi>th Dira>yah disebut dengan Ilmu Mus{t{alah al-H{adith sebagai
sebuah undang-undang (kaidah-kaidah) untuk mengetahui hal ihwal sanad, matan,
cara-cara menerima dan menyampaikan hadith, sifat-sifat rawi dan lain sebagainya.
Obyek Ilmu H{adi>th Dira>yah adalah meneliti kelakuan para rawi dan keadaan
marwinya (sanad dan matannya). Faedahnya atau tujuan ilmu ini untuk menetapkan
magbiil (dapat diterima) atau mardiid (tertolak)-nya suatu h{adi>th dan selanjutnya
untuk diamalkannya yang magqbiil dan ditinggalnya yang mardiid. Muhammad
‘Alaw1 al-Maliki, ‘IIm Us{ul al-H{adith, terj. ‘Adna>n Qahha>r, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2009), hal. 39.

186



Pembahasan
Definisi al-Tahammul wa al-Ada’

Pengertian al-Tahjammul secara etimologi yaitu bentuk masdar
dari : S4aiJaady -Jaast. Dikatakan (=23 412 maknanya adalah
“membebankan/membawakan  sesuatu  kepadanya”,®> sedangkan
menurut terminologi al-Tahammul adalah menerima dan mendengar
suatu periwayatan hadith dari seorang guru dengan menggunakan
beberapa cara atau metode tertentu.’

Pengertian al-Ada‘ secara etimologi yaitu bentuk masdar dari
20353 maknanya berarti menyampaikan/melaksanakan.*
Sedangkan secara terminologi al-Adad‘ berarti sebuah proses
menyampaikan atau meriwayatkan suatu h{adi>th dari seorang guru

kepada orang lain.’

Sharat Kelayakan Penerima dan Penyampai Hadith

Para Muh{addithin memperselisihkan tentang sah dan tidaknya
anak yang belum dewasa, orang yang masih dalam kekafiran dan rawi
yang masih dalam keadaan fasik, disaat ia menerima hadith dari Nabi
SAW untuk meriwayatkan hadith.5

Jumhiir al-Muhaddithin berpendapat, bahwa penerimaan
periwayatan suatu hadith oleh anak yang belum sampai umur (belum
mukallaf) dianggap sah bila periwayatan hadith tersebut disampaikan
kepada orang lain pada waktu sudah mukallaf. Hal ini didasarkan
kepada keadaan para sahabat, tabi’in dan ahli ilmu setelahnya yang
menerima periwayatan hadith seperti Hasan, Husain, ‘Abdullah bin
Zubair, Ibn ‘Abbas, Nu’man bin Basir, Salib bin Yazid dan lain-lain
dengan tanpa mempermasalahkan apakah mereka telah baligh atau
belum. Namun mereka berbeda pendapat mengenai batas minimal usia
anak yang diperbolehkan bertahammul, sebab permasalahan ini tidak
terlepas dari ke-tamyiz-an anak tersebut.”

2Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia (Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997), hal. 297

3 Mudasir, Ilmu Hadith (Bandung: CV Pustaka Setia, 1999), hal. 181

4 Warson, Kamus al-Munawwir..., hal. 14

5 Mudasir, Ilmu Hadith.., hal. 181

6 Fatchur Rahman, Mustalah al-Hadith (Bandung: PT al-Ma’arif, 1985), hal. 211

" Munzir Suparta, Ilmu Hadith (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2006), hal. 195

187



Perbedaan sharat ukuran usia dari perawi yang masih anak-anak

untuk bisa mendengarkan riwayat hadith sebagai berikut:

a. Umur minimalnya 5 tahun. al-Qadi ‘Iyad menetapkan batas
minimal 5 tahun, karena pada usia ini anak sudah mampu
menghapalkan sesuatu yang didengar dan mengingat-ingat yang
dihapal. Pendapat ini didasarkan pada h{adi>th riwayat Bukhari
dari Mahmud bin al-Rab1’:

Gt el G U5 e ey (B Lo Ana alug gl dll s al (e i
“Saya ingat Nabi SAW meludahkan air yang diambilnya dari
timba ke mukaku, sedang pada saat itu saya berusia 5 tahun.”

b. Kegiatan mendengar oleh anak-anak itu bisa absah jika ia sudah
bisa membedakan antara sapi dan himar. Pendapat ini
dikemukakan oleh al-Hafiz bin Misa bin Hariin al-Hammal.

c. Ada juga yang mengatakan bahwa keabsahan mendengarkan
hadith bagi anak-anak jika ia telah memahami isi pembicaraan dan
mampu memberikan jawaban, maka ia sudah masuk usia tamyiz.’

Terjadinya perbedaan pendapat tentang ke-tamyiz-an anak tidak

terlepas dari kondisi yang mempengaruhi dirinya dan bukan

berdasarkan pada usianya, melainkan berdasarkan pada tingkat
kemampuan menangkap dan memahami pembicaraan dan mampu

8 Abu ‘Abdullah al-Zuba’i mengatakan, bahwa sebaiknya anak diperbolehkan
menulis hadith pada saat usia mereka telah mencapai umur 10 tahun, sebab pada
usia ini akal mereka dianggap sempurna, dalam arti mereka telah mempunyai
kemampuan untuk menghapal dan mengingat hapalannya dan mulai menginjak
dewasa.

Imam Yahya bin Ma’in menetapkannya dengan tercapainya umur 15 tahun,
berdasarkan h{adi>th dari Ibn ‘Umar:

o e e s 5 ol Ak 5o ol 0ol Uy ol s sy e dl lia dl e caa e

oald 5 de Gead ool Ul Gaaal)
“Saya dihadapkan kepada Nabi SAW. pada waktu perang Uhud. Disaat itu saya
baru berumur 14 tahun, beliau tidak memperkenankan aku. Kemudian aku
dihadapkan kepada Nabi SAW. pada waktu perang Khandaq, disaat itu saya
berumur 15 tahun, beliau memperkenankan aku.”

Ulama’ Sha>m memandang usia yang ideal bagi seorang untuk meriwayatkan
hadith setelah berusia 30 tahun, dan ulama’ Kuffah berpendapat minimal berusia 20
tahun. Lihat Mudasir, Illmu Hadith (Bandung: CV Pustaka Setia, 1999), hal. 181,
Munzir Suparta, IImu Hadith (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2006), hal. 196,
Fatchur Rahman, Mustalah al-Hadith (Bandung: PT al-Ma’arif, 1985), hal.211, al-
Suyuti, Tadrib al-Rawi, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1988), hal. 5
° Mudasir, Ilmu Hfadi>th..., hal 182

188



menjawab pertanyaan dengan benar serta adanya kemampuan
menghapal dengan baik. Hal ini karena bisa saja anak dalam usia
tertentu dengan situasi dan kondisi yang mempengaruhinya, dia sudah
mumayyiz, sementara anak yang lain pada usia yang sama dengan
situasi dan kondisi yang memepengaruhinya, dia belum mumayyiz.

Mengenai penerimaan hadith bagi orang kafir dan orang fasiq,
jumhir al-Muhaddithin menganggap sah, asalkan hadith tersebut
diriwayatkan kepada orang lain pada saat mereka telah masuk Islam
dan bertaubat. Alasan yang dikemukakan mereka adalah hadith Jubair
bin Mut’im:

oshall Coaall T el g agle d) Lo ol ans ]
“Bahwa ia telah mendengar Nabi Muhammad membaca surat al-Thiir
pada salat maghrib.”
Jubair mendengar sabda Rasulullah SAW tersebut, ketika ia tiba di
Madinah untuk penyeleseian urusan tawanan perang Badar, dalam
keadaan masih kafir. Akhirnya ia masuk Islam.

Imam Ibn Hajar menerima riwayat orang fasiq dengan dalil
giyas. “Bab al-awla”, artinya kalau penerimaan riwayat orang kafir
yang kemudian disampaikannya setelah memeluk agama Islam dapat
diterima, apalagi penerimaan orang fasiq yang disampaikan setelah
taubat dan diakui sebagai orang yang adil, tentu lebih dapat diterima.

Penerimaan riwayat orang gila yang diriwayatkan setelah sehat
tetap tidak dapat diterima, lantaran diwaktu ia gila, hilanglah
kesadarannya, hingga tidak lagi dikatakan sebagai orang yang dabit. !

Adapun orang yang menyampaikan (al-ada’) hadith harus
memenuhi sharat sebagai berikut:

a. Islam. Hadith yang diriwayatkan oleh non Islam tidak dapat
diterima.

b. Baligh dan berakal sehat. Hadith yang diriwayatkan oleh orang
yang tidak mukallaf tidak dapat diterima.

c. al-’Adalah. Yang dimaksud dengan persharatan ini adalah sifat
yang melekat pada seorang periwayat h{adi>th sehingga ia selalu
setia terhadap Islam. Orang ini tidak mau melakukan dosa besar,

10 Rahman, Mus{t{alah al-H{adi>th..., hal 212
189



dan selalu menjaga diri sedapat mungkin tidak melakukan dosa
kecil.

d. al-Dabt. Dimaksudkan di sini adalah teliti dan cermat, baik ketika
menerima pelajaran hadith maupun menyampaikannya. Sudah
barang tentu, orang seperti ini mempunyai hafalan yang kuat,
pintar, dan tidak pelupa.!

Menurut analisa penulis, kriteria diatas merupakan penentu
diterima tidaknya riwayat hadith yang mereka sampaikan. Salah satu
sharat tidak terpenuhi maka gugurlah ia sebagai perawi hadith.
Meskipun kegiatan menerima hadith di kalangan anak-anak masih
diperbolehkan tetapi dalam menyampaikan atau meriwayatkan hadith
mereka belum bisa diterima. Dengan kata lain, boleh menerima hadith
diwaktu belum baligh dan diriwayatkannya pada waktu sudah baligh
dan riwayat hadithnya bisa diterima. Hal ini memiliki relevansi
dengan periwayatan hadith yang dilakukan oleh seseorang yang kafir
ataupun fasiq di waktu menerima atau mendengar hadith ia belum
masuk Islam dan menyampaikannya ketika sudah taubat dan masuk
Islam, maka hadithnya pun juga bisa diterima kecuali riwayatnya
orang yang gila.

Metode al-Tahammul wa al-Ada’ dan Implikasinya terhadap
Persambungan Sanad

Metode al-Tahammul wa al-Ada’ adalah tata cara penerimaan
dan penyampaian hadith dari seorang guru kepada muridnya.

Terdapat 8 (delapan) macam metode penerimaan dan
penyampaian h{adi>th, sebagai berikut:

1. al-Sama’, yaitu suatu metode penyampaian langsung antara guru
dengan murid. Guru membacakan hadith, bentuknya bisa
membaca hafalan, membacakan kitab, tanya-jawab atau dikte.
Dalam proses penyampaian hadith, metode inilah yang paling kuat
dan paling tinggi nilainya karena lebih meyakinkan tentang
terjadinya pengungkapan riwayat. Ungkapan yang dipakai

' Muhammad °Ajjaj al-Khati>b, Usu>! al-H{adith: Pokok-Pokok Ilmu H{adi>th,
terj. M. Qo>dirun Nu>r dan Ahmad Mushfiq, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1998),
hal. 202-203

190



adalah:Was 5l fias Usawsl caan’? Pada dasarnya kedua lafaz
tersebut tidak memiliki perbedaan yang berarti. Hal itu
dikarenakan keduanya sama-sama digunakan untuk mewartakan
hadith yang didengar secara langsung. Hadith yang diriwayatkan
dengan salah satu lafaz diatas menunjukkan pada bersambungnya
sanad.
al-’Ard atau al-Qira’ah, yaitu seorang murid membacakan hadith
dihadapan guru. Dalam metode ini seorang guru dapat mengoreksi
hadith yang dibacakan murid. Istilah yang dipakai adalah:
O Uiaa y (8 L jLal sl il jpend Uls 38 o s 85 0D e il 8
Ljbaly ade 30
Terkait dengan qira’ah ini sebagian ahli hadith melihatnya
sebagian bagian yang terpisah, sementara yang lain
menganggapnya sama dengan mendengar. Ulama’ yang
berpendapat bahwa qira’ah sama kuatnya dengan sama’ dalam
menanggung hadith adalah al-Zuhri, al-Bukhari, mayoritas ulama
Kufah, Hijaz, dll. Riwayat dengan cara ini masuk dalam sanad
yang muttasil.
al-ljdzah, yaitu pemberian ijin seorang guru kepada murid untuk
meriwayatkan hadith tanpa membacakan hadith satu per satu.
Istilah yang dipakai adalah: Glsl sf Alals | o3 G slad o ol
Mengenai pembagian ijazah dalam meriwayatkan hadith
para ulama berbeda pendapat. Ada yang mengatakan dibagi
menjadi delapan'?, ada juga yang membaginya menjadi

sembilan, '

dan sebagainya. Namun disini penulis hanya
menyajikannya dalam lima kategori saja, yaitu:
a. Guru memberi izin kepada orang tertentu untuk riwayat yang

tertentu seperti dia mengatakan: “Saya memberi ijazah

12 Menurut al-Qa>di ‘Iya>d, para perawi yang menggunakan cara sama>’ dalam
meriwayatkan h{adi>thnya, biasanya menggunakan kata-kata: UM Ciaau s U il 5 Lo

Ul <3, Ul Ja

13" Al-Khatib al-Baghdadi, Majmii’ah Rasa’il fi ‘Uliim al-Hadith, (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993), hal. 96-97
14 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Usil al-H{adith: Pokok-Pokok ..., hal. 207.

191



kepadamu meriwayatkan Sahih al-Bukhar”. Kategori ini
adalah bagian ijazah tanpa munawalah yang paling tinggi.

b. Guru memberi ijazah kepada orang tertentu untuk menerima
riwayat yang tidak tertentu seperti dia mengatakan; “Saya
memberi ija>zah kepada anda untuk meriwayatkan hadith-
hadith yang saya dengar”.

c. Guru memberi ijazah kepada orang yang tidak tertentu dengan
riwayat yang tidak tertentu seperti “Saya memberi ijazah
kepada orang-orang di zaman saya untuk meriwayatkan
hadith-hadith yang saya dengar”.

d. Guru memberi ijazah kepada orang yang tidak diketahui atau
riwayat yang tidak diketahui seperti, “Saya memberi ijazah
kepada anda untuk meriwayatkan kitab sunan”, sedangkan dia
meriwayatkan beberapa kitab sunan, atau ‘“Saya memberi
ijazah kepada Muhammad bin Khalid al-Dimashqi”, padahal
banyak orang yang mempunyai nama ini.

e. Guru memberi ijazah kepada orang yang tidak ada, contohnya:
“Saya memberi ijazah kepada si Fulan dan anak yang akan
dilahirkan”.

Hukum untuk bagian pertama di atas adalah sahih{ menurut
pendapat mayoritas ulama dan dipakai secara berterusan serta
harus meriwayatkan dengan cara ini dan beramal dengannya.'
Beberapa kumpulan ulama pula menganggap cara ini tidak tepat
dan ini salah satu dari dua pendapat yang dinukilkan dari Imam al-
Shafi’1. Sementara bagian-bagian ijazah yang lain, khilaf tentang
keharusan pemakaiannya. Bagaimanapun, penerimaan dan
periwayatan hadith dengan cara ini (ijazah) merupakan
penerimaan lemah dan belum pantas untuk langsung
menerimanya.

15 Statement Ibn al-S{ala>h{ dalam sharah{ Muslim yang mengatakan bahwa
meriwayatkan dengan sanad muttas{{il dizaman ini atau kebanyakan zaman
sebelumnya bukanlah dimaksudkan untuk menetapkan apa-apa yang diriwayatkan
tersebut karena tidak tertutup kemungkinan dalam sanad itu terdapat seorang shaikh
tidak mengetahui apa yang diriwayatkan dan tidak mendokumentasikan dalam
kitabnya secara baik sehingga layak untuk dijadikan acuan yang bisa
dipertanggngjawabkan dalam hal validitasnya, tetapi hanya untuk menjaga
kelestarian silsilah isna>d yang menjadi keistimewaan umat ini.

192



Lafazd-lafazd penyampaian, yaitu:

i) Yang paling baik dengan mengatakan: o™ I 3lal (si Fulan

telah mengijazahkan kepada saya).

ii) Diharuskan dengan lafaz{ sama’ yang mempunyai ketentuan

seperti 5 Wis (dia telah menceritakan kepada kami secara

ijazah) atau 33 Ual (dia telah mengabarkan kepada kami

secara ijazah)

iii) Istilah ulama Muta’akhkhirin: Lafazd Llsl (menyampaikan

kepada kami) dan ini dipilih oleh pengarang kitab al-Wijadah.

4. al-Munawalah, yaitu seseorang memberitahukan satu atau
beberapa buah hadith atau kitab hadith kepada orang lain.

Para ulama membagi al-Munawalah dalam dua bentuk:
al-Munawalah yang disertai ijazah seperti seseorang
mengatakan, “Ini kumpulan riwayat hadithku yang aku dengar
dari si Fulan, maka riwayatkanlah dariku,” dan ulama hadith
menghukuminya  boleh.!®  Ungkapan  al-ada’  yang
dipergunakan adalah

Al s 53yl oM Al o a3V ae QD LL S AL
al-Munawalah yang tanpa adanya ijazah seperti perkataan, “Ini
riwayat hadithku dari si Fulan,” dan dihukumi tidak boleh
untuk meriwayatkannya pada orang lain.

5. al-Mukatabah, yaitu seseorang memberi catatan hadith kepada
orang lain. Ulama hadith membaginya dua macam:

a.

al-Mukatabah yang disertai ijazah seperti perkataan, “Aku
ijazahkan hadith yang aku tulis ini”. Ini dihukumi sahih!” dan
sighat al-ada’ yang dipergunakan adalah

S PN PR TN Epp RYEN I CENPRR T P P TP ER 1 P i U S
al-Mukatabah tanpa ada ijazah seperti guru menulis surat yang
berisi hadith Nabi SAW tapi tanpa ada ija>zah untuk

16 Tmam Bukhari mensharah{kan cara ini dimana beliau membuat bab dalam kitab
sahih{nya yag berjudul Bab (riwayat-riwayat) tersebut dalam hal munawalah dan
surat/tulisan ulama yang berisi ilmu ke berbagai negeri.

17 Sebagaimana dikisahkan oleh sahabat Anas bin Malik bahwa Nabi menulis surat
kepada Kisra, Qaisar , Najasi dan kepada seluruh penguasa, mengajak kepada Allah
(Islam). (Sshih. HR Muslim, Kitab al-Jihad No 4385, Cet. Dar al-Ma’rifat). Al-
Nawawi mengatakan ketika mensharah{kan h{adith ini: Hadith ini menunjukkan
bolehnya beramal dengan isi surat.

193



meriwayatkannya dari penulisnya. Ulama hadith berbeda
pendapat mengenai hukum bagian yang kedua ini, namun
kebanyakan memperbolehkan meriwayatkannya.

6. [’lam al-Shaikh, yaitu guru menginformasikan kepada muridnya,
bahwa hadith ini atau kitab hadith ini adalah hasil periwayatannya
dari seseorang tanpa menyebut namanya dan tanpa ada izin untuk
meriwayatkannya. Hukumnya kontroversial, tapi kebanyakan
ulama hadith tidak memperbolehkan meriwayatkannya. Sighat
yang dipakai seperti

e YL Dl @)—‘3‘ Sl (s g Ol Lale Lfbdrj

7. al-Wasiyyah, yaitu guru mewasiatkan buku catatan hadith kepada
muridnya sebelum meninggal dunia. Hukumnya boleh karena guru
mewasiatkan kitab miliknya bukan riwayatnya, namun juga ada
yang tidak membolehkannya. Si>ghat yang digunakan seperti:

Aeasll G s (8 il 5 o8 Ll 5l ) el

8. al-Wijadah, yaitu seseorang menemukan catatan hadith seseorang
tanpa ada rekomendasi untuk meriwayatkan hadith tersebut. Sighat
yang digunakan seperti: (M J& ) 13 (38 lady caaa . 18

Banyak pendapat berkenaan dengan metode al-wijadah.
Ulama dari Malikiyah menolak metode ini, sedangkan ulama
Shafi’iyah menerimanya.

Ulama Malikiyah berpendapat, bahwa metode al-wijadah
tidak bisa diterima riwayatnya, karena metode ini masuk kategori
magqthii’, terputus jalan periwayatannya karena tidak adanya
pertemuan langsung antara guru dengan murid. Shaikh al-Albani
dalam kitabnya “al-Da’ifah, cenderung memasukkan pada
kumpulan hadith da 'if-nya.

Lain halnya dengan golongan ulama Shafi’iyyah, mereka
membolehkan mengamalkan hadith dengan cara periwayatan al-
wijadah.' Pendapat ini didukung oleh al-Nawawi dan Ibn al-
Salah. Ibn al-Salah{ mengatakan:

“Inilah yang mesti dilakukan pada masa-masa akhir ini. Karena
seandainya pengamalan itu tergantung pada periwayatan hadith

18 Ahmad ‘Umar Hashim, Qawa 'id Usul al-Hadith (Beirut: ‘Ilm al-Kitab, 1997), hal.
177-182
19 Rahman, Mustalah al-Hadith..., hal. 218

194



maka akan tertutuplah pintu pengamalan hadith yang dinukil (dari
Nabi SAW) karena tidak mungkin terpenuhi sharat periwayatan
padanya.”

Tentu saja pembolehan ini ada batasannya. Sebagaimana
diisharatkan oleh al-Budaihi, bahwa orang yang menulis kitab
kumpulan hadith yang ditemukan itu adalah orang yang terpercaya
dan sanad hadithnya sahih, sehingga jika sudah terpenuhi semua
sharat tersebut maka wajib mengamalkannya.

al-Sayiiti dan al-Baiquni kemudian dijadikan argumen oleh
al-‘Tmad bin Kathir, menyatakan bahwa para ulama yang
memperbolehkan mengamalkan hadith dengan metode al-wijadah
ini menyandarkan pada sabda Rasulullah SAW:

Sagay de ah s siesy ¥ (i, JB AL )l flley) oS Canel Gl ]
Gy 18 (11 Sl i o ol (st Y RS 5 1 (e las¥) 15 S5
@Sy 0a Gt psh B ) Jny b b 0 sIE €S Helal G Ul Gsies Y
dren () s (e WSlally el 5 2aad ol 5)) ¢ 7 L Lay (st limaa g gan

(s B
“Makhluk mana yang menurut kalian (para sahabat) paling
menakjubskan keimanannya?” Mereka berkata: “Para malaikat.”
Nabi SAW bersabda: “Bagaimana mereka tidak beriman, sedang
mereka di sisi Tuhan mereka.” Mereka (para sahabat) menyebut:
“Para Nabi.” Nabi SAW menjawab: “Bagaimana mereka tidak
beriman, sedang wahyu turun kepada mereka.” Mereka
mengatakan: “Kalau begitu kami.” Beliau menjawab: “Bagaimana
kalian tidak beriman, sedang aku ada di tengah-tengah kalian.”
Mereka mengatakan: “Lalu siapakah wahai Rasulullah?” Beliau
menjawab: “Orang-orang yang datang setelah kalian, mereka
mendapatkan lembaran-lembaran lalu mereka beriman dengan apa
yang di dalamnya.” (HR. Ahmad bin Hanbal, al-Darimi dan al-
Hakim dari Abi Juma’ah al-Ansari).>°

Dari uraian diatas, penulis hanya mencantumkan kehujjahan

hadith diterima (maqbiil) atau tidaknya (mardid) suatu periwayatan
hadith dengan menggunakan lafaz al-tahammul wa al-ada’ karena

20 S{ubh{i S{alih{, ‘Ulim al-H{adith wa Mus{talah{uhu, (Beirut: Dar al-‘Ilm,
1977), hal. 102-103

195



melihat kepada keadaan periwayatan dari segi ittissalnya
(bersambung).

Tingkatan dan Bentuk Sighat al-Tahammul wa al-Ada’

A. Qadir Hassan dalam bukunya Ilmu Mustalah al-Hadith
membagi sighat al-tah}ammul wa al-ada’ menjadi 8 tingkatan sebagai
berikut:

1.

®© N oW

(Gomas)
(o)
()
(L)

(1 J8)
(L)
(&%)
(WS89
()
(4ale il jB)
(L)
(aand U5 ale i 5)
(43 Ul 3)
()
()
(Wt
)
(sY)
(Feils)
(Y <)
(=)
(O,
(oGS PA g
(ss0)

(J9)

)

(b

(0N bay s )

: Saya telah mendengar

: Kami telah mendengar

: 1a telah ceritakan kepadaku

: 1a telah ceritakan pada kami

: Ia telah berkata kepadaku

: 1a telah berkata kepada kami

: Ia telah sebutkan kepadaku

: 1a telah sebutkan kepada kami

: 1a telah mengkhabarkan kepadaku
: Saya telah baca padanya

: Ia telah mengkhabarkan kepada kami

dibaca padanya sedang saya mendengarkan

: Kami telah membaca kepadanya

: Ia telah memberitahu kepadaku

: Ia telah memberitahu kepadaku

: Ia telah memberitahu kepada kami
: Ia telah memberitahu kepada kami
: Ia telah serahkan kepadaku

: Ia telah ucapkan kepadaku

: Ia telah menulis kepadaku

: dari/daripada

: Sesungguhnya, bahwasanya

Saya dapati dalam kitabku, dari...

: Ia telah meriwayatkan

: Ia telah berkata

: Ia telah sebut

: telah sampai kepadaku

: Aku telah dapati dengan tulisan si Fulan

196



Penutup

Dari uraian di atas dapat penulis simpulkan bahwa metode al-
tahammul wa al-ada’ hadith merupakan sesuatu yang harus dipenuhi
karena menyangkut kevalidan sebuah hadith. Dalam menerima hadith
tidak disharatkan seorang harus muslim dan baligh. Namun ketika
menyampaikannya, disharatkan harus Islam dan baligh. Maka
diterima riwayat seorang muslim yang baligh dari hadits yang
diterimanya sebelum masuk Islam atau sebelum baligh, dengan sharat
tamyiz atau dapat membedakan (yang haq dan yang batil) sebelum
baligh. Jika tidak, maka hadithnya ditolak.

Metode al-tahammul wa al-ada’ yang dipakai oleh para ulama
dan implikasinya terhadap persambungan sanad adalah:

1. al-Sama’, yaitu guru membaca hadith didepan para muridnya.
Bentuknya bisa membaca hafalan, membaca dari kitab, tanya
jawab dan dikte. Riwayat dengan cara ini masuk dalam sanad yang
muttasil dan boleh diamalkan.

2. al-‘Ard atau al-Qird’ah yaitu seorang murid membaca hadith di
depan guru. Dalam metode ini seorang guru dapat mengoreksi
hadith yang dbaca oleh muridnya. Riwayat dengan cara ini masuk
dalam sanad yang muttasil dan boleh diamalkan.

3. al-Ijazah, yaitu pemberian ijin seorang guru kepada murid untuk
meriwayatkan buku hadith tanpa membaca hadith tersebut satu
demi satu. Para ulama berbeda pendapat; mayoritas ulama
membolehkan beramal dengannya. Tetapi ada beberapa kumpulan
ulama menganggap cara ini tidak tepat dan ini salah satu dari dua
pendapat yang dinukilkan dari Imam al-Shafi’l. Sementara bagian-
bagian ijazah yang lain, khilaf tentang keharusan pemakaiannya.

4. al-Munawalah, yaitu seorang guru memberi sebuah atau beberapa
hadith tanpa menyuruh untuk meriwayatkannya. Para ulama
berbeda pendapat; sebagian ulama membolehkan beramal
dengannya dan sebagian yang lain tidak membolehkan beramal
dengannya.

5. al-Mukdatabah, yaitu seorang guru menulis hadith untuk seseorang,
hal ini mirip dengan metode ijazah. Kebanyakan ulama
memperbolehkan meriwayatkannya.

197



6. [I’lam al-Shaikh, yaitu pemberian informasi guru kepada murid
bahwa hadith dalam kitab tertentu adalah hasil periwayatan yang
diproleh dari seseorang tanpa menyebut namanya. Hukumnya
kontroversial, tapi kebanyakan ulama h{adi>th tidak
memperbolehkan meriwayatkannya.

7. al-Wasiyyah, yaitu guru mewasiatkan buku-buku hadith kepada
muridnya sebelum meninggal. Para ulama berbeda pendapat:
sebagian ulama membolehkan beramal dengannya dan sebagian
yang lain tidak membolehkan beramal dengannya.

8. al-Wijadah, yaitu seseorang yang menemukan catatan h{adi>th
seseorang tanpa ada rekomendasi untuk meriwayatkannya. Ulama
dari Malikiyah menolak metode ini, sedangkan ulama Shafi’iyah
menerimanya.

Daftar Pustaka
Baghdadi-al, al-Khatib. Majmii’ah Rasa’il fi ‘Uliam al-Hadith, Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993.

Hashim, Ahmad ‘Umar. Qawa’id Usul al-Hadith, Beirut: ‘Ilm al-
Kitab, 1997.

Khatib-al, Muhammad °‘Ajjaj. Usul al-Hadith: Pokok-Pokok Ilmu
Hadith, terj. M. Qodirun Nur dan Ahmad Musyfiq, Jakarta:
Gaya Media Pratama, 1998.

Maliki-al, Muhammad ‘Alawi. ‘Ilm Usil al-Hadith, terj. ‘Adnan
Qahhar, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009.

Mudasir. Ilmu Hadith, Bandung: CV Pustaka Setia, 1999.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia
Surabaya: Pustaka Progressif, 1997.

Rahman, Fatchur. Mustalah al-Hadith, Bandung: PT al-Ma’arif, 1985.

198



S alih, Subhi. ‘Ulim al-Hadith wa Mustalahuhu, Beirut: Dar al-‘Ilm,
1977.

Suparta, Munzir. Ilmu Hadith, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2006.

Suyuti-al, Tadrib al-Rawi, Jilid 2, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.

199



