
185 

 

TAHAMMUL WA AL-ADĀ’ DALAM PERIWAYATAN 
HADĪTH 

 

Abd. Aziz 

Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo 

Email: azizabd.23@gmail.com 

 

 

 

 

Abstract 

Hadith is the second source of law after the Qur'an. Its 

existence is very urgent when it does not find an explanation 

in the Qur'an. However, determining whether or not a hadith 

can be used as evidence (practice) is related to the matan, 

narrators and sanad. Tahammul wa al-Ada' is one way to 

determine the quality of the validity of a hadith seen from the 

connection of the sanad. The tah{ammul wa al-ada' method 

includes; 1) al-Sama'. 2) al-'Ard or al-Qirā'ah. 3) al-Ijazah. 4) 

al-Munawalah. 5) al-Mukātabah. 6) I'lam al-Shaikh. 7) al-

Wasiyyah. 8) al-Wijādah. 
 

Keywords: Hadith narration, Tahammul wa al-Ada' 

 

 

Abstrak 
Hadis merupakan sumber hukum kedua setelah Al-Qur'an. 

Keberadaannya sangat urgen ketika tidak ditemukan 

penjelasannya di dalam Al-Qur'an. Akan tetapi, penentuan 

layak atau tidaknya sebuah hadis untuk dijadikan hujjah 

(amalan) berkaitan dengan matan, perawi dan sanad. 

Tahammul wa al-Ada' merupakan salah satu cara untuk 

mengetahui kualitas validitas suatu hadits dilihat dari 

keterkaitan sanadnya. Metode tah{ammul wa al-ada' meliputi; 

1) al-Sama'. 2) al-'Ard atau al-Qirā'ah. 3) al-Ijazah. 4) al-

munawalah. 5) al-Mukatabah. 6) I'lam al-Syaikh. 7) al-

Wasiyyah. 8) al-wijadah. 

 

Kata kunci: riwayat hadits, Tahammul wa al-Ada' 

mailto:azizabd.23@gmail.com


186 

 

Pendahuluan 

Hadith merupakan masdar tashrī’ Islam kedua setelah al-

Qur’ān yang dihadirkan sebagai salah satu petunjuk bagi umat Islam 

dalam menjalankan tuntunan agamanya. Keberadaan hadith menjadi 

penting dan sebagai bayān al-Qur’ān ketika tidak ditemukan 

penjelasan yang rinci dalam suatu persoalan. 

Namun, kehadiran hadith banyak dipersoalkan, hal ini berkaitan 

dengan matan, perawi, sanad dan lainnya, yang kesemuanya menjadi 

penentu boleh atau tidaknya suatu hadith untuk dijadikan hujjah. Hal 

ini yang menyebabkan ijtihad para ulama hadith bisa melahirkan dua 

komponen ilmu dalam mempelajari, memahami, menganalisa dan 

mengamalkan hadith Nabi SAW, yaitu yang dikenal dengan Ilmu 

Riwayah dan Ilmu Dirayah Hadith.1 Keduanya tidak dapat dipisahkan 

sebagai dasar untuk mengetahui otentisitas hadith. 

Permasalahan dalam proses tata cara penerimaan dan 

penyampaian hadith yang dikenal dengan istilah al-Tahammul wa al-

Adā’ merupakan obyek kajian Ilmu Hadith Dirayah karena berupa 

suatu sistem analitik yang bisa menentukan kualitas sebuah hadith 

yang terkait dengan orang yang meriwayatkannya. 

Dalam makalah ini penulis akan mendeskripsikan tentang 

pengertian al-Tah}ammul wa al-Adā’, bagaimana metode dan 

implikasinya terhadap persambungan sanad sebagai salah satu bidang 

cakupan penentu kevalidan sebuah hadith. 

                                                
1 Ilmu H{adi>th Riwa>yah adalah Ilmu pengetahuan untuk mengetahui cara-cara 

penukilan, pemeliharaan dan pendewanan apa-apa yang disandarkan kepada Nabi 

Muhammad SAW, baik berupa perkataan, perbuatan, taqrīr dan lain sebagainya. 

Obyek Ilmu H{adi>th Riwa>yah yaitu bagaimana cara menerima, menyampaikan 

kepada orang dan memindahkan atau mengumpulkan dalam sebuah kitab h{adi>th. 

Faedah mempelajari ilmu ini adalah untuk menghindari adanya kemungkinan salah 
kutip terhadap apa yang disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. 

 Ilmu H{adi>th Dira>yah disebut dengan Ilmu Mus{t{alah al-H{adīth sebagai 

sebuah undang-undang (kaidah-kaidah) untuk mengetahui hal ihwal sanad, matan, 

cara-cara menerima dan menyampaikan hadith, sifat-sifat rawi dan lain sebagainya. 

Obyek Ilmu H{adi>th Dira>yah adalah meneliti kelakuan para rawi dan keadaan 

marwinya (sanad dan matannya). Faedahnya atau tujuan ilmu ini untuk menetapkan 

maqbūl (dapat diterima) atau mardūd (tertolak)-nya suatu h{adi>th dan selanjutnya 

untuk diamalkannya yang maqbūl dan ditinggalnya yang mardūd. Muhammad 

‘Alawī al-Māliki, ‘Ilm Us{ūl al-H{adīth, terj. ‘Adna>n Qahha>r, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2009), hal. 39.  



187 

 

Pembahasan 

Definisi al-Tahammul wa al-Adā’  
Pengertian al-Tah}ammul secara etimologi yaitu bentuk masdar 

dari :   َم͉ل  ت م͉ل   -ح  م͊لا -ي ت ح  ت ح  . Dikatakan    م͉ل الش͉يئ  ه  ح   maknanya adalah 

“membebankan/membawakan sesuatu kepadanya”,2 sedangkan 

menurut terminologi al-Tahammul adalah menerima dan mendengar 

suatu periwayatan hadith dari seorang guru dengan menggunakan 

beberapa cara atau metode tertentu.3  

Pengertian al-Adā‘ secara etimologi yaitu bentuk masdar dari 

ى-أ د اءا  د ˳  maknanya berarti menyampaikan/melaksanakan.4 أ دى͉–ي ؤ 

Sedangkan secara terminologi al-Adā‘ berarti sebuah proses 

menyampaikan atau meriwayatkan suatu h{adi>th dari seorang guru 

kepada orang lain.5  

 

Sharat Kelayakan Penerima dan Penyampai Hadith 

Para Muh{addithīn memperselisihkan tentang sah dan tidaknya 

anak yang belum dewasa, orang yang masih dalam kekafiran dan rawi 

yang masih dalam keadaan fasik, disaat ia menerima hadith dari Nabi 

SAW untuk meriwayatkan hadith.6   

Jumhūr al-Muhaddithīn berpendapat, bahwa penerimaan 

periwayatan suatu hadith oleh anak yang belum sampai umur (belum 

mukallaf) dianggap sah bila periwayatan hadith tersebut disampaikan 

kepada orang lain pada waktu sudah mukallaf. Hal ini didasarkan 

kepada keadaan para sahabat, tabi’in dan ahli ilmu setelahnya yang 

menerima periwayatan hadith seperti Hasan, Husain, ‘Abdullāh bin 

Zubair, Ibn ‘Abbās, Nu’mān bin Basīr, Salib bin Yazīd dan lain-lain 

dengan tanpa mempermasalahkan apakah mereka telah baligh atau 

belum. Namun mereka berbeda pendapat mengenai batas minimal usia 

anak yang diperbolehkan bertahammul, sebab permasalahan ini tidak 

terlepas dari ke-tamyiz-an anak tersebut.7  

                                                
2Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia (Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997), hal. 297 
3 Mudasir, Ilmu Hadith (Bandung: CV Pustaka Setia, 1999), hal. 181 
4 Warson, Kamus al-Munawwir..., hal. 14 
5 Mudasir, Ilmu Hadith.., hal. 181 
6 Fatchur Rahman, Mustalah al-Hadīth (Bandung: PT al-Ma’arif, 1985), hal. 211 
7 Munzir Suparta, Ilmu Hadith (Jakarta: PT  Raja Grafindo Persada, 2006), hal. 195 



188 

 

Perbedaan sharat ukuran usia dari perawi yang masih anak-anak 

untuk bisa mendengarkan riwayat hadith sebagai berikut: 

a. Umur minimalnya 5 tahun. al-Qādi ‘Iyād menetapkan batas 

minimal 5 tahun, karena pada usia ini anak sudah mampu 

menghapalkan sesuatu yang didengar dan mengingat-ingat yang 

dihapal. Pendapat ini didasarkan pada h{adi>th riwayat Bukhārī 
dari Mahmūd bin al-Rabī’:  

 .ينى ௌ عليه وسلم مجة مجها في وجهي من دلو. أنا ابن خمس سنعقلت من النبي صل

“Saya ingat Nabi SAW meludahkan air yang diambilnya dari 

timba ke mukaku, sedang pada saat itu saya berusia 5 tahun.”8 

b. Kegiatan mendengar oleh anak-anak itu bisa absah jika ia sudah 

bisa membedakan antara sapi dan himār. Pendapat ini 

dikemukakan oleh al-Hafiz bin Mūsa bin Hārūn al-Hammāl. 

c. Ada juga yang mengatakan bahwa keabsahan mendengarkan 

hadith bagi anak-anak jika ia telah memahami isi pembicaraan dan 

mampu memberikan jawaban, maka ia sudah masuk usia tamyiz.9 

Terjadinya perbedaan pendapat tentang ke-tamyiz-an anak tidak 

terlepas dari kondisi yang mempengaruhi dirinya dan bukan 

berdasarkan pada usianya, melainkan berdasarkan pada tingkat 

kemampuan menangkap dan memahami pembicaraan dan mampu 

                                                
8  Abu ‘Abdullāh al-Zubā’i mengatakan, bahwa sebaiknya anak diperbolehkan 
menulis hadith pada saat usia mereka telah mencapai umur 10 tahun, sebab pada 

usia ini akal mereka dianggap sempurna, dalam arti mereka telah mempunyai 

kemampuan untuk menghapal dan mengingat hapalannya dan mulai menginjak 

dewasa.  

 Imam Yahya bin Ma’in menetapkannya dengan tercapainya umur 15 tahun, 

berdasarkan h{adi>th dari Ibn ‘Umar:  
وم ليه يععرضت على النبي صلى ௌ عليه وسلم يوم أحد. وأنا ابن أربع عشرة سنة. فلم يجزنى. وعرضت 

 فأجازنى.  -ابن خمس عشرةالخندق. وأنا 

“Saya dihadapkan kepada Nabi SAW. pada waktu perang Uhud. Disaat itu saya 
baru berumur 14 tahun, beliau tidak memperkenankan aku. Kemudian aku 

dihadapkan kepada Nabi SAW. pada waktu perang Khandaq, disaat itu saya 

berumur 15 tahun, beliau memperkenankan aku.”  
 Ulama’ Sha>m memandang usia yang ideal bagi seorang untuk meriwayatkan 

hadith setelah berusia 30 tahun, dan ulama’ Kuffah berpendapat minimal berusia 20 
tahun. Lihat Mudasir, Ilmu Hadith (Bandung: CV Pustaka Setia, 1999), hal. 181, 

Munzir Suparta, Ilmu Hadith (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2006), hal. 196, 

Fatchur Rahman, Mustalah al-Hadith (Bandung: PT al-Ma’arif, 1985), hal.211, al-

Suyuti, Tadrīb al-Rāwi, Jilid 2 (Beirut: Dār al-Fikr, 1988),  hal. 5 
9 Mudasir, Ilmu H{adi>th..., hal 182 



189 

 

menjawab pertanyaan dengan benar serta adanya kemampuan 

menghapal dengan baik. Hal ini karena bisa saja anak dalam usia 

tertentu dengan situasi dan kondisi yang mempengaruhinya, dia sudah 

mumayyiz, sementara anak yang lain pada usia yang sama dengan 

situasi dan kondisi yang memepengaruhinya, dia belum mumayyiz.    

Mengenai penerimaan hadith bagi orang kafir dan orang fasiq, 

jumhūr al-Muhaddithīn menganggap sah, asalkan hadith tersebut 

diriwayatkan kepada orang lain pada saat mereka telah masuk Islam 

dan bertaubat. Alasan yang dikemukakan mereka adalah hadith Jubair 

bin Mut’im:  
  أنه سمع النبي صلى ௌ عليه وسلم يقرأ فى المغرب بالطور.

“Bahwa ia telah mendengar Nabi Muhammad membaca surat al-Thūr 

pada salat maghrib.” 

Jubair mendengar sabda Rasulullah SAW tersebut, ketika ia tiba di 

Madinah untuk penyeleseian urusan tawanan perang Badar, dalam 

keadaan masih kafir. Akhirnya ia masuk Islam. 

Imam Ibn Hajar menerima riwayat orang fasiq dengan dalil 

qiyas. “Bāb al-awlā”, artinya kalau penerimaan riwayat orang kafir 

yang kemudian disampaikannya setelah memeluk agama Islam dapat 

diterima, apalagi penerimaan orang fasiq yang disampaikan setelah 

taubat dan diakui sebagai orang yang adil, tentu lebih dapat diterima. 

Penerimaan riwayat orang gila yang diriwayatkan setelah sehat 

tetap tidak dapat diterima, lantaran diwaktu ia gila, hilanglah 

kesadarannya, hingga tidak lagi dikatakan sebagai orang yang dābit.10    

Adapun orang yang menyampaikan (al-adā’) hadith harus 

memenuhi sharat sebagai berikut: 

a. Islam. Hadith yang diriwayatkan oleh non Islam tidak dapat 

diterima. 

b. Baligh dan berakal sehat. Hadith yang diriwayatkan oleh orang 

yang tidak mukallaf tidak dapat diterima. 

c. al-’Adālah. Yang dimaksud dengan persharatan ini adalah sifat 

yang melekat pada seorang periwayat h{adi>th sehingga ia selalu 

setia terhadap Islam. Orang ini tidak mau melakukan dosa besar, 

                                                
10 Rahman, Mus{t{alah al-H{adi>th..., hal 212 



190 

 

dan selalu menjaga diri sedapat mungkin tidak melakukan dosa 

kecil. 

d. al-Dabt. Dimaksudkan di sini adalah teliti dan cermat, baik ketika 

menerima pelajaran hadith maupun menyampaikannya. Sudah 

barang tentu, orang seperti ini mempunyai hafalan yang kuat, 

pintar, dan tidak pelupa.11 

Menurut analisa penulis, kriteria diatas merupakan penentu 

diterima tidaknya riwayat hadith yang mereka sampaikan. Salah satu 

sharat tidak terpenuhi maka gugurlah ia sebagai perawi hadith. 

Meskipun kegiatan menerima hadith di kalangan anak-anak masih 

diperbolehkan tetapi dalam menyampaikan atau meriwayatkan hadith 

mereka belum bisa diterima. Dengan kata lain, boleh menerima hadith 

diwaktu belum baligh dan diriwayatkannya pada waktu sudah baligh 

dan riwayat hadithnya bisa diterima. Hal ini memiliki relevansi 

dengan periwayatan hadith yang dilakukan oleh seseorang yang kafir 

ataupun fasiq di waktu menerima atau mendengar hadith ia belum 

masuk Islam dan menyampaikannya ketika sudah taubat dan masuk 

Islam, maka hadithnya pun juga bisa diterima kecuali riwayatnya 

orang yang gila. 

 

Metode al-Tahammul wa al-Adā’ dan Implikasinya terhadap 

Persambungan Sanad 

Metode al-Tahammul wa al-Adā’ adalah tata cara penerimaan 

dan penyampaian hadith dari seorang guru kepada muridnya.  

Terdapat 8 (delapan) macam metode penerimaan dan 

penyampaian h{adi>th, sebagai berikut:  

1. al-Samā’, yaitu suatu metode penyampaian langsung antara guru 

dengan murid. Guru membacakan hadith, bentuknya bisa 

membaca hafalan, membacakan kitab, tanya-jawab atau dikte. 

Dalam proses penyampaian hadith, metode inilah yang paling kuat 

dan paling tinggi nilainya karena lebih meyakinkan tentang 

terjadinya pengungkapan riwayat. Ungkapan yang dipakai 

                                                
11 Muḥammad ‘Ajjāj al-Khati>b, Uṣu>l al-H{adīth: Pokok-Pokok Ilmu H{adi>th, 

terj. M. Qo>dirun Nu>r dan Ahmad Mushfiq, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1998), 

hal. 202-203  



191 

 

adalah:12.سمعت أوسمعنا ,حدثني أوحدثنا Pada dasarnya kedua lafaz 

tersebut tidak memiliki perbedaan yang berarti. Hal itu 

dikarenakan keduanya sama-sama digunakan untuk mewartakan 

hadith yang didengar secara langsung. Hadith yang diriwayatkan 

dengan salah satu lafaz diatas menunjukkan pada bersambungnya 

sanad. 

2. al-’Ard atau al-Qirā’ah, yaitu seorang murid membacakan hadith 

dihadapan guru. Dalam metode ini seorang guru dapat mengoreksi 

hadith yang dibacakan murid. Istilah yang dipakai adalah:  

ن فل قرأت علي فلن وقرئ على فلن وأنا أسمع, وأخبارني أوأخبارنا فلن وحدثنا
 وأخبارنا.  قراءة عليه

Terkait dengan qira’ah ini sebagian ahli hadith melihatnya 

sebagian bagian yang terpisah, sementara yang lain 

menganggapnya sama dengan mendengar. Ulama’ yang 
berpendapat bahwa qira’ah sama kuatnya dengan samā’ dalam 
menanggung hadith adalah al-Zuhrī, al-Bukhārī, mayoritas ulama 

Kufah, Hijaz, dll. Riwayat dengan cara ini masuk dalam sanad 

yang muttasil. 

3. al-Ijāzah, yaitu pemberian ijin seorang guru kepada murid untuk 

meriwayatkan hadith tanpa membacakan hadith satu per satu. 

Istilah yang dipakai adalah: أجازني أوأجازنا فلن, وأنبأني أو أنبأنا.  
Mengenai pembagian ijazah dalam meriwayatkan hadith 

para ulama berbeda pendapat. Ada yang mengatakan dibagi 

menjadi delapan13, ada juga yang membaginya menjadi 

sembilan,14 dan sebagainya. Namun disini penulis hanya 

menyajikannya dalam lima kategori saja, yaitu: 

a. Guru memberi izin kepada orang tertentu untuk riwayat yang 

tertentu seperti dia mengatakan: “Saya memberi ijazah 

                                                
12 Menurut al-Qa>di ‘Iya>d, para perawi yang menggunakan cara sama>’ dalam 
meriwayatkan h{adi>thnya, biasanya menggunakan kata-kata:   حدثنا وأخبرنا وسمعت فلنا
 وقال لنا وذكر لنا 

 
13 Al-Khāṭib al-Baghdādi, Majmū’ah Rasā’il fi ‘Ulūm al-Ḥadīth, (Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993), hal. 96-97 
14 Muhammad ‘Ajjāj al-Khātib, Usūl al-H{adīth: Pokok-Pokok …, hal. 207. 

 



192 

 

kepadamu meriwayatkan Sahīh al-Bukhārī”. Kategori ini 
adalah bagian ijazah tanpa munāwalah yang paling tinggi. 

b. Guru memberi ijazah kepada orang tertentu untuk menerima 

riwayat yang tidak tertentu seperti dia mengatakan; “Saya 
memberi ija>zah kepada anda untuk meriwayatkan hadith-

hadith yang saya dengar”. 
c. Guru memberi ijazah kepada orang yang tidak tertentu dengan 

riwayat yang tidak tertentu seperti “Saya memberi ijazah 

kepada orang-orang di zaman saya untuk meriwayatkan 

hadith-hadith yang saya dengar”. 

d. Guru memberi ijazah kepada orang yang tidak diketahui atau 

riwayat yang tidak diketahui seperti, “Saya memberi ijazah 

kepada anda untuk meriwayatkan kitab sunan”, sedangkan dia 

meriwayatkan beberapa kitab sunan, atau “Saya memberi 

ijazah kepada Muhammad bin Khālid al-Dimashqi”, padahal 

banyak orang yang mempunyai nama ini. 

e. Guru memberi ijazah kepada orang yang tidak ada, contohnya: 

“Saya memberi ijazah kepada si Fulan dan anak yang akan 

dilahirkan”. 
Hukum untuk bagian pertama di atas adalah sahīh{ menurut 

pendapat mayoritas ulama dan dipakai secara berterusan serta 

harus meriwayatkan dengan cara ini dan beramal dengannya.15 

Beberapa kumpulan ulama pula menganggap cara ini tidak tepat 

dan ini salah satu dari dua pendapat yang dinukilkan dari Imam al-

Shāfi’ī. Sementara bagian-bagian ijazah yang lain, khilaf tentang 

keharusan pemakaiannya. Bagaimanapun, penerimaan dan 

periwayatan hadith dengan cara ini (ijazah) merupakan 

penerimaan lemah dan belum pantas untuk langsung 

menerimanya. 

                                                
15 Statement Ibn al-S{ala>h{ dalam sharah{ Muslim yang mengatakan bahwa 

meriwayatkan dengan sanad muttas{{il dizaman ini atau kebanyakan zaman 

sebelumnya bukanlah dimaksudkan untuk menetapkan apa-apa yang diriwayatkan 

tersebut karena tidak tertutup kemungkinan dalam sanad itu terdapat seorang shaikh 

tidak mengetahui apa yang diriwayatkan dan tidak mendokumentasikan dalam 

kitabnya secara baik sehingga layak untuk dijadikan acuan yang bisa 

dipertanggngjawabkan dalam hal validitasnya, tetapi hanya untuk menjaga 

kelestarian silsilah isna>d yang menjadi keistimewaan umat ini. 



193 

 

Lafazd-lafazd penyampaian, yaitu:  

i) Yang paling baik dengan mengatakan: أجاز لي فلن (si Fulan 

telah mengijazahkan kepada saya).  

ii) Diharuskan dengan lafaz{ samā’ yang mempunyai ketentuan 

seperti حد ثنا إجازة (dia telah menceritakan kepada kami secara 

ijazah) atau أخبرنا إجازة (dia telah mengabarkan kepada kami 

secara ijazah)  

iii)  Istilah ulama Muta’akhkhirīn: Lafazd أنبأنا (menyampaikan 

kepada kami) dan ini dipilih oleh pengarang kitab al-Wijādah. 

4.  al-Munāwalah, yaitu seseorang memberitahukan satu atau 

beberapa buah hadith atau kitab hadith kepada orang lain.  

Para ulama membagi al-Munāwalah dalam dua bentuk:  
a. al-Munāwalah yang disertai ijazah seperti seseorang 

mengatakan, “Ini kumpulan riwayat hadithku yang aku dengar 

dari si Fulan, maka riwayatkanlah dariku,” dan ulama hadith 

menghukuminya boleh.16 Ungkapan al-ada’ yang 

dipergunakan adalah 

  .لةوحدثني أو أنبأني فلن باϹجازة والمناو ناولني أو ناولنا فلن مع اϹجازة,

b. al-Munāwalah yang tanpa adanya ijazah seperti perkataan, “Ini 

riwayat hadithku dari si Fulan,” dan dihukumi tidak boleh 
untuk meriwayatkannya pada orang lain. 

5. al-Mukātabah, yaitu seseorang memberi catatan hadith kepada 

orang lain. Ulama hadith membaginya dua macam:  

a. al-Mukātabah yang disertai ijazah seperti perkataan, “Aku 

ijazahkan hadith yang aku tulis ini”. Ini dihukumi sahīh17 dan 

sighat al-adā’ yang dipergunakan adalah  

 ازة. اϹجوكتب إلي أو إلينا فلن, وكاتبني أو كاتبنا, وحدثني أو أخبرني بالمكاتبة 

b. al-Mukātabah tanpa ada ijazah seperti guru menulis surat yang 

berisi hadith Nabi SAW tapi tanpa ada ija>zah untuk 

                                                
16  Imam Bukhari mensharah{kan cara ini dimana beliau membuat bab dalam kitab 

sahih{nya yag berjudul Bab (riwayat-riwayat) tersebut dalam hal munawalah dan 

surat/tulisan ulama yang berisi ilmu ke berbagai negeri. 
17  Sebagaimana dikisahkan oleh sahabat Anas bin Malik bahwa Nabi menulis surat 

kepada Kisra, Qaisar , Najasi dan kepada seluruh penguasa, mengajak kepada Allah 

(Islam). (Sshih. HR Muslim, Kitab al-Jihad No 4385, Cet. Dar al-Ma’rifat). Al-
Nawawi mengatakan ketika mensharah{kan h{adith ini: Hadith ini menunjukkan 

bolehnya beramal dengan isi surat.  



194 

 

meriwayatkannya dari penulisnya. Ulama hadith berbeda 

pendapat mengenai hukum bagian yang kedua ini, namun 

kebanyakan memperbolehkan meriwayatkannya. 

6. I’lām al-Shaikh, yaitu guru menginformasikan kepada muridnya, 

bahwa hadith ini atau kitab hadith ini adalah hasil periwayatannya 

dari seseorang tanpa menyebut namanya dan tanpa ada izin untuk 

meriwayatkannya. Hukumnya kontroversial, tapi kebanyakan 

ulama hadith tidak memperbolehkan meriwayatkannya. Sighat 

yang dipakai seperti  

 أعلمني أوأعلمنا فلن وحدثني أو أخبرني فلن باϹعلم.

7. al-Wasiyyah, yaitu guru mewasiatkan buku catatan hadith kepada 

muridnya sebelum meninggal dunia. Hukumnya boleh karena guru 

mewasiatkan kitab miliknya bukan riwayatnya, namun juga ada 

yang tidak membolehkannya. Si>ghat yang digunakan seperti:  

 بالوصية.أوحدثني فلن  أوصى إلي أوإلينا فلن, و أخبرني فلن

8. al-Wijādah, yaitu seseorang menemukan catatan hadith seseorang 

tanpa ada rekomendasi untuk meriwayatkan hadith tersebut. Sighat 

yang digunakan seperti: 18 .وجدت بخط فلن كذا أوقال فلن 

Banyak pendapat berkenaan dengan metode al-wijādah. 

Ulama dari Mālikiyah menolak metode ini, sedangkan ulama 

Shāfi’iyah menerimanya. 

Ulama Mālikiyah berpendapat, bahwa metode al-wijādah 

tidak bisa diterima riwayatnya, karena metode ini masuk kategori 

maqthū’, terputus jalan periwayatannya karena tidak adanya 

pertemuan langsung antara guru dengan murid. Shaikh al-Albāni 

dalam kitabnya “al-Da’īfah“, cenderung memasukkan pada 
kumpulan hadith da’īf-nya. 

Lain halnya dengan golongan ulama Shāfi’iyyah, mereka 
membolehkan mengamalkan hadith dengan cara periwayatan al-

wijādah.19 Pendapat ini didukung oleh al-Nawāwī dan Ibn al-
Salāh. Ibn al-Salāh{ mengatakan: 

“Inilah yang mesti dilakukan pada masa-masa akhir ini. Karena 

seandainya pengamalan itu tergantung pada periwayatan hadith 

                                                
18 Ahmad ‘Umar Hashim, Qawā’id Usul al-Hadīth (Beirut: ‘Ilm al-Kitāb, !997), hal. 
177-182 
19 Rahman, Musṭalah al-Hadīth…, hal. 218 



195 

 

maka akan tertutuplah pintu pengamalan hadith yang dinukil (dari 

Nabi SAW) karena tidak mungkin terpenuhi sharat periwayatan 

padanya.” 

Tentu saja pembolehan ini ada batasannya. Sebagaimana 

diisharatkan oleh al-Budaihi, bahwa orang yang menulis kitab 

kumpulan hadith yang ditemukan itu adalah orang yang terpercaya 

dan sanad hadithnya sahīh, sehingga jika sudah terpenuhi semua 

sharat tersebut maka wajib mengamalkannya. 

al-Sayūṭi dan al-Baiquni kemudian dijadikan argumen oleh 

al-‘Imād bin Kathīr, menyatakan bahwa para ulama yang 
memperbolehkan mengamalkan hadith dengan metode al-wijādah 

ini menyandarkan pada sabda Rasulullah SAW: 

ا؟ قالوا: الملئكة، قال وكيف ϻ يؤمنون وهم  بهم؟ ند رعأي الخلق أعجب إليكم إيمانا
قال: وكيف  وذكروا اϷنبياء، فقال: وكيف ϻ يؤمنون والوحي ينزل عليهم؟ قالوا: فنحن،

كم، بعد هركم؟ قالوا: فمن يا رسول ௌ؟ قال: قوم يأتون منϻ تؤمنون وأنا بين أظ
ا يؤمنون بما فيها  ة بي جمعا، )رواه احمد و الدارمى والحاكم من حديث ” يجدون صحفا

 )اϻنصارى

“Makhluk mana yang menurut kalian (para sahabat) paling 
menakjubskan keimanannya?” Mereka berkata: “Para malaikat.” 
Nabi SAW bersabda: “Bagaimana mereka tidak beriman, sedang 
mereka di sisi Tuhan mereka.” Mereka (para sahabat) menyebut: 
“Para Nabi.” Nabi SAW menjawab: “Bagaimana mereka tidak 
beriman, sedang wahyu turun kepada mereka.” Mereka 
mengatakan: “Kalau begitu kami.” Beliau menjawab: “Bagaimana 
kalian tidak beriman, sedang aku ada di tengah-tengah kalian.” 
Mereka mengatakan: “Lalu siapakah wahai Rasulullah?” Beliau 
menjawab: “Orang-orang yang datang setelah kalian, mereka 

mendapatkan lembaran-lembaran lalu mereka beriman dengan apa 

yang di dalamnya.” (HR. Ahmad bin Hanbal, al-Darimi dan al-

Hākim dari Abi Juma’ah al-Ansāri).20 

Dari uraian diatas, penulis hanya mencantumkan kehujjahan 

hadith diterima (maqbūl) atau tidaknya (mardūd) suatu periwayatan 

hadith dengan menggunakan lafaz al-tahammul wa al-adā’ karena 
                                                
20 S{ubh{i S{ālih{, ‘Ulūm al-H{adīth wa Mus{ṭalah{uhu, (Beirut: Dār al-‘Ilm, 
1977), hal. 102-103 

 



196 

 

melihat kepada keadaan periwayatan dari segi ittissālnya 

(bersambung).     

 

Tingkatan dan Bentuk Sighat al-Tahammul wa al-Adā’ 
A. Qadir Hassan dalam bukunya Ilmu Mustalāh al-Hadīth 

membagi sighat al-tah}ammul wa al-adā’ menjadi 8 tingkatan sebagai 
berikut: 

(سمعت) .1       : Saya telah mendengar 

(سمعنا)     : Kami telah mendengar  

(حدثني)     : Ia telah ceritakan kepadaku  

(حدثنا)      : Ia telah ceritakan pada kami 

(قال لي)     : Ia telah berkata kepadaku 

(قالنا)    : Ia telah berkata kepada kami 

(ذكر لي)     : Ia telah sebutkan kepadaku 

(ذكر لنا)     : Ia telah sebutkan kepada kami 

(أخبرني) .2    : Ia telah mengkhabarkan kepadaku 

(قرأت عليه)    : Saya telah baca padanya 

(أخبرنا) .3    : Ia telah mengkhabarkan kepada kami 

(قرأت عليه وأنا أسمع)   : dibaca padanya sedang saya mendengarkan 

(قرأنا عليه)    : Kami telah membaca kepadanya 

(أنبأني) .4    : Ia telah memberitahu kepadaku 

(نبأني)     : Ia telah memberitahu kepadaku 

(أنبأنا)    : Ia telah memberitahu kepada kami 

(نبأنا)    : Ia telah memberitahu kepada kami 

(ناولني) .5    : Ia telah serahkan kepadaku 

(شافهني) .6    : Ia telah ucapkan kepadaku 

(كتب إلي) .7    : Ia telah menulis kepadaku 

(عن) .8   : dari/daripada 

(أن, إن)    : Sesungguhnya, bahwasanya 

(وجدت في كتابي عن)  : Saya dapati dalam kitabku, dari... 

(روى)    : Ia telah meriwayatkan 

(قال)    : Ia telah berkata 

(ذكر)    : Ia telah sebut 

(بلغني)    : telah sampai kepadaku 

(وجدت بخط فلن)   : Aku telah dapati dengan tulisan si Fulan 

 



197 

 

Penutup 

Dari uraian di atas dapat penulis simpulkan bahwa metode al-

tahammul wa al-adā’ hadith merupakan sesuatu yang harus dipenuhi 

karena menyangkut kevalidan sebuah hadith. Dalam menerima hadith 

tidak disharatkan seorang harus muslim dan baligh. Namun ketika 

menyampaikannya, disharatkan harus Islam dan baligh. Maka 

diterima riwayat seorang muslim yang baligh dari hadits yang 

diterimanya sebelum masuk Islam atau sebelum baligh, dengan sharat 

tamyiz atau dapat membedakan (yang haq dan yang batil) sebelum 

baligh. Jika tidak, maka hadithnya ditolak. 

Metode al-tahammul wa al-adā’ yang dipakai oleh para ulama 
dan implikasinya terhadap persambungan sanad adalah: 

1. al-Samā’, yaitu guru membaca hadith didepan para muridnya. 

Bentuknya bisa membaca hafalan, membaca dari kitab, tanya 

jawab dan dikte. Riwayat dengan cara ini masuk dalam sanad yang 

muttasil dan boleh diamalkan.  

2. al-‘Ard atau al-Qirā’ah yaitu seorang murid membaca hadith di 

depan guru. Dalam metode ini seorang guru dapat mengoreksi 

hadith yang dbaca oleh muridnya. Riwayat dengan cara ini masuk 

dalam sanad yang muttasil dan boleh diamalkan. 

3. al-Ijāzah, yaitu pemberian ijin seorang guru kepada murid untuk 

meriwayatkan buku hadith tanpa membaca hadith tersebut satu 

demi satu. Para ulama berbeda pendapat; mayoritas ulama 

membolehkan beramal dengannya. Tetapi ada beberapa kumpulan 

ulama menganggap cara ini tidak tepat dan ini salah satu dari dua 

pendapat yang dinukilkan dari Imam al-Shāfi’ī. Sementara bagian-

bagian ijazah yang lain, khilaf tentang keharusan pemakaiannya.  

4. al-Munāwalah, yaitu seorang guru memberi sebuah atau beberapa 

hadith tanpa menyuruh untuk meriwayatkannya. Para ulama 

berbeda pendapat; sebagian ulama membolehkan beramal 

dengannya dan sebagian yang lain tidak membolehkan beramal 

dengannya. 

5. al-Mukātabah, yaitu seorang guru menulis hadith untuk seseorang, 

hal ini mirip dengan metode ijazah. Kebanyakan ulama 

memperbolehkan meriwayatkannya. 



198 

 

6. I’lam al-Shaikh, yaitu pemberian informasi guru kepada murid 

bahwa hadith dalam kitab tertentu adalah hasil periwayatan yang 

diproleh dari seseorang tanpa menyebut namanya. Hukumnya 

kontroversial, tapi kebanyakan ulama h{adi>th tidak 

memperbolehkan meriwayatkannya. 

7. al-Wasiyyah, yaitu guru mewasiatkan buku-buku hadith kepada 

muridnya sebelum meninggal. Para ulama berbeda pendapat: 

sebagian ulama membolehkan beramal dengannya dan sebagian 

yang lain tidak membolehkan beramal dengannya. 

8. al-Wijādah, yaitu seseorang yang menemukan catatan h{adi>th 

seseorang tanpa ada rekomendasi untuk meriwayatkannya. Ulama 

dari Mālikiyah menolak metode ini, sedangkan ulama Shāfi’iyah 

menerimanya. 

 

Daftar Pustaka 

Baghdādi-al, al-Khatib. Majmū’ah Rasā’il fi ‘Ulūm al-Hadīth, Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993. 
 

Hashim, Ahmad ‘Umar. Qawā’id Usul al-Hadīth, Beirut: ‘Ilm al-

Kitāb, 1997. 

 

Khatib-al, Muhammad ‘Ajjāj. Usul al-Hadīth: Pokok-Pokok Ilmu 

Hadith, terj. M. Qodirun Nur dan Ahmad Musyfiq, Jakarta: 

Gaya Media Pratama, 1998. 

 

Māliki-al, Muhammad ‘Alawi. ‘Ilm Usūl al-Hadīth, terj. ‘Adnan 
Qahhar, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

  

Mudasir. Ilmu Hadith, Bandung: CV Pustaka Setia, 1999. 

 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir: Arab-Indonesia 

Surabaya: Pustaka Progressif, 1997. 

 

Rahman, Fatchur. Mustalah al-Hadith, Bandung: PT al-Ma’arif, 1985. 

 



199 

 

S ālih, Subhi. ‘Ulūm al-Hadīth wa Mustalahuhu, Beirut: Dār al-‘Ilm, 
1977. 

 

Suparta, Munzir. Ilmu Hadith, Jakarta: PT  Raja Grafindo Persada, 

2006. 

 

Suyuti-al, Tadrīb al-Rāwi, Jilid 2, Beirut: Dār al-Fikr, 1988. 


