
Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156             Vol. 7, No. 3, Oktober 2025: 200-208 
 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

ANALISIS HISTORIS TENTANG PASUNDA BUBAT 

 

Nina Herlina 

Guru Besar Ilmu Sejarah di Departemen Sejarah & Filologi Universitas Padjadjaran 
E-mail: nina.herlina@unpad.ac.id 

 

ABSTRAK. Yang dimaksud dengan Pasunda Bubat adalah peristiwa sejarah yang terjadi pada pertengahan abad ke-
14 di Lapangan Bubat, wilayah Kerajaan Majapahit di Kabupaten Mojokerto sekarang. Istilah Pasunda Bubat diambil 
dari naskah kuno Sĕrat Pararaton atau Katuturan ira Ken Angrok, yang ditulis pertamakalinya pada abad ke-15.  
Pasunda Bubat menunjuk pada peristiwa yang terjadi dengan orang Sunda di (lapangan) Bubat, yang dikisahkan secara 
singkat dalam salah satu bab naskah tersebut, yaitu suatu peristiwa berdarah ketika Prabu Maharaja, Raja Sunda Galuh 
mengantarkan puterinya Dyah Pitaloka atau Citraresmi yang dilamar oleh Raja Majapahit Hayam Wuruk untuk 
dijadikan permaisurinya. Mahapatih Gajah Mada yang tidak setuju dengan perkawinan tersebut menghadapi 
rombongan Raja Sunda dengan senjata. Kisah berakhir dengan tragis: seluruh rombongan dari Tatar Sunda tak ada 
yang tersisa. Tragedi ini menyisakan “dendam sejarah” selama ratusan tahun hingga kini. Hingga tahun 2018, tidak 
ada nama Jalan Gajah Mada, Jalan Hayam Wuruk, Jalan Majapahit, di Tatar Sunda. Setelah dilakukan penelitian 
mendalam tentang Pasunda Bubat dan kemudian diseminarkan secara nasional di Bandung tahun 2018, barulah nama 
Jalan Majapahit, Jalan Citraresmi, dan Jalan Hayam Wuruk, dipakai di Kota Bandung. Namun nama Gajah Mda tetap 
ditolak masyarakat untuk dipakai sebagai nama jalan di Tatar Sunda.  
 
Kata Kunci: Kerajaan Majapahit; Kerajaan Galuh; Pararaton; dendam Sejarah; Raja Hayam Wuruk; Dyah Pitaloka 
 

THE PASUNDA INCIDENT 

 

ASTRACT. The Pasunda Bubat incident was a significant historical event that took place in the mid-14th century on 

the Bubat Field, an area within the Majapahit Kingdom, now located in the present-day Mojokerto District. The term 

"Pasunda Bubat" originates from the ancient manuscript Sĕrat Pararaton (also known as Katuturan ira Ken Angrok), 
written in the 15th century. This incident refers to a violent conflict between the Sundanese and the Majapahit at Bubat 

Field, briefly recounted in a chapter of the manuscript. According to the text, Prabu Maharaja, King of the Sundanese 

Kingdom of Galuh, brought his daughter Dyah Pitaloka (Citraresmi) to Majapahit in response to King Hayam Wuruk's 

marriage proposal. However, Majapahit's Prime Minister, Gajah Mada, opposed the marriage and intercepted the 

Sundanese royal entourage with armed troops. The confrontation ended in tragedy, with the entire Sundanese party 

killed. This event left a "historical grudge" (dendam sejarah) that persisted for centuries. Notably, until 2018, no 

streets in the Sundanese region were named after Gajah Mada, Hayam Wuruk, or Majapahit. Only after a 

comprehensive study of the Pasunda Bubat incident—presented at a national seminar in Bandung in 2018—were the 

names Majapahit, Citraresmi, and Hayam Wuruk adopted for streets in Bandung, though the name Gajah Mada 

remains excluded. 

 

Keywords: Majapahit Kingdom; Galuh Kingdom; Pararaton; historical dendam; King Hayam Wuruk; Dyah Pitaloka 

 

PENDAHULUAN 

 

Dalam Ilmu sejarah, dikenal istilah sumber 
primer dan sumber sekunder. Sumber primer 
adalah sumber yang berasal dari masa ketika 
sebuah peristiwa terjadi, baik yang dialami sendiri 
oleh penulisnya, didengar atau disaksikan sendiri. 
Sementara sumber sekunder adalah sumber yang 
berasal dari masa jauh sesudah peristiwa itu terjadi 
atau sumber primer yang sudah diolah oleh seorang 
penulis kisah. Sumber-sumber tertulis tentang 
Pasunda Bubat, ternyata merupakan sumber-
sumber sekunder, yaitu Sĕrat Pararaton atau 
Katuturan ira Ken Angrok (Carita Parahiyangan, 

Tatwa Suṇḍa, dan Kidung Suṇḍa atau Kidung 

Suṇḍāyana. Akan tetapi nama tempat di mana 
perang itu terjadi, yaitu lapangan Bubat, selain 
disebutkan di dalam sumber-sumber tersebut, 
masih ada sumber lain yang menyebutkannya yaitu 
Kakawin Nāgarakṛtâgama dan Bujangga Manik. 

Kecuali naskah Carita Parahiyangan dan Bujang-

ga Manik yang berbahasa Sunda Kuna, naskah-
naskah lainnya itu berbahasa Jawa Kuna. Bahasa 
Jawa Kuna naskah-naskah tersebut sering disebut 
pula secara khusus dengan istilah Bahasa Jawa 

Tengahan (Djafar, 2014). 
Ada beberapa versi Serat Pararaton, empat 

buah naskah lontar tersimpan di Perpustakaan 

mailto:nina.herlina@unpad.ac.id


Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156    201 
 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

Nasional RI Jakarta, yang berasal dari tahun 1610 
dan 1613, dan ada yang paling baru ditulis tahun 
1993. Selain itu, ada pula tujuh naskah yang kini 
tersimpan di Perpustakaan Universitas Leiden, 
yang berasal dari tahun 1896. Bagian inti Serat 

Pararaton yang bersifat historis diduga disusun 
sekitar 1474-1486 berupa chronicle, sedang bagian 
sastra sejarahnya  antara 1500-1613 (Kasdi, 2014) 

Naskah Sĕrat Pararaton pertama kali diteliti 
oleh J.L.A. Brandes dan hasil penelitiannya 
diterbitkan pada tahun 1897. Antara tahun 1912-
1913 Commissie voor Volkslectuur di Batavia 
menerbitkan terjemahan Serat Pararaton dalam 
bahasa Jawa, karya R.M. Mangkudimedja. 
Selanjutnya, naskah ini dikerjakan oleh. N.J. Krom 
dengan bantuan Prof. Mr. Dr. J.C.G. Jonker dan 
R.Ng. Poerbatjaraka,  diterbitkan pada tahun 1920. 
Pada tahun 1965 terbit pula terjemahan Pararaton 
dalam Bahasa Indonesia yang dikerjakan oleh R. 
Pitono Hardjowardojo berdasarkan teks Jawa Kuna 
dan terjemahan dalam bahasa Belanda edisi 
Brandes-Krom. Selanjutnya, terbit pula Pararaton 
hasil garapan Ki J. Padmapuspita berupa teks Jawa 
Kuna yang diambil dari Pararaton edisi Brandes-
Krom (1920) dan disertai dengan terjemahannya 
dalam bahasa Indonesia. Yang paling akhir , pada 
tahun 2009 terbit pula hasil garapan Agung 
Kriswanto terhadap naskah Pararaton koleksi 
Perpustakaan Nasional RI (no. inv. 19 L 600) 
disertai terjemahannya dalam bahasa Indonesia 
(Djafar, 2014). 

Berdasarkan sumber-sumber yang telah 
disebutkan di atas, akan dianalisis untuk membuat 
rekonstruksi peristiwa Pasunda Bubat dalam 
bentuk historiografi. 
 

METODE 

 
Metode penelitian yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah metode sejarah yang terdiri 
dari empat tahapan, yakni heuristik, kritik, 
interpretasi, dan historiografi (Garraghan, 1957; 
Gottschalk, 1968). Tahap pertama, heuristik yaitu 
menelusuri dan menghimpun sumber sejarah yang 
relevan dengan pokok masalah yang diteliti. Untuk 
memperoleh sumber yang otentik, dilakukan kritik 
eksternal sedangkan untuk memperoleh sumber 
yang kredibel, dilakukan kritik internal. Untuk 
memperoleh fakta sejarah, data yang sudah melalui 
tahap kritik, dikoroborasi dengan sumber 
pembanding yang tidak saling berkaitan. Fakta 
tersebut kemudian diinterpretasi, baik secara 

analisis maupun sintesis. Rangkaian fakta yang 
telah diinterpretasi secara logis, kemudian 
direkonstruksi menjadi historiografi tentang 
Pasunda Bubat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

  
 Dalam Serat Pararaton edisi Brandes, 

Pasunda Bubat dikisahkan sebagai berikut: 
“Kemudian Pasuṇḍa-Bubat. Bhre Prabhu (Hayam 
Wuruk) menginginkan putri Sunda. Patih Madu 
diutus mengundang orang Sunda. Orang Sunda 
berpikir bahwa akan berbesanan. Datanglah Raja 
Sunda ke Majapahit, Sang Ratu Maharaja tidak 
mempersembahkan putrinya. Orang Sunda harus 
disambut dengan upacara kebesaran jika akan 
menyerahkan putrinya. Patih Majapahit tidak mau 
jika (putri Sunda) akan dinikahkan (dengan Raja 
Majapahit) karena putri raja dianggap sebagai 
persembahan. Orang Sunda tidak mau memberi-
kan. Patih Gajah Mada memberitahukan ulah orang 
Sunda. Bhra Parameswara dari Wengker mengata-
kan, “Janganlah khawatir kakanda raja, saya akan 
melawan bertempur.” Setelah Gajah Mada membe-
ritahukan ulah orang Sunda lalu pasukan Majapahit 
mengepung orang Sunda. Orang Sunda akan 
menyerahkan putri raja, tetapi dihalangi oleh para 
menak  yang sanggup mati bersimbah darah di 
Bubat dan tidak akan tunduk. Para pemimpin orang 
Sunda antara lain Larangagung, Tuhan (maksud-
nya Tohaan= orang yang dihormati –pen.) Sohan, 
Tuhan Gempong, Pañji Mĕlong, Urang Tobong-
barang, Rangga Cahot, Tuhan Usus, Tuhan Sohan, 
Urang Pangulu, Urang Saya, Rangga Kaweni, 
Urang Siring, Satrajali, Jagatsaya. Semua orang 
Sunda menyerang sambil bersorak. Diiringi bunyi 
reyong, sorak-sorai bagaikan guntur. Sang Prabu 
Maharaja telah tewas lebih dahulu bersama Tuhan 
Usus. Bhra Parameśwara datang ke Bubat, tidak 
mengetahui bahwa masih banyak orang Sunda 
yang tersisa, dan para pemimpin menak menyerang 
ke selatan. Orang Sunda binasa. Pasukan Majapahit 
yang menghadang memperoleh kemenangan, 
mereka Arya Sĕntong, Patih Gowi, Patih Marga-
lĕwih, Patih Tĕtĕg, Jaran Bhaya. Semua mantri 

Araraman berperang di atas kuda. Orang Sunda 
terdesak, bergerak ke arah barat-daya menuju 
tempat Gajah Mada. Orang Sunda yang sampai di 
depan kereta gugur. Bagaikan lautan darah dan 
gunung bangkai, orang Sunda gugur semua tak 
tersisa, pada tahun Śaka sanga-turangga-paksa-

wani, 1279. Bersamaan saatnya peristiwa Dompo 



202  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

dan peristiwa Sunda. Setelah itulah Gajah Mada 
amukti palapa”.(Djafar, 2014; Munandar 2014). 

 Kisah Pasunda Bubat, dimuat pula dalam 
naskah Carita Parahiyangan, meskipun amat 
sangat ringkas. Naskah ini kini tersimpan di 
Perpustakaan Nasional RI dengan no. inv. 121a 

PLT7 (Behrend, 1998: 570) dan disebut juga 
sebagai naskah Carita Parahyangan (Kropak 406) 
karena naskah ini tersimpan di dalam kropak 
nomor 406.  Naskah ini telah digarap oleh K.F. 
Holle (1882), C.M. Pleyte (1910), R.M.Ng. 
Poerbatjaraka (1919-21), J. Noorduyn (1966) dan 
Atja (1968). Menurut Atja (1968). naskah ini 
merupakan salah satu naskah Sunda Kuna yang 
unicum dan diperkirakan ditulis pada abad ke-16. 
Dalam naskah ini hanya tertulis “urang reya 
sa(ng)kan nu angkat ka jawa, mumul nu lakian di 

sunda, panprang di majapahit. (Mulanya banyak 
orang yang pergi ke Jawa, karena tidak mau 
bersuamikan orang Sunda. Jadilah perang di 
Majapahit)(Djafar, 2014; Munandar 2014). 

Yang menarik, Pasunda Bubat ini dikisahkan 
secara panjang lebar dalam naskah Kidung Suṇḍa 

(Kidung Suṇḍāyana). Naskah sastra berbahasa 
Jawa Kuna (Tengahan) dan beraksara Bali ini ada 
beberapa versi yang kini tersimpan di Perpustakaan 
Nasional RI (PNRI), Jakarta, dan di Perpustakaan 
Universitas Leiden. Di antara naskah-naskah 
tinggalan Dr. J.L.A. Brandes di PNRI kini masih 
terdapat dua naskah dan dalam koleksi CC Berg di 
Leiden ada tujuh naskah. Naskah dalam bentuk 
kidung ini sudah digarap oleh C.C. Berg dan 
diterbitkan pada tahun 1927 dan 1928 (Djafar, 
2014) 

Romo Zoetmulder telah membuat ikhtisar isi 
Kidung Sunda sebagai berikut (Munandar, 2014): 
“Hayam Wuruk, Raja Majapahit, merencanakan untuk 
menikah. Utusan-utusan dikirimkan ke segala jurusan 
dan telah membawa kembali gambar-gambar menge-
nai berbagai puteri, tetapi tak seorang pun berkenan di 
hatinya. Lalu ia mendengar desas-desus bahwa Raja 
Sunda mempunyai seorang puteri yang tersohor karena 
kecantikannya. Seorang pelukis ulung diutus untuk 
membuat lukisannya. Akan tetapi pada waktu lukisan 
itu datang, tiba pula kedua pangeran dari Kahuripan 
dan Daha, paman-paman Hayam Wuruk yang 
mengunjungi kemenakannya guna menyatakan 
keprihatinan mereka bahwa ia belum memiliki seorang 
permaisuri. Langsung Sang Raja jatuh cinta pada 
puteri yang menjadi model bagi lukisan itu. Madhu, 
seorang mantri senior, diutus menghadap Raja Sunda, 
membawa sepucuk surat untuk meminang sang puteri. 
Ia tiba di sana setelah mengadakan pelayaran laut 

selama enam hari dan menyampaikan surat itu waktu 
diadakan audensi (upacara penerimaan tamu-tamu). 
Sang Raja senang sekali bahwa puterinya dipilih menjadi 
permaisuri Raja Majapahit yang berkuasa itu, lalu 
memberitahukan lamaran tersebut kepada Sang Ratu 
dan Sang Puteri. Dalam urusan ini Sang Puteri tidak 
banyak komentarnya, dan uraian orang tuanya yang 
menyanjung-nyanjung calon suaminya, ditanggapi 
dengan suatu sembah saja tanpa mengatakan apa pun. 
Madhu kembali dengan sepucuk surat yang 
memberitahukan kedatangan sang puteri. Tak lama 
berselang, Sang Raja, ratu dan puteri bertolak, disertai 
dua ratus kapal, belum lagi kapal-kapal kecil lainnya, 
jumlah 2000. Ketika mereka naik kapal, kelihatan 
pertanda-pertanda buruk. Kapal yang ditumpangi 
Sang Raja adalah sebuah jung buatan Cina seperti 
banyak mulai dipakai setelah perang Wijaya.  

Di Majapahit diadakan persiapan-persiapan 
besar-besaran untuk menyambut para tamu. Sepuluh 
hari kemudian akuwu (kepala desa) Bubat muncul 
dengan berita bahwa tamu-tamu telah tiba. Raja 
beserta kedua pamannya bermaksud untuk berangkat 
seketika itu juga guna menyongsong mereka. Semua 
berkumpul di bale agung dan para mantri 
bergembira ria. Tetapi tiba-tiba semua berdiam diri, 
ketika mereka melihat bahwa raut muka Gajah Mada 
dengan jelas memperlihatkan, bahwa ia tidak suka 
dengan perkembangan terakhir. Ia mencela sang raja 
dan mengusulkan, agar beliau tinggal di Majapahit dan 
menunggu saja. Tidak tepat, katanya, bila sang maharaja 
merendahkan diri menyongsong seorang vassal (raja 
daerah). Siapa tahu apakah orang-orang Sunda itu 
tidak datang sebagai musuh yang menya-mar sebagai 
sahabat? Raja yang masih muda itu dan yang mudah 
sekali dipengaruhi oleh patihnya dan tidak mampu 
menyelami maksudnya, lupa akan laporan Madhu 
serta surat Raja Sunda, lalu memutuskan untuk 
tinggal di Majapahit dan membatalkan segala 
persiapan. Para mantri lainnya terperanjat ketika 
mendengar perintah yang tak terduga itu, tetapi mereka 
terlalu takut terhadap raja beserta patihnya sehingga 
mereka tidak melawannya. 

Di Bubat segala sesuatu dipersiapkan untuk 
menyambut kedatangan Sang Mempelai beserta 
rombongannya. Desas-desus mengenai apa yang 
terjadi di Majapahit bocor juga dan orang menduga 
bahwa Raja Majapahit mengingkari janjinya. Patih 
Anepakĕn bersama tiga pejabat tinggi lainnya beserta 300 
prajurit bersenjata lengkap diutus ke ibukota. Setibanya 
di sana mereka langsung menuju tempat kediaman sang 
patih dan memasuki rumahnya, setelah pasukan 
pengawal tidak menghiraukan permohonan mereka 
untuk menghadap. Anĕpaken memberitahukan, bahwa 



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156    203 
 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

ia telah datang untuk mengurus sesuatu masalah, dan 
datang ke Majapahit dan menerima Raja Hayam Wuruk 
sebagai menantunya. Gajah Mada memberi jawaban 
penuh penghinaan pribadi kepada utusan dari Sunda: 
Ini bukan cara yang diharapkan dari sebuah negeri 
yang harus tunduk kepada Majapahit. Seperti negara-
negara vassal lainnya, Raja Sunda pun harus datang dan 
menyerahkan persembahannya sebagai tanda bahwa ia 
tunduk kepada Raja Majapahit yang kemudian bersedia 
menerima sang puteri sebagai persembahan orang-
orang Sunda. Menyusullah pertengkaran mulut penuh 
kata kasar, dan karena Smaranata Brahmin keraton 
turun tangan, maka dapat dihindarkan terjadinya 
pertempuran pada saat itu dan di tempat itu juga. 
Orang-orang Sunda kembali setelah mereka diberitahu, 
bahwa keputusan terakhir dari Raja Majapahit akan 
disampaikan kepada mereka dalam waktu dua hari. 

Raja Sunda tidak berkhayal, bahwa perselisihan 
ini masih dapat diselesaikan secara damai. Ia sama 
sekali tidak bersedia memenuhi permintaan Majapahit 
dan berlaku seperti seorang vassal, sesuai dengan 
tuntutan patih Majapahit. Kepada para mantrinya Raja 
Sunda memberitahukan untuk gugur sebagai seorang 
ksatriya: mereka menyatakan, bahwa mereka semua akan 
mengikutinya. Raja lalu menjumpai Sang Ratu beserta 
puterinya dan memberitahukan kepada mereka 
mengenai perkembangan yang naas itu; satu-satunya 
yang dapat diperbuat adalah gugur untuk 
melindungi kehormatannya. Ia mendesak agar 
mereka pulang ke Sunda, tetapi Sang Ratu beserta 
putrinya menolak untuk berpisah dengannya. 
Semua bersiap-siap menghadapi perang yang tak 
terelakkan lagi. 

Tentara Majapahit pun disiapsiagakan dan 
menuju Bubat. Pasukan yang paling depan ialah 
prajurit-prajurit biasa, kemudian para tanda dan mantri, 
kemudian Gajah Mada, sang patih, dan akhirnya ketiga 
raja. Pada saat terakhir dua utusan dikirim ke tempat 
perkemahan orang-orang Sunda bersama seratus 
prajurit, tetapi pesan yang mereka bawa sama dengan 
syarat-syarat yang telah ditolak oleh pihak Sunda dan 
kita dapat membayangkan, bahwa dengan marah 
sekali lagi mereka tolak syarat-syarat itu. 

Sisa pupuh ini membahas pertempuran yang 
menewaskan banyak prajurit Majapahit, tetapi 
akhirnya semua orang Sunda dimusnahkan. Anepakĕn 
ditewaskan oleh Gajah Mada; Raja Sunda Gugur setelah 
dengan gagah berani melawan kedua besannya, Raja 
Kahuripan dan Daha. Pitar adalah satu-satunya mantri 
Sunda yang dapat meloloskan diri dari pembantaian 
karena ia berpura-pura mati di tengah-tengah mayat-
mayat, lalo ia membawa berita malapetaka itu 
kepada sang Ratu beserta puterinya. Kedua-duanya 

memutuskan untuk mengikuti raja ke alam maut 
(bela). Sang Ratu khawatir kalau-kalau putrinya 
dihalangi melaksanakan niat itu kalau ia kelihatan 
bersama dengan ibunya menuju medan pertempuran. 
Ia minta kepada puterinya untuk mendahului ke alam 
maut dan minta kepada ayahnya agar ia sudi 
menantikan istrinya sebelum mereka bertolak dalam 
perjalanan penuh mara bahaya itu ke alam  maut. Sang 
puteri menuruti permintaan ibunya lalu menikam diri. 
Kemudian Sang Ratu, isteri Sang Raja bersama semua 
isteri para mantri menuju medan pertempuran dan 
melakukan bunuh diri di atas jenazah suami-suami 
mereka. 

Hayam Wuruk dilanda rasa sedih dan sesal, 
setelah cita-citanya yang paling indah tidak terpenuhi 
seperti yang dibayangkannya, melainkan berakhir 
dengan pertempuran sedemikian tragis. Karena tidak 
melihat jenazah Sang Puteri di antara para bela, 
harapan bahwa ia mungkin masih hidup lalu dapat 
dijadikan isterinya, membumbung tinggi lagi. Akan 
tetapi, setelah tiba di pesanggrahan dan menemukan 
jenazahnya, ia jatuh pingsan; setelah sadar kembali ia 
mengungkapkan rasa sedihnya dengan sebuah ratapan 
yang mengharukan; ia berharap agar ia segera dapat 
menggabungkan diri dengannya, lalu dipersatukan 
dengan kekasihnya untuk selama-lamanya. Kemudian 
upacara mendoakan arwah dilakukan. 

Semenjak saat itu Sang Raja merana dan tidak 
lama kemudian meninggal dunia. Deskripsi panjang 
lebar mengenai upacara perabuan Sang Raja. Kedua 
paman mengadakan perundingan dengan para mantri 
senior mereka; mereka yakin bahwa Gajah Madalah 
yang merupakan biang keladi semua malapetaka itu, 
lalu memerintahkan supaya ia dibunuh. Para mantri 
mempersiapkan pasukan-pasukannya, lalu mengepung 
kepatihan (rumah kediaman sang patih) dan 
meruntuhkan temboknya. Pada saat itu Gajah Mada 
sadar, bahwa ‘telah tiba waktunya bagi dia, patih 
Kerajaan Majapahit dan inkarnasi Narayana (Wisnu), 
untuk pulang ke Surga Wisnu; ia mengenakan 
lencana-lencana keagamaan dengan tali kastanya 
lengkap dengan tasbihnya. Sambil berdiri di halaman 
dalam ia melakukan yoga lalu menghilang ke ketiadaan. 
Ketika pasukan-pasukan masuk menyerbu, mereka 
tidak menemukan seorang pun. Di seluruh negeri 
diadakan pencarian, tetapi sia-sia. Kedua paman 
yang menyerupai ‘Siva-Buddha’ tidak mau tinggal 
lebih lama lagi di Majapahit yang demikian penuh 
kenang-kenangan sedih, lalu pulang ke Kahuripan dan 
Daha” (Zoetmulder, 1982: 528—32). 

            Sumber sejarah terakhir yang 
mengkisahkan Pasunda Bubat adalah naskah Tatwa 

Suṇḍa. Ada dua naskah yang tersimpan di 



204  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

Perpustakaan Universitas Leiden. Isi naskah 
merupakan fragmen dari kisah putri Sunda yang 
gagal menikah dengan Raja Hayam Wuruk dari 
Majapahit karena terjadinya Perang Bubat seperti 
yang diuraikan dalam naskah Kidung Suṇḍa 

(Suṇḍāyana) (Djafar, 2014). 
Peristiwa Pasunda Bubat, hanya dikisahkan 

dalam naskah-naskah yang tergolong sumber 
sekunder di atas. Hingga saat ini tidak ada sumber 
primer yang menyebutkan adanya peristiwa 
tersebut. Namun demikian, tidak berarti bahwa 
peristiwa itu tidak pernah terjadi. 

Dalam Serat Pararaton, disebutkan bahwa 
Pasunda Bubat terjadi bersamaan dengan Peristiwa 
yang disebut Padompo, yaitu penyerbuan pasukan 
Majapahit ke Dompo, yang terjadi tahun 1297 Saka 
atau 1357 Masehi. Penulisan Serat Pararaton 

sendiri dilakukan paling cepat lebih dari seratus 
tahun setelah peristiwanya itu terjadi (1474-1484), 
ketika Majapahit sedang mengalami keruntuhan-
nya. Siapakah penulis naskah ini? Sebagaimana 
kebanyakan historiografi (penulisan sejarah) 
tradisional, biasanya anonim. Namun mengapa 
peristiwa yang dapat dikatakan sebagai aib bagi 
Majapahit diungkapkan dalam naskah ini? 
Kemungkinan besar yang menulis naskah atau 
yang menyuruh menulis naskah ini adalah pihak 
yang bersebrangan dengan Majapahit. Jadi, tidak 
mengherankan bila peristiwa yang dianggap aib 
bagi musuh diungkap dalam naskah ini. Dalam 
kurun waktu seratus tahunan, tentulah masih ada 
yang bisa menceritakan kisah tragis yang menimpa 
Raja Sunda tersebut. Kesimpulannya: Inti Pasunda 
Bubat dalam naskah Serat Pararaton adalah 
peristiwa sejarah, meski detailnya mungkin rekaan 
pengarang.   

Namun mengapa dalam Carita Parahyang-

an yang berasal dari Tatar Sunda, hanya dikisahkan 
sangat ringkas? Peristiwa Pasunda Bubat tentulah 
sebuah peristiwa besar, yang sangat menyedihkan. 
Jadi, mungkin saja, urang Sunda ingin melupakan 
peristiwa tersebut meskipun agak mengherankan 
bahwa dalam kisah super singkat itu seakan ada 
“celaan” bagi kaum perempuan Sunda yang 
dianggap materialistis. 

Kisah panjang lebar tentang Pasunda Bubat 
dalam Kidung Sunda/Kidung Sundayana, yang 
sangat memedihkan hati orang Sunda yang 
membacanya dan mungkin menyulut “kemarahan” 
ataupun “rasa dendam”, tampaknya didasarkan atas 
kisah dalam naskah yang lebih tua, Serat 

Pararaton. Dan atas prakarsa para ahli Belanda 
pula, naskah Kidung Sunda ini kemudian 

diterbitkan oleh Volkslectuur (sekarang dinamai 
Balai Pustaka). Menurut salah satu sumber, 
disebutkan bahwa buku berjudul Kidung Sunda ini 
dijadikan bahan bacaan bagi siswa-siswa Algemene 

Middelbare School (sekolah setingkat SMA 
sekarang). Kita bisa membuat interpretasi atas 
adanya fenomena ini. Apakah motivasi pemerintah 
kolonial menerbitkan dan menjadikan buku ini 
sebagai bacaan siswa-siswa. Maka dugaan pun 
muncul: pemerintah kolonial yang sudah terbiasa 
melakukan politik divide et impera (pecah dan 
kuasai), sengaja menghidupkan konflik antar suku 
(Sunda dan Jawa) dan memelihara “dendam 
sejarah” ini dengan menerbitkan naskah yang 
memanas-manasi hati orang Sunda. Jangan lupa 
bahwa, bersamaan dengan itu , ditiup-tiupkan pula 
pamali (pantangan), pamali laki-laki Sunda 
menikah dengan perempuan Jawa. Suka atau tidak 
suka, rupanya masyarakat pun termakan dengan 
isu-isu ini. Isu “Perang Bubat” pun sering diangkat 
ke permukaan dalam situasi kondisi politik 
tertentu, misalnya pada tahun 1950-an ketika 
muncul konflik anti Jawa di Tatar Sunda yang 
dipicu oleh kecenderungan Presiden Soekarno 
untuk bersikap bias condong ke etnis Jawa. Isu 
muncul kembali ketika muncul fenomena 
kepemimpinan nasional yang memarginalkan suku 
Sunda seperti muncul dalam dua dekade terakhir 
ini. 

Terlepas dari itu semua, para sejarawan, 
arkeolog, filolog, berusaha untuk meneliti Pasunda 
Bubat untuk mendapatkan kisah historis yang 
tergolong “wie est eigentlicht gewesen” 
(sebagaimana ia terjadi), seperti kata Leopold von 
Ranke. Oleh karena ketiadaan sumber primer, dan 
hanya mengandalkan sumber-sumber sekunder 
maka pendekatan yang lebih bersifat hermeneutis 
pun dilakukan, yaitu dengan mencoba menyelami 
kondisi sosiopolitik budaya, yang berlaku pada 
waktu peristiwa itu terjadi (kulturgebundenheit), 
dan melakukan komparasi-komparasi historis 
dengan peristiwa sejaman yang memiliki sumber 
primer. Beberapa prasasti terkait Majapahit 
pertengahan abad ke-14 dapat menjelaskan posisi 
Gajah Mada dan hubungannya dengan sumpah 
Amukti Palapa sehingga dapat dibuat interpretasi 
tentang motivasi Gajah Mada untuk menghadapi 
Raja Sunda dengan senjata. Selain itu, berita-berita 
asing maupun lokal, dapat menjelaskan dugaan 
kuat tentang rute perjalanan Raja Sunda menuju 
Bubat. 

Pada awal tahun 2018, Pemerintah Provinsi 
Jawa Barat meminta penulis untuk mengadakan 



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156    205 
 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

penelitian mendalam tentang Pasunda Bubat. 
Kemudian diseminarkan secara nasional. Para 
penanggap dalam Seminar Nasional tersebut 
menyampaikan tanggapan yang beragam, mulai 
dari yang emosional hingga yang moderat. Ada 
penanggap yang menyebut Gajah Mada adalah 
penjahat, menyebut Pasunda Bubat adalah 
“pembokongan” Majapahit terhadap Pajajaran. 
Ada juga yang berpendapat bahwa dendam sejarah 
sangat berbahaya jika terus dipelihara. Apalagi jika 
untuk kepentingan yang kurang jelas dan tidak 
mendatangkan keuntungan apa-apa, kecuali den-
dam itu sendiri. Selain itu, ada yang berpendapat 
bahwa kita tidak perlu khawatir berlebihan bahwa 
kisah Pasunda Bubat akan menimbulkan konflik 
sosial di antara masyarakat Sunda dan Jawa. 
Bahkan sebaliknya, bila kisah itu dibaca dengan 
tenang dan kemudian direnungkan, sesungguhnya 
banyak pesan berharga yang bisa ditemukan 
pembaca dari etnis manapun mereka berasal. 
Pendapat lainnya yang juga menarik, adalah bahwa 
Pasunda Bubat telah menghasilkan kreatifitas di 
bidang sastra, teater, dan berpendapat bahwa tidak 
perlu dilakukan rekonsiliasi secara formal karena 
dikhawatirkan akan membangkitkan kembali den-
dam yang terpendam. Apalagi bila rekonsiliasi 
ditandai dengan penyematan nama Gajah Mada, 
Hayam Wuruk, Majapahit untuk nama-nama jalan 
di Jawa Barat; bukan mustahil jika dendam yang 
hampir padam malah menyala kembali. Seorang 
pakar pemerintahan berpendapat bahwa dengan 
diproklamirkannya NKRI, sebenarnya sebagai 
upaya melakukan shortcut terhadap masa lalu di 
belakang Indonesia. Pasunda Bubat bukan untuk 
dilupakan namun untuk dipetik berbagai pelajaran 
masa lalu, guna menjalani masa depan yang lebih 
baik sebagai bangsa Indonesia dengan keragaman 
etnisitas, sukubangsa, bahasa, agama dan keper-
cayaan. Mengenai rekonsiliasi antara masyarakat 
Sunda dan masyarakat Jawa terkait peristiwa masa 
lalu, cukup dengan memahami informasi yang 
relatif jelas ikhwal peristiwa tersebut dan 
konteksnya. Seorang pakar sosiologi, berpendapat 
segenap luka masa silam Antara Sunda dan Jawa 
pada akhirnya menjadi jembatan cultural strategy 

of self-definition. Tanpa harus ada paksaan. 
Apalagi rekayasa politik.  

Kesimpulan akhir seminar tersebut adalah 
sebagai berikut: Peristiwa yang disebut Pasunda 
Bubat dalam naskah Serat Pararaton adalah 
sebuah peristiwa sejarah yang terjadi di Lapangan 
Bubat (yang terletak di sebelah utara ibukota 
Kerajaan Majapahit, Trowulan) pada tahun 1357, 

ketika Prabu Maharaja, Raja Sunda Galuh 
mengantarkan puterinya Dyah Pitaloka atau 
Citraresmi yang dilamar oleh Raja Majapahit Prabu 
Hayam Wuruk untuk menjadi permaisurinya. 
Namun karena Raja Hayam Wuruk sudah 
dipertunangkan dengan sepupunya, Indudewi atau 
Paduka Sori. Orang tua Hayam Wuruk, Tribu-
wanatunggadewi, diduga telah membuat Gajah 
Mada bertindak untuk menggagalkan perkawinan 
tersebut dan memaksa agar Dyah Pitaloka mau 
menjadi selir Hayam Wuruk dan dianggap sebagai 
upeti. Kemungkinan besar Gajah Mada memiliki 
motivasi lain yaitu mewujudkan sumpah amukti 
palapa-nya untuk mengalahkan Raja Sunda, 
dengan memanfaatkan situasi tersebut. Demi 
mempertahankan harga diri, Prabu Maharaja dan 
pasukannya memilih untuk melakukan perlawanan 
hingga titik darah penghabisan. Terjadilah tragedi 
terbesar dalam Sejarah Kerajaan Galuh: semua 
rombongan Raja Galuh gugur di Bubat, tetapi 
Kerajaan Galuh tetap menjadi kerajaan yang 
merdeka. Ada upaya –upaya dari pemerintah 
kolonial Hindia Belanda untuk mempertajam 
konflik Sunda-Jawa dengan menerbitkan naskah 
Kidung Sunda yang mengekploitasi kisah tragis 
tersebut sehingga menimbulkan dendam sejarah 
dari pihak Sunda kepada Jawa. 

Pada bulan Mei 2018, hasil seminar penulis 
diskusikan bersama tokoh-tokoh Jawa Barat. 
Hasilnya:  Gubernur Jabar Ahmad Heryawan, 
membuat surat keputusan untuk mengganti nama 
Jalan Cimandiri menjadi Jalan Hayam Wuruk, 
Jalan Pusdai menjadi Jalan Citraresmi, dan Jalan 
Gasibu menjadi Jalan Majapahit.  Namun Gajah 
Mada tidak dijadikan nama jalan di Kota Bandung 
karena masyarakat tetap menolak nama tokoh yang 
dianggap sebagai dalang pembunuhan Raja Galuh 
dan rombongannya.  
 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Abdullah, Taufik dan A. B. Lapian (eds.). (2011). 

Indonesia dalam Arus Sejarah. Jilid 3. 
Jakarta: Ichtiar Baroe van Hoeve. 

Atja. (1968). Tjarita Parahijangan: Naskah Titilar 

Karuhun Urang Sunda Abad ka-16. 

Bandung: Jajasan Kebudajaan. 

Atja & Saleh Danasasmita, (1981a), Carita 

Parahiyangan: Transkripsi, Terjemah-an, 

dan Catatan. Bandung: Proyek Pengem-
bangan Permuseuman Jawa Barat. 



206  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

Behrend, T.E. (1998). Katalog Induk Naskah-

naskah Nusantara: 4. Perpustakaan 

Nasional Republik Indonesia. Jakarta: 
Yayasan Obor Indonesia/École Française 
d’Extrême-Orient. 

Belegering van Batavia door de koning van Java, 

(1628). Collectie Ninik Setrawati. Photos 
from Colonial Era. Inventarisnummer RP-
P-OB-75.325A. Amsterdam: 
Rijksmuseum Nederlands 

Belegering van Batavia door de sultan van 

Mataram. Collectie Aart Dircksz Oossaan 
en Sander Wybrants. (1680). 
Inventarisnummer 511 K 23 p. 358. Den 
Haag: Koninkklijke Bibliotheek. 

Berg, C.C. (1927) “Kidung Sunda, inleiding, tekst, 
vertaling en aanteekeningen”, BKI, 83:1-
161. 

-------------. (1928). nleiding tot de Studie van het 

Oud-Javaansch (Kidung Sundāyana). 
Soerakarta: De Bliksem. 

-------------. (1950-51) “De Geschiedenis van Pril 
Majapahit”, Indonesië, V: 481-520. 

-------------. (1950-52). “De Sadeng oorlog en de 
mythe van Groot Majapahit”, Indonesië, 
V: 385- 422. 

Brandes, J.L.A. (1897) Pararaton (Ken Arok) of 

het Boek der Koningen van Toemapĕl en 
van Majapahit. ‘s-Gravenhage: Martinus 
Nijhoff/Batavia: Albrecht & Co. [VBG, 
XLIX]. 

-------------. (1920). Pararaton (Ken Arok) of het 

Boek der Koningen van Toemapĕl en van 
Majapahit. Tweede druk. Bewerkt door 
Dr. N.J. Krom met Medewerking van Prof. 
Mr. Dr. J.C.G. Jonker, H. Kraemer en 
R.Ng. Poerbatjaraka. ‘s-Gravenhage: 
Martinus Nijhoff/Batavia: Albrecht & Co. 
[VBG, LXII]. 

Cortesão, Armando. (1944). The Suma Oriental of 

Tome Pires: An Account of the East, from 

Red Sea to Japan. Translated from 
Portuguese MS in theBibiothèque de la 
Chambre des Des deputri, Paris, and Edited 
by Armando Cortesão. London: Hakluyt 
Society.  

Darsa, Undang Ahmad dan Edi S. Ekadjati. (2003). 
“Fragmen Carita Parahyangan (Kropak 
406)”, dalam Sundalana, 1. Bandung: 
Yayasan Kebudayaan Sunda/Kiblat Buku 
Utama. 

de Graaf, H. J. (1985). Puncak Kekuasaan 

Mataram, Politik Ekspansi Sultan Agung. 
(Terj.). Jakarta: Grafiti dan KITLV. 

de Haan, Frederick. (1912). Priangan: De 

Preanger Regentschappen onder het 

Nederlandsch Bestuur tot 1811. Batavia: 
Kolff 

Djafar, Hasan. (2012). Masa Akhir Majapahit: 

Girîndrawarddhana dan Majasalahnya. 

Depok: Komunitas Bambu. Cetakan 
kedua. 

-------------. (2014). “Perang Bubat (Pasuṇḍa-

Bubat): Sumber dan Permasalahan di 
Sekitarnya”, dalam Seminar Pasuṇḍa-

Bubat, 27 Maret 2014 di Aula Harian 
Umum Pikiran Rakyat, Jl. Soekarno-Hatta 
147 Bandung. Diselenggarakan Yayasan 
Masyarakat Sejarawan Indonesia (YMSI) 
Jawa Barat. 

Djajadiningrat, R. A. Hoesein. (1913/1983). 
Critische Beschouwing van de Sadjarah 

Banten: Bijdrage ter Kenstscheteing van 

de Javaansche Geschiedschrijving. 
Leiden: John Enschede en Zenen. 

Ekadjati, Edi S. (ed.). (1984). Masyarakat Sunda 

dan Kebudayaannya. Jakarta: Girimukti 
Pasaka. 

Ekadjati, Edi S. (1979). Ceritera Dipati Ukur; Suatu 
Karya Sastera Sejarah Sunda. Disertasi. 
Jakarta: Universtas Indonesia. 

Gezicht in vogelvlucht op de stad Batavia met het 

fort, (1629). Onderdeel van de illustraties 

in het verslag van de tochten van Pieter 

van den Broecke naar Oost-Indië, 1605-

1640. Inventarisnummer RP-P-OB-
75.467. Amsterdam: Rijksmuseum. 

Hadi, Farid. (1992). Dipati Ukur. Jakarta: 
Depdikbud 

Hageman Cz., J. (1866). “Geschiedenis der 
Soendaladen”, TBG. XVI. Batavia: 
BGKW. 



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156    207 
 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

Hardjakoesoema, M. K. (1934). Wawatjan Dipati 

Oekoer. Batavia-Centrum: Bale Poestaka. 

Hardjowardojo, R. Pitono. (1965). Pararaton. 

Djakarta: Bhratara. 

Herlina, Nina. (2015). Metode Sejarah. Bandung: 
Yayasan Masyarakat Sejarawan Indonesia 
Cabang Jawa Barat. 

Kartodirdjo, Sartono. (1969). “Struktur Sosial dari 
Masjarakat Tradisionil dan Kolonial”, 
Lembaran Sedjarah, 4. 

Kasdi, Aminuddin. (2014). “Aspek-aspek Historis 
Peristiwa Pa Sunda (Perang Bubat 1357)”, 
dalam Seminar Pasuṇḍa-Bubat, 27 Maret 
2014 di Aula Harian Umum Pikiran 
Rakyat, Jl. Soekarno-Hatta 147 Bandung. 
Diselenggarakan Yayasan Masyarakat 
Sejarawan Indonesia (YMSI) Jawa Barat. 

Kern, R.A. (1898). Geschiedenis der Preanger 

Regentschappen; Kort Overzigt.  
Bandoeng: De Vries & Fabricius. 

Kriswanto, Agung. (2009). Pararaton: Alih Aksara 

dan Terjemahan. Jakarta: Wedatama 
Widya Sastra. 

Krom, N.J. (1931). Hindoe-Javaansche Geschie-

denis. Tweede herziene druk. ‘s-
Gravenhage: Martinus Nijhoff.  

Leerdam, Ben F. van. (1995). Architect Henri 

Maclaine Pont: Een Speurrtocht naar het 

Wezenlijke van de Javaanse Architectuiur. 

Cip-Gegevens Koninklijke Bibliotheek 
Den Haag. 

Leupe, A. P. (1859). “Beschrijving der kaart 
voorstellende de belegering van de stad 
Batavia 1628” in Bijdragen tot de taa\land- 

en volkenkunde van Nederlandsch-lndie. 6 
Deel. 's Gravenhage : Nijhoff 

Leur J.C. van. (1955). Indonesian Trade and 

Society: Essay in Asian Social and 

Economic History. The Hague/Bandung: 
W. van Hoeve.  

Lubis, Nina Herlina. (2013). Sejarah Kerajaan 

Sunda. Bandung: Yayasan Masyarakat 
Sejarawan Indonesia (YMSI) Cabang Jawa 
Barat. 

Mangkudimedja, R.M. (1912-13). Pararaton. 

Uitgegeven door Bemiddeling Commissie 
voor Volkslectuur. Betawi: Papijrus, 3 jilid 
(Dicetak dengan aksara dan bahasa Jawa). 

Munandar, Agus Aris. (2014). “Tinjauan atas 
Pasuṇḍa-Bubat Tahun 1357 M”, dalam 
Seminar Pasuṇḍa-Bubat, 27 Maret 2014 di 
Aula Harian Umum Pikiran Rakyat, Jl. 
Soekarno-Hatta 147 Bandung. 
Diselenggarakan Yayasan Masyarakat 
Sejarawan Indonesia (YMSI) Cabang Jawa 
Barat. 

Noorduyn, J. (1962a). “Over het eerste gedeelte 
van de Oud-Soendase Carita Parahyang-
an”, BKI, 118(3): 374-383. 

-------------. (1962b) Het begin gedeelte van de 
Carita Parahyangan: Tekst, Vertaling, 
Comentaar”, BKI, 118: 405-432. 

-------------. (1966) “Eenege nadere gegeven over 
tekst en inhoud van de Carita 
Parahyangan”, BKI, 122 (3): 366-374. 

Noorduyn, J. dan A. Teeuw. (2006). Three Old 

Sundanese Poems. Edited and Translated 
by  J. Noorduyn and A.Teeuw.  Leiden: 
KITLV Press. 

Padmapuspita, Ki J. (1966). Pararaton: Teks 

Bahasa Kawi, Terdjemahan Bahasa 

Indonesia. Jogjakarta: Taman Siswa. 

Pigeaud, Th.G.Th. (1960-62). Java in the 14th 

Century: A Study in Cultural History. The 

Nāgara-Kĕrtāgama by Rakawi Prapañca 
of Majapahit, 1365 A.D. 5 vols. The 
Hague: Martinus Nijhoff. 

-------------. (1967-70). Literature of Java: 

Catalogue Raisonné of Javanese 

Manuscripts in the Library of the 

University of Leiden and other Public 

Collections in the Netherlands. 3 vols. The 
Hague: Martinus Nijhoff. 

Poerbatjaraka, R.Ng. (1957) “Carita Parahyangan”, 
TBG, LIX: 402-415.  

Poesaka Soenda, (1923). 

Ranggawaluya, H. S. Dan Darkat Darjusman. 
(1980). Wawacan Pangeran Dipati Ukur I. 
Jakarta: Depdikbud. 



208  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat 
(Nina Herlina) 

Robson, R.O. (1995). Deśawarṇana (Nāgara-

kṛtāgama) by Mpu Prapañca. Leiden: 
KITLV Press (VKI, 169). 

Schrieke, B.J.O. (1916). Het Book van Bonang. 

Bijdrage tot de kennis van den Islamiseering 
van Java. Utrecht: P. Den Boer. 

-------------. (1919). ”Varium: Javanen als zee-en 
handelsvolk”, TBGLVIII: 424-428. 

Tribinuka, Tjahja. (2014). “Rekonstruksi Arsitek-
tur Kerajaan Majapahit sari Relief, Artefak, 
dan Situs Bersejarah”, dalam Prosiding 
IPLBI, diakses 12 Juli 2017. 

van der Chijs, J. A. (1880). Babad Tanah 

Pasundan. Terj. R. Karta Winata. Batavia.  

van Rees, Otto. (1869). Overzight van de 

Geschiedenis     der      Preanger     Regent- 

schappen. Batavia: BGKW. 

Wirjamartana, I. Kuntoro. (1993). “The Scriptoria 
in the Merbabu-Merapai Area”, BKI, 149: 
503-5-9. 

Zoetmulder S.J., P.J. (1974). Kalangwan: A Survey 

of Old Javanese Literature. The Hague: 
Martinus Nijhoff (KITLV, Translation 

Series, 16). 

-------------. (1982). Old Javanese-English 

Dictionary. 2 vols. With the collaboration of 
S.O. Robson. ‘s-Gravenhage: Martinus 
Nijhoff/Leiden: Koninklijk Instituut voor 
Taal-, Land- en Volkenkunde.  

-------------. (1983) Kalangwan: Sastra Jawa Kuno 

Selayang Pandang. Penerjemah: Dick 
Hartoko S.J.  Jakarta: Penerbit Djambataan.

 

 
 
 

 

 


