Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 Vol. 7, No. 3, Oktober 2025: 200-208

ANALISIS HISTORIS TENTANG PASUNDA BUBAT

Nina Herlina
Guru Besar Ilmu Sejarah di Departemen Sejarah & Filologi Universitas Padjadjaran
E-mail: nina.herlina@unpad.ac.id

ABSTRAK. Yang dimaksud dengan Pasunda Bubat adalah peristiwa sejarah yang terjadi pada pertengahan abad ke-
14 di Lapangan Bubat, wilayah Kerajaan Majapahit di Kabupaten Mojokerto sekarang. Istilah Pasunda Bubat diambil
dari naskah kuno Sérat Pararaton atau Katuturan ira Ken Angrok, yang ditulis pertamakalinya pada abad ke-15.
Pasunda Bubat menunjuk pada peristiwa yang terjadi dengan orang Sunda di (lapangan) Bubat, yang dikisahkan secara
singkat dalam salah satu bab naskah tersebut, yaitu suatu peristiwa berdarah ketika Prabu Maharaja, Raja Sunda Galuh
mengantarkan puterinya Dyah Pitaloka atau Citraresmi yang dilamar oleh Raja Majapahit Hayam Wuruk untuk
dijadikan permaisurinya. Mahapatih Gajah Mada yang tidak setuju dengan perkawinan tersebut menghadapi
rombongan Raja Sunda dengan senjata. Kisah berakhir dengan tragis: seluruh rombongan dari Tatar Sunda tak ada
yang tersisa. Tragedi ini menyisakan “dendam sejarah” selama ratusan tahun hingga kini. Hingga tahun 2018, tidak
ada nama Jalan Gajah Mada, Jalan Hayam Wuruk, Jalan Majapahit, di Tatar Sunda. Setelah dilakukan penelitian
mendalam tentang Pasunda Bubat dan kemudian diseminarkan secara nasional di Bandung tahun 2018, barulah nama
Jalan Majapahit, Jalan Citraresmi, dan Jalan Hayam Wuruk, dipakai di Kota Bandung. Namun nama Gajah Mda tetap
ditolak masyarakat untuk dipakai sebagai nama jalan di Tatar Sunda.

Kata Kunci: Kerajaan Majapahit; Kerajaan Galuh; Pararaton; dendam Sejarah; Raja Hayam Wuruk; Dyah Pitaloka

THE PASUNDA INCIDENT

ASTRACT. The Pasunda Bubat incident was a significant historical event that took place in the mid-14th century on
the Bubat Field, an area within the Majapahit Kingdom, now located in the present-day Mojokerto District. The term
"Pasunda Bubat" originates from the ancient manuscript Sérat Pararaton (also known as Katuturan ira Ken Angrok),
written in the 15th century. This incident refers to a violent conflict between the Sundanese and the Majapahit at Bubat
Field, briefly recounted in a chapter of the manuscript. According to the text, Prabu Maharaja, King of the Sundanese
Kingdom of Galuh, brought his daughter Dyah Pitaloka (Citraresmi) to Majapahit in response to King Hayam Wuruk's
marriage proposal. However, Majapahit's Prime Minister, Gajah Mada, opposed the marriage and intercepted the
Sundanese royal entourage with armed troops. The confrontation ended in tragedy, with the entire Sundanese party
killed. This event left a "historical grudge" (dendam sejarah) that persisted for centuries. Notably, until 2018, no
streets in the Sundanese region were named after Gajah Mada, Hayam Wuruk, or Majapahit. Only after a
comprehensive study of the Pasunda Bubat incident—presented at a national seminar in Bandung in 2018—were the
names Majapahit, Citraresmi, and Hayam Wuruk adopted for streets in Bandung, though the name Gajah Mada
remains excluded.

Keywords: Majapahit Kingdom; Galuh Kingdom; Pararaton, historical dendam; King Hayam Wuruk; Dyah Pitaloka

PENDAHULUAN Tatwa Sunda, dan Kidung Sunda atau Kidung

Sundayana. Akan tetapi nama tempat di mana

Dalam Ilmu sejarah, dikenal istilah sumber
primer dan sumber sekunder. Sumber primer
adalah sumber yang berasal dari masa ketika
sebuah peristiwa terjadi, baik yang dialami sendiri
oleh penulisnya, didengar atau disaksikan sendiri.
Sementara sumber sekunder adalah sumber yang
berasal dari masa jauh sesudah peristiwa itu terjadi
atau sumber primer yang sudah diolah oleh seorang
penulis kisah. Sumber-sumber tertulis tentang
Pasunda Bubat, ternyata merupakan sumber-
sumber sekunder, yaitu Sérat Pararaton atau
Katuturan ira Ken Angrok (Carita Parahiyangan,

perang itu terjadi, yaitu lapangan Bubat, selain
disebutkan di dalam sumber-sumber tersebut,
masih ada sumber lain yang menyebutkannya yaitu
Kakawin Nagarakrtagama dan Bujangga Manik.
Kecuali naskah Carita Parahiyangan dan Bujang-
ga Manik yang berbahasa Sunda Kuna, naskah-
naskah lainnya itu berbahasa Jawa Kuna. Bahasa
Jawa Kuna naskah-naskah tersebut sering disebut
pula secara khusus dengan istilah Bahasa Jawa
Tengahan (Djafar, 2014).

Ada beberapa versi Serat Pararaton, empat
buah naskah lontar tersimpan di Perpustakaan

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)


mailto:nina.herlina@unpad.ac.id

Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 201

Nasional RI Jakarta, yang berasal dari tahun 1610
dan 1613, dan ada yang paling baru ditulis tahun
1993. Selain itu, ada pula tujuh naskah yang kini
tersimpan di Perpustakaan Universitas Leiden,
yang berasal dari tahun 1896. Bagian inti Serat
Pararaton yang bersifat historis diduga disusun
sekitar 1474-1486 berupa chronicle, sedang bagian
sastra sejarahnya antara 1500-1613 (Kasdi, 2014)

Naskah Serat Pararaton pertama kali diteliti
oleh J.L.A. Brandes dan hasil penelitiannya
diterbitkan pada tahun 1897. Antara tahun 1912-
1913 Commissie voor Volkslectuur di Batavia
menerbitkan terjemahan Serat Pararaton dalam
bahasa Jawa, karya R.M. Mangkudimedja.
Selanjutnya, naskah ini dikerjakan oleh. N.J. Krom
dengan bantuan Prof. Mr. Dr. J.C.G. Jonker dan
R.Ng. Poerbatjaraka, diterbitkan pada tahun 1920.
Pada tahun 1965 terbit pula terjemahan Pararaton
dalam Bahasa Indonesia yang dikerjakan oleh R.
Pitono Hardjowardojo berdasarkan teks Jawa Kuna
dan terjemahan dalam bahasa Belanda edisi
Brandes-Krom. Selanjutnya, terbit pula Pararaton
hasil garapan Ki J. Padmapuspita berupa teks Jawa
Kuna yang diambil dari Pararaton edisi Brandes-
Krom (1920) dan disertai dengan terjemahannya
dalam bahasa Indonesia. Yang paling akhir , pada
tahun 2009 terbit pula hasil garapan Agung
Kriswanto terhadap naskah Pararaton koleksi
Perpustakaan Nasional RI (no. inv. 19 L 600)
disertai terjemahannya dalam bahasa Indonesia
(Djafar, 2014).

Berdasarkan sumber-sumber yang telah
disebutkan di atas, akan dianalisis untuk membuat
rekonstruksi peristiwa Pasunda Bubat dalam
bentuk historiografi.

METODE

Metode penelitian yang digunakan dalam
penelitian ini adalah metode sejarah yang terdiri
dari empat tahapan, yakni heuristik, kritik,
interpretasi, dan historiografi (Garraghan, 1957;
Gottschalk, 1968). Tahap pertama, heuristik yaitu
menelusuri dan menghimpun sumber sejarah yang
relevan dengan pokok masalah yang diteliti. Untuk
memperoleh sumber yang otentik, dilakukan kritik
eksternal sedangkan untuk memperoleh sumber
yang kredibel, dilakukan kritik internal. Untuk
memperoleh fakta sejarah, data yang sudah melalui
tahap  kritik, dikoroborasi dengan sumber
pembanding yang tidak saling berkaitan. Fakta
tersebut kemudian diinterpretasi, baik secara

analisis maupun sintesis. Rangkaian fakta yang
telah diinterpretasi secara logis, kemudian
direkonstruksi menjadi  historiografi tentang
Pasunda Bubat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dalam Serat Pararaton edisi Brandes,
Pasunda Bubat dikisahkan sebagai berikut:
“Kemudian Pasunda-Bubat. Bhre Prabhu (Hayam
Wuruk) menginginkan putri Sunda. Patih Madu
diutus mengundang orang Sunda. Orang Sunda
berpikir bahwa akan berbesanan. Datanglah Raja
Sunda ke Majapahit, Sang Ratu Maharaja tidak
mempersembahkan putrinya. Orang Sunda harus
disambut dengan upacara kebesaran jika akan
menyerahkan putrinya. Patih Majapahit tidak mau
jika (putri Sunda) akan dinikahkan (dengan Raja
Majapahit) karena putri raja dianggap sebagai
persembahan. Orang Sunda tidak mau memberi-
kan. Patih Gajah Mada memberitahukan ulah orang
Sunda. Bhra Parameswara dari Wengker mengata-
kan, “Janganlah khawatir kakanda raja, saya akan
melawan bertempur.” Setelah Gajah Mada membe-
ritahukan ulah orang Sunda lalu pasukan Majapahit
mengepung orang Sunda. Orang Sunda akan
menyerahkan putri raja, tetapi dihalangi oleh para
menak yang sanggup mati bersimbah darah di
Bubat dan tidak akan tunduk. Para pemimpin orang
Sunda antara lain Larangagung, Tuhan (maksud-
nya Tohaan= orang yang dihormati —pen.) Sohan,
Tuhan Gempong, Paiiji Mélong, Urang Tobong-
barang, Rangga Cahot, Tuhan Usus, Tuhan Sohan,
Urang Pangulu, Urang Saya, Rangga Kaweni,
Urang Siring, Satrajali, Jagatsaya. Semua orang
Sunda menyerang sambil bersorak. Diiringi bunyi
reyong, sorak-sorai bagaikan guntur. Sang Prabu
Mabharaja telah tewas lebih dahulu bersama Tuhan
Usus. Bhra Parameswara datang ke Bubat, tidak
mengetahui bahwa masih banyak orang Sunda
yang tersisa, dan para pemimpin menak menyerang
ke selatan. Orang Sunda binasa. Pasukan Majapahit
yang menghadang memperoleh kemenangan,
mereka Arya S€ntong, Patih Gowi, Patih Marga-
léwih, Patih T&t€g, Jaran Bhaya. Semua mantri
Araraman berperang di atas kuda. Orang Sunda
terdesak, bergerak ke arah barat-daya menuju
tempat Gajah Mada. Orang Sunda yang sampai di
depan kereta gugur. Bagaikan lautan darah dan
gunung bangkai, orang Sunda gugur semua tak
tersisa, pada tahun Saka sanga-turangga-paksa-
wani, 1279. Bersamaan saatnya peristiwa Dompo

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



202 Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156

dan peristiwa Sunda. Setelah itulah Gajah Mada
amukti palapa”.(Djafar, 2014; Munandar 2014).
Kisah Pasunda Bubat, dimuat pula dalam
naskah Carita Parahiyangan, meskipun amat
sangat ringkas. Naskah ini kini tersimpan di
Perpustakaan Nasional RI dengan no. inv. /2]a
PLT7 (Behrend, 1998: 570) dan disebut juga
sebagai naskah Carita Parahyangan (Kropak 406)
karena naskah ini tersimpan di dalam kropak
nomor 406. Naskah ini telah digarap oleh K.F.
Holle (1882), C.M. Pleyte (1910), R.M.Ng.
Poerbatjaraka (1919-21), J. Noorduyn (1966) dan
Atja (1968). Menurut Atja (1968). naskah ini
merupakan salah satu naskah Sunda Kuna yang
unicum dan diperkirakan ditulis pada abad ke-16.
Dalam naskah ini hanya tertulis “urang reya
sa(ng)kan nu angkat ka jawa, mumul nu lakian di
sunda, panprang di majapahit. (Mulanya banyak
orang yang pergi ke Jawa, karena tidak mau
bersuamikan orang Sunda. Jadilah perang di
Majapahit)(Djafar, 2014; Munandar 2014).

Yang menarik, Pasunda Bubat ini dikisahkan
secara panjang lebar dalam naskah Kidung Sunda
(Kidung Sundayana). Naskah sastra berbahasa
Jawa Kuna (Tengahan) dan beraksara Bali ini ada
beberapa versi yang kini tersimpan di Perpustakaan
Nasional RI (PNRI), Jakarta, dan di Perpustakaan
Universitas Leiden. Di antara naskah-naskah
tinggalan Dr. J.L.A. Brandes di PNRI kini masih
terdapat dua naskah dan dalam koleksi CC Berg di
Leiden ada tujuh naskah. Naskah dalam bentuk
kidung ini sudah digarap oleh C.C. Berg dan
diterbitkan pada tahun 1927 dan 1928 (Djafar,
2014)

Romo Zoetmulder telah membuat ikhtisar isi
Kidung Sunda sebagai berikut (Munandar, 2014):
“Hayam Wuruk, Raja Majapahit, merencanakan untuk
menikah. Utusan-utusan dikirimkan ke segala jurusan
dan telah membawa kembali gambar-gambar menge-
nai berbagai puteri, tetapi tak seorang pun berkenan di
hatinya. Lalu ia mendengar desas-desus bahwa Raja
Sunda mempunyai seorang puteri yang tersohor karena
kecantikannya. Seorang pelukis ulung diutus untuk
membuat lukisannya. Akan tetapi pada waktu lukisan
itu datang, tiba pula kedua pangeran dari Kahuripan
dan Daha, paman-paman Hayam Wuruk yang
mengunjungi kemenakannya guna menyatakan
keprihatinan mereka bahwa ia belum memiliki seorang
permaisuri. Langsung Sang Raja jatuh cinta pada
puteri yang menjadi model bagi lukisan itu. Madhu,
seorang mantri senior, diutus menghadap Raja Sunda,
membawa sepucuk surat untuk meminang sang puteri.
Ia tiba di sana setelah mengadakan pelayaran laut

selama enam hari dan menyampaikan surat itu waktu
diadakan audensi (upacara penerimaan tamu-tamu).
Sang Raja senang sekali bahwa puterinya dipilih menjadi
permaisuri Raja Majapahit yang berkuasa itu, lalu
memberitahukan lamaran tersebut kepada Sang Ratu
dan Sang Puteri. Dalam urusan ini Sang Puteri tidak
banyak komentarnya, dan uraian orang tuanya yang
menyanjung-nyanjung calon suaminya, ditanggapi
dengan suatu sembah saja tanpa mengatakan apa pun.
Madhu kembali dengan sepucuk surat yang
memberitahukan kedatangan sang puteri. Tak lama
berselang, Sang Raja, ratu dan puteri bertolak, disertai
dua ratus kapal, belum lagi kapal-kapal kecil lainnya,
jumlah 2000. Ketika mereka naik kapal, kelihatan
pertanda-pertanda buruk. Kapal yang ditumpangi
Sang Raja adalah sebuah jung buatan Cina seperti
banyak mulai dipakai setelah perang Wijaya.

Di Majapahit diadakan persiapan-persiapan
besar-besaran untuk menyambut para tamu. Sepuluh
hari kemudian akuwu (kepala desa) Bubat muncul
dengan berita bahwa tamu-tamu telah tiba. Raja
beserta kedua pamannya bermaksud untuk berangkat
seketika itu juga guna menyongsong mereka. Semua
berkumpul di bale agung dan para mantri
bergembira ria. Tetapi tiba-tiba semua berdiam diri,
ketika mereka melihat bahwa raut muka Gajah Mada
dengan jelas memperlihatkan, bahwa ia tidak suka
dengan perkembangan terakhir. Ia mencela sang raja
dan mengusulkan, agar beliau tinggal di Majapahit dan
menunggu saja. Tidak tepat, katanya, bila sang maharaja
merendahkan diri menyongsong seorang vassal (raja
daerah). Siapa tahu apakah orang-orang Sunda itu
tidak datang sebagai musuh yang menya-mar sebagai
sahabat? Raja yang masih muda itu dan yang mudah
sekali dipengaruhi oleh patihnya dan tidak mampu
menyelami maksudnya, lupa akan laporan Madhu
serta surat Raja Sunda, lalu memutuskan untuk
tinggal di Majapahit dan membatalkan segala
persiapan. Para mantri lainnya terperanjat ketika
mendengar perintah yang tak terduga itu, tetapi mereka
terlalu takut terhadap raja beserta patihnya sehingga
mereka tidak melawannya.

Di Bubat segala sesuatu dipersiapkan untuk
menyambut kedatangan Sang Mempelai beserta
rombongannya. Desas-desus mengenai apa yang
terjadi di Majapahit bocor juga dan orang menduga
bahwa Raja Majapahit mengingkari janjinya. Patih
Anepakén bersama tiga pejabat tinggi lainnya beserta 300
prajurit bersenjata lengkap diutus ke ibukota. Setibanya
di sana mereka langsung menuju tempat kediaman sang
path dan memasuki rumahnya, setelah pasukan
pengawal tidak menghiraukan permohonan mereka
untuk menghadap. Anépaken memberitahukan, bahwa

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 203

ia telah datang untuk mengurus sesuatu masalah, dan
datang ke Majapahit dan menerima Raja Hayam Wuruk
sebagai menantunya. Gajah Mada memberi jawaban
penuh penghinaan pribadi kepada utusan dari Sunda:
Ini bukan cara yang diharapkan dari sebuah negeri
yang harus tunduk kepada Majapahit. Seperti negara-
negara vassal lainnya, Raja Sunda pun harus datang dan
menyerahkan persembahannya sebagai tanda bahwa ia
tunduk kepada Raja Majapahit yang kemudian bersedia
menerima sang puteri sebagai persembahan orang-
orang Sunda. Menyusullah pertengkaran mulut penuh
kata kasar, dan karena Smaranata Brahmin keraton
turun tangan, maka dapat dihindarkan terjadinya
pertempuran pada saat itu dan di tempat itu juga.
Orang-orang Sunda kembali setelah mereka diberitahu,
bahwa keputusan terakhir dari Raja Majapahit akan
disampaikan kepada mereka dalam waktu dua hari.

Raja Sunda tidak berkhayal, bahwa perselisihan
ini masih dapat diselesaikan secara damai. [a sama
sekali tidak bersedia memenuhi permintaan Majapahit
dan berlaku seperti seorang wvassal, sesuai dengan
tuntutan patih Majapahit. Kepada para mantrinya Raja
Sunda memberitahukan untuk gugur sebagai seorang
ksatriya: mereka menyatakan, bahwa mereka semua akan
mengikutinya. Raja lalu menjumpai Sang Ratu beserta
puterinya dan memberitahukan kepada mereka
mengenai perkembangan yang naas itu; satu-satunya
yang dapat diperbuat adalah gugur untuk
melindungi kehormatannya. la mendesak agar
mereka pulang ke Sunda, tetapi Sang Ratu beserta
putrinya menolak untuk berpisah dengannya.
Semua bersiap-siap menghadapi perang yang tak
terelakkan lagi.

Tentara Majapahit pun disiapsiagakan dan
menuju Bubat. Pasukan yang paling depan ialah
prajurit-prajurit biasa, kemudian para tanda dan mantri,
kemudian Gajah Mada, sang patih, dan akhirnya ketiga
raja. Pada saat terakhir dua utusan dikirim ke tempat
perkemahan orang-orang Sunda bersama seratus
prajurit, tetapi pesan yang mereka bawa sama dengan
syarat-syarat yang telah ditolak oleh pihak Sunda dan
kita dapat membayangkan, bahwa dengan marah
sekali lagi mereka tolak syarat-syarat itu.

Sisa pupuh ini membahas pertempuran yang
menewaskan banyak prajurit Majapahit, tetapi
akhirnya semua orang Sunda dimusnahkan. Anepakén
ditewaskan oleh Gajah Mada; Raja Sunda Gugur setelah
dengan gagah berani melawan kedua besannya, Raja
Kahuripan dan Daha. Pitar adalah satu-satunya mantri
Sunda yang dapat meloloskan diri dari pembantaian
karena ia berpura-pura mati di tengah-tengah mayat-
mayat, lalo ia membawa berita malapetaka itu
kepada sang Ratu beserta puterinya. Kedua-duanya

memutuskan untuk mengikuti raja ke alam maut
(bela). Sang Ratu khawatir kalau-kalau putrinya
dihalangi melaksanakan niat itu kalau ia kelihatan
bersama dengan ibunya menuju medan pertempuran.
Ia minta kepada puterinya untuk mendahului ke alam
maut dan minta kepada ayahnya agar ia sudi
menantikan istrinya sebelum mereka bertolak dalam
perjalanan penuh mara bahaya itu ke alam maut. Sang
puteri menuruti permintaan ibunya lalu menikam diri.
Kemudian Sang Ratu, isteri Sang Raja bersama semua
isteri para mantri menuju medan pertempuran dan
melakukan bunuh diri di atas jenazah suami-suami
mereka.

Hayam Wuruk dilanda rasa sedih dan sesal,
setelah cita-citanya yang paling indah tidak terpenuhi
seperti yang dibayangkannya, melainkan berakhir
dengan pertempuran sedemikian tragis. Karena tidak
melihat jenazah Sang Puteri di antara para bela,
harapan bahwa ia mungkin masih hidup lalu dapat
dijadikan isterinya, membumbung tinggi lagi. Akan
tetapi, setelah tiba di pesanggrahan dan menemukan
jenazahnya, ia jatuh pingsan; setelah sadar kembali ia
mengungkapkan rasa sedihnya dengan sebuah ratapan
yang mengharukan; ia berharap agar ia segera dapat
menggabungkan diri dengannya, lalu dipersatukan
dengan kekasihnya untuk selama-lamanya. Kemudian
upacara mendoakan arwah dilakukan.

Semenjak saat itu Sang Raja merana dan tidak
lama kemudian meninggal dunia. Deskripsi panjang
lebar mengenai upacara perabuan Sang Raja. Kedua
paman mengadakan perundingan dengan para mantri
senior mereka; mereka yakin bahwa Gajah Madalah
yang merupakan biang keladi semua malapetaka itu,
lalu memerintahkan supaya ia dibunuh. Para mantri
mempersiapkan pasukan-pasukannya, lalu mengepung
kepatihan (rumah kediaman sang patih) dan
meruntuhkan temboknya. Pada saat itu Gajah Mada
sadar, bahwa ‘telah tiba waktunya bagi dia, patih
Kerajaan Majapahit dan inkamasi Narayana (Wisnu),
untuk pulang ke Surga Wisnu; ia mengenakan
lencana-lencana keagamaan dengan tali kastanya
lengkap dengan tasbihnya. Sambil berdiri di halaman
dalam ia melakukan yoga lalu menghilang ke ketiadaan.
Ketika pasukan-pasukan masuk menyerbu, mereka
tidak menemukan seorang pun. Di seluruh negeri
diadakan pencarian, tetapi sia-sia. Kedua paman
yang menyerupai ‘Siva-Buddha’ tidak mau tinggal
lebih lama lagi di Majapahit yang demikian penuh
kenang-kenangan sedih, lalu pulang ke Kahuripan dan
Daha” (Zoetmulder, 1982: 528—32).

Sumber sejarah  terakhir yang
mengkisahkan Pasunda Bubat adalah naskah Tatwa
Sunda. Ada dua naskah yang tersimpan di

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



204 Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156

Perpustakaan Universitas Leiden. Isi naskah
merupakan fragmen dari kisah putri Sunda yang
gagal menikah dengan Raja Hayam Wuruk dari
Majapahit karena terjadinya Perang Bubat seperti
yang diuraikan dalam naskah Kidung Sunda
(Sundayana) (Djafar, 2014).

Peristiwa Pasunda Bubat, hanya dikisahkan
dalam naskah-naskah yang tergolong sumber
sekunder di atas. Hingga saat ini tidak ada sumber
primer yang menyebutkan adanya peristiwa
tersebut. Namun demikian, tidak berarti bahwa
peristiwa itu tidak pernah terjadi.

Dalam Serat Pararaton, disebutkan bahwa
Pasunda Bubat terjadi bersamaan dengan Peristiwa
yang disebut Padompo, yaitu penyerbuan pasukan
Majapahit ke Dompo, yang terjadi tahun 1297 Saka
atau 1357 Masehi. Penulisan Serat Pararaton
sendiri dilakukan paling cepat lebih dari seratus
tahun setelah peristiwanya itu terjadi (1474-1484),
ketika Majapahit sedang mengalami keruntuhan-
nya. Siapakah penulis naskah ini? Sebagaimana
kebanyakan historiografi (penulisan sejarah)
tradisional, biasanya anonim. Namun mengapa
peristiwa yang dapat dikatakan sebagai aib bagi
Majapahit diungkapkan dalam naskah ini?
Kemungkinan besar yang menulis naskah atau
yang menyuruh menulis naskah ini adalah pihak
yang bersebrangan dengan Majapahit. Jadi, tidak
mengherankan bila peristiwa yang dianggap aib
bagi musuh diungkap dalam naskah ini. Dalam
kurun waktu seratus tahunan, tentulah masih ada
yang bisa menceritakan kisah tragis yang menimpa
Raja Sunda tersebut. Kesimpulannya: Inti Pasunda
Bubat dalam naskah Serat Pararaton adalah
peristiwa sejarah, meski detailnya mungkin rekaan
pengarang.

Namun mengapa dalam Carita Parahyang-
an yang berasal dari Tatar Sunda, hanya dikisahkan
sangat ringkas? Peristiwa Pasunda Bubat tentulah
sebuah peristiwa besar, yang sangat menyedihkan.
Jadi, mungkin saja, urang Sunda ingin melupakan
peristiwa tersebut meskipun agak mengherankan
bahwa dalam kisah super singkat itu seakan ada
“celaan” bagi kaum perempuan Sunda yang
dianggap materialistis.

Kisah panjang lebar tentang Pasunda Bubat
dalam Kidung Sunda/Kidung Sundayana, yang
sangat memedihkan hati orang Sunda yang
membacanya dan mungkin menyulut “kemarahan”
ataupun “rasa dendam”, tampaknya didasarkan atas
kisah dalam naskah yang lebih tua, Serat
Pararaton. Dan atas prakarsa para ahli Belanda
pula, naskah Kidung Sunda ini kemudian

diterbitkan oleh Volkslectuur (sekarang dinamai
Balai Pustaka). Menurut salah satu sumber,
disebutkan bahwa buku berjudul Kidung Sunda ini
dijadikan bahan bacaan bagi siswa-siswa Algemene
Middelbare School (sekolah setingkat SMA
sekarang). Kita bisa membuat interpretasi atas
adanya fenomena ini. Apakah motivasi pemerintah
kolonial menerbitkan dan menjadikan buku ini
sebagai bacaan siswa-siswa. Maka dugaan pun
muncul: pemerintah kolonial yang sudah terbiasa
melakukan politik divide et impera (pecah dan
kuasai), sengaja menghidupkan konflik antar suku
(Sunda dan Jawa) dan memelihara “dendam
sejarah” ini dengan menerbitkan naskah yang
memanas-manasi hati orang Sunda. Jangan lupa
bahwa, bersamaan dengan itu , ditiup-tiupkan pula
pamali (pantangan), pamali laki-laki Sunda
menikah dengan perempuan Jawa. Suka atau tidak
suka, rupanya masyarakat pun termakan dengan
isu-isu ini. Isu “Perang Bubat” pun sering diangkat
ke permukaan dalam situasi kondisi politik
tertentu, misalnya pada tahun 1950-an ketika
muncul konflik anti Jawa di Tatar Sunda yang
dipicu oleh kecenderungan Presiden Soeckarno
untuk bersikap bias condong ke etnis Jawa. Isu
muncul kembali ketika muncul fenomena
kepemimpinan nasional yang memarginalkan suku
Sunda seperti muncul dalam dua dekade terakhir
ini.

Terlepas dari itu semua, para sejarawan,
arkeolog, filolog, berusaha untuk meneliti Pasunda
Bubat untuk mendapatkan kisah historis yang
tergolong  “wie est eigentlicht gewesen”
(sebagaimana ia terjadi), seperti kata Leopold von
Ranke. Oleh karena ketiadaan sumber primer, dan
hanya mengandalkan sumber-sumber sekunder
maka pendekatan yang lebih bersifat hermeneutis
pun dilakukan, yaitu dengan mencoba menyelami
kondisi sosiopolitik budaya, yang berlaku pada
waktu peristiwa itu terjadi (kulturgebundenheit),
dan melakukan komparasi-komparasi historis
dengan peristiwa sejaman yang memiliki sumber
primer. Beberapa prasasti terkait Majapahit
pertengahan abad ke-14 dapat menjelaskan posisi
Gajah Mada dan hubungannya dengan sumpah
Amukti Palapa sehingga dapat dibuat interpretasi
tentang motivasi Gajah Mada untuk menghadapi
Raja Sunda dengan senjata. Selain itu, berita-berita
asing maupun lokal, dapat menjelaskan dugaan
kuat tentang rute perjalanan Raja Sunda menuju
Bubat.

Pada awal tahun 2018, Pemerintah Provinsi
Jawa Barat meminta penulis untuk mengadakan

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 205

penelitian mendalam tentang Pasunda Bubat.
Kemudian diseminarkan secara nasional. Para
penanggap dalam Seminar Nasional tersebut
menyampaikan tanggapan yang beragam, mulai
dari yang emosional hingga yang moderat. Ada
penanggap yang menyebut Gajah Mada adalah
penjahat, menyebut Pasunda Bubat adalah
“pembokongan” Majapahit terhadap Pajajaran.
Ada juga yang berpendapat bahwa dendam sejarah
sangat berbahaya jika terus dipelihara. Apalagi jika
untuk kepentingan yang kurang jelas dan tidak
mendatangkan keuntungan apa-apa, kecuali den-
dam itu sendiri. Selain itu, ada yang berpendapat
bahwa kita tidak perlu khawatir berlebihan bahwa
kisah Pasunda Bubat akan menimbulkan konflik
sosial di antara masyarakat Sunda dan Jawa.
Bahkan sebaliknya, bila kisah itu dibaca dengan
tenang dan kemudian direnungkan, sesungguhnya
banyak pesan berharga yang bisa ditemukan
pembaca dari etnis manapun mereka berasal.
Pendapat lainnya yang juga menarik, adalah bahwa
Pasunda Bubat telah menghasilkan kreatifitas di
bidang sastra, teater, dan berpendapat bahwa tidak
perlu dilakukan rekonsiliasi secara formal karena
dikhawatirkan akan membangkitkan kembali den-
dam yang terpendam. Apalagi bila rekonsiliasi
ditandai dengan penyematan nama Gajah Mada,
Hayam Wuruk, Majapahit untuk nama-nama jalan
di Jawa Barat; bukan mustahil jika dendam yang
hampir padam malah menyala kembali. Seorang
pakar pemerintahan berpendapat bahwa dengan
diproklamirkannya NKRI, sebenarnya sebagai
upaya melakukan shortcut terhadap masa lalu di
belakang Indonesia. Pasunda Bubat bukan untuk
dilupakan namun untuk dipetik berbagai pelajaran
masa lalu, guna menjalani masa depan yang lebih
baik sebagai bangsa Indonesia dengan keragaman
etnisitas, sukubangsa, bahasa, agama dan keper-
cayaan. Mengenai rekonsiliasi antara masyarakat
Sunda dan masyarakat Jawa terkait peristiwa masa
lalu, cukup dengan memahami informasi yang
relatif jelas ikhwal peristiwa tersebut dan
konteksnya. Seorang pakar sosiologi, berpendapat
segenap luka masa silam Antara Sunda dan Jawa
pada akhirnya menjadi jembatan cultural strategy
of self-definition. Tanpa harus ada paksaan.
Apalagi rekayasa politik.

Kesimpulan akhir seminar tersebut adalah
sebagai berikut: Peristiwa yang disebut Pasunda
Bubat dalam naskah Serat Pararaton adalah
sebuah peristiwa sejarah yang terjadi di Lapangan
Bubat (yang terletak di sebelah utara ibukota
Kerajaan Majapahit, Trowulan) pada tahun 1357,

ketika Prabu Maharaja, Raja Sunda Galuh
mengantarkan puterinya Dyah Pitaloka atau
Citraresmi yang dilamar oleh Raja Majapahit Prabu
Hayam Wuruk untuk menjadi permaisurinya.
Namun karena Raja Hayam Wuruk sudah
dipertunangkan dengan sepupunya, Indudewi atau
Paduka Sori. Orang tua Hayam Wuruk, Tribu-
wanatunggadewi, diduga telah membuat Gajah
Mada bertindak untuk menggagalkan perkawinan
tersebut dan memaksa agar Dyah Pitaloka mau
menjadi selir Hayam Wuruk dan dianggap sebagai
upeti. Kemungkinan besar Gajah Mada memiliki
motivasi lain yaitu mewujudkan sumpah amukti
palapa-nya untuk mengalahkan Raja Sunda,
dengan memanfaatkan situasi tersebut. Demi
mempertahankan harga diri, Prabu Maharaja dan
pasukannya memilih untuk melakukan perlawanan
hingga titik darah penghabisan. Terjadilah tragedi
terbesar dalam Sejarah Kerajaan Galuh: semua
rombongan Raja Galuh gugur di Bubat, tetapi
Kerajaan Galuh tetap menjadi kerajaan yang
merdeka. Ada upaya —upaya dari pemerintah
kolonial Hindia Belanda untuk mempertajam
konflik Sunda-Jawa dengan menerbitkan naskah
Kidung Sunda yang mengekploitasi kisah tragis
tersebut sehingga menimbulkan dendam sejarah
dari pihak Sunda kepada Jawa.

Pada bulan Mei 2018, hasil seminar penulis
diskusikan bersama tokoh-tokoh Jawa Barat.
Hasilnya: Gubernur Jabar Ahmad Heryawan,
membuat surat keputusan untuk mengganti nama
Jalan Cimandiri menjadi Jalan Hayam Wuruk,
Jalan Pusdai menjadi Jalan Citraresmi, dan Jalan
Gasibu menjadi Jalan Majapahit. Namun Gajah
Mada tidak dijadikan nama jalan di Kota Bandung
karena masyarakat tetap menolak nama tokoh yang
dianggap sebagai dalang pembunuhan Raja Galuh
dan rombongannya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Taufik dan A. B. Lapian (eds.). (2011).
Indonesia dalam Arus Sejarah. Jilid 3.
Jakarta: Ichtiar Baroe van Hoeve.

Atja. (1968). Tjarita Parahijangan: Naskah Titilar
Karuhun Urang Sunda Abad ka-16.
Bandung: Jajasan Kebudajaan.

Atja & Saleh Danasasmita, (1981a), Carita
Parahiyangan: Transkripsi, Terjemah-an,
dan Catatan. Bandung: Proyek Pengem-
bangan Permuseuman Jawa Barat.

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



206 Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156

Behrend, T.E. (1998). Katalog Induk Naskah-
naskah  Nusantara: 4. Perpustakaan
Nasional Republik Indonesia. Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia/Ecole Frangaise
d’Extréme-Orient.

Belegering van Batavia door de koning van Java,
(1628). Collectie Ninik Setrawati. Photos
from Colonial Era. Inventarisnummer RP-
P-OB-75.325A. Amsterdam:
Rijksmuseum Nederlands

Belegering van Batavia door de sultan van
Mataram. Collectie Aart Dircksz Oossaan
en Sander Wybrants. (1680).
Inventarisnummer 511 K 23 p. 358. Den
Haag: Koninkklijke Bibliotheek.

Berg, C.C. (1927) “Kidung Sunda, inleiding, tekst,
vertaling en aanteekeningen”, BKI, 83:1-
161.

------------- . (1928). nleiding tot de Studie van het
Oud-Javaansch  (Kidung  Sunddayana).
Soerakarta: De Bliksem.

————————————— . (1950-51) “De Geschiedenis van Pril
Majapahit”, Indonesié, V: 481-520.

------------- . (1950-52). “De Sadeng oorlog en de
mythe van Groot Majapahit”, Indonesié,
V: 385- 422.

Brandes, J.L.A. (1897) Pararaton (Ken Arok) of
het Boek der Koningen van Toemapél en
van Majapahit. ‘s-Gravenhage: Martinus
Nijhoff/Batavia: Albrecht & Co. [VBG,
XLIX].

------------- . (1920). Pararaton (Ken Arok) of het
Boek der Koningen van Toemapél en van
Majapahit. Tweede druk. Bewerkt door
Dr. N.J. Krom met Medewerking van Prof.
Mr. Dr. J.C.G. Jonker, H. Kraemer en

R.Ng. Poerbatjaraka.  ‘s-Gravenhage:
Martinus Nijhoff/Batavia: Albrecht & Co.
[VBG, LXII].

Cortesdao, Armando. (1944). The Suma Oriental of
Tome Pires: An Account of the East, from
Red Sea to Japan. Translated from
Portuguese MS in theBibiotheque de la
Chambre des Des deputri, Paris, and Edited
by Armando Cortesdo. London: Hakluyt
Society.

Darsa, Undang Ahmad dan Edi S. Ekadjati. (2003).
“Fragmen Carita Parahyangan (Kropak
406)”, dalam Sundalana, 1. Bandung:
Yayasan Kebudayaan Sunda/Kiblat Buku
Utama.

de Graaf, H. J. (1985). Puncak Kekuasaan
Mataram, Politik Ekspansi Sultan Agung.
(Terj.). Jakarta: Grafiti dan KITLV.

de Haan, Frederick. (1912). Priangan: De
Preanger Regentschappen onder het
Nederlandsch Bestuur tot 1811. Batavia:
Kolff

Djafar, Hasan. (2012). Masa Akhir Majapahit:
Girindrawarddhana dan Majasalahnya.

Depok: Komunitas Bambu. Cetakan
kedua.

————————————— . (2014). “Perang Bubat (Pasunda-
Bubat): Sumber dan Permasalahan di
Sekitarnya”, dalam Seminar Pasunda-
Bubat, 27 Maret 2014 di Aula Harian
Umum Pikiran Rakyat, JI. Soekarno-Hatta
147 Bandung. Diselenggarakan Yayasan
Masyarakat Sejarawan Indonesia (YMSI)
Jawa Barat.

Djajadiningrat, R. A. Hoesein. (1913/1983).
Critische Beschouwing van de Sadjarah
Banten: Bijdrage ter Kenstscheteing van
de  Javaansche  Geschiedschrijving.
Leiden: John Enschede en Zenen.

Ekadjati, Edi S. (ed.). (1984). Masyarakat Sunda
dan Kebudayaannya. Jakarta: Girimukti
Pasaka.

Ekadjati, Edi S. (1979). Ceritera Dipati Ukur; Suatu
Karya Sastera Sejarah Sunda. Disertasi.
Jakarta: Universtas Indonesia.

Gezicht in vogelvliucht op de stad Batavia met het
fort, (1629). Onderdeel van de illustraties
in het verslag van de tochten van Pieter
van den Broecke naar Qost-Indié, 1605-

1640.  Inventarisnummer  RP-P-OB-
75.467. Amsterdam: Rijksmuseum.

Hadi, Farid. (1992). Dipati Ukur. Jakarta:
Depdikbud

Hageman Cz., J. (1866). “Geschiedenis der
Soendaladen”, TBG. XVI. Batavia:
BGKW.

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 207

Hardjakoesoema, M. K. (1934). Wawatjan Dipati
Oekoer. Batavia-Centrum: Bale Poestaka.

Hardjowardojo, R. Pitono. (1965). Pararaton.
Djakarta: Bhratara.

Herlina, Nina. (2015). Metode Sejarah. Bandung:
Yayasan Masyarakat Sejarawan Indonesia
Cabang Jawa Barat.

Kartodirdjo, Sartono. (1969). “Struktur Sosial dari
Masjarakat Tradisionil dan Kolonial”,
Lembaran Sedjarah, 4.

Kasdi, Aminuddin. (2014). “Aspek-aspek Historis
Peristiwa Pa Sunda (Perang Bubat 1357)”,
dalam Seminar Pasunda-Bubat, 27 Maret
2014 di Aula Harian Umum Pikiran
Rakyat, JI. Soekarno-Hatta 147 Bandung.
Diselenggarakan Yayasan Masyarakat
Sejarawan Indonesia (YMSI) Jawa Barat.

Kern, R.A. (1898). Geschiedenis der Preanger
Regentschappen, Kort Overzigt.
Bandoeng: De Vries & Fabricius.

Kriswanto, Agung. (2009). Pararaton: Alih Aksara
dan Terjemahan. Jakarta: Wedatama
Widya Sastra.

Krom, N.J. (1931). Hindoe-Javaansche Geschie-
denis. Tweede herziene druk. ‘s-
Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Leerdam, Ben F. van. (1995). Architect Henri
Maclaine Pont: Een Speurrtocht naar het
Wezenlijke van de Javaanse Architectuiur.
Cip-Gegevens Koninklijke Bibliotheek
Den Haag.

Leupe, A. P. (1859). “Beschrijving der kaart
voorstellende de belegering van de stad
Batavia 1628 in Bijdragen tot de taa\land-
en volkenkunde van Nederlandsch-Indie. 6
Deel. 's Gravenhage : Nijhoff

Leur J.C. van. (1955). Indonesian Trade and
Society: Essay in Asian Social and
Economic History. The Hague/Bandung:
W. van Hoeve.

Lubis, Nina Herlina. (2013). Sejarah Kerajaan
Sunda. Bandung: Yayasan Masyarakat
Sejarawan Indonesia (YMSI) Cabang Jawa
Barat.

Mangkudimedja, R.M. (1912-13). Pararaton.
Uitgegeven door Bemiddeling Commissie
voor Volkslectuur. Betawi: Papijrus, 3 jilid
(Dicetak dengan aksara dan bahasa Jawa).

Munandar, Agus Aris. (2014). “Tinjauan atas
Pasunda-Bubat Tahun 1357 M”, dalam
Seminar Pasunda-Bubat, 27 Maret 2014 di
Aula Harian Umum Pikiran Rakyat, JI.
Soekarno-Hatta 147 Bandung.
Diselenggarakan Yayasan Masyarakat
Sejarawan Indonesia (YMSI) Cabang Jawa
Barat.

Noorduyn, J. (1962a). “Over het eerste gedeelte
van de Oud-Soendase Carita Parahyang-
an”, BKI, 118(3): 374-383.

------------- . (1962b) Het begin gedeelte van de
Carita Parahyangan: Tekst, Vertaling,
Comentaar”, BKI, 118: 405-432.

------------- . (1966) “Eenege nadere gegeven over
tekst en inhoud van de Carita
Parahyangan”, BKI, 122 (3): 366-374.

Noorduyn, J. dan A. Teeuw. (2006). Three Old
Sundanese Poems. Edited and Translated
by J. Noorduyn and A.Teeuw. Leiden:
KITLV Press.

Padmapuspita, Ki J. (1966). Pararaton: Teks
Bahasa Kawi, Terdjemahan Bahasa
Indonesia. Jogjakarta: Taman Siswa.

Pigeaud, Th.G.Th. (1960-62). Java in the I14th
Century: A Study in Cultural History. The
Nagara-Kertagama by Rakawi Prapanica
of Majapahit, 1365 A.D. 5 vols. The
Hague: Martinus Nijhoff.

------------- (1967-70).  Literature of Java:
Catalogue  Raisonné  of  Javanese
Manuscripts in  the Library of the

University of Leiden and other Public
Collections in the Netherlands. 3 vols. The
Hague: Martinus Nijhoff.

Poerbatjaraka, R.Ng. (1957) “Carita Parahyangan”,
TBG, LIX: 402-415.

Poesaka Soenda, (1923).

Ranggawaluya, H. S. Dan Darkat Darjusman.
(1980). Wawacan Pangeran Dipati Ukur I.
Jakarta: Depdikbud.

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



208 Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156

Robson, R.O. (1995). Desawarnana (Nagara-
krtagama) by Mpu Prapaiica. Leiden:
KITLV Press (VKI, 169).

Schrieke, B.J.O. (1916). Het Book van Bonang.
Bijdrage tot de kennis van den Islamiseering
van Java. Utrecht: P. Den Boer.

————————————— . (1919). ”Varium: Javanen als zee-en
handelsvolk”, TBGLVIII: 424-428.

Tribinuka, Tjahja. (2014). “Rekonstruksi Arsitek-
tur Kerajaan Majapahit sari Relief, Artefak,
dan Situs Bersejarah”, dalam Prosiding
IPLBI, diakses 12 Juli 2017.

van der Chijs, J. A. (1880). Babad Tanah
Pasundan. Terj. R. Karta Winata. Batavia.

van Rees, Otto. (1869).
Geschiedenis  der

Overzight van de
Preanger  Regent-

schappen. Batavia: BGKW.

Wirjamartana, I. Kuntoro. (1993). “The Scriptoria
in the Merbabu-Merapai Area”, BKI, 149:
503-5-9.

Zoetmulder S.J., P.J. (1974). Kalangwan: A Survey
of Old Javanese Literature. The Hague:
Martinus Nijhoff (KITLV, Translation
Series, 16).

------------- (1982). 0OIld Javanese-English

Dictionary. 2 vols. With the collaboration of

S.O. Robson. ‘s-Gravenhage: Martinus

Nijhoff/Leiden: Koninklijk Instituut voor

Taal-, Land- en Volkenkunde.

————————————— . (1983) Kalangwan: Sastra Jawa Kuno
Selayang Pandang. Penerjemah: Dick
Hartoko S.J. Jakarta: Penerbit Djambataan.

Analisis Historis Tentang Pasunda Bubat
(Nina Herlina)



