
 
JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia  e-ISSN. 3089-9222 

Vol. 1 No. 1, Februari 2025, Hal. 79-89  DOI. https://doi.org/10.58472/konselia.v1i1.14  

 

  
 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  79 

OPEN ACCESS 

Research Article 

 

Konsep Nafs dan Terapinya dalam Perspektif Al-Qur’an 
 

 

Risma Nailul Amaliya1, Achmad Khudori Soleh2 
1 Magister Psikologi, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 
2 UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

 
Corresponding Author:  

Risma Nailul Amaliya, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

Email: rismaamaliya.ra@gmail.com 

 

 

Abstract. 

Humans were created by God with attitudes and character. Nafs in Arabic means soul and refers to the 

inner side of humans that has good potential, produces good behavior, and can always control oneself 

towards goodness. The aim of this research is to analyze the concept of Nafs (soul) and its therapy from 

the perspective of the Qur'an. This research method is the concept and therapy of the nafs from the 

perspective of the Al-Qur'an. The primary source in this discussion is the holy book Al-Qur'an. The 

results of this research are (1) the word Nafs in the Qur'an is mentioned 295 times and in total it means 

human beings, (2) in the Qur'an there are three divisions of nafs, namely nafs ammarah bi al-suu', nafs 

lawwamah, nafs mutma'innah. (3) the impact of mental disorders in the Qur'an is very dangerous, it can 

reach far from Allah, so that you don't get guidance from Him. So there are several nafs therapies 

according to the Qur'an that can be used, including: amar makruf wa nahi munkar, dhikr, patience, self-

motivation, purifying the soul, prayer, repentance, introspection. 

 

Keywords: Nafs, Al-Qur’an, Division of Nafs, Nafs Therapy 

 

Abstrak. 

Manusia di ciptakan oleh Allah dengan mempunyai sikap dan karakter. Nafs dalam arti Bahasa arab 

yang berarti jiwa dan merujuk kepada sisi dalam manusia yang berpotensi baik, menghasilkan perilaku 

yang baik pula, selalu dapat mengendalikan diri untuk menuju kebaikan. Tujuan penelitian ini untuk 

menganalisis konsep Nafs (jiwa) dan terapi nya dalam perspektif Al-Qur’an. Metode penelitian ini 

adalah konsep dan terapi nafs dalam perspektif Al-Qur’an. Sumber primer dalam pembahasan ini 

berupa kitab suci Al-Qur’an. Hasil penelitian ini adalah (1) kata Nafs dalam Al- Qur’an di sebutkan 

sebanyak 295 kali dan secara totalitas bermakna manusia (insan), (2) dalam Al- Qur’an pembagian nafs 

ada tiga yaitu nafs ammarah bi al- suu’, nafs lawwamah, nafs mutma’innah. (3) dampak ganguan jiwa 

dalam Al- qur’an sangat berbahaya bisa sampai jauh kepada Allah, sehingga tidak mendapatkan 

hidayah dari Nya. Sehingga ada beberapa terapi nafs menurut Al- Qur’an yang bisa di gunakan antara 

lain: amar makruf wa nahi munkar, dzikir, sabar, motivasi diri, mensucikan jiwa, sholat, taubat, mawas 

diri. 

 

Kata kunci: Nafs, Al-qur’an, Pembagian Nafs, Terapi Nafs 

 

 

PENDAHULUAN 

Isitilah jiwa dalam Bahasa Arab disebut dengan nafs yang secara kebahasaan dapat 

diterjemahkan menjadi jiwa atau diri. Nafs menjadi satu kesatuan yang menjadi penggerak 

tingkah laku. Nafs merupakan   sesuatu   yang   ghoib   dimana   manusia   tidak   bisa 

https://doi.org/10.58472/konselia.v1i1.14
mailto:rismaamaliya.ra@gmail.com


 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  80 

melihatnya secara langsung, namun bisa merasakannya, keberadaanya bisa diketahui melalui 

petunjuk dari Allah dan bisa dipelajari dari Al-Quran dan Sunnah. Secara umum, nafs dalam 

konteks pembicaraan tentang manusia merujuk pada sisi dalam manusia yang berpotensi baik 

dan buruk. Karena itulah, hendaknya ia mendapat perhatian yang besar pengolahannya. Seperti 

yang tertuang dalam (QS.91.7&8): 

ىهَاۖ  ىهَاۖ فاََلْْمََهَا فُجُوْرهََا وَتَ قْوّٰ  وَنَ فْسٍ وَّمَا سَو ّٰ
Banyak penelitian terdahulu berupa artikel jurnal yang mengkaji terkait konsep Nafs, 

diantaranya yaitu konsep nafs dalam penelitian Prilakusuma (2018) yang menurut Ibnu Sina 

dan Al- ghozali.  Ainiyah (2022) dalam risetnya membahas tentang konsep nafs menurut Imam 

Ghozali dan Ibn Qoyyim.  Kusuma (2022) tentang konsep nafs menurut Aristoteles. Wildan 

(2017) tentang konsep nafs dalam Al- qur’an.  Buku pengantar psikologi agama oleh Rosyad 

(2021). Mahadzir, dkk (2019) Pembangunan jiwa berdasarkan konsep nafs menurut Ibn Bajjah.   

Studi komparatif oleh Dody (2022) konsep al-nafs (jiwa) perspektif Hamka dan sa’id 

hawwa.  Rahman (2022) konsep jiwa menurut Mulla Shadra.  Rahman (2022) konsep jiwa 

menurut Ibn Sina.  Nunu (2020) dalam risetnya membahas tentang tazkiyatun nafs/ penyucian 

jiwa menurut para sufi.  Ibrahim (2020) rekonstruksi tazkiyah al nafs manurut Abu Hasan Al- 

Nadwi.   Diyana (2021) penyakit hati dan terpinya dalam Al-Qur’an menurut Ibn-Qoyyim al- 

Jauziyah.   

Tujuan dari penulisan ini adalah untuk memahami konsep nafs dan terapi nya dalam 

perspektif Al- Qur’an, sedangkan uraian di atas menunjukkan bahwa telah banyak artikel yang 

membahas mengenai konsep nafs dalam perspektif Al-Qur’an. Manfaat dari memahami 

memahami konsep nafs dan terapi nya dalam al- quran dan, setidaknya kita bisa memahami sisi 

dalam yang tercermin melaliu tingkah laku yang muncul dari masing- masing individu, dan 

bagaimana terapi penanganannya dalam perspektif Al-qur’an yang di implementasikan pada 

kehidupan sehari-hari banyak artikel yang membahas mengenai konsep nafs dalam perspektif 

Al-Qur’an. Manfaat dari memahami memahami konsep nafs dan terapi nya dalam al- quran 

dan, setidaknya kita bisa memahami sisi dalam yang tercermin melaliu tingkah laku yang 

muncul dari masing- masing individu, dan bagaimana terapi penanganannya dalam perspektif 

Al- qur’an yang di implementasikan pada kehidupan sehari- hari. 

 

METODE PENELITIAN 

Objek penelitian ini adalah konsep nafs dan terapinya dalam perspektif Al- Qur’an, dan 

jenis penelitian yang di lakukan oleh peneliti adalah analisis deskriptif kualitatif, yaitu peneliti 

berusaha menganalisis, meringkas dari berbagai data yang dikumpulkan. Sumber data primer 



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  81 

dalam penelitian ini adalah Al-Quran, dan sumber data sekunder penelitian ini adalah konsep 

nafs. Analisis yang di lakukan oleh peneliti yaitu dengan melakukan kontens analisis, analisis 

wacana, analisis interpretative. Teknik analisis data penelitian ini mengacu pada studi 

kepustakaan, yaitu berkaitan dengan kajian teoritis dan referensi lain yang berkaitan dengan 

nilai, budaya dan norma yang berkembang. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nafs dalam Al- Qur’an 

Kata Nafs dalam Al-qur’an yaitu berbentuk isim mufrod, nafsun yang mempunyai arti 

“yang di terapi”. Istilah jiwa berasal dari bahasa arab adalah Nafs. Dalam Al- Qur’an, kata nafs 

sangat besar apresiasi nya, hal ini bisa dilihat ada sekitar 295 kali,  Kata ini terdapat dalam 63 

surat, yang terbanyak dimuat dalam surat al-Baqarah (35 kali), Ali Imran (21 kali), alNisa’ (19 

kali), al-An’am dan al-Taubah (masing-masing 17 kali, serta al-A’raf dan Yusuf (masing-

masing 13 kali)   masing- masing dalam bentuk mufrad sebanyak 140 kali. Sedangkan dalam 

bentuk jamak terdapat dua versi yaitu, nufus sebanyak 2 kali, dan anfus sebanyak 153 kali, dan 

dalam bentuk fi’il ada dua kali. Kata nafs dalam Al-Qur’an memiliki ragam makna, susunan 

kalimat, klasifikasi, dan objek ayat.   

Di dalam Al- Qur’an, ada 2 klasifikasi nafs yaitu: 

1. Sebagai tatolitas manusia 

Sebagaimana telah tercantum dalan (QS. Al maidah .32) 

نَا عَلّٰى بَنِيْ اِسْرَاۤءِيْلَ انََّه لِكَ ۛ كَتَ ب ْ اَ قَ تَلَ  مَنْ قَ تَلَ نَ فْسًاۢ بِغَيِْْ نَ فْسٍ اَوْ فَسَادٍ  مِنْ اَجْلِ ذّٰ فِِ الَْْرْضِ فَكَاَنََّّ
عًا وَۗلَقَدْ جَاۤءَتْْمُْ رُسُ  ي ْ اَي اَحْيَا النَّاسَ جََِ عًاۗ وَمَنْ اَحْيَاهَا فَكَاَنََّّ ي ْ هُمْ بَ عْدَ النَّاسَ جََِ لُنَا بِِلْبَ يِ نّٰتِ ثَُّ اِنَّ كَثِيْْاً مِ ن ْ  

لِكَ فِِ الَْْرْضِ لَمُسْرفُِ وْنَ   ذّٰ
2. Sebagai penggerak tingkah laku 

Tercantum dalam (QS. Ar- Ra’d.13) 

َ لَْ يُ غَيِْ ُ مَ مِنْ اَمْرِ اللّ ِّٰ ۗاِنَّ  يََْفَظُوْنهَ مُعَقِ بّٰتٌ مِ نْۢ بَيِْْ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِه لَه وُْا مَا بِِنَْ فُسِهِمْۗ  اللّ ّٰ ا بِقَوْمٍ حَتّ ّٰ يُ غَيِْ 
 ُ ءًا فَلََ مَرَدَّ لَهوَاِذَاي اَراَدَ اللّ ّٰ مِنْ وَّالٍ  وَمَا لَْمُْ مِ نْ دُوْنهِ   بِقَوْمٍ سُوْۤ  

 

Secara umum, nafs dalam konteks pembicaraan tentang manusia merujuk pada sisi di 

dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk. Karena potensi inilah, hendaknya ia 

mendapat perhatian yang besar dalam perkembangannya.  Sebagaimana telah di jelaskan 

dalam ayat Al- Qur’an (As- syams. 7-8) 

ىهَاۖ فاََلْْمََهَا فُجُوْ  ىهَاۖ وَنَ فْسٍ وَّمَا سَو ّٰ رهََا وَتَ قْوّٰ  



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  82 

Pembagian sifat- sifat nafs dalam Al-Qur’an yang dititipkan Allah kepada kita diantaranya: 

(1) menyuruh kepada kejahatan, (2) menyesali, (3) tenang, (4) berubah- ubah, (5) mempu 

melaksanakan tugas, (6) mempermudah utuk melakukan kesalahan, (7) membisikkan 

perbuatan baik atau buruk, (8) menghiasi perbuatan buruk. 

Pembagian Nafs   

Dalam Al-Qur’an, terdapat berbagai macam nafs, yaitu: 

1. Nafs al-Amarah bi al-Su’ (jiwa yang memerintahkan kepada kejelekan). Nafs jenis ini 

menggambarkan sisi jelek dari manusia, terdapat di dalam (Q.S Yusuf.53). 

 اِنَّ رَبِ ْ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ۞ وَمَاي ابَُ رِ ئُ نَ فْسِ 
ۗ
ءِ اِلَّْ مَا رحَِمَ رَبِ ْ

يْ  اِنَّ الن َّفْسَ لََْمَّارةٌَ ۢ بِِلسُّوْۤ  
Nafsu itu bergantung pada keadaan jiwa seseorang, maka dari itu hendaklah kita 

menundukkan jiwa kita pada ketetapan Allah untuk kita yang sudah dicontohkan oleh nabi 

Muhammad SAW. Salah satu cara utama untuk melawan hawa nafsu yaitu dengan 

mengenal Allah dengan mencintai Nya menggunakan ilmu yang sudah ada dengan benar, 

sehingga titah Nya lebih di uatamakan dari pada kehendak hafsu kita sendiri.  

2. Nafs al-Lawwamah (jiwa yang mencela) Maksud dari nafs ini adalah nafs yang menyesali 

kejadian-kejadian yang sudah lewat dan mencelanya. Nafs ini berjalan sesuai dengan 

aturan yang telah ditetapkan oleh Allah sebagaimana firman Allah dalam surat al-Qiyamah 

(75) ayat 1-2 

مِ الْقِيّٰمَةِِۙ وَلَْي اقُْسِمُ بِِلن َّفْسِ اللَّوَّامَةِ لَْي اقُْسِمُ بيَِ وْ   
Menurut penelitian, nafs lawwamah adalah nafsu yang mengajak kepada keburukan, 

kemudian orang yang melakukan hal buruk sadar akan kelakuannya, dan menyesali 

perbuatannya dan bertaubat, akan tetapi kesadaran manusia hanyalah bersifat sementara, 

jika jiwanya mengajak keburukan, maka dia akan mengulanginya kembali.  

3. Nafs al-Mutmainnah (jiwa yang tenang). Nafs Mutmainnah adalah jiwa yang tenang yang 

selalu menyandarkan dirinya kepada Allah Swt dengan berdzikir. Inti dalam jiwanya 

adalah keimanan dan rindu berjumpa dengan-Nya, sebagaimana firman Allah dalam surat 

al-Fajr (89) ayat 27- 30 berikut ini: 

 ارْجِعِييْ 
ِۙ
نَّةُ يَ َّتُ هَا الن َّفْسُ الْمُطْمَىِٕ  ࣖࣖ  فِْ عِبّٰدِيِْۙ وَادْخُلِيْ جَنَّتِْ  اِلّٰٰ ربَِ كِ راَضِيَةً مَّرْضِيَّةً   فاَدْخُلِيْ يّٰٰي

4. Nafs Al-Mulhamah atau nafs yang terilhami.  Ini adalah tingkat nafs yang memiliki 

tindakan dan kehendak yang tinggi. Nafs ini lebih selektif dalam menyerap bergabagai 

prinsip-prinsip. Ketika nafs ini merasa terpuruk kedalam keburukan, makai ia akan segera 

terilhami untuk mensucikan amal dan niatnya. Sebagaimana firman Allh dalam Q.S Asy- 

Syams.8 



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  83 

ىهَاۖ فاََلْْمََهَا فُجُوْ  رهََا وَتَ قْوّٰ  
5. Nafs Ar-Radhiyah atau nafs yang ridha. Pada tingkatan ini nafs telah ikhlas menerima 

keadaan dirinya. Jiwa yang tulus dan bersih, lapang dada terhadap ketentuan Allah. Rasa 

hajatnya kepada Allah begitu besar. Nafs inilah yang diibaratkan dalam doa illahi anta 

maqsudi wa ridhaka matlubi, dan berikut firman Alloh tentang nafs radhiyah Q.S Fajr.27-

30. 
 ارْجِعِييْ اِلّٰٰ ربَِ كِ راَضِيَةً مَّرْضِيَّةً   فاَدْخُلِيْ فِْ عِبّٰدِيِْۙ وَادْ 

ِۙ
نَّةُ يَ َّتُ هَا الن َّفْسُ الْمُطْمَىِٕ خُلِيْ جَنَّتِْ يّٰٰي  ࣖࣖ 

6. Nafs Al-Mardhiyyah adalah nafs yang berbahagia dan diridhai, yaitu manusia yang 

mempunyai jiwa ini merasa senang atau cinta kepada Allah sebaliknya Allahpun senang 

dan puas terhdapnya, nafs jenis ini biasanya dimiliki oleh orang- orang yang khawas atau 

orang yang khusus seperti para wali dan nabi. Tidak ada lagi keluhan, kemarahan, 

kekesalan. Prilakunya tenang, dorongan perut dan syahwatnya tidak lagi bergejolak 

dominan, sebagaimana ayat nya sama dengan dia atas. 

7. Nafs As-Safiyah adalah nafs yang tulus murni. Pada tingkat ini seseorang dapat disifati 

sebagai Insan Kamil atau manusia sempurna bentuk dasarnya. Nafs nya pasrah pada Allah 

dan mendapat petunjukNya. Nafs nya sejalan dengan kehendak- Nya. Pada hal ini biasa 

nya di duduki oleh para nabi, rasul, dan para wali sebagai perwujudan dari insan kamil.  

Imam Al- Qurthubi (Priyatnya 2017) menjelaskan bahwa jiwa yang tenang adalah jiwa 

yang yakin akan kebesaran Allah dan tunduk atau mengimani Allah sebagai Tuhnnya.   

Sedangkan Abd Al- Qadir Jailaani menjelaskan bahwa orang yang mempunyai ketenangan 

jiwa adalah orang yang selalu membekali diri nya di dunia dengan amal untuk dirinya di 

akhirat kelak yaitu dengan menjauhi larangan yang Allah perintahkan. Mereka selalu ridha 

dengan ketetapan yang Allah berikan, saat susah maupun senang karena mereka tidak akan 

tergiur dengan kemewahan dunia yang penuh dengan kekuasaan dan kemewahaan, karena 

mereka selalu mendekatkan diri pada Allah dan mengutamakan kekekalan akhirat daripada 

dunia. Sehingga mereka nantinya bisa memeroleh ketenangan jiwa dan derajat yang tinggi dan 

terhindar dari siksa akhirat.   



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  84 

 
 

Gambar 1. Bagan Pembagian Nafs dalam Qur’an 

Terapi Nafs  

Al-Qur’an sebagai sumber ajaran Islam, kebenarannya bersifat hakiki dan tidak ada 

keraguan didalamnya karena ia diturunkan oleh Allah SWT, sebagai kitab suci yang berisi 

petunjuk dan penjelasan, bagi petunjuk itu sendiri di dalamnya banyak terdapat ayat-ayat yang 

berkaitan dengan kesehatan mental dengan berbagai istilah yang digunakannya sebagai sesuatu 

yang hendak dicapai oleh setiap manusia.  

Setiap manusia menginginkan dirinya sehat baik secara jasmani maupun rohani. Sehat 

secara jasmani akan terwujud apabila manusia tidak mengeluhkan sakit terkait kondisi fisiknya. 

Sedangkan kondisi rohani yang sehat akan terjadi apabila manusia tersebut merasakan keadaan 

aman, nyaman, serta tentram dalam dirinya. Orang yang tidak sehat dalam kedua aspek tersebut 

tentunya akan mempengaruhi pola kehidupan dirinya serta akan berdampak terhadap aktivitas 

sosial maupun rohani dalam hidupnya.  

Macam-macam terapi nafs dalam Al-Qur’an 

1. Amar Makruf wa Nahi Munkar 

Ayat al-Qur’an yang berkaitan dengan hubungan manusia dengan dirinya serta 

pengembangan dan memanfaatkan potensinya dalam bentuk amr ma’ruf wa nahi munkar 

atau sebaliknya mengutamakan hawa nafsu yang ada pada dirinya. Firman Allah SWT: 

dalam Q.S Al-Imran (3): 110. 

تُمْ خَيَْْ امَُّةٍ اُخْرجَِتْ لِلنَّاسِ تََْمُرُ  هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُ ؤْمِنُ وْنَ بِِللّ ِّٰ ۗ وَلَوْ اّٰمَنَ اَهْلُ الْكِتّٰبِ كُن ْ وْنَ بِِلْمَعْرُوْفِ وَتَ ن ْ
سِقُوْنَ  لَكَانَ  هُمُ الْمُؤْمِنُ وْنَ وَاكَْثَ رُهُمُ الْفّٰ مُْ ۗ مِن ْ خَيْْاً لَّْ  

Pada ayat di tersebut bisa dijeaskan bahwa kita sebagai umat manusia di ajarkan 

untuk berbuat kebaikan dan menjauhi segala larangan, dan beriman kepada Allah, tetapi 

banyak di antara kita yang masih berbuat kemungkaran, sehingga dlam hidupnya tiada 

menemukan ketenangan.  



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  85 

2. Dzkikir  

Dalam kasus di atas sudah jelas, bahwasannya salah satu terapi jiwa yang bisa di 

gunakan yaitu iman dan mengingat Allah. Al- Qur’an menyebutkan mengenai ketenangan 

hati berada pada surah Ar- Ra’d ayat 28.  

نُّ قُ لُوْبُُمُْ بِذكِْرِ اللّ ِّٰ ۗ اَلَْ  نُّ الْقُلُوْبُ الَّذِيْنَ اّٰمَنُ وْا وَتَطْمَىِٕ بِذكِْرِ اللّ ِّٰ تَطْمَىِٕ  ۗ 
Dapat di simpulkan dari ayat dia atas, bahwasannya dengan menginat Allah dengan 

berdzikir yaitu mengucapkan dengan lisan dan mengingatNya, maka hati kita akan menjadi 

tenang. Diantara manfaat dzikir adalah: mengusir dan menghancurkan syetan, menjadikan 

pelakunya diridhai oleh Allah, menghilangkan kegundahan dan kegelisahan, 

mendatangkan kebahagiaan, ketenangan, ketenteraman dan kegembiraan, membuat hati 

dan wajah pelakunya menjadi terang dan bersinar, orang yang berdzikir akan dikaruniai 

kewibawaan dan kesumringahan, di cintai Allah, senantiasa berada dalam pengawasan 

Allah.  

3. Mensucikan jiwa 

Dalam Al- Qur’an sudah di isyaratkan bahwa upaya untuk mensucikan jiwa atau 

membersihkan diri masih bisa di lakukan sendiri maupun dengen mendapatkan anugerah 

dari Allah. Bisa di lakukan sendiri atau melalui bantuan orang lain dengan cara menambah 

ilmu di pesantren atau mendekati orang- orang yang ahi dalam bidang ilmu agama, dan 

mengeluarkan infaq untuk di niatkan sebagai upaya pensucian diri. Sebagaimana 

tercantum dalam Al- Qur’an (QS. Ali Imran. 154) 

فَةً مِ نْكُمْ ِۙ وَطَۤ  ى طۤاَىِٕ  بَ عْدِ الْغَمِ  اَمَنَةً ن ُّعَاسًا ي َّغْشّٰ
هُمْ انَْ فُسُهُمْ يَظنُ ُّوْنَ بِِللّ ِّٰ غَيَْْ ثَُّ انَْ زَلَ عَلَيْكُمْ مِ نْۢ فَةٌ قَدْ اَهَََّت ْ اىِٕ

لِلّ ِّٰ ۗ يُُْفُوْنَ فِيْ انَْ فُسِهِمْ مَّا لَْ  ٗ  يْءٍ ۗ قُلْ اِنَّ الَْْمْرَ كُلَّهالْْقَِ  ظَنَّ الْْاَهِلِيَّةِ ۗ يَ قُوْلُوْنَ هَلْ لَّنَا مِنَ الَْْمْرِ مِنْ شَ 
هُنَ  تُمْ فِْ بُ يُ وْتِكُمْ لَبََزََ الَّذِيْنَ كُتِبَ يُ بْدُوْنَ لَكَ ۗ يَ قُوْلُوْنَ لَوْ كَانَ لنََا مِنَ الَْْمْرِ شَيْءٌ مَّا قتُِلْنَا هّٰ ا ۗ قُلْ لَّوْ كُن ْ

ُ مَا فِْ صُدُوْركُِمْ وَلِ عَلَيْهِمُ  تَلِيَ اللّ ّٰ ُ عَلِيْمٌ ۢبِذَاتِ الْقَتْلُ اِلّٰٰ مَضَاجِعِهِمْ   وَليَِ ب ْ يُمَحِ صَ مَا فِْ قُ لُوْبِكُمْ ۗ وَاللّ ّٰ
 الصُّدُوْرِ 

4. Sholat 

ى عَنِ  هّٰ ُ اتُْلُ مَاي اُوْحِيَ اِليَْكَ مِنَ الْكِتّٰبِ وَاَقِمِ الصَّلّٰوةَۗ اِنَّ الصَّلّٰوةَ تَ ن ْ  الْفَحْشَاۤءِ وَالْمُنْكَرِ وَۗلَذكِْرُ اللّ ِّٰ اكَْبََُ وَۗاللّ ّٰ
 يَ عْلَمُ مَا تَصْنَ عُوْنَ 

Sesungguhnya salat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh, 

mengingat Allah (salat) itu lebih besar (keutamaannya daripada ibadah yang lain). Allah 

menegetahui apa yang kamu kerjakan.  

 



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  86 

5. Sabar  

Ayat al-Qur’an tentang kesehatan mental yang diterapkan dalam kesabaran dalam 

menghadapi cobaan, Allah Q.S. al-Baqarah (2): 155 

لُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِ نَ الْْوَْفِ وَالْْوُْعِ وَنَ قْصٍ مِ نَ الَْْمْ  بَِيِْنَ وَلنََ ب ْ رِ الص ّٰ وَالِ وَالْْنَْ فُسِ وَالثَّمَرّٰتِۗ وَبَشِ   

Pada ayat di atas, bisa di gambarkan yaitu, Allah akan menguji setiap manusia 

dengan kelaparan, kemiskinan, kekurangan pangan, ketakutan, dan kegelisahan, tetapi, 

barang siapa yang bersabar akan ujian Allah, niscaya akan mendapat kebahagiaan.  

6. Taubat  

Manusia tidak terlepas dari salah dan juga lupa, manusia sering berubah- ubah 

karena terdorong hawa nafsu nya serta mudah terpengaruh, dan pengetahuannya terbatas 

sekali, maka dari itu di anjurkan untuk bertaubat. Yang tertuang dalam (Q.S At- Tahrim.8)  

ى ربَُّكُمْ اَنْ يُّكَفِ رَ عَنْكُمْ سَيِ اّٰتِ ي كُمْ وَيدُْخِلَكُمْ جَن ّٰتٍ تََْرِيْ ايَ ُّهَا الَّذِيْنَ اّٰمَنُ وْا تُ وْبُ ويْا اِلَٰ اللّ ِّٰ تَ وْبةًَ نَّصُوْحًاۗ عَسّٰ
ُ النَّبَِّ وَالَّذِيْنَ اّٰمَنُ وْا مَعَ   يَ وْمَ لَْ يُُْزِى اللّ ّٰ

نُ وْرهُُمْ يَسْعّٰى بَيَْْ ايَْدِيْهِمْ وَبَِِيْْاَنِِْمْ يَ قُوْلُوْنَ ربَ َّنَاي اَتِْْمْ  همِنْ تََْتِهَا الَْْنّْْٰرُِۙ
 لنََا نُ وْرَنََ وَاغْفِرْ لنََا  اِنَّكَ عَلّٰى كُلِ  شَيْءٍ قَدِيْ رٌ 

7. Mawas Diri  

Orang yang selalu waspada terhadap dirinya untuk tidak melakukan perbuatan yang 

tercela, dan akan selalu tampak perbuatan yang telah dilakukannya meskipun itu kecil.    

8. Motifasi Diri 

Ayat Al- Qur’an tentang motivasi, Q.S. Asy-Syarh (94): 6 

 اِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًاۗ 
Dan keterangan ayat tersebut ialah sesungguhnya selagi ada kesulitan pasti di sutu 

pula lah ada kemudahan juga.  

 

Gambar 2. Bagan Macam- macan terapi nafs dalam Al- Qur’an 

Kata Nafs dalam Al-qur’an yaitu berbentuk isim mufrod, nafsun yang mempunyai arti 

“yang di terapi”. Istilah jiwa berasal dari bahasa arab adalah Nafs. Dalam Al- Qur’an kata nafs 

di ulang sebanyak 295 kali, terdapat dalam 63 surat yang terbanyak si muat dalam surah Al- 



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  87 

Baqarah (35 kali), Ali imran (21 kali), Al nisa (19 kali), Al- an’am dan Al- taubah masing- 

masing sebanyak (17 kali) serta di surah Al- a’raf dan Yusuf masing- masing (13 kali). 

Nafs secara umum berbicara tentang manusia yang merujuk pada sisi dalam manusia itu 

sendiri yang berpotensi baik ataupun buruk, maka dari itu dengan potensi inilah hendak nya ia 

mendapatkan perhatian yang besar dalam hal perkembangannya. Dalam Al- Qur’an terdapat 

dua klasifikasi nafs yaitu nafs sebagai totalitas manusia, dan sebagai penggerak tingkah laku. 

Pembagian nafs dalam al- quran ada tiga, yaitu nafs amarah bi al- suu’, nafs lawwamah, dan 

nafs mutma’innah. Di kalangan para ahli tasawuf konsep nafs diartikan sebagai pabrik dari sifat 

tercela. Al-Ghazali menyebutkan bahwa nafs sebagai pusat potensi marah, dan syahwat pada 

manusia, dan sebagai pangkal dari sifat tercela. Ia menambahkan bahwa manusia mempunyai 

identitas esensial yang tetap, tidak berubah-ubah yaitu nafs (jiwanya). Yang dimaksud dengan 

nafs adalah substansi yang berdiri sendiri, tidak bertempat dan merupakan tempat pengetahuan 

intelektual (al-ma’qulat) yang berasal dari alam al-malakut atau alam al-amr.   

M. Hamdani Bakran adz-Dzaky dalam bukunya, Konseling dan Psikoterapi Islam 

menjelaskan tingkatan Nafs ada delapan tingkatan: Nafs Amarah bi al-su’ (yaitu kekuatan 

pendorong naluri sejalan dengan nafs yang cendrung kepada keburukan, terlihat dengan tanda-

tandanya, antara lain, bakhil, hasad dengki, dan hiyanat), Nafs Lawwamah (adalah nafs yang 

bodoh, dan zalim yang dicela Allah Swt) , Nafs Sawwalah (telah dapat membedakan mana 

yang lebih baik dan mana yang buruk, tetapi lebih memilih yang buruk dan belum mampu 

memilih yang baik, bahkan memcampur adukkan antara yang baik dan yang buruk.), Nafs 

Mulhimah (jiwa yang memperoleh ilham dari Allah SWT. Dikaruniai ilmu pengetahuan. Ia 

telah dihiasi akhlak mahmudah atau akhlak yang terpuji, dan ia merupakan sumber kesabaran, 

ketabah- an, dan keuletan), Nafs Muṭmainnah (nafs yang telah mendapat tuntunan dan 

pemeliharaan yang baik sehingga jiwa menjadi tenteram, bersikap baik dapat, dapat menolak 

pebuatan jahat dan keji serta dapat menjauhkan diri dari godaan manusia, syetan, jin, maupun 

iblis, dan dapat mendorong untuk melakukan kebajikan dan mencegah kejahatan), Nafs 

Raḍiyah (adalah jiwa yang tulus, bening dan lapang dada terhadap ketetapan Allah dan 

termasuk jiwa inilah yang mendorong diri bersikap lapang dada, tawakkal, tulus ikhlas dan 

sabar dalam mengaplikasikan seluruh perintah Allah. Menjauhi larangan-Nya dan menerima 

dengan lapang dada segala ujian dan cobaan yang datang dalam hidup dan kehidupannya), Nafs 

Mardiyah (nafs yang diridhai, yaitu dia merasa senang atau cinta kepada Allah, dan Allah pun 

senang dan puas kepadanya. Nafs ini hanya dimiliki oleh khawaṣ al-khawaṣ (orang khususnya 

khusus) mereka ini telah sampai derajat waliyullah (kekasih Allah) yaitu para nabi dan wali), 

Nafs Kamilah (yaitu nafs yang telah sempurna bentuk dan dasarnya. Nafs yang di duduki oleh 

para nabi, rasul, dan para wali sebagai perwujudan dari seorang insan kamil).  



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  88 

Dampak dari gangguan nafs sangat berbahaya, salah satu nya bisa jauh dai Allah 

sehingga tidak akan mendapat Rahmat dan maghfirah dari Nya. Adanya permasalahan mental 

seperti kecewa, rakus, tamak, was- was, pemarah, pendendam, dengki, kegelisahan, tertekan 

dan lain sebagainya terjadi pada masyarakat modern yang hedonis dan materialis yang selalu 

disibukkan dengan hal duniawi, sehingga ahirnya tidak tersentuh dengan keimanan sama sekali 

dan jauh dari Tuhannya. Maka dari itu sangat di perlukannya terapi Nafs yang tertuang dalam 

Al- Qur’an antara lain adalah: amar makruf wa nahi munkar, dzikir, mensucikan jiwa, sholat, 

sabar, taubat, mawas diri, motivasi diri. 

Menurut WHO (World Health Organization), banyak sekali kasus bunuh diri seperti 

lebih dari 800.000 orang meninggal dunia dan bisa di katakan kurang lebih sekitar 1 orang 

dalam 40 detik karena disebabkan oleh bunuh diri. Peristiwa semacam ini menurut praktisi 

kesehatan mental disebabkan karena kecemasan, tertekan, serta kegelisahan yang akut yang 

terjadi pada diri individu.  Seorang filusuf Amerika, Carl Gustaf Jung mengatakan bahwa terapi 

terbaik pada kesehatan dan kecemasan adalah beriman terhadap Tuhan “tidak kudapatkan 

sorang pasien yang problem esensialnya adalah kebutuhan akan wawasan agama dan dekat 

dengan Tuhannya”.  Sungguh tidak ada seorang yang sembuh dari penyakit jiwa nya kecuali 

dia kembali kepada pengetahuan agama tentang kehidupan.  

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian diatas, disampaikan kesimpulan sebagai berikut, 1). kata nafs dalam 

Al-qur’an di sebutkan sebanyak 295 kali dan secara totalitas bermakna (insan), dan terbagi atas 

3 bagian dalam Al-Qur’an, yaitu nafs ammarah bi al- Suu, nafs lawwamah, nafs mutmainnah. 

Sedangkan dalam kalangan tokoh sufi konsep nafs diartikan sebagai sesuatu yang melahirkan 

sifat tercela dan mempunyai sifat yang tidak berubah- ubah (jiwanya), dan yang di maksud 

dengan nafs adalah substansi yang berdiri sendiri. Menurut para ulama pembagian nafs ada 8 

yaitu: nafs ammarah bi al-suu, nafs lawwamah, nafs musawwalah, nafs mulhimah, nafs 

mutmainnah, nafs radhiyah, nafs mardhiyah, nafs Kamilah; 2). Terapi nafs dalam al-Qur’an 

terdiri dari delapan, diantaranya amar makruf wa nahi munkar, dzikir, mensucikan jiwa, sholat, 

sabar, taubat, mawas diri, dan motivasi diri. Sedangan menurut para filusuf barat terapi nafs 

dapat dilakukan melalui self-healing yaitu terapi untuk diri sendiri dengan melakukan tindakan 

yang sesuai dengan kebutuhan masing-masing; 3). Penelitian ini hanya berfokus pada ayat nafs 

yang berkaitan dengan variable yang diteliti dan bagaimana terapi nya dalam Al-Qur’an, 

sedangkan dari 295 kai yang di ulang pada Al-Qur’an dan masih banyak yang bisa di kaji dan 

di teliti dari nafs yang di komparasikan pada qoul ulama’ dan para filusuf Yunani. Selain itu 



 

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025  |  89 

terapi nafs bukan hanya bisa melalui al- Qur’an, bisa dari hadis pendukung dengan cara 

digabungkan atau di komparasikan dengan lebih detail dengan ilmu psikologi. 

 

REFERENSI 

Ainiyah, R. Q. (2022). Konsep An-Nafs menurut Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Qayyim Al 

Jauziyyah: Studi komparatif (Doctoral dissertation, UIN Sunan Ampel Surabaya). 

Diyana, D. P. (2021). Penyakit Hati dan Terapinya dalam Al-Qur’an Perspektif Ibnu Qayyim 

Al-Jauziyah (Doctoral dissertation, UIN Raden Intan Lampung).  

Dody M. P. D. (2022). Konsep Al-Nafs (Jiwa) Perspektif Hamka Dan Sa’id Hawwa (Studi 

Komparatif) (Doctoral dissertation, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau). 

Ibrahim, M. (2020). Rekontruksi Tazkiyah al-Nafs Menurut Abu Hasan al-Nadwi. At-

Tafkir, 13(1), 50-79. https://doi.org/10.32505/at.v13i1.1570 

Kusuma, A. R. (2022). Konsep Jiwa Menurut Ibnu Sina dan Aristoteles. Tasamuh: Jurnal Studi 

Islam, 14(1), 61-89. 

Mahadzir, M. L., Mydin, S. A. H., Mohamad, M. A., Ramya, R., & Rahim, A. (2019). 

Pembangunan Jiwa Berasaskan Konsep al-Nafs Menurut Perspektif Ibn Bajjah. Jurnal 

Usuluddin, 47, 1-24. https://doi.org/10.22452/usuluddin.sp2019no1.1  

Nunu, B. (2020). Prinsip Epistimologi Makrifat dalam Tasawuf bagi Penguatan 

Karakter. FUADUNA: Jurnal Kajian Keagamaan dan Kemasyarakatan, 4(2), 114-

125. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3593  

Prilakusuma, A. (2018). Konsep Nafs Menurut Ibn Si< na< Dan Al-Ghaza< li (Doctoral 

dissertation, Tesis, Uinsa, Surabaya). 

Rahman, A. R. (2022). Konsep Jiwa Menurut Mulla Shadra. https://osf.io/preprints/uwyxa/  

Rosyad, R. (2021). Pengantar Psikologi Agama dalam Konteks Terapi. Prodi S2 Studi Agama-

Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung.  

Wildan, T. (2017). Konsep Nafs (Jiwa) Dalam Alquran. Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu 

Alqur'an dan Tafsir, 2(2), 246-260. https://doi.org/10.32505/AT-TIBYAN.V2I2.393 

 

 

 

 

https://doi.org/10.32505/at.v13i1.1570
https://doi.org/10.22452/usuluddin.sp2019no1.1
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3593
https://osf.io/preprints/uwyxa/
https://doi.org/10.32505/AT-TIBYAN.V2I2.393

