OPEN ACCESS

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia e-ISSN. 3089-9222
Vol. 1 No. 1, Februari 2025, Hal. 79-89 DOlI. https://doi.org/10.58472/konselia.v1il.14

Research Article

Konsep Nafs dan Terapinya dalam Perspektif Al-Qur’an

Risma Nailul Amaliya!, Achmad Khudori Soleh?
! Magister Psikologi, UIN Maulana Malik lbrahim Malang, Indonesia
2UIN Maulana Malik lbrahim Malang, Indonesia

Corresponding Author:
Risma Nailul Amaliya, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
Email: rismaamaliya.ra@gmail.com

Abstract.

Humans were created by God with attitudes and character. Nafs in Arabic means soul and refers to the
inner side of humans that has good potential, produces good behavior, and can always control oneself
towards goodness. The aim of this research is to analyze the concept of Nafs (soul) and its therapy from
the perspective of the Qur'an. This research method is the concept and therapy of the nafs from the
perspective of the Al-Qur'an. The primary source in this discussion is the holy book Al-Qur'an. The
results of this research are (1) the word Nafs in the Qur'an is mentioned 295 times and in total it means
human beings, (2) in the Qur'an there are three divisions of nafs, namely nafs ammarah bi al-suu’, nafs
lawwamah, nafs mutma'innah. (3) the impact of mental disorders in the Qur'an is very dangerous, it can
reach far from Allah, so that you don't get guidance from Him. So there are several nafs therapies
according to the Qur'an that can be used, including: amar makruf wa nahi munkar, dhikr, patience, self-
motivation, purifying the soul, prayer, repentance, introspection.

Keywords: Nafs, Al-Qur’an, Division of Nafs, Nafs Therapy

Abstrak.

Manusia di ciptakan oleh Allah dengan mempunyai sikap dan karakter. Nafs dalam arti Bahasa arab
yang berarti jiwa dan merujuk kepada sisi dalam manusia yang berpotensi baik, menghasilkan perilaku
yang baik pula, selalu dapat mengendalikan diri untuk menuju kebaikan. Tujuan penelitian ini untuk
menganalisis konsep Nafs (jiwa) dan terapi nya dalam perspektif Al-Qur’an. Metode penelitian ini
adalah konsep dan terapi nafs dalam perspektif Al-Qur’an. Sumber primer dalam pembahasan ini
berupa kitab suci Al-Qur’an. Hasil penelitian ini adalah (1) kata Nafs dalam Al- Qur’an di sebutkan
sebanyak 295 kali dan secara totalitas bermakna manusia (insan), (2) dalam Al- Qur’an pembagian nafs
ada tiga yaitu nafs ammarah bi al- suu’, nafs lawwamah, nafs mutma’innah. (3) dampak ganguan jiwa
dalam Al- qur’an sangat berbahaya bisa sampai jauh kepada Allah, sehingga tidak mendapatkan
hidayah dari Nya. Sehingga ada beberapa terapi nafs menurut Al- Qur’an yang bisa di gunakan antara
lain: amar makruf wa nahi munkar, dzikir, sabar, motivasi diri, mensucikan jiwa, sholat, taubat, mawas
diri.

Kata kunci: Nafs, Al-qur’an, Pembagian Nafs, Terapi Nafs

PENDAHULUAN
Isitilah jiwa dalam Bahasa Arab disebut dengan nafs yang secara kebahasaan dapat
diterjemahkan menjadi jiwa atau diri. Nafs menjadi satu kesatuan yang menjadi penggerak

tingkah laku. Nafs merupakan sesuatu yang ghoib dimana manusia tidak bisa

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 79


https://doi.org/10.58472/konselia.v1i1.14
mailto:rismaamaliya.ra@gmail.com

melihatnya secara langsung, namun bisa merasakannya, keberadaanya bisa diketahui melalui
petunjuk dari Allah dan bisa dipelajari dari Al-Quran dan Sunnah. Secara umum, nafs dalam
konteks pembicaraan tentang manusia merujuk pada sisi dalam manusia yang berpotensi baik
dan buruk. Karena itulah, hendaknya ia mendapat perhatian yang besar pengolahannya. Seperti
yang tertuang dalam (QS.91.7&8):

355 Wgjaed 14l o U5 i

Banyak penelitian terdahulu berupa artikel jurnal yang mengkaji terkait konsep Nafs,
diantaranya yaitu konsep nafs dalam penelitian Prilakusuma (2018) yang menurut Ibnu Sina
dan Al- ghozali. Ainiyah (2022) dalam risetnya membahas tentang konsep nafs menurut Imam
Ghozali dan Ibn Qoyyim. Kusuma (2022) tentang konsep nafs menurut Aristoteles. Wildan
(2017) tentang konsep nafs dalam Al- qur’an. Buku pengantar psikologi agama oleh Rosyad
(2021). Mahadzir, dkk (2019) Pembangunan jiwa berdasarkan konsep nafs menurut 1bn Bajjah.

Studi komparatif oleh Dody (2022) konsep al-nafs (jiwa) perspektif Hamka dan sa’id
hawwa. Rahman (2022) konsep jiwa menurut Mulla Shadra. Rahman (2022) konsep jiwa
menurut Ibn Sina. Nunu (2020) dalam risetnya membahas tentang tazkiyatun nafs/ penyucian
jiwa menurut para sufi. lbrahim (2020) rekonstruksi tazkiyah al nafs manurut Abu Hasan Al-
Nadwi. Diyana (2021) penyakit hati dan terpinya dalam Al-Qur’an menurut Ibn-Qoyyim al-
Jauziyah.

Tujuan dari penulisan ini adalah untuk memahami konsep nafs dan terapi nya dalam
perspektif Al- Qur’an, sedangkan uraian di atas menunjukkan bahwa telah banyak artikel yang
membahas mengenai konsep nafs dalam perspektif Al-Qur’an. Manfaat dari memahami
memahami konsep nafs dan terapi nya dalam al- quran dan, setidaknya kita bisa memahami sisi
dalam yang tercermin melaliu tingkah laku yang muncul dari masing- masing individu, dan
bagaimana terapi penanganannya dalam perspektif Al-qur’an yang di implementasikan pada
kehidupan sehari-hari banyak artikel yang membahas mengenai konsep nafs dalam perspektif
Al-Qur’an. Manfaat dari memahami memahami konsep nafs dan terapi nya dalam al- quran
dan, setidaknya kita bisa memahami sisi dalam yang tercermin melaliu tingkah laku yang
muncul dari masing- masing individu, dan bagaimana terapi penanganannya dalam perspektif

Al- qur’an yang di implementasikan pada kehidupan sehari- hari.

METODE PENELITIAN

Objek penelitian ini adalah konsep nafs dan terapinya dalam perspektif Al- Qur’an, dan
jenis penelitian yang di lakukan oleh peneliti adalah analisis deskriptif kualitatif, yaitu peneliti
berusaha menganalisis, meringkas dari berbagai data yang dikumpulkan. Sumber data primer

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 80



dalam penelitian ini adalah Al-Quran, dan sumber data sekunder penelitian ini adalah konsep
nafs. Analisis yang di lakukan oleh peneliti yaitu dengan melakukan kontens analisis, analisis
wacana, analisis interpretative. Teknik analisis data penelitian ini mengacu pada studi
kepustakaan, yaitu berkaitan dengan kajian teoritis dan referensi lain yang berkaitan dengan

nilai, budaya dan norma yang berkembang.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nafs dalam Al- Qur’an

Kata Nafs dalam Al-qur’an yaitu berbentuk isim mufrod, nafsun yang mempunyai arti
“yang di terapi”. Istilah jiwa berasal dari bahasa arab adalah Nafs. Dalam Al- Qur’an, kata nafs
sangat besar apresiasi nya, hal ini bisa dilihat ada sekitar 295 kali, Kata ini terdapat dalam 63
surat, yang terbanyak dimuat dalam surat al-Bagarah (35 kali), Ali Imran (21 kali), alNisa’ (19
kali), al-An’am dan al-Taubah (masing-masing 17 kali, serta al-A’raf dan Yusuf (masing-
masing 13 kali) masing- masing dalam bentuk mufrad sebanyak 140 kali. Sedangkan dalam
bentuk jamak terdapat dua versi yaitu, nufus sebanyak 2 kali, dan anfus sebanyak 153 kali, dan
dalam bentuk fi’il ada dua kali. Kata nafs dalam Al-Qur’an memiliki ragam makna, susunan
kalimat, klasifikasi, dan objek ayat.
Di dalam Al- Qur’an, ada 2 klasifikasi nafs yaitu:
1. Sebagai tatolitas manusia

Sebagaimana telah tercantum dalan (QS. Al maidah .32)

Jﬁu&euaﬂ\‘,ggwj\wbjww;}awm&uﬂ\ ‘SL;\.,JJ:J.,\
wa G 7 g.,..::Ju el (..égb,- Mg aad e G u&.e WL 3ag Gad el
035,50 31 & s
2. Sebagai penggerak tingkah laku
Tercantum dalam (QS. Ar- Ra’d.13)

waﬂa.g ejﬂ-’ wﬁﬂ\dLﬂ\f‘wbﬁhﬂﬁwdﬁjhbﬁ&;Wd
JI§ Ge wi3d 3 (..é gl 555 36 1350 23d e 31 1343

Secara umum, nafs dalam konteks pembicaraan tentang manusia merujuk pada sisi di
dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk. Karena potensi inilah, hendaknya ia

mendapat perhatian yang besar dalam perkembangannya. Sebagaimana telah di jelaskan
dalam ayat Al- Qur’an (As- syams. 7-8)

e o _esh ot g S5
15855 )3 GaAL prgor Ui iy

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 81



Pembagian sifat- sifat nafs dalam Al-Qur’an yang dititipkan Allah kepada kita diantaranya:
(1) menyuruh kepada kejahatan, (2) menyesali, (3) tenang, (4) berubah- ubah, (5) mempu
melaksanakan tugas, (6) mempermudah utuk melakukan kesalahan, (7) membisikkan
perbuatan baik atau buruk, (8) menghiasi perbuatan buruk.

Pembagian Nafs

Dalam Al-Qur’an, terdapat berbagai macam nafs, yaitu:

1. Nafs al-Amarah bi al-Su’ (jiwa yang memerintahkan kepada kejelekan). Nafs jenis ini
menggambarkan sisi jelek dari manusia, terdapat di dalam (Q.S Yusuf.53).

5 358 5 01 35 525 W 1 500 B0Y Gl By Gkl il Uy 8

Nafsu itu bergantung pada keadaan jiwa seseorang, maka dari itu hendaklah kita

menundukkan jiwa kita pada ketetapan Allah untuk kita yang sudah dicontohkan oleh nabi

Muhammad SAW. Salah satu cara utama untuk melawan hawa nafsu yaitu dengan

mengenal Allah dengan mencintai Nya menggunakan ilmu yang sudah ada dengan benar,
sehingga titah Nya lebih di uatamakan dari pada kehendak hafsu kita sendiri.

2. Nafs al-Lawwamah (jiwa yang mencela) Maksud dari nafs ini adalah nafs yang menyesali
kejadian-kejadian yang sudah lewat dan mencelanya. Nafs ini berjalan sesuai dengan
aturan yang telah ditetapkan oleh Allah sebagaimana firman Allah dalam surat al-Qiyamah
(75) ayat 1-2

BRI iy i 5 A0 a3 4l

Menurut penelitian, nafs lawwamah adalah nafsu yang mengajak kepada keburukan,

kemudian orang yang melakukan hal buruk sadar akan kelakuannya, dan menyesali

perbuatannya dan bertaubat, akan tetapi kesadaran manusia hanyalah bersifat sementara,
jika jiwanya mengajak keburukan, maka dia akan mengulanginya kembali.

3. Nafs al-Mutmainnah (jiwa yang tenang). Nafs Mutmainnah adalah jiwa yang tenang yang
selalu menyandarkan dirinya kepada Allah Swt dengan berdzikir. Inti dalam jiwanya
adalah keimanan dan rindu berjumpa dengan-Nya, sebagaimana firman Allah dalam surat
al-Fajr (89) ayat 27- 30 berikut ini:

NarZ

z o~

. 20 .} o3 205 25 . 06 % e b = o 26 .5 st Y6y, . s
E (35 e § (30 Bph Ll ol ) (el Biladll ) G
4. Nafs Al-Mulhamah atau nafs yang terilhami. Ini adalah tingkat nafs yang memiliki

3

tindakan dan kehendak yang tinggi. Nafs ini lebih selektif dalam menyerap bergabagai
prinsip-prinsip. Ketika nafs ini merasa terpuruk kedalam keburukan, makai ia akan segera
terilhami untuk mensucikan amal dan niatnya. Sebagaimana firman Allh dalam Q.S Asy-
Syams.8

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 82



iy i34 gads

5. Nafs Ar-Radhiyah atau nafs yang ridha. Pada tingkatan ini nafs telah ikhlas menerima

keadaan dirinya. Jiwa yang tulus dan bersih, lapang dada terhadap ketentuan Allah. Rasa

hajatnya kepada Allah begitu besar. Nafs inilah yang diibaratkan dalam doa illahi anta

magsudi wa ridhaka matlubi, dan berikut firman Alloh tentang nafs radhiyah Q.S Fajr.27-
30.

\arZ

3

B M lots 3 830 Lok Loy iy ) ey it i 5T

6. Nafs Al-Mardhiyyah adalah nafs yang berbahagia dan diridhai, yaitu manusia yang
mempunyai jiwa ini merasa senang atau cinta kepada Allah sebaliknya Allahpun senang
dan puas terhdapnya, nafs jenis ini biasanya dimiliki oleh orang- orang yang khawas atau
orang yang khusus seperti para wali dan nabi. Tidak ada lagi keluhan, kemarahan,
kekesalan. Prilakunya tenang, dorongan perut dan syahwatnya tidak lagi bergejolak
dominan, sebagaimana ayat nya sama dengan dia atas.

7. Nafs As-Safiyah adalah nafs yang tulus murni. Pada tingkat ini seseorang dapat disifati
sebagai Insan Kamil atau manusia sempurna bentuk dasarnya. Nafs nya pasrah pada Allah
dan mendapat petunjukNya. Nafs nya sejalan dengan kehendak- Nya. Pada hal ini biasa
nya di duduki oleh para nabi, rasul, dan para wali sebagai perwujudan dari insan kamil.

Imam Al- Qurthubi (Priyatnya 2017) menjelaskan bahwa jiwa yang tenang adalah jiwa
yang yakin akan kebesaran Allah dan tunduk atau mengimani Allah sebagai Tuhnnya.

Sedangkan Abd Al- Qadir Jailaani menjelaskan bahwa orang yang mempunyai ketenangan

jiwa adalah orang yang selalu membekali diri nya di dunia dengan amal untuk dirinya di

akhirat kelak yaitu dengan menjauhi larangan yang Allah perintahkan. Mereka selalu ridha

dengan ketetapan yang Allah berikan, saat susah maupun senang karena mereka tidak akan
tergiur dengan kemewahan dunia yang penuh dengan kekuasaan dan kemewahaan, karena
mereka selalu mendekatkan diri pada Allah dan mengutamakan kekekalan akhirat daripada
dunia. Sehingga mereka nantinya bisa memeroleh ketenangan jiwa dan derajat yang tinggi dan

terhindar dari siksa akhirat.

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 83



R e

P
(_ Nafs af amarah bi al-su’
\\ R e
4

Nafs al-Lawwamah

Nafs dalam Al- Quran = Nofs akmutmainnah )
/\\ Nafs Al-Muthamah \/‘

y o
— s o
p i . f—-—.—_‘\‘

¢ \VNafs Af;Mardthjyah ///

e ‘\\

-

Gambar 1. Bagan Pembagian Nafs dalam Qur’an
Terapi Nafs

Al-Qur’an sebagai sumber ajaran Islam, kebenarannya bersifat hakiki dan tidak ada
keraguan didalamnya karena ia diturunkan oleh Allah SWT, sebagai Kkitab suci yang berisi
petunjuk dan penjelasan, bagi petunjuk itu sendiri di dalamnya banyak terdapat ayat-ayat yang
berkaitan dengan kesehatan mental dengan berbagai istilah yang digunakannya sebagai sesuatu
yang hendak dicapai oleh setiap manusia.

Setiap manusia menginginkan dirinya sehat baik secara jasmani maupun rohani. Sehat
secara jasmani akan terwujud apabila manusia tidak mengeluhkan sakit terkait kondisi fisiknya.
Sedangkan kondisi rohani yang sehat akan terjadi apabila manusia tersebut merasakan keadaan
aman, nyaman, serta tentram dalam dirinya. Orang yang tidak sehat dalam kedua aspek tersebut
tentunya akan mempengaruhi pola kehidupan dirinya serta akan berdampak terhadap aktivitas
sosial maupun rohani dalam hidupnya.

Macam-macam terapi nafs dalam Al-Qur’an
1. Amar Makruf wa Nahi Munkar

Ayat al-Qur’an yang berkaitan dengan hubungan manusia dengan dirinya serta
pengembangan dan memanfaatkan potensinya dalam bentuk amr ma’ruf wa nahi munkar
atau sebaliknya mengutamakan hawa nafsu yang ada pada dirinya. Firman Allah SWT:
dalam Q.S Al-Imran (3): 110.

N - 1 J T o2 92 ’a}° L %es02, ~°‘°/° (Q‘}% & o o.}..&}/,,. o)a‘
SO AT Gl g dby 3y Kl 8 D365 Bjaaly 0356 W L i 55 (A
[ 18 }}}10/,19} ‘;;o g4 20 nﬂﬁ o4 5. At

O saundl! (.Aﬁf\j O g0 50! (..@-sea('é e R

Pada ayat di tersebut bisa dijeaskan bahwa kita sebagai umat manusia di ajarkan
untuk berbuat kebaikan dan menjauhi segala larangan, dan beriman kepada Allah, tetapi

banyak di antara kita yang masih berbuat kemungkaran, sehingga dlam hidupnya tiada

menemukan ketenangan.

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 84



2. Dzkikir
Dalam kasus di atas sudah jelas, bahwasannya salah satu terapi jiwa yang bisa di
gunakan yaitu iman dan mengingat Allah. Al- Qur’an menyebutkan mengenai ketenangan

hati berada pada surah Ar- Ra’d ayat 28.

Sl e Y S i o i S 3l Lpalady 135 s
Dapat di simpulkan dari ayat dia atas, bahwasannya dengan menginat Allah dengan
berdzikir yaitu mengucapkan dengan lisan dan mengingatNya, maka hati kita akan menjadi
tenang. Diantara manfaat dzikir adalah: mengusir dan menghancurkan syetan, menjadikan
pelakunya diridhai oleh Allah, menghilangkan kegundahan dan kegelisahan,
mendatangkan kebahagiaan, ketenangan, ketenteraman dan kegembiraan, membuat hati
dan wajah pelakunya menjadi terang dan bersinar, orang yang berdzikir akan dikaruniai
kewibawaan dan kesumringahan, di cintai Allah, senantiasa berada dalam pengawasan
Allah.
3. Mensucikan jiwa
Dalam Al- Qur’an sudah di isyaratkan bahwa upaya untuk mensucikan jiwa atau
membersihkan diri masih bisa di lakukan sendiri maupun dengen mendapatkan anugerah
dari Allah. Bisa di lakukan sendiri atau melalui bantuan orang lain dengan cara menambah
ilmu di pesantren atau mendekati orang- orang yang ahi dalam bidang ilmu agama, dan
mengeluarkan infag untuk di niatkan sebagai upaya pensucian diri. Sebagaimana
tercantum dalam Al- Qur’an (QS. Ali Imran. 154)
b dy O3l 4l 2gRT 16 Rbibg, 18 Kb 230 Wlad Eual gl wag s W0l 51
¥ G gl 3 O3 OS50 &y B erd e Y e O s O3k el 2B B
b ol 558 2K 1 8 S s b B sgs Y e W 0 gk N B3
oty ot W15 4308 3 U asalls a3 G AN (s agarlas 1) D e

25l

4. Sholat
g, 80 o 5l Kidg oLl e 455 S5kial By Sgkialt (5 IS o b1 o3 e
i b 4l

Sesungguhnya salat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh,
mengingat Allah (salat) itu lebih besar (keutamaannya daripada ibadah yang lain). Allah
menegetahui apa yang kamu kerjakan.

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 85



5. Sabar
Ayat al-Qur’an tentang kesehatan mental yang diterapkan dalam kesabaran dalam

menghadapi cobaan, Allah Q.S. al-Bagarah (2): 155
Lo ) O WP AP AT ST oM (. hod  .w o % a}"i/Juf//
Gl yiiy SR iy JIgEY) 3 ey g S (A slet S5k

Pada ayat di atas, bisa di gambarkan yaitu, Allah akan menguji setiap manusia
dengan kelaparan, kemiskinan, kekurangan pangan, ketakutan, dan kegelisahan, tetapi,
barang siapa yang bersabar akan ujian Allah, niscaya akan mendapat kebahagiaan.

6. Taubat

Manusia tidak terlepas dari salah dan juga lupa, manusia sering berubah- ubah

karena terdorong hawa nafsu nya serta mudah terpengaruh, dan pengetahuannya terbatas

sekali, maka dari itu di anjurkan untuk bertaubat. Yang tertuang dalam (Q.S At- Tahrim.8)
s e 3 Ks iy WSl 18 5AC 61 1K Lk i B b D s sl s gl
1T O35 A0S bl i o R3304 15080 Gy £ A Y s Y1 g
7. Mawas Diri
Orang yang selalu waspada terhadap dirinya untuk tidak melakukan perbuatan yang
tercela, dan akan selalu tampak perbuatan yang telah dilakukannya meskipun itu kecil.
8. Motifasi Diri
Ayat Al- Qur’an tentang motivasi, Q.S. Asy-Syarh (94): 6
i Sl g 8
Dan keterangan ayat tersebut ialah sesungguhnya selagi ada kesulitan pasti di sutu

pula lah ada kemudahan juga.

—

o G?r Mukruf Nahi MA@ S
C Mawas Diri —— @ Dzikir \
o - x B 4
< Motivasi Diri \ﬁa cam- macam &Mensuc:kun j:wQ
—_ \Terapl Nafs /
g

(/ Q Sholat >
Sabar ) T

Gambar 2. Bagan Macam- macan terapi nafs dalam Al- Qur’an
Kata Nafs dalam Al-qur’an yaitu berbentuk isim mufrod, nafsun yang mempunyai arti
“yang di terapi”. Istilah jiwa berasal dari bahasa arab adalah Nafs. Dalam Al- Qur’an kata nafs

di ulang sebanyak 295 kali, terdapat dalam 63 surat yang terbanyak si muat dalam surah Al-

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 86



Bagarah (35 kali), Ali imran (21 kali), Al nisa (19 kali), Al- an’am dan Al- taubah masing-
masing sebanyak (17 kali) serta di surah Al- a’raf dan Yusuf masing- masing (13 kali).

Nafs secara umum berbicara tentang manusia yang merujuk pada sisi dalam manusia itu
sendiri yang berpotensi baik ataupun buruk, maka dari itu dengan potensi inilah hendak nya ia
mendapatkan perhatian yang besar dalam hal perkembangannya. Dalam Al- Qur’an terdapat
dua klasifikasi nafs yaitu nafs sebagai totalitas manusia, dan sebagai penggerak tingkah laku.
Pembagian nafs dalam al- quran ada tiga, yaitu nafs amarah bi al- suu’, nafs lawwamah, dan
nafs mutma’innah. Di kalangan para ahli tasawuf konsep nafs diartikan sebagai pabrik dari sifat
tercela. Al-Ghazali menyebutkan bahwa nafs sebagai pusat potensi marah, dan syahwat pada
manusia, dan sebagai pangkal dari sifat tercela. la menambahkan bahwa manusia mempunyai
identitas esensial yang tetap, tidak berubah-ubah yaitu nafs (jiwanya). Yang dimaksud dengan
nafs adalah substansi yang berdiri sendiri, tidak bertempat dan merupakan tempat pengetahuan
intelektual (al-ma’qulat) yang berasal dari alam al-malakut atau alam al-amr.

M. Hamdani Bakran adz-Dzaky dalam bukunya, Konseling dan Psikoterapi Islam
menjelaskan tingkatan Nafs ada delapan tingkatan: Nafs Amarah bi al-su’ (yaitu kekuatan
pendorong naluri sejalan dengan nafs yang cendrung kepada keburukan, terlihat dengan tanda-
tandanya, antara lain, bakhil, hasad dengki, dan hiyanat), Nafs Lawwamah (adalah nafs yang
bodoh, dan zalim yang dicela Allah Swt) , Nafs Sawwalah (telah dapat membedakan mana
yang lebih baik dan mana yang buruk, tetapi lebih memilih yang buruk dan belum mampu
memilih yang baik, bahkan memcampur adukkan antara yang baik dan yang buruk.), Nafs
Mulhimah (jiwa yang memperoleh ilham dari Allah SWT. Dikaruniai ilmu pengetahuan. la
telah dihiasi akhlak mahmudah atau akhlak yang terpuji, dan ia merupakan sumber kesabaran,
ketabah- an, dan keuletan), Nafs Mutmainnah (nafs yang telah mendapat tuntunan dan
pemeliharaan yang baik sehingga jiwa menjadi tenteram, bersikap baik dapat, dapat menolak
pebuatan jahat dan keji serta dapat menjauhkan diri dari godaan manusia, syetan, jin, maupun
iblis, dan dapat mendorong untuk melakukan kebajikan dan mencegah kejahatan), Nafs
Radiyah (adalah jiwa yang tulus, bening dan lapang dada terhadap ketetapan Allah dan
termasuk jiwa inilah yang mendorong diri bersikap lapang dada, tawakkal, tulus ikhlas dan
sabar dalam mengaplikasikan seluruh perintah Allah. Menjauhi larangan-Nya dan menerima
dengan lapang dada segala ujian dan cobaan yang datang dalam hidup dan kehidupannya), Nafs
Mardiyah (nafs yang diridhai, yaitu dia merasa senang atau cinta kepada Allah, dan Allah pun
senang dan puas kepadanya. Nafs ini hanya dimiliki oleh khawas al-khawas (orang khususnya
khusus) mereka ini telah sampai derajat waliyullah (kekasih Allah) yaitu para nabi dan wali),
Nafs Kamilah (yaitu nafs yang telah sempurna bentuk dan dasarnya. Nafs yang di duduki oleh

para nabi, rasul, dan para wali sebagai perwujudan dari seorang insan kamil).

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 87



Dampak dari gangguan nafs sangat berbahaya, salah satu nya bisa jauh dai Allah
sehingga tidak akan mendapat Rahmat dan maghfirah dari Nya. Adanya permasalahan mental
seperti kecewa, rakus, tamak, was- was, pemarah, pendendam, dengki, kegelisahan, tertekan
dan lain sebagainya terjadi pada masyarakat modern yang hedonis dan materialis yang selalu
disibukkan dengan hal duniawi, sehingga ahirnya tidak tersentuh dengan keimanan sama sekali
dan jauh dari Tuhannya. Maka dari itu sangat di perlukannya terapi Nafs yang tertuang dalam
Al- Qur’an antara lain adalah: amar makruf wa nahi munkar, dzikir, mensucikan jiwa, sholat,
sabar, taubat, mawas diri, motivasi diri.

Menurut WHO (World Health Organization), banyak sekali kasus bunuh diri seperti
lebih dari 800.000 orang meninggal dunia dan bisa di katakan kurang lebih sekitar 1 orang
dalam 40 detik karena disebabkan oleh bunuh diri. Peristiwa semacam ini menurut praktisi
kesehatan mental disebabkan karena kecemasan, tertekan, serta kegelisahan yang akut yang
terjadi pada diri individu. Seorang filusuf Amerika, Carl Gustaf Jung mengatakan bahwa terapi
terbaik pada kesehatan dan kecemasan adalah beriman terhadap Tuhan “tidak kudapatkan
sorang pasien yang problem esensialnya adalah kebutuhan akan wawasan agama dan dekat
dengan Tuhannya”. Sungguh tidak ada seorang yang sembuh dari penyakit jiwa nya kecuali

dia kembali kepada pengetahuan agama tentang kehidupan.

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian diatas, disampaikan kesimpulan sebagai berikut, 1). kata nafs dalam
Al-qur’an di sebutkan sebanyak 295 kali dan secara totalitas bermakna (insan), dan terbagi atas
3 bagian dalam Al-Qur’an, yaitu nafs ammarah bi al- Suu, nafs lawwamah, nafs mutmainnah.
Sedangkan dalam kalangan tokoh sufi konsep nafs diartikan sebagai sesuatu yang melahirkan
sifat tercela dan mempunyai sifat yang tidak berubah- ubah (jiwanya), dan yang di maksud
dengan nafs adalah substansi yang berdiri sendiri. Menurut para ulama pembagian nafs ada 8
yaitu: nafs ammarah bi al-suu, nafs lawwamah, nafs musawwalah, nafs mulhimah, nafs
mutmainnah, nafs radhiyah, nafs mardhiyah, nafs Kamilah; 2). Terapi nafs dalam al-Qur’an
terdiri dari delapan, diantaranya amar makruf wa nahi munkar, dzikir, mensucikan jiwa, sholat,
sabar, taubat, mawas diri, dan motivasi diri. Sedangan menurut para filusuf barat terapi nafs
dapat dilakukan melalui self-healing yaitu terapi untuk diri sendiri dengan melakukan tindakan
yang sesuai dengan kebutuhan masing-masing; 3). Penelitian ini hanya berfokus pada ayat nafs
yang berkaitan dengan variable yang diteliti dan bagaimana terapi nya dalam Al-Qur’an,
sedangkan dari 295 kai yang di ulang pada Al-Qur’an dan masih banyak yang bisa di kaji dan

di teliti dari nafs yang di komparasikan pada qoul ulama’ dan para filusuf Yunani. Selain itu

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 88



terapi nafs bukan hanya bisa melalui al- Qur’an, bisa dari hadis pendukung dengan cara

digabungkan atau di komparasikan dengan lebih detail dengan ilmu psikologi.

REFERENSI

Ainiyah, R. Q. (2022). Konsep An-Nafs menurut Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Qayyim Al
Jauziyyah: Studi komparatif (Doctoral dissertation, UIN Sunan Ampel Surabaya).

Diyana, D. P. (2021). Penyakit Hati dan Terapinya dalam Al-Qur’an Perspektif Ibnu Qayyim
Al-Jauziyah (Doctoral dissertation, UIN Raden Intan Lampung).

Dody M. P. D. (2022). Konsep Al-Nafs (Jiwa) Perspektif Hamka Dan Sa’id Hawwa (Studi
Komparatif) (Doctoral dissertation, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riau).

Ibrahim, M. (2020). Rekontruksi Tazkiyah al-Nafs Menurut Abu Hasan al-Nadwi. At-
Tafkir, 13(1), 50-79. https://doi.org/10.32505/at.v13i1.1570

Kusuma, A. R. (2022). Konsep Jiwa Menurut Ibnu Sina dan Aristoteles. Tasamuh: Jurnal Studi
Islam, 14(1), 61-89.

Mahadzir, M. L., Mydin, S. A. H., Mohamad, M. A., Ramya, R., & Rahim, A. (2019).
Pembangunan Jiwa Berasaskan Konsep al-Nafs Menurut Perspektif Ibn Bajjah. Jurnal
Usuluddin, 47, 1-24. https://doi.org/10.22452/usuluddin.sp2019n01.1

Nunu, B. (2020). Prinsip Epistimologi Makrifat dalam Tasawuf bagi Penguatan
Karakter. FUADUNA: Jurnal Kajian Keagamaan dan Kemasyarakatan, 4(2), 114-
125. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3593

Prilakusuma, A. (2018). Konsep Nafs Menurut Ibn Si< na< Dan Al-Ghaza< li (Doctoral
dissertation, Tesis, Uinsa, Surabaya).

Rahman, A. R. (2022). Konsep Jiwa Menurut Mulla Shadra. https://osf.io/preprints/uwyxa/

Rosyad, R. (2021). Pengantar Psikologi Agama dalam Konteks Terapi. Prodi S2 Studi Agama-
Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Wildan, T. (2017). Konsep Nafs (Jiwa) Dalam Alquran. Jurnal At-Tibyan: Jurnal lIimu
Alqur'an dan Tafsir, 2(2), 246-260. https://doi.org/10.32505/AT-TIBYAN.V212.393

JKPI: Jurnal Konseling dan Psikologi Indonesia, Vol. 1 No. 1, Februari 2025 | 89


https://doi.org/10.32505/at.v13i1.1570
https://doi.org/10.22452/usuluddin.sp2019no1.1
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v4i2.3593
https://osf.io/preprints/uwyxa/
https://doi.org/10.32505/AT-TIBYAN.V2I2.393

