
Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana

Jurnal Kajian Bali
Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020

htp://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

..........................................................................................................................................

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan 
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

..........................................................................................................................................



469JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi 

di Kabupaten Gianyar, Bangli, dan Buleleng: 

Analisis Bentuk, Fungsi, dan Makna

I Wayan Srijaya1 , Kadek Dedy Prawirajaya R.2, Coleta 

Palupi Titasari3, A.A. Gde Bagus4 , I Nyoman Rema5 

1,2,3 Universitas Udayana, 4, 5 Balai Arkeologi Bali
2Penulis Koresponden: dedyprawirajaya@unud.ac.id

Abstract
Hindu Iconography of the VIII-XIV Century AD in Gianyar, 

Bangli, and Buleleng Regencies: Analysis of Forms, 
Functions, and Meanings

The island of Bali has a lot of archaeological remains. One of 
the legacies that can still be seen in Bali is the art of statues or 
what is also called iconography. The shape is also very varied, 
some symbolize gods and some represent rulers in ancient Bali. 
This article aims to describe the form, function, and meaning 
of archaeological remains in the form of statue art in Bali. The 
data is sourced from relics in the research area which represent 
Bali, namely Gianyar, Bangli, and Buleleng Regencies. Data 
were collected through observation and interview methods. 
Then, they were analyzed by qualitatively using the theory 
of symbol. The results show that Hindu iconography in Bali 
has various forms with functions that have changed from their 
original ones. Likewise, the meaning depends on the society 
who owns it.

Key words: Hindu iconography, form, function, and meanings

Abstrak
Pulau Bali memiliki banyak tinggalan arkeologi. Salah satu 
tinggalan yang masih dapat dilihat adalah seni arca atau yang 
disebut juga dengan istilah ikonograo. Bentuknya pun sangat 
variatif ada yang melambangkan dewa dan ada pula yang 
melambangkan tokoh penguasa pada zaman Bali Kuno. Artikel 
ini bertujuan menggambarkan bentuk, fungsi, dan makna 
tinggalan arkeologi dalam bentuk seni arca, di daerah Bali. 
Data bersumber dari tinggalan-tinggalan di wilayah penelitian 
yang dianggap mewakili daerah Bali, yaitu Kabupaten 
Gianyar, Bangli, dan Buleleng. Data dikumpulkan melalui 



470 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

metode observasi dan wawancara. Kemudian, dianalisis 
dengan metode analisis kualitatif menggunakan teori simbol. 
Hasil penelitian memperlihatkan bahwa ikonograo Hindu di 
Bali mempunyai bentuk yang beragam dengan fungsi yang 
telah mengalami perubahan dari fungsi semula. Demikian pula 
maknanya bergantung pada masyarakat yang memilikinya. 

Kata kunci: ikonograo Hindu, bentuk, fungsi, dan makna

1. Pendahuluan

Seni arca termasuk seni arca Hindu di Bali memiliki akar yang 
sangat panjang. Akar sejarah pengarcaan telah muncul pada akhir 

masa prasejarah. Tradisi pembuatan arca rupanya tidak berhenti 
sampai di situ melainkan berlanjut pada masa-masa sesudahnya. 
Pada saat masuknya peradaban India ke Nusantara, pembuatan arca 
sebagai media pemujaan semakin mendapat tempat di masyarakat. 
Kehadiran agama Hindu dan Budha tidak saja memperkenalkan sistem 
kepercayaan, tetapi turut juga diperkenalkan sarana peribadatan. Salah 
satu sarana peribadatan yang diperkenalkan adalah pembuatan arca. 
Arca-arca yang dibuat bentuknya bermacam-macam sesuai dengan 
agama yang melatarinya. Ada arca dewa-dewa dalam agama Hindu 
dan ada arca-arca Budha. Arca-arca ini menjadi media pemujaan oleh 
masyarakat (Soejono, 2010: 205-207).

Ikonograo adalah istilah yang mengacu kepada tokoh yang 
digambarkan dan kemiripan tokoh yang dinyatakan dalam gambar 

dengan tujuan untuk mengadakan hubungan dengan tokoh atau dewa 
tersebut (Banerjea, 1985: 1-2). Tokoh atau dewa yang menjadi objek 
pemujaan diwujudkan dalam bentuk arca. Arca adalah perwujudan 
dari dewa maupun tokoh yang telah wafat (Soekmono, 1991: 73).

Pulau Bali menyimpan banyak tinggalan arkeologi salah satu 
diantaranya adalah seni arca. Seni arca itu disimpan diberbagai situs 
pura dan menjadi media pemujaan oleh masyarakat penyungsungnya. 
Arca-arca ini mewakili masa yang berbeda-beda, ada yang berasal 
dari masa Hindu-Bali, Bali Kuno, dan Bali pertengahan (Stuterheim, 
1929: 34). Berdasarkan uraian di atas, maka masalah yang dikaji dalam 
penelitian ini adalah sejarah seni arca, bentuk, fungsi, dan makna.

Artikel ini bertujuan mengetahui arca-arca yang terdapat di 
berbagai situs pura di tiga wilayah penelitian (Buleleng, Bangli, 



471JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

Gianyar) sehingga dapat dijelaskan mengenai sejarah, kemudian 
bentuk, fungsi, dan maknanya. Dengan penjelasan ini diharapkan 
masyarakat mendapat gambaran yang lebih lengkap terhadap seni 

arca yang dimilikinya.
Banyak ahli Belanda dengan latar belakang keilmuannya masing-

masing melakukan kajian terhadap kepurbakalaan Bali. Mereka 
adalah W.F. Stuterheim dengan bukunya yang berjudul Oudheden van 
Bali (1929) menjadi sumber rujukan bagi mereka yang memulai kajian 
kepurbakalaan di Bali. Buku ini menjadi penting karena Stuterheim 
sudah mulai melakukan periodisasi kepurbakalaan yang ditemukan 

di Bali saat itu. Periodisasi tersebut adalah periode Hindu Bali (abad 
VIII-X), periode Bali Kuno (abad XI-XII), dan periode Bali Madya (abad 
XIII-XIV). 

Arkeolog Belanda lainnya adalah A.J. Bernet Kempers yang 

menaruh perhatian pada kepurbakalaan Bali dan dituangkan dalam 
buku yang berjudul Monumental Bali (1991) menegaskan pentingnya 
kepurbakalaan di Bali dalam upaya menjelaskan sejarah masa lalunya.
Arkeolog Belanda lainnya yang menghabiskan masa hidupnya di Bali 
adalah R. Goris. Ia cukup banyak melakukan kajian kepurbakalaan 
dan kebudayaan Bali dengan karya-karyanya antara lain Prasasti Bali 

(1954) dan lain-lain. Kemudian, I Wayan Redig (1996) membicarakan 
ikonograo Ganesha secara komprehensif berupa perbandingan arca 
Ganesha di Indonesia dengan Ganesha di India. Buku ini, selain 
membicarakan Ganesha di Jawa juga banyak meneliti arca-arca 
Ganesha yang ditemukan di Bali. Oleh karena itu, penting dalam upaya 
memahami karakteristik Ganesha yang ditemukan dalam penelitian 
ini. Peneliti lain yang banyak melakukan kajian ikonograo di Bali 
adalah A.A. Gde Bagus. Salah satu tulisannya berjudul <Arca Ganesha 
Bertangan Delapan Belas di Pura Pingit Melamba, Bangli= (2015). 

Tulisan tersebut memberikan gambaran betapa variatifnya 
ikonograo di Bali. Temuan arca Ganesha bertangan delapan belas 
di Bali merupakan sebuah pengecualian, karena umumnya yang 
ditemukan adalah Ganesha bertangan empat. Itulah sebabnya arca 
ini menjadi penting dalam perkembangan seni arca di Bali. Pustaka-
pustaka yang disebutkan di atas, memberikan kontribusi yang cukup 
berarti dalam memecahkan masalah sejarah seni arca, bentuk, fungsi, 
dan makna arca-arca dalam kehidupan masyarakat. 



472 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

2. Metode Penelitian

 Penelitian ini dilakukan di tiga wilayah administratif, yaitu 
Kabupaten Gianyar, Kabupaten Bangli, dan Kabupaten Buleleng. 
Ketiganya mewakili geograo dataran, pegunungan, dan pesisir. 
Pengumpulan data dilakukan dengan cara observasi, yaitu 
melakukan pengamatan pada objek yang diduga memiliki tinggalan 
seni arca kemudian disertai dengan pendeskripsian, pengukuran, 
dan pendokumentasian, studi pustaka adalah suatu usaha untuk 

mendapatkan gambaran mengenai bentuk, fungsi, dan makna tentang 
arca-arca berdasarkan sumber-sumber yang ditulis oleh peneliti 
sebelumnya, wawancara adalah usaha untuk mendapatkan informasi 
tentang seni arca yang ada di pura yang diteliti dengan mewawancarai 
pemangku, tokoh masyarakat yang mengetahui tentang seni arca, 
dan focus group discussion, yaitu suatu upaya untuk mendapatkan 

informasi tentang pura-pura yang memiliki tinggalan seni arca dengan 
cara mengundang perwakilan desa, prajuru desa, pemangku, dan 
sebagainya dalam sebuah peretemuan yang disepakati. Setelah data 
yang diinginkan terkumpul, dilanjutkan dengan melakukan analisis 
kualitatif dengan pertimbangan yang dikaji adalah aspek sejarah, 
bentuk, fungsi, dan makna serta dilengkapi dengan menggunakan 
teori simbol. 

Kata simbol berasal dari bahasa Yunani simbolon yang berarti 

tanda atau ciri yang memberitahukan sesuatu kepada seseorang. 
Menurut Triguna (2000: 14) ada empat peringkat simbol, yaitu (1) 
simbol konstruksi yang berbentuk kepercayaan biasanya inti dari 
agama; (2) simbol evaluasi berupa penilaian moral yang sarat dengan 
nilai, norma, dan aturan; (3) simbol kognisi berupa pengetahuan yang 
dimanfaatkan manusia untuk memperoleh pengetahuan tentang 
realitas dan keteraturan agar manusia lebih memahami lingkungannya; 
(4) simbol ekspresi yang berupa pengungkapan perasaan. Lebih lanjut 
Swami Sivananda (1993: 154) menyatakan bahwa pratima atau patung 

merupakan pengganti dewa yang disembah. Walaupun gambar 
atau arca dibuat dari batu, kayu, kertas atau logam, sangat berharga 
bagi seorang penyembah, karena hal itu menandakan ada hubungan 

dengan yang disembah. Gambar, arca, atau simbol itu menggantikan 
sesuatu yang disucikan dan abadi (Titib, 2003: 64). Teori ini digunakan 
untuk memahami aspek makna atribut yang dibawa oleh arca-arca 



473JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

yang ditemukan.

3. Hasil Penelitian dan Pembahasan

3.1 Sejarah Pengarcaan di Bali

Tradisi pemujaan roh leluhur di Indonesia khususnya di Bali 
telah dikenal sejak masa bercocok tanam dan perundagian (logam) 
(Soekmono, 1991: 73). Pemujaan atau kultus nenek moyang timbul 
karena adanya kedudukan tokoh yang menonjol dan menimbulkan 
kultus kepada tokoh tersebut setelah ia meninggal. Gejala sosial yang 
amat menonjol ialah pembangunan bermacam-macam bangunan 
megalitik (Soejono, 2010: 198). Pada dasarnya, semuanya bertujuan 
untuk menjaga hubungan baik antara masyarakat yang masih hidup 
dengan yang sudah meninggal (Ardika dkk, 2017: 35-37). 

Peradaban Hindu di Indonesia berakhir sekitar abad XV, 
bersamaan dengan memudarnya Kerajaan Majapahit, kerajaan Hindu 
terakhir di Indonesia. Periode berikutnya dikenal dengan masa 
Indonesia Islam karena berkembang peradaban yang bercorak Islam. 
Agama Islam meniadakan tradisi yang melukiskan atau mematungkan 

makhluk hidup termasuk dewa. Oleh karena itu, di daerah-daerah yang 
dikuasai Islam, tradisi pengarcaan tokoh-tokoh dewa menjadi terhenti 
(Kempers, 1959: 150). Akan tetapi, di Bali, karena agama Hindu masih 
kuat bertahan, tradisi pengarcaan tokoh dewa masih tetap diteruskan 
dan mengalami perkembangan sampai sekarang (Redig dkk., 1993: 
53). Seni arca (pratima, dan patung) yang berarti perwujudan jasmani 
seorang dewa yang dipuja oleh para bhakta yaitu orang-orang yang 
berbakti atau memuja (Maulana, 1993: 2) di Bali saat ini tidak dapat 
dipisahkan dari perkembangan sebelumnya, serta hubungan dengan 

Jawa. 
Perkembangan seni arca tidak dapat dilepaskan dengan Jawa. 

Hal ini disebabkan karena adanya hubungan Jawa dan Bali telah terjadi 
pada masa Kerajaan Mataram Hindu di Jawa Timur yang ditandai 

dengan perkawinan Mahendradata dengan Udayana Warmadewa. 
Sebagaimana dikatakan oleh Setiawan (2016: 257) dampak dari 
hubungan itu adanya keserupaan dalam berbagai aspek budaya di 

Jawa dan Bali misalnya dalam bidang agama, arsitektur, dan seni arca. 
Ketika seni arca Indonesia Hindu mencapai masa klasiknya di Jawa 

Tengah sekitar abad VIII sampai dengan X, di Bali juga dalam periode 



474 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

yang sama terlihat pengaruh klasik Jawa Tengah (Stuterheim, 1929: 
38; Kempers,1991: 65).

Periode dari abad VIII-X dalam pembabakan seni arca di Bali, 
oleh Stuterheim, terlihat suatu <gaya internasional= pada seni arca. 
Artinya, daerah penyebaran karakter arca yang sama bukan saja 
ditemukan di Bali dan Jawa, tetapi juga di tempat-tempat lainnya 
di Asia Tenggara. Daerah pusat persebarannya dapat diduga di 
Nalanda (Widia, 1979/1980: 6). Periode berikutnya, setelah zaman 
Hindu Bali disebut zaman Bali Kuno yang meliputi kurun waktu dari 
abad X-XII sebagaimana ditunjukkan oleh arca-arca pancuran di Goa 
Gajah yang setipe dengan arca perwujudan Raja Airlangga di Jawa 

Timur (Kempers, 1959: 203) dan beberapa arca perwujudan yang 
ada di Pura Pucak Penulisan, selanjutnya diganti dengan Zaman Bali 
Madya (Zaman Bali Pertengahan) dengan kurun waktu abad XIII-XIV 
(Stuterheim, 1929: 34).

Arca-arca yang memiliki ciri kekaku-kakuan telah lebih dulu 
berkembang di Bali pada abad XI. Dalam penelitian ini, selain di-
temukan arca-arca dari periode abad VIII-XII, juga terdapat arca-arca 
dari periode Bali Pertengahan. Arca-arca Bali Pertengahan (abad XIII-
XIV) memperlihatkan ciri kekaku-kakuan dengan ragam hias yang 
dipengaruhi seni Majapahit seperti menggunakan motif hias ronronan 

(stiliran daun) di kanan kiri mahkota, bentuk mahkota berupa ce-
candian dengan hiasan di dahi. Dengan kata lain arca-arca zaman Bali 
Pertengahan lebih mewah hiasannya.

Hasil penelitian 14 situs pura memberikan gambaran tentang 
perkembangan seni arca Hindu abad VIII-XIV di Bali. Tidak kurang 
dari 59 buah arca perwujudan bhatara-bhatari berhasil dicatat. Ada 
20 buah arca Ganesha, 2 arca Siwa Mahadewa, 1 arca Brahma, 2 arca 
Wisnu, 8 arca Durga, 2 arca Agastya, serta 20 buah lingga dan dua di 
antaranya lengkap dengan yoninya. Arca-arca ini mewakili masa gaya 
abad VIII-XIV. Berdasarkan data di atas, yang menarik dari arca-arca 
tersebut yang berdasarkan gaya seni memperlihatkan gaya seni arca 
abad X-XIV. Arca yang memperlihatkan gaya seni abad X ini kita sebut 
sebagai arca yang memiliki karakter unik. Arca yang memiliki karakter 
unik ini adalah arca berpasangan yang pada bagian sandarannya 
terdapat prasasti dan angka tahun 933 Saka (1011 Masehi) dan arca 



475JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

perempuan yang bagian belakang sandarannya juga ada prasasti 
menyebut Bhatari Mandul. 

Dikatakan berkarakter unik adalah karena komponen-komponen 

arca itu langka diantara arca-arca yang diteliti. Misalnya sikap tangan 
yang khas seperti diperlihatkan oleh arca Bhatari Mandul di Pura 

Pucak Penulisan. Sikap tangan khas yang diperlihatkan  adalah tangan 
kanan lurus ke bawah, telapak tangan di arahkan ke depan, ibu jari 
dan telunjuk bersentuhan (chin mudra) dan lengan kiri dibengkokkan 

di depan perut dengan telapak tangan menghadap ke atas.

3.2 Bentuk

3.2.1 Siwa
Siwa digambarkan bermahkota jatamakuta dengan hiasan ardha-

candrakapala, merepresentasikan bahwa Siwa sebagai dewa penguasa 

dunia (Jagatnata), bertanggung jawab pada kehidupan sekaligus 
kematian dunia ini. Dilihat dari susunan bentuknya hiasan tersebut 
merupakan gabungan bulan sabit (ardhacandra) dengan tengkorak 

(kapala). Bulan sabit adalah simbol kehidupan atau mulainya 
kehidupan. Bulan sabit muncul setelah bulan mati dan setelah lima 
belas hari menjadi paripurna (bulan penuh) dan kembali mati (setelah 
purnama). Dengan simbol ardhacandra, Siwa bertanggung jawab pada 
keberlangsungan hidup dunia ini. Ia yang menghidupkan, ia juga 
yang melenyapkan (menjadikan tiada). Kematian disimbolkan dengan 
hiasan kapala (tengkorak). Ciri-ciri badaniah lainnya, Siwa memiliki 
mata ketiga terdapat pada dahi dan membawa atribut aksamala, trisula, 
camara, kalasa, dan lain-lain. 

Ditemukan dua buah arca Siwa dalam penelitian ini, yaitu satu 
di Pura Putra Bhatara Desa/Pura Desa Alit dan yang lain di Pura 

Pingit Melamba. Arca Siwa di Pura Desa Alit digambarkan dengan 
sikap duduk ardhaparyangka (kaki kiri bersila dan kaki kanan ditekuk 
ke bawah), menggunakan jatamakuta berhiaskan ardhacandrakapala, 

bertangan empat (tangan kiri belakang memegang camara, tangan 

kanan dan kiri depan di lutut, namun telapak tangan telah patah, 

tangan kanan belakang memegang aksamala, tangan kanan depan di 

atas paha, tetapi bagian telapak patah), menggunakan kalung, upavita, 

gelang tangan dan kaki (Foto 1a). 



476 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

Dipandang dari gaya, arca tersebut berbentuk proporsional, 
muka menunjukkan ekspresi kedewataan (divine expresion), dan lemah 

lembut. Arca ini tergolong tipe dari abad VIII-IX. Adapun ciri-ciri dari 
arca periode Hindu Bali antara lain lemah lembut, kegemuk-gemukan, 
bersikap tenang, mata setengah terbuka mengarah ke ujung hidung 
(Widia, 1979/1980: 6; Stuterheim, 1929: 11). Sementara itu, arca Siwa 
di Pura Pingit Melamba yang digambarkan duduk bersila di atas asana 

padma ganda memiliki ciri-ciri kedewataan yang sama, namun gaya 
seni yang ditampilkan agak kekaku-kakuan (istilah teknis yang sering 
digunakan untuk identiokasi gaya seni arca di Indonesia). Gaya seni 
seperti ini muncul pada abad X-XI (Foto 1b).

(1a) (1b)
Foto 1. Arca Siwa di Pura Desa Alit, Bedulu, Gianyar (1a) dan Arca Siwa di Pura 
Pingit Melamba, Bunutin, Bangli (1b) (pura ini terletak sekitar 2 km dari kantor 

Perbekel Desa Bunutin dan berlokasi di tepi sungai) (Foto: I Wayan Srijaya)

3.2.2 Durga
Durga merupakan sakti Siwa, direpresentasikan dengan 

banyak wujud, setidak-tidaknya ada sembilan jumlahnya (disebut 
nawadurga). Satu di antaranya yang dianggap penting adalah Durga 

Mahisasuramardini. Nama ini berarti bahwa Ia menghancurkan kerbau 
siluman raksasa. Sebagai penghancur raksasa, Ia digambarkan 
bertangan banyak, antara dua sampai enam belas bahkan lebih. 
Tangannya yang banyak memegang berbagai senjata yang merupakan 
hadiah dari para dewa. Wisnu, misalnya, menghadiahkan cakra, 
Waruna menghadiahkan sangkha, Agni menghadiahkan tombak, 

Yama menghadiahkan tongkat, Wayu menghadiahkan pasa, Kala 



477JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

menghadiahkan khadga dan ketaka, demikian juga dewa-dewa lainnya, 
menghadiahkan senjatanya masing-masing (Maulana, 1979: 4-5). 

Sama dengan Siwa, mahkota Durga dihiasi dengan ardha-

candrakapala, ciri Durga Mahisasuramardini. Ia digambarkan berdiri di 
atas kerbau yang tak berdaya karena kelelahan menjelang ajalnya. Ada 
8 arca Durga yang ditemukan, yaitu di Pura Samuan Tiga 3 buah, di 
Pura Pengubengan 1 buah, di Pura Jaksan 1 buah, di Pura Bedji Sangsit 
1 buah, dan di Pura Puseh Tejakula 2 buah (Foto 2). 

Jumlah tangan arca bervariasi ada yang jumlahnya delapan 
dan ada juga sepuluh. Arca Durga yang jumlah tangannya sepuluh 
ada di Pura Samuan Tiga dan di Pura Puseh Tejakula, sisanya 
bertangan delapan. Arca Durga yang cukup unik adalah arca yang 
terdapat di Pura Puseh Tejakula. Keunikannya, yaitu sikap tangannya 
memperlihatkan sikap tangan arca perwujudan atau bhatara/bhatari 

serta mahkotanya berupa susunan bunga teratai. Berdasarkan gaya 
seni yang ditampilkan pada delapan arca Durga, dapat dikatakan 
bahwa arca tersebut dikatagorikan sebagai hasil seni abad XI-XII.

2a 2b 2c 2d

Foto 2. Arca Durga di Pura Samuan Tiga, Gianyar (2a), Pura Jaksan, Gianyar (2b), 
Pura Bedji, Buleleng (2c), dan Pura Puseh Tejakula, Buleleng (2d) 

(Foto: I Wayan Srijaya)

3.2.3 Ganesha

Ganesha adalah dewa berkepala gajah, putra Dewa Siwa bersama 
Parwati. Karena berkepala gajah, maka dalam kitab Brahmanda Purana 

Ganesha dipanggil dengan namanya Gajanana (Redig, 1996: 20). 
Dikemukakan juga bahwa Ganesha berhiaskan ardhacandrakapala 

(bulan sabit) pada mahkotanya. Oleh karena itu, ia diberi nama Bala 

Candra. Nama lainnya, Eka Danta karena bertaring satu dan Vakratunda 

karena belalainya bengkok.



478 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

Berdasarkan hasil penelitian ditemukan 20 buah arca Ganesha, 3 
buah di Pura Samuan Tiga, 3 buah di Pura Goa Gajah, 3 buah di Pura 
Jaksan, 2 buah di Pura Putra Bhatara Desa, 1  buah di Pura Yeh Pulu, 1 

buah di Pura Manasa, 2 buah di Pura Bedji Sangsit, 1 buah di Pura Puseh 

Tejakula, 2 buah di Pura Pucak Penulisan, dan 1 buah di Pura Pingit 

Melamba. Di antara arca-arca Ganesha tersebut ada yang digambarkan 
dengan sikap berdiri berjumlah 3 buah, yaitu Ganesha di Pura Jaksan, 
Pura Puseh Tejakula, dan Pura Pingit Melamba. Sedangkan yang lain 
digambarkan dengan sikap duduk. Jumlah tangannya juga bervariasi, 
ada yang berjumlah dua di Pura Yeh Pulu dan di Pura Puseh Tejakula 
(Foto 3a) berjumlah delapan belas di Pura Pingit Melamba (Foto 3b), 
dan sisanya berjumlah empat. 

Arca Ganesha bertangan dua dan bertangan delapan belas 
merupakan penggambaran arca Ganesha yang sangat langka di 
Indonesia. Keunikan lainnya yaitu arca Ganesha di Pura Menasa, arca 
tersebut di belakangnya dipahatkan sebuah lingga (Foto 3c). Secara 
umum kedua puluh arca Ganesha yang ditemukan memperlihatkan 
gaya seni yang berbeda sehingga dapat dikatakan bahwa arca-arca ini 
berasal dari rentang waktu abad XI-XIII. 

3a 3b 3c

Foto 3. Arca Ganesha di Pura Puseh Tejakula, Buleleng (3a), Pura Pingit 
Melamba, Bunutin, Bangli (3b), dan Pura Menasa, Buleleng (3c) 

(Foto: I Wayan Srijaya)

3.2.4 Agastya
Arca-arca Agastya pada umumnya sikapnya berdiri, bertangan 

dua dengan atribut yang dibawa berupa kendi, aksamala, trisula, camara, 

perutnya buncit, berkumis dan berjenggot, dan memakai jatamakuta. Di 



479JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

dalam candi Siwa, arca 
Agastya terletak di ruang 

candi sebelah selatan.
Ditemukan 2 buah 

arca Agastya, 1 buah di 
Pura Jaksan dan 1 buah 

di Pura Dalem Bedulu. 
Arca-arca tersebut tidak 
jauh berbeda dengan 
ketentuan atau ciri-
ciri arca Agastya pada 
umumnya (Foto 4a 
dan 4b). Ciri-ciri yang 
diperlihatkan di atas mengingatkan kita pada gaya seni abad XIII, 
sehingga kedua arca Agastya yang ditemukan dalam penelitian ini 
diduga termasuk arca Bali Madya.

3.2.5 Catur Mukha

Sebuah arca memiliki empat muka (mukha), itulah caturmukha 

perwujudan Brahma (Liebert, 1976: 46) 
dengan atribut yang dibawa biasanya 

aksamala dan kamandalu. Dari sekian pura 

yang diteliti hanya terdapat satu buah arca 
caturmukha, yaitu di Pura Penulisan Bangli. 
Akan tetapi, atribut yang dibawa oleh arca 
catur mukha di pura ini bukanlah aksamala 

dan kamandalu, melainkan bunga mekar 

yang dipegang di depan perut dengan 

kedua tangan di depan, sedangkan tangan 

belakang memegang teratai. Arca ini 
mengenakan mahkota berbentuk susunan 

kelopak bunga teratai bertingkat tiga (Foto 
5).

3.2.6 Wisnu
Wisnu, dalam kitab-kitab Weda yang lebih tua diidentikkan 

dengan Dewa Matahari (Rao, 1971: 74). Identiokasi tersebut sangat 

4a 4b
Foto 4. Arca Agastya di Pura Jaksan, Bedulu, 

Gianyar (4a) dan di Pura Dalem Bedulu, Gianyar 
(4b) (Foto: I Wayan Srijaya)

Foto 5. Arca Catur Mukha di 
Pura Pucak Penulisan (Foto: 

I Wayan Srijaya)



480 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

sesuai dengan arti kata 

<Wisnu=. Kata ini berasal 
dari akar kata Sanskerta 

<Vis= berarti 8menembus9 
atau 8aktif bekerja9 
(Liebert, 1976: 342). Arti 
kata ini sangat sesuai 

dengan sifat matahari 
yang senantiasa aktif 
memancarkan sinarnya, 
memberi atmosfer ke 
segala penjuru arah. 
Selain itu, nama lain 

Wisnu, yaitu Tri wikrama 
berarti <melangkah tiga kali=. Tiga langkah ini adalah tiga langkah 
matahari ketika berada di ufuk timur, zenith, dan barat.

Selain sebagai dewa Matahari, Wisnu juga dewa air. Atribut 
sangkha bawaan Wisnu mengindikasikan bahwa dewa ini adalah air. 
Sangkha adalah sejenis kerang yang hidup di air. Narayana, nama lain 
Wisnu, secara ikonograo digambarkan tidur dalam air. Karena itu, ia 
dipanggil dengan nama Sayana Narayana. Dalam kitab-kitab agama 
disebutkan bahwa air diciptakan oleh Narayana (Ferdinandus, 1985: 
244).

Arca Wisnu di Bali setidak-tidaknya ada em pat buah jum lah nya 
(Wira Dar ma, 2018: 32). Akan tetapi, da lam penelitian ini hanya 2 buah 
ar ca Wisnu yang sempat di survei, yaitu arca di Pura Samuan Tiga dan 
di Pura Petapan Lembean. Arca Wisnu di Pura Petapan Lembean, dari 
segi tipologi kelihatan unik untuk Indonesia. 

Keunikannya terletak pada mah kotanya yang ting gi, seperti topi 

ko ki, garapan se derhana, kain tipis, hiasan sedikit. Da ri sikap berdiri, 
senyum arca dan hiasan kepala menunjukkan bahwa arca ini termasuk 
tipe Khmer (Foto 6a). Di Indonesia tipe seperti ini terdapat pada Arca 
Wisnu Cibuaya (Kempers, 1959: 31).  Berdasarkan ciri tersebut, arca 
Wisnu ini secara tipologi tergolong arca dari abad VII. Dengan demiki-
an dapat dikatakan bahwa Bali telah mendapatkan pengaruh Hindu 
dari Sekte Waisnawa pada abad VI-VII (Ardika, 2012: 222). 

6a 6b

Foto 6. Arca Wisnu di Pura Petapan Lembean, 
Bangli (6a) dan di Pura SamuanTiga, Gianyar 

(6b) (Foto: I Wayan Srijaya)



481JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

3.2.7 Arca Perwujudan (Bhatara/Bhatari)
Dari 14 buah situs pura yang diteliti, ternyata tidak semua pura 

menyimpan arca perwujudan. Pura-pura yang memiliki tinggalan arca 
perwujudan adalah Pura Samuan Tiga satu buah, Pura Pengubengan 
satu buah, Pura Bedji 1 buah, Pura Desa Tejakula 1 buah, Pura Yeh 
Besang 8 buah, Pura Patapan Lembean 2 buah, dan Pura Pucak 
Penulisan 32 buah. Berdasarkan ciri-ciri yang dimiliki oleh arca-arca 
perwujudan seperti mahkota, sikap tangan, atribut, dan hiasan lainnya, 
arca-arca perwujudan Pura Pucak Penulisan, Pura Samuan Tiga, Pura 
Dalem, Pura Pengubengan, Pura Goa Gajah, Pura Bedji, Pura Puseh 

Tejakula, dan Pura Yeh Basang yang jumlahnya 59 buah ini dapat 
dibedakan menjadi dua kategori, yaitu unik dan umum (standar). 

Disebut unik, karena komponen tersebut langka atau tidak 

popular di antara 59 arca yang ditemukan. Ditemukan dua buah arca 
yang unik, pertama arca Bhatari Mandul (Foto 7a). Yang unik dari arca 
ini sebagai arca perwujudan adalah sikap tangannya. Model sikap 
tangannya khas, yaitu tangan kanan lurus ke bawah, telapak tangan 

diarahkan ke depan, ibu jari dan telunjuk bersentuhan (chin mudra), 

dan lengan kiri dibengkokkan di depan perut dengan telapak tangan 

menghadap ke atas. Dalam penelitian ini, hanya dua buah arca yang 
menggunakan model sikap tangan seperti ini. Sikap tangan arca lain 
umumnya berupa sikap tangan model pertama dan kedua. 

Bentuk makuta arca ini juga unik. Rambut arca dibentuk se-
demikian rupa se hingga menye ru pai Makuta. Bentuk makuta seperti 

ini bia sanya disebut 

jatama kuta. Di sini, 

makuta tersebut 

tergolong unik, 

karena hanya dipakai 

oleh dua buah 

arca. Kedua, arca 
dua sejoli (Foto 7b) 
dengan ciri kedua 
tangan dibengkokkan 

di depan perut 

adalah sikap tangan 

standar sebagai ar-

(7a)                                           (7b) 
Foto 7. Arca Bhatari Mandul (7a) dan Foto Arca 

Berpasangan (7b) di Pura Puncak Penulisan (Foto: I 
Wayan Srijaya)



482 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

ca perwujudan. Akan tetapi, atribut yang di bawa, berbentuk bu lat 
lonjong adalah atribut langka. Ini sa tu-satunya arca yang membawa 
atri but se perti itu. 

Ciri arca tipe umum dilihat berdasarkan ele men -elemennya: 
cara berdiri, ben tuk makuta, hiasan ba dan lainnya, dan cara meng gu-
nakannya, semua termasuk kategori standar. Ar tinya, kebanyakan 
arca modelnya se per ti arca dalam foto ini. Sikap berdiri: sama bangga 

dan kelihatan frontal. 
Kebanyakan arca perwujudan berdiri seperti ini. Karena itu, sikap 

berdiri seperti ini disebut saja sikap berdiri 
standar arca perwujudan. Bentuk hiasan 
kepala menyerupai kiritamakuta. Disebut 

<menyerupai= karena bentuknya tidak 
sama persis seperti kiritamakuta arca-arca 
yang berasal dari India. Hanya bentuknya 
hampir sama, yaitu makuta tinggi, makin ke 

atas makin mengecil, tetapi pinggiran bawah 
makuta dilengkapi dengan hiasan sekartaji dan 

bagian tengahnya berupa susunan kelopak 

bunga padma. Bentuk makuta seperti ini 

merupakan standar bentuk arca perwujudan 
dan juga arca-arca yang lain seperti arca Catur 

Mukha dan arca Ganesha yang tersimpan di pura ini. Sementara sikap 
tangan ada yang mamustikarana yaitu kedua tangan menyatu di depan 

perut, ada pula tangan ditekuk dikiri-kanan perut.

3.2.8 Lingga
Lingga dapat dikategorikan sebagai arca karena lingga sendiri 

merupakan simbol, yaitu bentuk simbolis dewa Siwa. Sebagai simbol 
Siwa, bentuk lingga secara vertikal terdiri dari tiga bagian. Bagian 
paling atas (bentuknya bulat panjang) disebut Siwabhaga, bagian di 

bawahnya (bagian tengah) bersegi delapan disebut Wisnubhaga, dan 

bagian di bawahnya lagi bersegi empat disebut Brahmabhaga. Nama 
bagian-bagian lingga menggunakan nama-nama dewa Trimurti, yang 

masing-masing sebagai pencipta, pemelihara, dan pamralina. Dalam 
doktrin Siwa-Siddhanta, dari ketiga dewa ini, Siwa adalah dewa utama, 

yang pada hakikatnya bahwa dua dewa lain (Brahma dan Wisnu) 

Foto 8. Arca Bhatara di 
Pura Puncak Penulisan 
(Foto: I Wayan Srijaya)



483JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

adalah manifestasi 
dari Siwa itu sendiri.

B e r d a s a r k a n 
hasil penelitian di 

14 buah situs pura, 

ditemukan 27 buah 

lingga baik yang 

lengkap maupun 

yang tidak lengkap 

bagian-bagiannya. 
Di antara 27 buah 

lingga, yang terba-

nyak ditemukan di 

situs Pura Pucak Penulisan, disusul di Pura Bedji. Beberapa lingga 
yang lengkap ditemukan di situs Pura Samuan Tiga satu buah, di Pura 

Penulisan 2 buah dan di Pura Bedji 3 buah. Selain itu, ada pula lingga 
yang dibuat kembar dua dan tiga. Di Pura Pucak Penulisan ter dapat 7 
buah ling ga berpasangan, ke  mu dian di Pura Lembean 2 buah dan di 
Pura Goa Gajah 1 buah berjejer tiga.

Lingga sebagai sarana peribadatan merupakan kesatuan Siwa-
Parwati. Aspek utama lingga melambangkan api atau cahaya sebagai 
manifestasi dari kekuatan dan kekuasaan, sedangkan yoni adalah lam-

bang bumi. Api dan bumi adalah dua hal yang saling bertentangan, 
ibarat arus listrik <positif= dan <negatif=, bila keduanya dipertemukan 
sama halnya pertemuan laki-laki dan wanita, keduanya akan men-

datangkan arus energi (Titib, 2003: 273). 

3.3 Fungsi

3.3.1 Siwa
Dilihat dari atributnya, Siwa memiliki atribut berupa trisula, 

aksamala, camara, dan kamandalu. Siwa juga berhiaskan ardhacandrakapala, 
kainnya menggunakan kulit harimau, serta berhiaskan ular. Semua 
atribut tersebut memperlihatkan fungsi Siwa itu sendiri. Penggunaan 
hiasan ular dan kain dari kulit harimau mengindikasikan bahwa Siwa 

adalah penguasa kosmos atau alam semesta. Trisula melambangkan 

penguasa kelahiran, kehidupan dan kematian alam semesta. Kamandalu 
berfungsi sebagai lambang kehidupan. Semantara itu aksamala adalah 

9a 9b

Foto 9. Lingga tunggal (9a), dan Lingga Berpasangan 
(9b) di Pura Pucak Penulisan (Foto: I Wayan Srijaya)



484 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

lambang kebijaksanaan. Ular melambangkan bumi dan air (Soediman, 
1974: 667), sedangkan kulit harimau sebagaimana sudah dipahami 
bahwa harimau adalah raja hutan, sementara itu hutan adalah simbol 
cosmic tree, yang pada hakikatnya adalah sebagai dewa tertinggi 

(Soediman, 1974: 668).

3.3.2 Durga
Berdasarkan mitos kelahiran Durga, Ia berfungsi sebagai penjaga 

Sorga (termasuk penjaga alam semesta). Dalam hal ini keterlibatan 
para dewa (purusa) tidak bisa diabaikan karena atribut-atribut yang 

dibawa Durga (Durga lambang sakti atau kekuatan) merupakan milik 
para dewa. Penjagaan atau pemeliharaan merupakan aktivitas dewa 
dan sakti, sebab dewa dan saktinya (purusa dan prakerti) tidak bisa 

beraktivitas tanpa gabungan keduanya. Dengan demikian, Durga 
berfungsi sebagai kekuatan para dewa, dianalogikan api dengan 
panasnya. Dewa adalah apinya sedangkan Durga adalah panasnya. 

3.3.3 Ganesha

Ganesha adalah dewa kebijaksanaan. Selain itu Ganesha juga 
dikenal sebagai dewa penguasa rintangan dan Ia dipanggil dengan 

nama Vighnesvara atau Vighneraja. Melenyapkan rintangan adalah 
salah satu manifestasi Ganesha. Namanya yang lain adalah Siddhdata. 
Nama tersebut berarti 8pemberi kesuksesan9 (Banerjea, 1985: 355). Ini 
berarti bahwa Ganesha dewa yang menciptakan dan melenyapkan 
rintangan. 

Segala usaha akan gagal bila para penyembah tidak melaksanakan 

pemujaan terhadap Ganesha. Ini artinya Ganesha menciptakan 
perintang (menggagalkan kesuksesan) penyembahnya. Demikian 
sebaliknya, segala usaha akan sukses bila penyembah melaksanakan 

pemujaan kepadanya. Maksudnya, bahwa Ganesha melenyapkan hal-
hal yang merintangi kesuksesan penyembahnya. Penting dikemukakan 
bahwa tiada kegiatan dianggap sah di India tanpa diawali pemujaan 
Ganesha (Redig, 1996: 23). Karena itu, untuk mendapat pemujaan 
paling awal, Ganesha dalam kuil-kuil India selalu dipahatkan pada 
tempat dimulainya pradaksina (ritual yang berkaitan dengan acara 
mengelilingi sebuah kuil). 



485JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

3.3.4 Agastya
Berdasarkan karakteristik, Agastya secara fungsional pada 

hakikatnya sama dengan Siwa. Akan tetapi, secara mitologi Agastya 
ialah penyebar Hinduisme di India Selatan termasuk di Indonesia. 
Sementara itu, Siwa dalam keadaan tidak nyata tidak mungkin 

beraktivitas menyebarkan sebuah doktrin agama. Oleh karena itu, 
perlu penjelmaan yang kasatmata dan dapat diterima oleh masyarakat 
awam. Dengan demikian, Agastya secara fungsional adalah jelmaan 
Siwa itu sendiri. 

3.3.5 Wisnu dan Brahma
Wisnu, secara fungsional, pada hakikatnya sesuai dengan 

doktrin Siwa-Siddhanta tiada lain adalah Siwa itu sendiri, termasuk 

juga Dewa Brahma adalah manifestasi lain dari Siwa. Jadi ketiga dewa 
ini merupakan dewa yang sama. Akan tetapi, mereka mempunyai 
tugasnya masing-masing, Brahma sebagai pencipta, Wisnu sebagai 
pemelihara, dan Siwa sebagai pelebur.

3.3.6 Arca Perwujudan
Untuk mengetahui fungsi arca perwujudan, sangat diperlukan 

studi komparatif dengan tradisi-tradisi yang masih hidup sekarang di 
Bali. Tradisi yang dimaksud antara lain upacara mamukur. Upacara ini, 
dapat diduga, merupakan upacara yang berkelanjutan dari upacara 
sraddha masa Mahapahit. Baik upacara sraddha maupun mamukur, 

pada hakikatnya berkaitan dengan penyucian roh seseorang yang 
telah wafat. Secara khusus, bila dikaitkan dengan tradisi Majapahit, 
upacara penyucian roh ini dilanjutkan dengan pembuatan arca 
pratista, yaitu arca perwujudannya untuk ditempatkan dalam sebuah 
candi. Dengan demikian upacara ini juga dimaksudkan untuk 
mengabadikan seorang tokoh yang telah wafat (terutama raja), dalam 
wujud arca (Soekmono, 1991: 65). Berdasarkan data yang ada, dari 
sekian banyak arca perwujudan, hanya dua arca yang memungkinkan 
dapat dikaitkan dengan tokoh raja di masa lampau, yaitu arca sejoli 
yang di belakangnya terpahat prasasti dan arca yang memakai nama 
Bhatari Mandul.



486 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

3.3.7 Lingga
Arti kata lingga secara haroah adalah 8tanda9. Akan tetapi, 

dalam kaitannya dengan Siwa, lingga bermakna sebagai benih kosmos 

(prakerti atau pradhana) atau badan Siwa yang tidak nyata (linggasarira) 

atau purusa yang abadi. Dengan kata lain, lingga merupakan bentuk 
simbolik Siwa. (Kramrisch, 1988: 166-7). Dalam kitab Lingga Purana, 

lingga disebutkan sebagai simbol Siwa. Simbol ini adalah simbol yang 
dapat dilihat. 

Dijelaskan lebih lanjut, selain ada simbol yang dapat dilihat ada 
juga simbol yang tidak dapat dilihat, disebut alingga (Gangadharan, 
1980: 55). Ini artinya, Siwa memiliki aspek nyata dan tidak nyata 
(vyakta dan avyakta). Bahwa lingga itu adalah simbolisasi Siwa, 
dijelaskan juga dalam mitologi berikut ini. Dunia belum terbentuk, 
yang ada hanya air, di dalamnya ada Wisnu sedang berbaring. Dari 
pusar Wisnu tumbuh sebatang teratai. Di atas bunga teratai ini muncul 
Brahma. Melihat di sekelilingnya kosong, Brahma menganggap 
dirinya sebagai pencipta pertama. Wisnu bangkit dari tempatnya dan 
menyatakan bahwa dirinyalah sebagai pencipta pertama. Mereka 
bertengkar mempertahankan pendapat masing-masing. Tidak ada 
yang mau mengalah, sehingga terjadi adu osik. Seketika itu muncul 
lingga yang amat besar, bersinar bagaikan api jagat raya. Karena 
besarnya, tidak kelihatan ujung dan pangkal lingga itu. Brahma 
berubah wujud menjadi garuda, terbang melayang-layang mencari 
ujungnya, sedangkan Wisnu menjadi babi masuk ke dasar bumi 
mencari pangkalnya. Mereka berdua gagal untuk mendapatkan ujung 
dan pangkal. Akhirnya, disadari ada yang lebih unggul dari mereka 
berdua. Lingga itu, kemudian, dipuja dan disembah. Karena mendapat 
pemujaan, Siwa muncul dari lingga ini seraya menceritakan tentang 
kelahiran Brahma dan Wisnu. 

3.4 Makna

3.4.1 Makna Atribut Arca Siwa
Mata ketiga (trinetra) merupakan simbol matahari, bulan, dan api. 

Ketiganya merupakan sumber cahaya yang menerangi bumi, langit, dan 
seluruh ruang angkasa. Menurut Mahabratha X.1251, melalui trinetra 

Siwa dapat melihat tiga wujud waktu lalu, kini, dan yang akan datang. 
Bulan Sabit (ardhacandrakapala) melambangkan kekuatan penciptaan 



487JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

yang berdampingan dengan kekuatan untuk menghancurkan kembali. 
Catur bhuja atau 4 tangan Siwa melambangkan tanda kekuatan yang uni-

versal. Ia digambarkan menguasai seluruh penjuru dan menguasai selu-

ruh unsur alam semesta. Trisula melambangkan tiga sifat (guna) dengan 

tiga fungsinya sebagai pencipta, pemelihara, dan pelebur alam semesta.
Ular merupakan simbol spiral yang merupakan simbol siklus 

waktu. Namun, arti yang mendasar dari seekor ular yang melingkar 
di leher-Nya adalah melambangkan basis energi yang tertidur, yang 

berhubungan dengan kekuatan seks yang melingkar pada dasar syaraf 
tulang punggung yang mendukung seorang yogi untuk mencapai 
tingkat dunia yang lebih tinggi (Titib, 2003: 323-324).

3.4.2 Makna Atribut Arca Ganesha

Taring (ekadanta) merupakan simbol pendukung kehidupan yang 

sejati, yang melenyapkan maya (ilusi), simbol kesatuan antara yang 
berwujud dengan tidak berwujud (Danielou dalam Titib, 2003: 350). 
Belalai Ganesha kadang-kadang berbengkok ke kiri (itampiri) dan ke 

kanan (walampiri). Arah kiri dan kanan dihubungkan dengan dua jalan 
yang selalu ada halangan. Belalai ini juga melambangkan Swastika 

yang lengannya dapat diarahkan ke segala penjuru. Bertangan empat 
(caturbhuja), melambangakan bahwa Ia melindungi empat macam 
makhluk hidup, juga diidetikkan dengan empat kitab suci Weda dan 
Catur Warna (Brahmana, Kesatrya, Wesya, dan Sudra) (Titib, 2003: 352).

3.4.3 Makna Atribut Agastya
Dalam kitab suci Weda disebutkan Rsi adalah orang suci yang 

menerima wahyu Tuhan Yang Maha Esa. Kata Rsi dalam bahasa 

Sansekerta berarti seorang yang medapatkan wahyu Tuhan Yang 

Maha Esa mantram-mantram suci, orang-orang suci yang secara ritmis 
selalu mengucapkan mantram suci (Titib, 2003: 428). Dalam bentuk 
arca Agastya digambarkan membawa atribut trisula. 

3.4.4 Makna Atribut Catur Mukha
Dalam pengarcaannya penggambaran dewa Brahma me ngan-

dung nilai simbolis. Dewa Brahma duduk di atas bunga padma (lotus) 

menunjukkan bahwa Ia adalah asal muasal dari kenyataan yang 
tidak terbatas. Lotus melambangkan alam semesta, bunga terbentang 



488 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

dalam bentuk keagungannya yang tiada berwujud dan berakhir dan 
merupakan asal muasal air (alam semesta) (Danielou dalam Titib, 2003: 
217). Berkepala 4 melambangkan 4 sumber kebenaran yang dalam hal 
ini Catur Weda, 4 tangan (caturbhuja) menunjukkan kemahakuasaan-
Nya yang juga merupakan 4 aspek spiritual manusia (Antahkarana) 

yang terdiri atas manas (pikiran), budhi (intelek), ahamkara (ego), dan 
cita (kesadaran bathin). Keempat hal itu merupakan manifestasi 
kesadaran dan kesucian (Parthasarathy dalam Titib, 2003: 218)

3.4.5 Makna Atribut Wisnu
Laksana yang dibawa Dewa Wisnu mengandung makna 

simbolis tertentu. Sangka atau terompet kerang adalah simbol asal 

segala eksistensi alam semesta, bentuknya seperti spiral yang dimulai 

dari satu titik dan terus berkembang ke seluruh penjuru angkasa. Hal 
itu juga dihubungkan dengan unsur air sebagai unsur pertama, dan 
oleh karenanya disebut lahir sebagai asal adanya air. Ketika ditiup 
terdengar suara yang dihubungkan dengan suara muasal ketika proses 

penciptaan berlangsung. 
Terompet kerang diambil sebagai penggambaran wujud ide 

yang murni keberadaan individu (satvikaahamkara) yang menyusun 

prinsip 5 unsur alam (Panca Mahabhuta). Cakra Sudarsana (cakram 
yang berpadangan mulia) memiliki 6 jari-jari yang sama dengan 
simbol 6 lembar bunga padma. Cakram melambangkan pikiran, tenaga 

yang tiada batasnya, mengembangkan dan mereduksi seluruh wujud 
alam semesta sedemikian rupa secara berulang-ulang. Lingkaran 
yang mengelilingi cakram adalah <maya=, tenaga kedewataan yang 
merupakan ilusi (Liebert, 1976; Titib, 2003: 235). 

3. Simpulan

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan empat hal berikut. 
Pertama, ikonograo Hindu termasuk yang ada di Bali, memiliki 

sejarah yang cukup panjang, yaitu dimulai sejak akhir masa prasejarah.
Kedua, dilihat dari segi bentuk, ikonograo Hindu mempunyai 

berbagai bentuk sesuai dengan dewa-dewa yang diwujudkan dalam 
bentuk arca. Misalnya, Siwa diarcakan dalam bentuk karakternya 
sendiri, demikian pula arca-arca yang lainnya. 

Ketiga, fungsi arca terdiri dari fungsi etik dan emik. Secara etik 



489JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ikonograo Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...Hlm. 4693490

fungsi arca sesuai dengan atributnya ataupun mitologinya. Sedangkan 
secara emik, sesuai dengan pandangan masyarakat pemilik arca 
tersebut. Dalam penelitian ini arca-arca tersebut tidak lagi berfungsi 
seperti tujuan awal dibuatnya, melainkan sebagai tempat mohon 
keselamatan dan kesuburan.

Keempat, makna arca juga terdiri dari makna etik dan emik. Secara 
etik arca-arca bernilai seni budaya dan bermakna terkaitan dengan 
sejarah seni. Secara emik, arca-arca tersebut dipandang sebagai media 
untuk berhubungan dengan leluhur atau dewa-dewa yang di puja.

Daftar Pustaka

Ardika, I Wayan, dkk. (2012). Sejarah Bali: dari Prasejarah hingga Modern. 
Denpasar: Udayana University Press.

Ardika, I Wayan, I Ketut Setiawan, I Wayan Srijaya, dan Rochtri Agung 
Bawono. (2017). <Stratiokasi Sosual Pada Masa Prasejarah di Bali=, 
dalam Jurnal Kajian Bali Volume 07, No. 01, April 2017, hal. 35-56. 

Bagus, A.A.Gede, (2015). Arca Ganesha Bertangan 18 di Pura Pingit 
Melamba, Desa Bunutin, Kintamani, Bangli.= Forum Arkeologi Vol. 
28, No. 1 April 2015 (25-34). Denpasar: Baai Arkeologi Bali.

Banerjea, Jitendra Nath. (1985). The Development of Hindu Iconography. 
University of Calcuta.

Darma, I Kadek Sudana Wira. (2018). <Pengarcaan Dewa Wisnu pada 
Masa Hindu-Buddha di Bali=. (Skripsi). Denpasar: Fakultas Ilmu 
Budaya Universitas Udayana.

Ferdinandus, P. E. J. (1985). <Wisnu di atas Garuda di Trawas sebagai Arca 
Pancuran=. Pertemuan Ilmiah Arkeologi II di Ciloto, pp. 23-28. Jakarta:  
Pusat Penelitian Arkeologi Nasional Departemen Pendidikan dan 
Kebudyaan.

Gangadharan, N. (1980). Lingapurana A Study. Delhi: Ajanta Publications.

Goris, R. (1954). Prasasti Bali I, NV. Bandung: Masa Baru.

Kempers, A. J. Bernert. (1959). Ancient Indonesia art. Cambridge: Harvard 
University Press.

Kempers, A. J. (1991). Monumental Bali. Berkeley: Periplus Editions.

Kramrisch, Stella. (1988). The Presence of Siva. Deli: Motelal Banaridas.

Liebert, Gosta (1976). <Iconography dictionary of the Indian Relegions. 
Hinduism-Buddhism-Jainism=, Studies in South Asian Culture, Vol.V. 
Leiden: E. J. Brill.



490 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 4693490

Maulana, Ratnaesih. (1979). Variasi Ciri-ciri Durga Mahisasuramardini. 
Jakarta: Lembaga Arkeologi Fakultas Sastra Universitas Indonesia.

Maulana, R. (1984). Ikonograo Hindu. Depok: FS Universitas Indonesia.

Maulana, Ratnaesih. (1993). Siva dalam Berbagai Wujud: Suatu Analisis 
Ikonograo di Jawa Masa Hindu-Budha. Depok: Fakultas Sastra 
Universitas Indonesia. 

Poerbatjaraka. R.M.Ng.(1990). Agastya di Nusantara. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia.

Rao, T.A. Gopinatha. (1971). Elementof Hindu Iconography. New Delhi: 
Motilal Banarsidass.

Redig, I Wayan. (1993). <Tinjauan Ikonograos Terhadap Arca-Arca 
Dewa Hindu yang Diproduksi Oleh Para Perajin Desa Batubulan 
dan Singapadu=. Laporan Penelitian. Denpasar: Fakultas Sastra 
Universitas Udayana.

Redig, I Wayan. (1996). Ganesa Images from India and Indonesia. Delhi: 
Sundep Prakashan.

Sedyawati, Edi. (1985). <Pengarcaan Ganesa Masa Kadiri dan Singhasari: 
Sebuah Tinjauan Sejarah Kesenian=. (Disertasi). Jakarta: Universitas 
Indonesia.

Setiawan, I Ketut. (2016). Hubungan Konseptual antara Candi-candi di 
Jawa Timur  dengan Pura di Bali Dalam Jurnal Kajian Bali Volume 
06, Nomor 01, April 2016 hal. 253-274. Penerbit: Pusat Kajian Bali 
Universitas Udayana. 

Sivananda, Sri Swami. (1993) All About of Hinduism (Inti Sari Ajaran Hindu) 
Surabaya: Yayasan  Sanatana Dharmasrama, .

Soediman. (1974). <Makna dan Fungsi Candi ditinjau dari Sudut Pandang 
Keagamaan=. Bahasa, Sastra, Budaya: Ratna Manikam Untaian 
Persembahan Kepada Prof. Dr. P. J. Zoemulder. Pp. 661-683. Yogyakarta: 
Gadjah Mada University Press.

Soejono, R.P. (ed.). (2010). Sejarah Nasional Indonesia I. Jakarta: Balai Pustaka.

Soekmono, R. (1991). Sejarah Kebudayaan Indonesia 1.Yogyakarta: Kanisius.

Stuterheim, W. F. (1929). Oudheden Van Bali. Het Oud Rijk Van Pejeng. Vol 
I-II. Singaraja: De Kirtya Lietring Van der Tuuk.

Titib, I Made. (2003). Teologi dan Simbol-Simbol dalam Agama Hindu. 
Surabaya: Paramita.

Triguna, IBG.Yudha. (2000). Teori Tentang Simbol. Denpasar: Widya Dharma.

Widia, Wayan. (1979/1980). Arca Perunggu Koleksi Museum Bali. Denpasar: 
Proyek Pengembangan Permuseuman Bali.


