JURNAL KAJIAN BALI

Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020
http://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

vet don Pengembangan,
. dan Pendidican Tinggi

At TeImT

Kutigun dhari Ko ptasam Disvkber |ardeenl p.mnl-ni— Bangembangn
Karventeras Sast, Teboalegl don Pesdicban Tinggi Bepubll ledanrun

Hasese: B1JECRT 9058

Tambung Hasil Akrediteid Jurnsl llmiak Boviads & Tohas 2009

Jurnal Kajion Bali (Journal of Boli Studiea]

E55H HIa00a%8
Panusbit Pusa? Kajnn Bali don Puaad Unggulas Prrsimin Uniesiting Wdnyaan

mmpnn sskagai Jumal lminh

J.Jm.dnmh.-l.l..ulmn 5 [} Iﬂh-'-wi'l
Walume % Momar | Tahun 2008 sompal Yalume 13 Heemer | Tohun 3028

Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana



Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi
di Kabupaten Gianyar, Bangli, dan Buleleng:
Analisis Bentuk, Fungsi, dan Makna

I Wayan Srijaya', Kadek Dedy Prawirajaya R.;, Coleta
Palupi Titasari’, A.A. Gde Bagus, I Nyoman Rema’

»»Universitas Udayana, *Balai Arkeologi Bali
*Penulis Koresponden: dedyprawirajaya@unud.ac.id

Abstract
Hindu Iconography of the VIII-XIV Century AD in Gianyar,
Bangli, and Buleleng Regencies: Analysis of Forms,
Functions, and Meanings

The island of Bali has a lot of archaeological remains. One of
the legacies that can still be seen in Bali is the art of statues or
what is also called iconography. The shape is also very varied,
some symbolize gods and some represent rulers in ancient Bali.
This article aims to describe the form, function, and meaning
of archaeological remains in the form of statue art in Bali. The
data is sourced from relics in the research area which represent
Bali, namely Gianyar, Bangli, and Buleleng Regencies. Data
were collected through observation and interview methods.
Then, they were analyzed by qualitatively using the theory
of symbol. The results show that Hindu iconography in Bali
has various forms with functions that have changed from their
original ones. Likewise, the meaning depends on the society
who owns it.

Key words: Hindu iconography, form, function, and meanings

Abstrak
Pulau Bali memiliki banyak tinggalan arkeologi. Salah satu
tinggalan yang masih dapat dilihat adalah seni arca atau yang
disebut juga dengan istilah ikonografi. Bentuknya pun sangat
variatif ada yang melambangkan dewa dan ada pula yang
melambangkan tokoh penguasa pada zaman Bali Kuno. Artikel
ini bertujuan menggambarkan bentuk, fungsi, dan makna
tinggalan arkeologi dalam bentuk seni arca, di daerah Bali.
Data bersumber dari tinggalan-tinggalan di wilayah penelitian
yang dianggap mewakili daerah Bali, yaitu Kabupaten
Gianyar, Bangli, dan Buleleng. Data dikumpulkan melalui

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 469



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

metode observasi dan wawancara. Kemudian, dianalisis
dengan metode analisis kualitatif menggunakan teori simbol.
Hasil penelitian memperlihatkan bahwa ikonografi Hindu di
Bali mempunyai bentuk yang beragam dengan fungsi yang
telah mengalami perubahan dari fungsi semula. Demikian pula
maknanya bergantung pada masyarakat yang memilikinya.

Kata kunci: ikonografi Hindu, bentuk, fungsi, dan makna

1. Pendahuluan

eni arca termasuk seni arca Hindu di Bali memiliki akar yang
S sangat panjang. Akar sejarah pengarcaan telah muncul pada akhir
masa prasejarah. Tradisi pembuatan arca rupanya tidak berhenti
sampai di situ melainkan berlanjut pada masa-masa sesudahnya.
Pada saat masuknya peradaban India ke Nusantara, pembuatan arca
sebagai media pemujaan semakin mendapat tempat di masyarakat.
Kehadiran agama Hindu dan Budha tidak saja memperkenalkan sistem
kepercayaan, tetapi turutjuga diperkenalkan sarana peribadatan. Salah
satu sarana peribadatan yang diperkenalkan adalah pembuatan arca.
Arca-arca yang dibuat bentuknya bermacam-macam sesuai dengan
agama yang melatarinya. Ada arca dewa-dewa dalam agama Hindu
dan ada arca-arca Budha. Arca-arca ini menjadi media pemujaan oleh
masyarakat (Soejono, 2010: 205-207).

Ikonografi adalah istilah yang mengacu kepada tokoh yang
digambarkan dan kemiripan tokoh yang dinyatakan dalam gambar
dengan tujuan untuk mengadakan hubungan dengan tokoh atau dewa
tersebut (Banerjea, 1985: 1-2). Tokoh atau dewa yang menjadi objek
pemujaan diwujudkan dalam bentuk arca. Arca adalah perwujudan
dari dewa maupun tokoh yang telah wafat (Soekmono, 1991: 73).

Pulau Bali menyimpan banyak tinggalan arkeologi salah satu
diantaranya adalah seni arca. Seni arca itu disimpan diberbagai situs
pura dan menjadi media pemujaan oleh masyarakat penyungsungnya.
Arca-arca ini mewakili masa yang berbeda-beda, ada yang berasal
dari masa Hindu-Bali, Bali Kuno, dan Bali pertengahan (Stutterheim,
1929: 34). Berdasarkan uraian di atas, maka masalah yang dikaji dalam
penelitian ini adalah sejarah seni arca, bentuk, fungsi, dan makna.

Artikel ini bertujuan mengetahui arca-arca yang terdapat di
berbagai situs pura di tiga wilayah penelitian (Buleleng, Bangli,

470 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

Gianyar) sehingga dapat dijelaskan mengenai sejarah, kemudian
bentuk, fungsi, dan maknanya. Dengan penjelasan ini diharapkan
masyarakat mendapat gambaran yang lebih lengkap terhadap seni
arca yang dimilikinya.

Banyak ahli Belanda dengan latar belakang keilmuannya masing-
masing melakukan kajian terhadap kepurbakalaan Bali. Mereka
adalah W.F. Stutterheim dengan bukunya yang berjudul Oudheden van
Bali (1929) menjadi sumber rujukan bagi mereka yang memulai kajian
kepurbakalaan di Bali. Buku ini menjadi penting karena Stutterheim
sudah mulai melakukan periodisasi kepurbakalaan yang ditemukan
di Bali saat itu. Periodisasi tersebut adalah periode Hindu Bali (abad
VIII-X), periode Bali Kuno (abad XI-XII), dan periode Bali Madya (abad
XII-XIV).

Arkeolog Belanda lainnya adalah A.J. Bernet Kempers yang
menaruh perhatian pada kepurbakalaan Bali dan dituangkan dalam
buku yang berjudul Monumental Bali (1991) menegaskan pentingnya
kepurbakalaan di Bali dalam upaya menjelaskan sejarah masa lalunya.
Arkeolog Belanda lainnya yang menghabiskan masa hidupnya di Bali
adalah R. Goris. Ia cukup banyak melakukan kajian kepurbakalaan
dan kebudayaan Bali dengan karya-karyanya antara lain Prasasti Bali
(1954) dan lain-lain. Kemudian, I Wayan Redig (1996) membicarakan
ikonografi Ganesha secara komprehensif berupa perbandingan arca
Ganesha di Indonesia dengan Ganesha di India. Buku ini, selain
membicarakan Ganesha di Jawa juga banyak meneliti arca-arca
Ganesha yang ditemukan di Bali. Oleh karena itu, penting dalam upaya
memahami karakteristik Ganesha yang ditemukan dalam penelitian
ini. Peneliti lain yang banyak melakukan kajian ikonografi di Bali
adalah A.A. Gde Bagus. Salah satu tulisannya berjudul “Arca Ganesha
Bertangan Delapan Belas di Pura Pingit Melamba, Bangli” (2015).

Tulisan tersebut memberikan gambaran betapa variatifnya
ikonografi di Bali. Temuan arca Ganesha bertangan delapan belas
di Bali merupakan sebuah pengecualian, karena umumnya yang
ditemukan adalah Ganesha bertangan empat. Itulah sebabnya arca
ini menjadi penting dalam perkembangan seni arca di Bali. Pustaka-
pustaka yang disebutkan di atas, memberikan kontribusi yang cukup
berarti dalam memecahkan masalah sejarah seni arca, bentuk, fungsi,
dan makna arca-arca dalam kehidupan masyarakat.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 471



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

2. Metode Penelitian

Penelitian ini dilakukan di tiga wilayah administratif, yaitu
Kabupaten Gianyar, Kabupaten Bangli, dan Kabupaten Buleleng.
Ketiganya mewakili geografi dataran, pegunungan, dan pesisir.
Pengumpulan data dilakukan dengan cara observasi, yaitu
melakukan pengamatan pada objek yang diduga memiliki tinggalan
seni arca kemudian disertai dengan pendeskripsian, pengukuran,
dan pendokumentasian, studi pustaka adalah suatu usaha untuk
mendapatkan gambaran mengenai bentuk, fungsi, dan makna tentang
arca-arca berdasarkan sumber-sumber yang ditulis oleh peneliti
sebelumnya, wawancara adalah usaha untuk mendapatkan informasi
tentang seni arca yang ada di pura yang diteliti dengan mewawancarai
pemangku, tokoh masyarakat yang mengetahui tentang seni arca,
dan focus group discussion, yaitu suatu upaya untuk mendapatkan
informasi tentang pura-pura yang memiliki tinggalan seni arca dengan
cara mengundang perwakilan desa, prajuru desa, pemangku, dan
sebagainya dalam sebuah peretemuan yang disepakati. Setelah data
yang diinginkan terkumpul, dilanjutkan dengan melakukan analisis
kualitatif dengan pertimbangan yang dikaji adalah aspek sejarah,
bentuk, fungsi, dan makna serta dilengkapi dengan menggunakan
teori simbol.

Kata simbol berasal dari bahasa Yunani simbolon yang berarti
tanda atau ciri yang memberitahukan sesuatu kepada seseorang.
Menurut Triguna (2000: 14) ada empat peringkat simbol, yaitu (1)
simbol konstruksi yang berbentuk kepercayaan biasanya inti dari
agama; (2) simbol evaluasi berupa penilaian moral yang sarat dengan
nilai, norma, dan aturan; (3) simbol kognisi berupa pengetahuan yang
dimanfaatkan manusia untuk memperoleh pengetahuan tentang
realitas dan keteraturan agar manusia lebih memahami lingkungannya;
(4) simbol ekspresi yang berupa pengungkapan perasaan. Lebih lanjut
Swami Sivananda (1993: 154) menyatakan bahwa pratima atau patung
merupakan pengganti dewa yang disembah. Walaupun gambar
atau arca dibuat dari batu, kayu, kertas atau logam, sangat berharga
bagi seorang penyembah, karena hal itu menandakan ada hubungan
dengan yang disembah. Gambar, arca, atau simbol itu menggantikan
sesuatu yang disucikan dan abadi (Titib, 2003: 64). Teori ini digunakan
untuk memahami aspek makna atribut yang dibawa oleh arca-arca

472 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

yang ditemukan.

3. Hasil Penelitian dan Pembahasan
3.1 Sejarah Pengarcaan di Bali

Tradisi pemujaan roh leluhur di Indonesia khususnya di Bali
telah dikenal sejak masa bercocok tanam dan perundagian (logam)
(Soekmono, 1991: 73). Pemujaan atau kultus nenek moyang timbul
karena adanya kedudukan tokoh yang menonjol dan menimbulkan
kultus kepada tokoh tersebut setelah ia meninggal. Gejala sosial yang
amat menonjol ialah pembangunan bermacam-macam bangunan
megalitik (Soejono, 2010: 198). Pada dasarnya, semuanya bertujuan
untuk menjaga hubungan baik antara masyarakat yang masih hidup
dengan yang sudah meninggal (Ardika dkk, 2017: 35-37).

Peradaban Hindu di Indonesia berakhir sekitar abad XV,
bersamaan dengan memudarnya Kerajaan Majapahit, kerajaan Hindu
terakhir di Indonesia. Periode berikutnya dikenal dengan masa
Indonesia Islam karena berkembang peradaban yang bercorak Islam.
Agama Islam meniadakan tradisi yang melukiskan atau mematungkan
makhluk hidup termasuk dewa. Oleh karenaitu, di daerah-daerah yang
dikuasai Islam, tradisi pengarcaan tokoh-tokoh dewa menjadi terhenti
(Kempers, 1959: 150). Akan tetapi, di Bali, karena agama Hindu masih
kuat bertahan, tradisi pengarcaan tokoh dewa masih tetap diteruskan
dan mengalami perkembangan sampai sekarang (Redig dkk., 1993:
53). Seni arca (pratima, dan patung) yang berarti perwujudan jasmani
seorang dewa yang dipuja oleh para bhakta yaitu orang-orang yang
berbakti atau memuja (Maulana, 1993: 2) di Bali saat ini tidak dapat
dipisahkan dari perkembangan sebelumnya, serta hubungan dengan
Jawa.

Perkembangan seni arca tidak dapat dilepaskan dengan Jawa.
Hal ini disebabkan karena adanya hubungan Jawa dan Bali telah terjadi
pada masa Kerajaan Mataram Hindu di Jawa Timur yang ditandai
dengan perkawinan Mahendradatta dengan Udayana Warmadewa.
Sebagaimana dikatakan oleh Setiawan (2016: 257) dampak dari
hubungan itu adanya keserupaan dalam berbagai aspek budaya di
Jawa dan Bali misalnya dalam bidang agama, arsitektur, dan seni arca.
Ketika seni arca Indonesia Hindu mencapai masa klasiknya di Jawa
Tengah sekitar abad VIII sampai dengan X, di Bali juga dalam periode

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 P o473

H



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

yang sama terlihat pengaruh klasik Jawa Tengah (Stutterheim, 1929:
38; Kempers,1991: 65).

Periode dari abad VIII-X dalam pembabakan seni arca di Bali,
oleh Stutterheim, terlihat suatu “gaya internasional” pada seni arca.
Artinya, daerah penyebaran karakter arca yang sama bukan saja
ditemukan di Bali dan Jawa, tetapi juga di tempat-tempat lainnya
di Asia Tenggara. Daerah pusat persebarannya dapat diduga di
Nalanda (Widia, 1979/1980: 6). Periode berikutnya, setelah zaman
Hindu Bali disebut zaman Bali Kuno yang meliputi kurun waktu dari
abad X-XII sebagaimana ditunjukkan oleh arca-arca pancuran di Goa
Gajah yang setipe dengan arca perwujudan Raja Airlangga di Jawa
Timur (Kempers, 1959: 203) dan beberapa arca perwujudan yang
ada di Pura Pucak Penulisan, selanjutnya diganti dengan Zaman Bali
Madya (Zaman Bali Pertengahan) dengan kurun waktu abad XIII-XIV
(Stutterheim, 1929: 34).

Arca-arca yang memiliki ciri kekaku-kakuan telah lebih dulu
berkembang di Bali pada abad XI. Dalam penelitian ini, selain di-
temukan arca-arca dari periode abad VIII-XII, juga terdapat arca-arca
dari periode Bali Pertengahan. Arca-arca Bali Pertengahan (abad XIII-
XIV) memperlihatkan ciri kekaku-kakuan dengan ragam hias yang
dipengaruhi seni Majapahit seperti menggunakan motif hias ronronan
(stiliran daun) di kanan kiri mahkota, bentuk mahkota berupa ce-
candian dengan hiasan di dahi. Dengan kata lain arca-arca zaman Bali
Pertengahan lebih mewah hiasannya.

Hasil penelitian 14 situs pura memberikan gambaran tentang
perkembangan seni arca Hindu abad VIII-XIV di Bali. Tidak kurang
dari 59 buah arca perwujudan bhatara-bhatari berhasil dicatat. Ada
20 buah arca Ganesha, 2 arca Siwa Mahadewa, 1 arca Brahma, 2 arca
Wisnu, 8 arca Durga, 2 arca Agastya, serta 20 buah lingga dan dua di
antaranya lengkap dengan yoninya. Arca-arca ini mewakili masa gaya
abad VIII-XIV. Berdasarkan data di atas, yang menarik dari arca-arca
tersebut yang berdasarkan gaya seni memperlihatkan gaya seni arca
abad X-XIV. Arca yang memperlihatkan gaya seni abad X ini kita sebut
sebagai arca yang memiliki karakter unik. Arca yang memiliki karakter
unik ini adalah arca berpasangan yang pada bagian sandarannya
terdapat prasasti dan angka tahun 933 Saka (1011 Masehi) dan arca

474 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

perempuan yang bagian belakang sandarannya juga ada prasasti
menyebut Bhatari Mandul.

Dikatakan berkarakter unik adalah karena komponen-komponen
arca itu langka diantara arca-arca yang diteliti. Misalnya sikap tangan
yang khas seperti diperlihatkan oleh arca Bhatari Mandul di Pura
Pucak Penulisan. Sikap tangan khas yang diperlihatkan adalah tangan
kanan lurus ke bawah, telapak tangan di arahkan ke depan, ibu jari
dan telunjuk bersentuhan (chin mudra) dan lengan kiri dibengkokkan
di depan perut dengan telapak tangan menghadap ke atas.

3.2 Bentuk
3.2.1 Siwa

Siwa digambarkan bermahkota jatamakuta dengan hiasan ardha-
candrakapala, merepresentasikan bahwa Siwa sebagai dewa penguasa
dunia (Jagatnata), bertanggung jawab pada kehidupan sekaligus
kematian dunia ini. Dilihat dari susunan bentuknya hiasan tersebut
merupakan gabungan bulan sabit (ardhacandra) dengan tengkorak
(kapala). Bulan sabit adalah simbol kehidupan atau mulainya
kehidupan. Bulan sabit muncul setelah bulan mati dan setelah lima
belas hari menjadi paripurna (bulan penuh) dan kembali mati (setelah
purnama). Dengan simbol ardhacandra, Siwa bertanggung jawab pada
keberlangsungan hidup dunia ini. Ia yang menghidupkan, ia juga
yang melenyapkan (menjadikan tiada). Kematian disimbolkan dengan
hiasan kapala (tengkorak). Ciri-ciri badaniah lainnya, Siwa memiliki
mata ketiga terdapat pada dahi dan membawa atribut aksamala, trisula,
camara, kalasa, dan lain-lain.

Ditemukan dua buah arca Siwa dalam penelitian ini, yaitu satu
di Pura Putra Bhatara Desa/Pura Desa Alit dan yang lain di Pura
Pingit Melamba. Arca Siwa di Pura Desa Alit digambarkan dengan
sikap duduk ardhaparyangka (kaki kiri bersila dan kaki kanan ditekuk
ke bawah), menggunakan jatamakuta berhiaskan ardhacandrakapala,
bertangan empat (tangan kiri belakang memegang camara, tangan
kanan dan kiri depan di lutut, namun telapak tangan telah patah,
tangan kanan belakang memegang aksamala, tangan kanan depan di
atas paha, tetapi bagian telapak patah), menggunakan kalung, upavita,
gelang tangan dan kaki (Foto 1a).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 L 475



I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 469-490

Dipandang dari gaya, arca tersebut berbentuk proporsional,
muka menunjukkan ekspresi kedewataan (divine expresion), dan lemah
lembut. Arca ini tergolong tipe dari abad VIII-IX. Adapun ciri-ciri dari
arca periode Hindu Bali antara lain lemah lembut, kegemuk-gemukan,
bersikap tenang, mata setengah terbuka mengarah ke ujung hidung
(Widia, 1979/1980: 6; Stutterheim, 1929: 11). Sementara itu, arca Siwa
di Pura Pingit Melamba yang digambarkan duduk bersila di atas asana
padma ganda memiliki ciri-ciri kedewataan yang sama, namun gaya
seni yang ditampilkan agak kekaku-kakuan (istilah teknis yang sering
digunakan untuk identifikasi gaya seni arca di Indonesia). Gaya seni
seperti ini muncul pada abad X-XI (Foto 1b).

(1a) (1b)
Foto 1. Arca Siwa di Pura Desa Alit, Bedulu, Gianyar (1a) dan Arca Siwa di Pura
Pingit Melamba, Bunutin, Bangli (1b) (pura ini terletak sekitar 2 km dari kantor
Perbekel Desa Bunutin dan berlokasi di tepi sungai) (Foto: I Wayan Srijaya)

3.2.2 Durga

Durga merupakan sakti Siwa, direpresentasikan dengan
banyak wujud, setidak-tidaknya ada sembilan jumlahnya (disebut
nawadurga). Satu di antaranya yang dianggap penting adalah Durga
Mahisasuramardini. Nama ini berarti bahwa Ia menghancurkan kerbau
siluman raksasa. Sebagai penghancur raksasa, la digambarkan
bertangan banyak, antara dua sampai enam belas bahkan lebih.
Tangannya yang banyak memegang berbagai senjata yang merupakan
hadiah dari para dewa. Wisnu, misalnya, menghadiahkan cakra,
Waruna menghadiahkan sangkha, Agni menghadiahkan tombak,
Yama menghadiahkan tongkat, Wayu menghadiahkan pasa, Kala

476 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

menghadiahkan khadga dan ketaka, demikian juga dewa-dewa lainnya,
menghadiahkan senjatanya masing-masing (Maulana, 1979: 4-5).

Sama dengan Siwa, mahkota Durga dihiasi dengan ardha-
candrakapala, ciri Durga Mahisasuramardini. Ia digambarkan berdiri di
atas kerbau yang tak berdaya karena kelelahan menjelang ajalnya. Ada
8 arca Durga yang ditemukan, yaitu di Pura Samuan Tiga 3 buah, di
Pura Pengubengan 1 buah, di Pura Jaksan 1 buah, di Pura Bedji Sangsit
1 buah, dan di Pura Puseh Tejakula 2 buah (Foto 2).

Jumlah tangan arca bervariasi ada yang jumlahnya delapan
dan ada juga sepuluh. Arca Durga yang jumlah tangannya sepuluh
ada di Pura Samuan Tiga dan di Pura Puseh Tejakula, sisanya
bertangan delapan. Arca Durga yang cukup unik adalah arca yang
terdapat di Pura Puseh Tejakula. Keunikannya, yaitu sikap tangannya
memperlihatkan sikap tangan arca perwujudan atau bhatara/bhatari
serta mahkotanya berupa susunan bunga teratai. Berdasarkan gaya
seni yang ditampilkan pada delapan arca Durga, dapat dikatakan
bahwa arca tersebut dikatagorikan sebagai hasil seni abad XI-XII.

Foto 2. Arca Durga di Pura Samuan Tiga, Gianyar (2a), Pura Jaksan, Gianyar (2b),
Pura Bedji, Buleleng (2c), dan Pura Puseh Tejakula, Buleleng (2d)
(Foto: I Wayan Srijaya)

3.2.3 Ganesha

Ganesha adalah dewa berkepala gajah, putra Dewa Siwa bersama
Parwati. Karena berkepala gajah, maka dalam kitab Brahmanda Purana
Ganesha dipanggil dengan namanya Gajanana (Redig, 1996: 20).
Dikemukakan juga bahwa Ganesha berhiaskan ardhacandrakapala
(bulan sabit) pada mahkotanya. Oleh karena itu, ia diberi nama Bala
Candra. Nama lainnya, Eka Danta karena bertaring satu dan Vakratunda
karena belalainya bengkok.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 4



I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 469-490

Berdasarkan hasil penelitian ditemukan 20 buah arca Ganesha, 3
buah di Pura Samuan Tiga, 3 buah di Pura Goa Gajah, 3 buah di Pura
Jaksan, 2 buah di Pura Putra Bhatara Desa, 1 buah di Pura Yeh Pulu, 1
buah di Pura Manasa, 2 buah di Pura Bedji Sangsit, 1 buah di Pura Puseh
Tejakula, 2 buah di Pura Pucak Penulisan, dan 1 buah di Pura Pingit
Melamba. Di antara arca-arca Ganesha tersebut ada yang digambarkan
dengan sikap berdiri berjumlah 3 buah, yaitu Ganesha di Pura Jaksan,
Pura Puseh Tejakula, dan Pura Pingit Melamba. Sedangkan yang lain
digambarkan dengan sikap duduk. Jumlah tangannya juga bervariasi,
ada yang berjumlah dua di Pura Yeh Pulu dan di Pura Puseh Tejakula
(Foto 3a) berjumlah delapan belas di Pura Pingit Melamba (Foto 3b),
dan sisanya berjumlah empat.

Arca Ganesha bertangan dua dan bertangan delapan belas
merupakan penggambaran arca Ganesha yang sangat langka di
Indonesia. Keunikan lainnya yaitu arca Ganesha di Pura Menasa, arca
tersebut di belakangnya dipahatkan sebuah lingga (Foto 3c). Secara
umum kedua puluh arca Ganesha yang ditemukan memperlihatkan
gaya seni yang berbeda sehingga dapat dikatakan bahwa arca-arca ini
berasal dari rentang waktu abad XI-XIIL

3a 3b 3¢

Foto 3. Arca Ganesha di Pura Puseh Tejakula, Buleleng (3a), Pura Pingit
Melamba, Bunutin, Bangli (3b), dan Pura Menasa, Buleleng (3c)
(Foto: I Wayan Srijaya)

3.2.4 Agastya

Arca-arca Agastya pada umumnya sikapnya berdiri, bertangan
dua dengan atribut yang dibawa berupa kendi, aksamala, trisula, camara,
perutnya buncit, berkumis dan berjenggot, dan memakai jatamakuta. Di

478 i JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

dalam candi Siwa, arca
Agastya terletak di ruang
candi sebelah selatan.
Ditemukan 2 buah
arca Agastya, 1 buah di
Pura Jaksan dan 1 buah
di Pura Dalem Bedulu.
Arca-arca tersebut tidak

-

P.“F-—-

jauh  berbeda dengan

ketentuan atau  ciri-

- 4 4b

Cir1 arca AgaStya Pada Foto 4. Ar%a Agastya di Pura Jaksan, Bedulu,

umumnya (Foto 4a Gianyar (4a) dan di Pura Dalem Bedulu, Gianyar
. (4b) (Foto: I Wayan Srijaya)

dan 4b). Ciri-ciri yang

diperlihatkan di atas mengingatkan kita pada gaya seni abad XIII,

sehingga kedua arca Agastya yang ditemukan dalam penelitian ini

diduga termasuk arca Bali Madya.

3.2.5 Catur Mukha

Sebuah arca memiliki empat muka (mukha), itulah caturmukha
perwujudan Brahma (Liebert, 1976: 46)
dengan atribut yang dibawa biasanya
aksamala dan kamandalu. Dari sekian pura
yang diteliti hanya terdapat satu buah arca
caturmukha, yaitu di Pura Penulisan Bangli.
Akan tetapi, atribut yang dibawa oleh arca
catur mukha di pura ini bukanlah aksamala
dan kamandalu, melainkan bunga mekar
yang dipegang di depan perut dengan

kedua tangan di depan, sedangkan tangan

belakang memegang teratai. Arca ini .
Foto 5. Arca Catur Mukha di

Pura Pucak Penulisan (Foto:
kelopak bunga teratai bertingkat tiga (Foto I Wayan Srijaya)

5).

mengenakan mahkota berbentuk susunan

3.2.6 Wisnu
Wisnu, dalam kitab-kitab Weda yang lebih tua diidentikkan
dengan Dewa Matahari (Rao, 1971: 74). Identifikasi tersebut sangat

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 479



I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 469-490

sesuai dengan arti kata
“Wisnu”. Kata ini berasal
dari akar kata Sanskerta
“Vis” berarti ‘menembus’
atau  ‘aktif  bekerja’
(Liebert, 1976: 342). Arti
kata ini sangat sesuai

dengan sifat matahari
yang senantiasa  aktif
memancarkan sinarnya,

memberi atmosfer ke

segala  penjuru arah.

Foto 6. Arca Wisnu di Pura Petapan Lembean,
Selain itu, nama lain  Bangli (6a) dan di Pura SamuanTiga, Gianyar
(6b) (Foto: I Wayan Srijaya)

Wisnu, yaitu Tri wikrama
berarti “melangkah tiga kali”. Tiga langkah ini adalah tiga langkah
matahari ketika berada di ufuk timur, zenith, dan barat.

Selain sebagai dewa Matahari, Wisnu juga dewa air. Atribut
sangkha bawaan Wisnu mengindikasikan bahwa dewa ini adalah air.
Sangkha adalah sejenis kerang yang hidup di air. Narayana, nama lain
Wisnu, secara ikonografi digambarkan tidur dalam air. Karena itu, ia
dipanggil dengan nama Sayana Narayana. Dalam kitab-kitab agama
disebutkan bahwa air diciptakan oleh Narayana (Ferdinandus, 1985:
244).

Arca Wisnu di Bali setidak-tidaknya ada empat buah jumlahnya
(Wira Darma, 2018: 32). Akan tetapi, dalam penelitian ini hanya 2 buah
arca Wisnu yang sempat di survei, yaitu arca di Pura Samuan Tiga dan
di Pura Petapan Lembean. Arca Wisnu di Pura Petapan Lembean, dari
segi tipologi kelihatan unik untuk Indonesia.

Keunikannya terletak pada mahkotanya yang tinggi, seperti topi
koki, garapan sederhana, kain tipis, hiasan sedikit. Dari sikap berdiri,
senyum arca dan hiasan kepala menunjukkan bahwa arca ini termasuk
tipe Khmer (Foto 6a). Di Indonesia tipe seperti ini terdapat pada Arca
Wisnu Cibuaya (Kempers, 1959: 31). Berdasarkan ciri tersebut, arca
Wisnu ini secara tipologi tergolong arca dari abad VII. Dengan demiki-
an dapat dikatakan bahwa Bali telah mendapatkan pengaruh Hindu
dari Sekte Waisnawa pada abad VI-VII (Ardika, 2012: 222).

480 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

3.2.7 Arca Perwujudan (Bhatara/Bhatari)

Dari 14 buah situs pura yang diteliti, ternyata tidak semua pura
menyimpan arca perwujudan. Pura-pura yang memiliki tinggalan arca
perwujudan adalah Pura Samuan Tiga satu buah, Pura Pengubengan
satu buah, Pura Bedji 1 buah, Pura Desa Tejakula 1 buah, Pura Yeh
Besang 8 buah, Pura Patapan Lembean 2 buah, dan Pura Pucak
Penulisan 32 buah. Berdasarkan ciri-ciri yang dimiliki oleh arca-arca
perwujudan seperti mahkota, sikap tangan, atribut, dan hiasan lainnya,
arca-arca perwujudan Pura Pucak Penulisan, Pura Samuan Tiga, Pura
Dalem, Pura Pengubengan, Pura Goa Gajah, Pura Bedji, Pura Puseh
Tejakula, dan Pura Yeh Basang yang jumlahnya 59 buah ini dapat
dibedakan menjadi dua kategori, yaitu unik dan umum (standar).

Disebut unik, karena komponen tersebut langka atau tidak
popular di antara 59 arca yang ditemukan. Ditemukan dua buah arca
yang unik, pertama arca Bhatari Mandul (Foto 7a). Yang unik dari arca
ini sebagai arca perwujudan adalah sikap tangannya. Model sikap
tangannya khas, yaitu tangan kanan lurus ke bawah, telapak tangan
diarahkan ke depan, ibu jari dan telunjuk bersentuhan (chin mudra),
dan lengan kiri dibengkokkan di depan perut dengan telapak tangan
menghadap ke atas. Dalam penelitian ini, hanya dua buah arca yang
menggunakan model sikap tangan seperti ini. Sikap tangan arca lain
umumnya berupa sikap tangan model pertama dan kedua.

Bentuk makuta arca ini juga unik. Rambut arca dibentuk se-
demikian rupa sehingga menyerupai Makuta. Bentuk makuta seperti
ini biasanya disebut
jatamakuta. Di sini,
makuta tersebut
tergolong unik,
karena hanya dipakai
oleh dua  buah
arca. Kedua, arca
dua sejoli (Foto 7b)
dengan ciri kedua

tangan dibengkokkan

di depan  perut (7a) (7b)
adalah sikap tangan Foto 7. Arca Bhatari Mandul (7a) dan Foto Arca
Berpasangan (7b) di Pura Puncak Penulisan (Foto: I

standar sebagai ar- Wayan Srijaya)

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 481



I W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema Hlm. 469-490

ca perwujudan. Akan tetapi, atribut yang dibawa, berbentuk bulat
lonjong adalah atribut langka. Ini satu-satunya arca yang membawa
atribut seperti itu.

Ciri arca tipe umum dilihat berdasarkan elemen-elemennya:
cara berdiri, bentuk makuta, hiasan badan lainnya, dan cara menggu-
nakannya, semua termasuk kategori standar. Artinya, kebanyakan
arca modelnya seperti arca dalam foto ini. Sikap berdiri: samabangga
dan kelihatan frontal.

Kebanyakan arca perwujudan berdiri seperti ini. Karena itu, sikap
berdiri seperti ini disebut saja sikap berdiri
standar arca perwujudan. Bentuk hiasan
kepala menyerupai kiritamakuta. Disebut
“menyerupai” karena bentuknya tidak
sama persis seperti kiritamakuta arca-arca
yang berasal dari India. Hanya bentuknya
hampir sama, yaitu makuta tinggi, makin ke
atas makin mengecil, tetapi pinggiran bawah
makuta dilengkapi dengan hiasan sekartaji dan
bagian tengahnya berupa susunan kelopak
bunga padma. Bentuk makuta seperti ini ~ Foto8.ArcaBhataradi

. Pura Puncak Penulisan
merupakan standar bentuk arca perwujudan Foto: I Wavan Sriiava
p P ] (Foto yan Srijaya)

danjuga arca-arca yang lain seperti arca Catur

Mukha dan arca Ganesha yang tersimpan di pura ini. Sementara sikap
tangan ada yang mamustikarana yaitu kedua tangan menyatu di depan
perut, ada pula tangan ditekuk dikiri-kanan perut.

3.2.8 Lingga

Lingga dapat dikategorikan sebagai arca karena lingga sendiri
merupakan simbol, yaitu bentuk simbolis dewa Siwa. Sebagai simbol
Siwa, bentuk lingga secara vertikal terdiri dari tiga bagian. Bagian
paling atas (bentuknya bulat panjang) disebut Siwabhaga, bagian di
bawahnya (bagian tengah) bersegi delapan disebut Wisnubhaga, dan
bagian di bawahnya lagi bersegi empat disebut Brahmabhaga. Nama
bagian-bagian lingga menggunakan nama-nama dewa Trimurti, yang
masing-masing sebagai pencipta, pemelihara, dan pamralina. Dalam
doktrin Siwa-Siddhanta, dari ketiga dewa ini, Siwa adalah dewa utama,
yang pada hakikatnya bahwa dua dewa lain (Brahma dan Wisnu)

482 i JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

adalah  manifestasi
dari Siwa itu sendiri.

Berdasarkan
hasil penelitian di
14 buah situs pura,
ditemukan 27 buah
lingga baik yang
lengkap maupun
yang tidak lengkap
bagian-bagiannya.
Di antara 27 buah
lingga, yang terba-

Foto 9. Lingga tunggal (9a), dan Lingga Berpasangan
) . (9b) di Pura Pucak Penulisan (Foto: I Wayan Srijaya)
nyak ditemukan di

situs Pura Pucak Penulisan, disusul di Pura Bedji. Beberapa lingga
yang lengkap ditemukan di situs Pura Samuan Tiga satu buah, di Pura
Penulisan 2 buah dan di Pura Bedji 3 buah. Selain itu, ada pula lingga
yang dibuat kembar dua dan tiga. Di Pura Pucak Penulisan terdapat 7
buah lingga berpasangan, kemudian di Pura Lembean 2 buah dan di
Pura Goa Gajah 1 buah berjejer tiga.

Lingga sebagai sarana peribadatan merupakan kesatuan Siwa-
Parwati. Aspek utama lingga melambangkan api atau cahaya sebagai
manifestasi dari kekuatan dan kekuasaan, sedangkan yoni adalah lam-
bang bumi. Api dan bumi adalah dua hal yang saling bertentangan,
ibarat arus listrik “positif” dan “negatif”, bila keduanya dipertemukan
sama halnya pertemuan laki-laki dan wanita, keduanya akan men-
datangkan arus energi (Titib, 2003: 273).

3.3 Fungsi
3.3.1 Siwa

Dilihat dari atributnya, Siwa memiliki atribut berupa trisula,
aksamala, camara, dankamandalu. Siwajugaberhiaskan ardhacandrakapala,
kainnya menggunakan kulit harimau, serta berhiaskan ular. Semua
atribut tersebut memperlihatkan fungsi Siwa itu sendiri. Penggunaan
hiasan ular dan kain dari kulit harimau mengindikasikan bahwa Siwa
adalah penguasa kosmos atau alam semesta. Trisula melambangkan
penguasa kelahiran, kehidupan dan kematian alam semesta. Kamandalu
berfungsi sebagai lambang kehidupan. Semantara itu aksamala adalah

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 483



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

lambang kebijaksanaan. Ular melambangkan bumi dan air (Soediman,
1974: 667), sedangkan kulit harimau sebagaimana sudah dipahami
bahwa harimau adalah raja hutan, sementara itu hutan adalah simbol
cosmic tree, yang pada hakikatnya adalah sebagai dewa tertinggi
(Soediman, 1974: 668).

3.3.2 Durga

Berdasarkan mitos kelahiran Durga, Ia berfungsi sebagai penjaga
Sorga (termasuk penjaga alam semesta). Dalam hal ini keterlibatan
para dewa (purusa) tidak bisa diabaikan karena atribut-atribut yang
dibawa Durga (Durga lambang sakti atau kekuatan) merupakan milik
para dewa. Penjagaan atau pemeliharaan merupakan aktivitas dewa
dan sakti, sebab dewa dan saktinya (purusa dan prakerti) tidak bisa
beraktivitas tanpa gabungan keduanya. Dengan demikian, Durga
berfungsi sebagai kekuatan para dewa, dianalogikan api dengan
panasnya. Dewa adalah apinya sedangkan Durga adalah panasnya.

3.3.3 Ganesha

Ganesha adalah dewa kebijaksanaan. Selain itu Ganesha juga
dikenal sebagai dewa penguasa rintangan dan la dipanggil dengan
nama Vighnesvara atau Vighneraja. Melenyapkan rintangan adalah
salah satu manifestasi Ganesha. Namanya yang lain adalah Siddhdata.
Nama tersebut berarti ‘pemberi kesuksesan’ (Banerjea, 1985: 355). Ini
berarti bahwa Ganesha dewa yang menciptakan dan melenyapkan
rintangan.

Segalausaha akan gagal bila para penyembah tidak melaksanakan
pemujaan terhadap Ganesha. Ini artinya Ganesha menciptakan
perintang (menggagalkan kesuksesan) penyembahnya. Demikian
sebaliknya, segala usaha akan sukses bila penyembah melaksanakan
pemujaan kepadanya. Maksudnya, bahwa Ganesha melenyapkan hal-
hal yang merintangi kesuksesan penyembahnya. Penting dikemukakan
bahwa tiada kegiatan dianggap sah di India tanpa diawali pemujaan
Ganesha (Redig, 1996: 23). Karena itu, untuk mendapat pemujaan
paling awal, Ganesha dalam kuil-kuil India selalu dipahatkan pada
tempat dimulainya pradaksina (ritual yang berkaitan dengan acara
mengelilingi sebuah kuil).

484 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

3.3.4 Agastya

Berdasarkan karakteristik, Agastya secara fungsional pada
hakikatnya sama dengan Siwa. Akan tetapi, secara mitologi Agastya
ialah penyebar Hinduisme di India Selatan termasuk di Indonesia.
Sementara itu, Siwa dalam keadaan tidak nyata tidak mungkin
beraktivitas menyebarkan sebuah doktrin agama. Oleh karena itu,
perlu penjelmaan yang kasatmata dan dapat diterima oleh masyarakat
awam. Dengan demikian, Agastya secara fungsional adalah jelmaan
Siwa itu sendiri.

3.3.5 Wisnu dan Brahma

Wisnu, secara fungsional, pada hakikatnya sesuai dengan
doktrin Siwa-Siddhanta tiada lain adalah Siwa itu sendiri, termasuk
juga Dewa Brahma adalah manifestasi lain dari Siwa. Jadi ketiga dewa
ini merupakan dewa yang sama. Akan tetapi, mereka mempunyai
tugasnya masing-masing, Brahma sebagai pencipta, Wisnu sebagai
pemelihara, dan Siwa sebagai pelebur.

3.3.6 Arca Perwujudan

Untuk mengetahui fungsi arca perwujudan, sangat diperlukan
studi komparatif dengan tradisi-tradisi yang masih hidup sekarang di
Bali. Tradisi yang dimaksud antara lain upacara mamukur. Upacara ini,
dapat diduga, merupakan upacara yang berkelanjutan dari upacara
sraddha masa Mahapahit. Baik upacara sraddha maupun mamukur,
pada hakikatnya berkaitan dengan penyucian roh seseorang yang
telah wafat. Secara khusus, bila dikaitkan dengan tradisi Majapahit,
upacara penyucian roh ini dilanjutkan dengan pembuatan arca
pratista, yaitu arca perwujudannya untuk ditempatkan dalam sebuah
candi. Dengan demikian upacara ini juga dimaksudkan untuk
mengabadikan seorang tokoh yang telah wafat (terutama raja), dalam
wujud arca (Soekmono, 1991: 65). Berdasarkan data yang ada, dari
sekian banyak arca perwujudan, hanya dua arca yang memungkinkan
dapat dikaitkan dengan tokoh raja di masa lampau, yaitu arca sejoli
yang di belakangnya terpahat prasasti dan arca yang memakai nama
Bhatari Mandul.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 485



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

3.3.7 Lingga

Arti kata lingga secara harfiah adalah ‘tanda’. Akan tetapi,
dalam kaitannya dengan Siwa, lingga bermakna sebagai benih kosmos
(prakerti atau pradhana) atau badan Siwa yang tidak nyata (linggasarira)
atau purusa yang abadi. Dengan kata lain, lingga merupakan bentuk
simbolik Siwa. (Kramrisch, 1988: 166-7). Dalam kitab Lingga Purana,
lingga disebutkan sebagai simbol Siwa. Simbol ini adalah simbol yang
dapat dilihat.

Dijelaskan lebih lanjut, selain ada simbol yang dapat dilihat ada
juga simbol yang tidak dapat dilihat, disebut alingga (Gangadharan,
1980: 55). Ini artinya, Siwa memiliki aspek nyata dan tidak nyata
(vyakta dan avyakta). Bahwa lingga itu adalah simbolisasi Siwa,
dijelaskan juga dalam mitologi berikut ini. Dunia belum terbentuk,
yang ada hanya air, di dalamnya ada Wisnu sedang berbaring. Dari
pusar Wisnu tumbuh sebatang teratai. Di atas bunga teratai ini muncul
Brahma. Melihat di sekelilingnya kosong, Brahma menganggap
dirinya sebagai pencipta pertama. Wisnu bangkit dari tempatnya dan
menyatakan bahwa dirinyalah sebagai pencipta pertama. Mereka
bertengkar mempertahankan pendapat masing-masing. Tidak ada
yang mau mengalah, sehingga terjadi adu fisik. Seketika itu muncul
lingga yang amat besar, bersinar bagaikan api jagat raya. Karena
besarnya, tidak kelihatan ujung dan pangkal lingga itu. Brahma
berubah wujud menjadi garuda, terbang melayang-layang mencari
ujungnya, sedangkan Wisnu menjadi babi masuk ke dasar bumi
mencari pangkalnya. Mereka berdua gagal untuk mendapatkan ujung
dan pangkal. Akhirnya, disadari ada yang lebih unggul dari mereka
berdua. Lingga itu, kemudian, dipuja dan disembah. Karena mendapat
pemujaan, Siwa muncul dari lingga ini seraya menceritakan tentang
kelahiran Brahma dan Wisnu.

3.4 Makna
3.4.1 Makna Atribut Arca Siwa

Mata ketiga (trinetra) merupakan simbol matahari, bulan, dan api.
Ketiganya merupakan sumber cahaya yang menerangi bumi, langit, dan
seluruh ruang angkasa. Menurut Mahabratha X.1251, melalui trinetra
Siwa dapat melihat tiga wujud waktu lalu, kini, dan yang akan datang.
Bulan Sabit (ardhacandrakapala) melambangkan kekuatan penciptaan

486 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

yang berdampingan dengan kekuatan untuk menghancurkan kembali.
Catur bhuja atau 4 tangan Siwa melambangkan tanda kekuatan yang uni-
versal. Ja digambarkan menguasai seluruh penjuru dan menguasai selu-
ruh unsur alam semesta. Trisula melambangkan tiga sifat (guna) dengan
tiga fungsinya sebagai pencipta, pemelihara, dan pelebur alam semesta.

Ular merupakan simbol spiral yang merupakan simbol siklus
waktu. Namun, arti yang mendasar dari seekor ular yang melingkar
di leher-Nya adalah melambangkan basis energi yang tertidur, yang
berhubungan dengan kekuatan seks yang melingkar pada dasar syaraf
tulang punggung yang mendukung seorang yogi untuk mencapai
tingkat dunia yang lebih tinggi (Titib, 2003: 323-324).

3.4.2 Makna Atribut Arca Ganesha

Taring (ekadanta) merupakan simbol pendukung kehidupan yang
sejati, yang melenyapkan maya (ilusi), simbol kesatuan antara yang
berwujud dengan tidak berwujud (Danielou dalam Titib, 2003: 350).
Belalai Ganesha kadang-kadang berbengkok ke kiri (itampiri) dan ke
kanan (walampiri). Arah kiri dan kanan dihubungkan dengan dua jalan
yang selalu ada halangan. Belalai ini juga melambangkan Swastika
yang lengannya dapat diarahkan ke segala penjuru. Bertangan empat
(caturbhuja), melambangakan bahwa Ia melindungi empat macam
makhluk hidup, juga diidetikkan dengan empat kitab suci Weda dan
Catur Warna (Brahmana, Kesatrya, Wesya, dan Sudra) (Titib, 2003: 352).

3.4.3 Makna Atribut Agastya

Dalam kitab suci Weda disebutkan Rsi adalah orang suci yang
menerima wahyu Tuhan Yang Maha Esa. Kata Rsi dalam bahasa
Sansekerta berarti seorang yang medapatkan wahyu Tuhan Yang
Maha Esa mantram-mantram suci, orang-orang suci yang secara ritmis
selalu mengucapkan mantram suci (Titib, 2003: 428). Dalam bentuk
arca Agastya digambarkan membawa atribut trisula.

3.4.4 Makna Atribut Catur Mukha

Dalam pengarcaannya penggambaran dewa Brahma mengan-
dung nilai simbolis. Dewa Brahma duduk di atas bunga padma (lotus)
menunjukkan bahwa Ia adalah asal muasal dari kenyataan yang
tidak terbatas. Lotus melambangkan alam semesta, bunga terbentang

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 : 487



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

dalam bentuk keagungannya yang tiada berwujud dan berakhir dan
merupakan asal muasal air (alam semesta) (Danielou dalam Titib, 2003:
217). Berkepala 4 melambangkan 4 sumber kebenaran yang dalam hal
ini Catur Weda, 4 tangan (caturbhuja) menunjukkan kemahakuasaan-
Nya yang juga merupakan 4 aspek spiritual manusia (Antahkarana)
yang terdiri atas manas (pikiran), budhi (intelek), ahamkara (ego), dan
citta (kesadaran bathin). Keempat hal itu merupakan manifestasi
kesadaran dan kesucian (Parthasarathy dalam Titib, 2003: 218)

3.4.5 Makna Atribut Wisnu

Laksana yang dibawa Dewa Wisnu mengandung makna
simbolis tertentu. Sangka atau terompet kerang adalah simbol asal
segala eksistensi alam semesta, bentuknya seperti spiral yang dimulai
dari satu titik dan terus berkembang ke seluruh penjuru angkasa. Hal
itu juga dihubungkan dengan unsur air sebagai unsur pertama, dan
oleh karenanya disebut lahir sebagai asal adanya air. Ketika ditiup
terdengar suara yang dihubungkan dengan suara muasal ketika proses
penciptaan berlangsung.

Terompet kerang diambil sebagai penggambaran wujud ide
yang murni keberadaan individu (saftvikaahamkara) yang menyusun
prinsip 5 unsur alam (Panca Mahabhuta). Cakra Sudarsana (cakram
yang berpadangan mulia) memiliki 6 jari-jari yang sama dengan
simbol 6 lembar bunga padma. Cakram melambangkan pikiran, tenaga
yang tiada batasnya, mengembangkan dan mereduksi seluruh wujud
alam semesta sedemikian rupa secara berulang-ulang. Lingkaran
yang mengelilingi cakram adalah “maya”, tenaga kedewataan yang
merupakan ilusi (Liebert, 1976; Titib, 2003: 235).

3. Simpulan
Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan empat hal berikut.
Pertama, ikonografi Hindu termasuk yang ada di Bali, memiliki
sejarah yang cukup panjang, yaitu dimulai sejak akhir masa prasejarah.
Kedua, dilihat dari segi bentuk, ikonografi Hindu mempunyai
berbagai bentuk sesuai dengan dewa-dewa yang diwujudkan dalam
bentuk arca. Misalnya, Siwa diarcakan dalam bentuk karakternya
sendiri, demikian pula arca-arca yang lainnya.
Ketiga, fungsi arca terdiri dari fungsi etik dan emik. Secara etik

488 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIm. 469-490 Ikonografi Hindu Abad VIII-XIV Masehi di Kabupaten Gianyar, Bangli...

fungsi arca sesuai dengan atributnya ataupun mitologinya. Sedangkan
secara emik, sesuai dengan pandangan masyarakat pemilik arca
tersebut. Dalam penelitian ini arca-arca tersebut tidak lagi berfungsi
seperti tujuan awal dibuatnya, melainkan sebagai tempat mohon
keselamatan dan kesuburan.

Keempat, makna arca juga terdiri dari makna etik dan emik. Secara
etik arca-arca bernilai seni budaya dan bermakna terkaitan dengan
sejarah seni. Secara emik, arca-arca tersebut dipandang sebagai media
untuk berhubungan dengan leluhur atau dewa-dewa yang di puja.

Daftar Pustaka

Ardika, I Wayan, dkk. (2012). Sejarah Bali: dari Prasejarah hingga Modern.
Denpasar: Udayana University Press.

Ardika, I Wayan, I Ketut Setiawan, I Wayan Srijaya, dan Rochtri Agung
Bawono. (2017). “Stratifikasi Sosual Pada Masa Prasejarah di Bali”,
dalam Jurnal Kajian Bali Volume 07, No. 01, April 2017, hal. 35-56.

Bagus, A.A.Gede, (2015). Arca Ganesha Bertangan 18 di Pura Pingit
Melamba, Desa Bunutin, Kintamani, Bangli.” Forum Arkeologi Vol.
28, No. 1 April 2015 (25-34). Denpasar: Baai Arkeologi Bali.

Banerjea, Jitendra Nath. (1985). The Development of Hindu Iconography.
University of Calcutta.

Darma, I Kadek Sudana Wira. (2018). “Pengarcaan Dewa Wisnu pada
Masa Hindu-Buddha di Bali”. (Skripsi). Denpasar: Fakultas Ilmu
Budaya Universitas Udayana.

Ferdinandus, P. E. ]. (1985). “Wisnu di atas Garuda di Trawas sebagai Arca
Pancuran”. Pertemuan Ilmiah Arkeologi Il di Ciloto, pp. 23-28. Jakarta:
Pusat Penelitian Arkeologi Nasional Departemen Pendidikan dan
Kebudyaan.

Gangadharan, N. (1980). Lingapurana A Study. Delhi: Ajanta Publications.
Goris, R. (1954). Prasasti Bali I, NV. Bandung: Masa Baru.

Kempers, A. J. Bernert. (1959). Ancient Indonesia art. Cambridge: Harvard
University Press.

Kempers, A.J. (1991). Monumental Bali. Berkeley: Periplus Editions.
Kramrisch, Stella. (1988). The Presence of Siva. Deli: Motelal Banaridas.

Liebert, Gosta (1976). “Iconography dictionary of the Indian Relegions.
Hinduism-Buddhism-Jainism”, Studies in South Asian Culture, Vol.V.
Leiden: E. J. Brill.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 : 489



I'W. Srijaya, Kd. D. Prawirajaya R., C. P. Titasari, A.A. Gde Bagus , I Ny. Rema HIm. 469-490

Maulana, Ratnaesih. (1979). Variasi Ciri-ciri Durga Mahisasuramardini.
Jakarta: Lembaga Arkeologi Fakultas Sastra Universitas Indonesia.

Maulana, R. (1984). Ikonografi Hindu. Depok: FS Universitas Indonesia.

Maulana, Ratnaesih. (1993). Siva dalam Berbagai Wujud: Suatu Analisis
Ikonografi di Jawa Masa Hindu-Budha. Depok: Fakultas Sastra
Universitas Indonesia.

Poerbatjaraka. R.M.Ng.(1990). Agastya di Nusantara. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Rao, T.A. Gopinatha. (1971). Elementof Hindu Iconography. New Delhi:
Motilal Banarsidass.

Redig, I Wayan. (1993). “Tinjauan Ikonografis Terhadap Arca-Arca
Dewa Hindu yang Diproduksi Oleh Para Perajin Desa Batubulan
dan Singapadu”. Laporan Penelitian. Denpasar: Fakultas Sastra
Universitas Udayana.

Redig, I Wayan. (1996). Ganesa Images from India and Indonesia. Delhi:
Sundep Prakashan.

Sedyawati, Edi. (1985). “Pengarcaan Ganesa Masa Kadiri dan Singhasari:
Sebuah Tinjauan Sejarah Kesenian”. (Disertasi). Jakarta: Universitas
Indonesia.

Setiawan, I Ketut. (2016). Hubungan Konseptual antara Candi-candi di
Jawa Timur dengan Pura di Bali Dalam Jurnal Kajian Bali Volume
06, Nomor 01, April 2016 hal. 253-274. Penerbit: Pusat Kajian Bali
Universitas Udayana.

Sivananda, Sri Swami. (1993) All About of Hinduism (Inti Sari Ajaran Hindu)
Surabaya: Yayasan Sanatana Dharmasrama, .

Soediman. (1974). “Makna dan Fungsi Candi ditinjau dari Sudut Pandang
Keagamaan”. Bahasa, Sastra, Budaya: Ratna Manikam Untaian
Persembahan Kepada Prof. Dr. P. |. Zoemulder. Pp. 661-683. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Soejono, R.P. (ed.). (2010). Sejarah Nasional Indonesia I. Jakarta: Balai Pustaka.
Soekmono, R. (1991). Sejarah Kebudayaan Indonesia 1.Yogyakarta: Kanisius.

Stutterheim, W. F. (1929). Oudheden Van Bali. Het Oud Rijk Van Pejeng. Vol
I-1IL. Singaraja: De Kirtya Lietring Van der Tuuk.

Titib, I Made. (2003). Teologi dan Simbol-Simbol dalam Agama Hindu.
Surabaya: Paramita.

Triguna, IBG.Yudha. (2000). Teori Tentang Simbol. Denpasar: Widya Dharma.

Widia, Wayan. (1979/1980). Arca Perunggu Koleksi Museum Bali. Denpasar:
Proyek Pengembangan Permuseuman Bali.

490 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



