
 
Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 
Volume 9 Nomor 4 (2025) 
ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 134 

 

Kala Tatwa Dan Realisasinya Terhadap Keberagamaan  

Masyarakat Hindu Di Bali  
 

Gede Rai Parsua 

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia 

raikinbangli123@gmail.com 

 

Abstract 

Bhatara Kala is commonly perceived by the general public as a terrifying, evil, 

and monstrous figure. However, according to the Kala Tatwa palm-leaf manuscript, 

Bhatara Kala is the son of Bhatara Siwa and Bhatari Giri Putri, symbolizing the 

manifestation of the Panca Maha Bhuta (Akasa, Apah, Teja, Bayu, Pertiwi), representing 

both time and cosmic energy. This study aims to deepen faith (sradha) and devotion 

(bhakti) to the Supreme God, and to understand the concept of kala (time) and its 

realization within the religious practices of the Balinese Hindu community. The research 

adopts a semi-literature and field-based approach, utilizing data collection methods such 

as observation, hermeneutics, literature review, document study, and data analysis 

through reduction, textual criticism, and data presentation techniques. The findings 

reveal that Bhatara Kala is interpreted as a symbol of time and energy that governs all 

existence and cannot be stopped. In Balinese Hindu belief, time is sacred and serves as 

the foundation for determining auspicious days (dewasa ayu) for performing religious 

rituals, such as Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, Rsi Yadnya, Pitra Yadnya, and Bhuta 

Yadnya. The belief in Bhatara Kala reflects the community’s profound understanding of 
time, space, and transformation (Desa, Kala, Patra), ensuring that every spiritual activity 

aligns harmoniously with cosmic rhythms and the natural world. 

 

Keywords: Bhatara Kala; Religion; Hindu Society 

 

Abstrak 

Bhatara Kala dalam pandangan masyarakat umum sering dianggap sebagai sosok 

menakutkan, jahat, dan berwujud raksasa. Namun, menurut naskah Lontar Kala Tatwa, 

Bhatara Kala merupakan putra Bhatara Siwa dan Bhatari Giri Putri, simbol dari 

manifestasi Panca Maha Bhuta (Akasa, Apah, Teja, Bayu, Pertiwi) yang mewujud 

sebagai waktu dan energi. Penelitian ini bertujuan untuk meningkatkan sradha dan bhakti 

kepada Tuhan Yang Maha Esa serta memahami konsep “kala” dan realisasinya dalam 
keberagamaan masyarakat Hindu di Bali. Pendekatan yang digunakan adalah semi 

pustaka dan lapangan, dengan metode pengumpulan data berupa observasi, hermeneutika, 

studi pustaka, studi dokumen, serta analisis melalui reduksi data, kritik teks, dan 

penyajian data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bhatara Kala dimaknai sebagai 

simbol waktu dan energi kosmis yang tidak dapat dihentikan dan memengaruhi seluruh 

aspek kehidupan. Dalam ajaran Hindu di Bali, waktu (kala) sangat sakral dan menjadi 

dasar dalam menentukan hari baik (dewasa ayu) untuk melaksanakan ritus-ritus yadnya, 

seperti Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, Rsi Yadnya, Pitra Yadnya, dan Bhuta Yadnya. 

Kepercayaan terhadap Bhatara Kala mencerminkan pemahaman mendalam masyarakat 

Hindu Bali terhadap konsep waktu, ruang, dan perubahan (Desa, Kala, Patra), sehingga 

setiap kegiatan spiritual dilakukan dengan kesadaran kosmis dan harmoni dengan alam 

semesta. 

 

Kata Kunci : Bhatara Kala; Keberagamaan; Masyarakat Hindu



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 135 

 

Pendahuluan 

Waktu merupakan elemen yang sangat penting dalam pelaksanaan ritus 

keberagamaan di Bali. Dalam teks Kala Tatwa, waktu tidak hanya dilihat sebagai dimensi 

fisik, tetapi juga sebagai aspek spiritual yang mempengaruhi tindakan dan keputusan 

umat Hindu di Bali. Kesadaran akan waktu membantu masyarakat Bali untuk memahami 

hubungan antara tindakan masa lalu atau Sancita Karmapala, Prarabda Karma Pala (saat 

ini), dan Kryamana Karmapala (masa depan), ketiga hal ini berhubungan erat dengan 

konsep Karma Pala (Pandeyana & Dharma, 2024). 

Bhatara Kala selama ini lebih sering dianggap yang menyeramkan, menakutkan, 
jahat, raksasa oleh masyarakat awam pada umumnya menurut lontar Kala Tatwa 
diceritakan beliau adalah anak dari Bhatara Siwa dengan Bhatari Giri Putri. Bhatara 
Kala merupakan perujudan dari semua yang bernyawa maupun tidak bernyawa, 
berujudan dari Panca Maha Bhuta (Akasa, Apah, Teja, Bayu, Pertiwi). Bhatara Kala 
adalah waktu, waktu yang berjalan setiap hari, semua mahluk di dunia ini takluk oleh 
sang waktu (Sang Bhatara Kala), maka dari itu Sanghyang Kala atau Bhatara Kala paling 
sakti diantara Para Dewa maupun mahluk yang ada di dunia, semua yang ada di dunia ini 
ditaklukan oleh Bhatara Kala. Masyarakat beragama Hindu di Bali tidak bisa lepas dari 
melakukan ruwatan atau panglukatan untuk pembersihan secara niskala dari pengaruh 
Sang Kala (Rema, 2017). 

Kepercayaan di Bali banyak sekali ada jenis-jenis ruwatan atau panglukatan 
diantaranya : kelahiran Wuku Wayang dengan Panglukatan Sapuleger, Pangelukatan 
Melik, Panglukatan Saraswai, Panglukatan Pasupati, Panglukatan Sudamala, 
Panglukatan Pawitra, Panglukatan Catur Segara, Panglukatan Bheda, beserta mantra-
mantranya dan lain-lain. Begitu juga Bhatara Kala selalu di hormati/dipuja dalam 
berbagai bentuk misalnya acara Bhuta Yadnya, Manusa Yadnya, Dewa Yadnya. 

Di Bali Bhatara Kala sering dihormati melalui mecaru agar tempat tersebut bersih 
secara niskala. Lontar Kala Tatwa lebih menceritakan ajaran kebaikan kepada manusia. 
Salah satu ajaran yang perlu dicermati kepada manusia diceritakan Bhatàra Siwa sebagai 
simbul bersama permaisuri-Nya yaitu Bhatàrì Girìputri pergi melihat-lihat laut, samudra. 
Tak berapa lama sampai beliau di atas samudra. Tiba-tiba bangkit birahi Bhatàra Siwa, 
ingin bersenggama dengan permaisurinya, Sang Hyang Girìputri. Tidak mau beliau 
Bhatàrì Girìputri karena sadar sebagai perwujudan Dewata. Kemudian marah Bhatàra 
Siwa. Berkata Bhatàrì Girìputri : Duhai junjungan, janganlah demikian, (perilaku seperti 
itu) bukan perilaku Dewata. Akhirnya kedua sama-sama marah, namun belum terpenuhi 
keiginan Bhatàra Siwa, sperma beliau sudah keluar dan jatuh ke laut yang menyebabkan 
Bhatara Kala itu ada turun ke dunia. Beliau Bhatara Kala meresapi dunia termasuk sorga, 
Sapta Loka (tujuh dunia di atas), Sapta Patala (tujuh dunia di bawah), semuanya dipenuhi 
oleh bermacam-macam Kala, Bhùta, Durga dan segala jenisnya dengan wujud (rupa) 
yang berbeda-beda yang semuanya amat berani dan sakti. Kesemuanya itu mencari 
makanan pada manusia yaitu pada semua manusia, binatang, pada mereka yang tingkah 
lakunya tidak sesuai dengan penjelmaannya. Akan tetapi kalau ada orang yang tahu akan 
hal itu, yang sesuai dengan kebenaran, bila berbuat kebaikan maka hasilnya adalah 
kebaikan begitu juga sebaliknya. Cerita diatas salah satu sebagai media pembelajaran 
kepada umat manusia bahwasannya tidak boleh melakukan asmara disembarang tempat 
(Mulyono, 2012). 

Beliau adalah satu, manusia menyebut banyak nama sesuai dengan tempat dimana 
Beliau dipuja. Beliau bernama Bhatàrì Durga dan Bhatara Siwa di Puja di Pura Dalem, 
Beliau di Puja di Pura Desa atau Pura Bale Agung disebut dengan Bhatara Brahma. 
Beliau di Puja di Pura Puseh disebut dengan Bhatara Wisnu. Di Bali setiap ada upacara 
yadnya selalu ada persembahan kepada Bhatara Kala baik itu upacara manusia yadnya, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 136 

 

upacara Dewa yadnya, upacara Rsi yadnya, upacara Pitra Yadnya. Besar-kecil yajña 
yang dilaksanakan umat Hindu di Bali sudah diberikan pilihan sesuai dengan 
kemampuan. Upacara tersebut tidak akan berhasil jika tidak sesuai dengan kemampuan 
maupun ketidak tulus iklasan (Yasa, Sumadi & Sukabawa, 2025).   

 Bhatara Kala bagi umat Hindu di Bali merupakan Dewanya Bhuta Kala. Bhuta 
Kala adalah kekuatan alam semesta atau kekuatan dari Panca Mahabhuta (akasa, bayu, 
apah, teja, pertiwi) termasuk tubuh manusia terbuat dari Panca Mahabhuta. Di dalam 
tubuh manusia terdapat pikiran yang merupakan panglimanya manusia karena segala 
tindak tanduk yang dilakukan oleh manusia berawal dari pikiran dan karena pikiran, 
pikiran sangat penting bagi kehidupan manusia di dunia ini untuk kebahagian dan 
kesejahteraan di dunia ini maupun diakhirat, begitu juga karena pikiran hidup ini menjadi 
menderita. Kebahagian, penderitaan bagaikan siang dan malam. Kebahagian, penderitaan 
semuanya karena pikiran (Paramita, 2021; Gaduh & Harsananda, 2021; Sudarsana, 2024). 
Akan  sirna semuanya seiring dengan berjalannya Sang Kala (waktu) tunduk kepada Sang 
waktu. Hanya bagi orang-orang yang mampu untuk bersahabat dengan pikiran, selalu bisa 
mengendalikan pikirannya maka dia tidak kalah atau tunduk oleh Sang waktu justru dia 
beriringan bersamaan saling kerja sama dengan Sang waktu seperti Bhatara Siwa dengan 
Bhatara Kala.  

Keberhasilan Bhatara Kala untuk memotong taringnya sebagai simbul bahwa 
manusia mampu untuk mengendalikan pikiran hawa napsu, mengendalikan pikiran, 
egonya mampu dikendalikan, marah dikendalikan, selalu sabar. Orang yang selalu sabar 
selalu mengendalikan napsunya maka dia diberkati oleh Tuhan seperti Bhatara Kala 
diberkati atau dianugrahi oleh Bhatara Siwa atau Tuhan. Bhatara Kala disimbulkan 
sebagai waktu itu artinya dari bayi baru lahir sampai meningal tidak lepas dari jeratan 
waktu, serta dunia ini pun tidak luput dari Sang Kala (waktu) akan tetapi  masyarakat 
menganggap cerita-cerita yang ada di lontar-lontar dianggap tradisional, katrok, kuno. 
Padahal cerita-cerita yang ada di lontar-lontar mengandung nilai-nilai moral yang tinggi, 
sikap etika yang baik, sopan-santun dan berkarakter sesuai dengan kearifan lokal Bali 
(Sumertini & Sutresna, 2024).  

Ajaran-ajaran Agama Hindu yang tertuang dalam lontar-lontar di Bali sangat 
relevan dalam kegiatan keagamaan masyarakat Hindu di Bali (Dewi, Suwedawati & 
Sepriani, 2023). Ajaran adiluhung sangat baik digunakan, dilaksanakan, apalagi termuat 
dalam teks-teks Agama Hindu di Bali, dari zaman dahulu hingga zaman sekarang terus 
berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan bertahan atau lestari (Saputra, 
2022).. Ajaran-ajaran tersebut telah teruji dari berabad-abad dan tidak ada yang 
membantahnya, karena semua itu ajaran kebaikan dan ada dalam ajaran Agama Hindu. 
Agama Hindu begitu banyak ajarannya sehingga bisa menyiapkan sesuai dengan 
kebutuhan umat manusia baik zaman Treta Yuga, Kreta Yuga, Kali Yuga. Ajaran Agama 
Hindu tidak lekang oleh waktu selalu eksis, relepan dalam perkembangan zaman. Ajaran 
Agama Hindu berkembang sesuai dengan Desa (tempat), Kala (waktu) Patra 
(sastra/kitab di sebuah tempat).     

Ajaran Agama Hindu di Bali dalam kehidupan sehari-hari memposisikan Bhatara 
Kala sebagai elemen waktu dan waktu mempengaruhi ritus sesuai dengan perkembangan 
zaman. Dalam perkembangan zaman tersebut sehingga ritus upakara tersebut terbagi 
menjadi nistaning utama (kecil tapi utama), nistaning madya (kecil tapi sedang), 
utamaning utama  (tingkat yang paling besar). Bhatara Kala ini disampaikan dalam 
bentuk cerita-cerita yang banyak tertuang dalam lontar-lontar. Ajaran dalam lontar Kala 
Tatwa ini menceritakan Bhatara Siwa tidak bisa mengendalikan diri kepada istrinya 
Bhatari Giri Putri ingin melakukan senggama di lautan sampai tidak disadari menetes 
dengan sendirinya air mani Bhatara Siwa. Cerita ini mengisyaratkan kepada manusia agar 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 137 

 

tidak sembarangan bercinta apalagi ingin bersenggama di sembarangan tempat. Cerita-
cerita yang disampaikan hanya sebagai simbul saja dimana tujuannya agar mudah 
dipahami oleh umat manusia dan tujuannya agar lebih populer dimasyarakat, salah satu 
dari cerita ini muncul juga ritus atau upakara mecaru (menyeimbangkan keharmonisan 
alam). Disamping itu juga cerita tersebut agar lebih menarik digemari oleh kalangan anak-
anak, remaja, maupun dewasa, apalagi di Bali Bhatara dikait-kaitkan sebagai bersuami-
istri, beranak, bercucu. Untuk mengkaitkan hal tersebut perlu adanya cerita-cerita. Terkait 
dengan upacara ritus dan kaitannya dengan cerita diatas masyarakat Hindu Bali 
melaksanakan upacara pembersihan terhadap alam jika ada ketahuan masyarakat yang 
melakukan hubungan suami istri di alam  

Cerita-cerita tersebut sudah dipercayai secara turun-temurun disegala aspek 
keberagamaan masyarakat Hindu di Bali. Dengan adanya cerita tersebut sangat 
diperlukan oleh masyarakat terutama umat Hindu di Bali. Cerita-cerita ini masih kental 
ada di masyarakat Hindu di Bali dan masih tersimpan di masyarakat maupun di Pusat 
Dokumentasi Provinsi Bali, di Gedong Kertia Singaraja, di Grya-grya, di Pasraman-
pasraman maupun ditempat-tempat penting lainnya, dalam hal ini peneliti terus 
menelusuri lontar-lontar maupun referensi lainnya dalam hubungannya dengan kegiatan 
keagamaan masyarakat Hindu di Bali. Ajaran Agama Hindu seiring dengan 
perkembangan zaman dan kemajuan teknologi sangat diperlukan untuk menangkal hal-
hal yang bersifat negatif,  

 

Metode 

 Pendekatan penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan perpaduan 
antara pendekatan semi pustaka (library research) dan lapangan (field research), guna 
memperoleh pemahaman yang komprehensif terhadap objek kajian baik secara teoritis 
maupun empiris. Metode pengumpulan data yang digunakan meliputi observasi, yang 
dilakukan baik secara partisipatif maupun non-partisipatif untuk memahami fenomena di 
lapangan; teknik hermeneutika untuk menafsirkan makna yang terkandung dalam teks 
atau simbol secara kontekstual; studi pustaka melalui penelaahan literatur relevan seperti 
buku, jurnal, dan karya ilmiah; serta studi dokumen yang mencakup penelusuran arsip 
dan dokumen resmi yang berkaitan dengan fokus penelitian. Adapun teknik analisis data 
yang digunakan mencakup reduksi data, yakni proses penyaringan informasi untuk 
memperoleh data yang paling relevan; teknik pencatatan dan pengumpulan naskah 
sebagai dasar dokumentasi awal; teknik kritik teks guna mengkaji validitas, struktur, dan 
makna dalam sumber tertulis; serta penyajian data dalam bentuk deskriptif-analitis agar 
hasil penelitian dapat disusun secara sistematis dan mudah dipahami. 
 

Hasil dan Pembahasan 

1. Konsep Kala Dan Realisasinya Terhadap Keberagamaan Masyarakat  Hindudi 
Bali  

Penerapan ajaran Agama Hindu sangat pleksibel sehingga penerapannya sesuai 
dengan situasi kondisi masing-masing tempat (desa, kala, patra). Bhatara Kala dalam 
lontar Kala Tatwa disebut Bhatara Kala dan didalam Lontar Kumara Tatwa Bhatara Kala 
adalah sebagai asal dan tujuan semua makhluk. Bhatara Kala menguasai segalanya 
sumber dari segala kehidupan (lontar Kumara Tatwa). Menurut lontar Kumara Tatwa jika 
manusia tidak sadar dengan dosa-dosa/kegelapan/kepapaan tidak tahu kepapaan, berkata 
sekehendak hati, hanya tahu harta saja, tidak tahu nilai kesemestaan dimakan oleh 
Bhatara Kala. Kamus besar bahasa Indonesia arti Kala adalah waktu. Arti kata Kala 
adalah perbedaan bentuk verba untuk menyatakan perbedaan waktu dan arti lain dari Kala 
adalah jerat. Dari arti dari kamus bahasa Indonesia tersebut dapat disimpulkan Kala 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 138 

 

adalah waktu yang dapat menjerat karena pada intinya semua yang ada di dunia ini di 
jerat oleh waktu, akan sirna sejalan dengan perkembangan sang waktu. Sejalan dengan 
arti dalam kamus bahasa Indonesia tesebut maka dalam bahasa Agama Hindu di Bali 
waktu tersebut disebut Bhatara Kala (Yendra, 2009). 

Kata Tatwa menurut Surada (2004) berasal dari kata penunjuk Tat. Tat bahasa 
sansekerta yang berarti itu. Dalam hal ini Tatwa dapat diterjemahkan ke dalam bahasa 
Indonesia dengan kebenaran, kenyataan. Tatwa berarti kebenaran itu sendiri. Lontar-
lontar di Bali kata Tatwa ini yang dipakai untuk mengatakan kebanaran itu. Dalam bahasa 
sehari-hari kata Tatwa diartikan uraian tentang Ketuhaan dalam ilmu filsafat disebut 
dengan ajaran Teologi (Brahman, 2016; Bagus, 2000). Pengertian Kala dan Tatwa  diatas 
dapat disimpulkan menjadi Kala Tatwa. Kala Tatwa artinya kebenaran tentang Kala 
dalam hal ini kebenaran tentang Bhatara Kala, dalam penelitian ini berhubungan dengan 
Bhatara Kala serta realisasinya terhadap keberagamaan pada masyarakat Hindu di Bali. 

Kala Tatwa ini ada kaitannya dengan Teologi Hindu secara umum. Teologi artinya 
ilmu Ketuhanan. Ketuhanan dalam Hindu disebut dengan Brahman, Brahman diambil 
dari akar kata brh. ‘berkembang, timbul kemana-mana’. Kata turunannya berarti muncrat 
keluar, berbuih keluar, perkembangan yang tiada habis-habisnya, brhttvam. Brahman 
juga berasal dari akar kata brhati, melampaui, atisayana, yang artinya keabadian, murni. 
Brahman adalah pribadi seluruh sifatnya ada dalam kesempurnaan, brhanto, hy asmin 
gunah. Yang nyata bukanlah suatu abstraksi yang pucat, sangat nyata dari kebijakan 
rohani. Suatu saat Vac dilukiskan sebagai Yang Tunggal. Visva-karman, Sang Pencipta 
dikatakan sebagai Penguasa Mantram. Brahman adalah mantra atau doa. Secara bertahap 
dia memperoleh arti kekuatan atau potensi doa, dan Dia mempunyai kekuatan gaib dan 
di dalamnya berisi inti dari benda yang ditunjukkan dihadapan Brhaspati, Brahmanaspati 
diartikan sebagai Penguasa dari doa (Novitasari, 2022). Dalam penelitian ini Ketuhanan 
dalam Lontar Kala Tatwa serta realisasi keberamaannya pada masyarakat Hindu di Bali. 

Keberagamaan dalam penelitian ini sejalan dengan Keberagamaan menurut 
pendapat Glock dan Stark (Roberstson, 1993) yang mengajukan lima dimensi 
keberagamaan yaitu dimensi idiologi (kepercayaan, keyakinan), ritual (praktek agama), 
eksperiensional (pengalaman), intelektual (pengetahuan), dan dimensi konskuensional 
(pengalaman). Dimensi idiologi (kepercayaan, keyakinan) menunjukan tingkat 
kesetujuan seseorang terhadap kepercayaan yang dianutnya. Dimensi ritual (praktek 
agama) frekuensi partisipasi dan ketaatan terhadap agama yang dianutnya. Dimensi 
pengalaman keagamaan menunjuk kepada suatu perasaan-perasaan, persepsi-persepsi, 
dan sensasi-sensasi, yang dialami seseorang yang berhubungan dengan Tuhan. 
Realisasinya dalam masyarakat Bali juga terlihat hubungan manusia dengan manusia, 
hubungan manusia dengan alam, hubungan manusia dengan Tuhan sering disebut dengan 
Tri Hita Karana (Kananda, Sudarsana & Putri, 2024). 

 

2. Makna Kala Dan Realisasinya Terhadap Keberagamaan Masyarakat Hindu di 
Bali  

a. Makna Sebagai Waktu  
Makna sebagai waktu dalam artikel ini bahwa Kala tersebut adalah waktu. 

Siapapun akan ditelan oleh waktu, waktu adalah Bhatara Kala, Bhatara Kala yang paling 
sakti di dunia ini karena Kala itu adalah waktu. Dalam makna waktu ini, di Bali waktu 
sangat penting dalam kehidupan sehari-hari, umat Hindu di Bali memaknai waktu sebagai 
kebutuhan mendasar seperti misalnya : menentukan hari/waktu baik untuk kegiatan Pitra 
Yadnya (ngaben). Masyarakat Hindu di Bali mengintegrasikan Kala Tatwa dalam 
berbagai upacara dan ritual, seperti upacara Ngaben (pembakaran jenazah) dan ngaben 
dengan menanam bukan membakar, di Bali upacara ngaben tidak hanya di bakar saja 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 139 

 

melainkan di tanam terutama di desa pegunungan di Bali yaitu Bali Aga serta yang 
menganut Bali Mula. Konsep yang merupakan salah satu contoh nyata dari penerapan 
konsep ini. Upacara ini tidak hanya berfungsi sebagai penghormatan terhadap orang yang 
telah meninggal, tetapi juga sebagai cara untuk mengembalikan roh ke alam Sunya atau 
keheningan. 

Dewa Yadnya (kegiatan manusia terhadap Tuhan dan Dewa) seperti misalnya 
menentukan hari baik membuat tempat suci, memuja Tuhan dan Para Dewa (odalan) dan 
lain-lainnya, menentukan hari/waktu baik terkait dengan Rsi Yadnya (kegiatan manusia 
terhadap orang suci) seperti misalnya menjadi Pandita dan lain-lainnya, menentukan 
hari/waktu baik terkait dengan Manusa Yadnya (kegiatan yang dilaksanakan terkait 
dengan manusia) seperti misalnya menentukan hari baik perkawinan, upacara tiga 
bulanan, upacara enam bulanan, upacara potong gigi dan lain-lainnya, upacara 
menentukan hari/waktu baik terkait Pitra Yadnya (kegiatan yang dilakukan terhadap 
manusia) seperti misalnya upacara ngaben, upacara penguburan dan lain-lainnya. Selain 
itu juga terkait dengan Bhuta Yadnya seperti misalnya mecaru (menyeimbangkan alam 
semesta). 
b. Makna Sebagai Energi  

 Keyakinan umat Hindu di Bali untuk menghormati energi alam sama dengan 
menghormati Bhuta Kala. Bhuta Kala sama dengan energi, energi tidak bisa diciptakan 
tidak bisa dimusnahkan tetapi bisa berubah-rubah wujud dan melingkupi ruang dan 
waktu, energi itu sendiri adalah kekal abadi, dalam hal ini menurut ajaran Agama Hindu 
di Bali identik dengan Bhuta Kala. Selain itu Bhuta Kala sebagai mahkluk gaib yang 
tidak bisa dilihat atau abstrak juga disebut dengan Bhatara Kala. Energi di dalam tubuh 
manusia terdapat dibagian inti reproduksi manusia diantaranya :  

Ong Sang, Bang, Tang, Ang, Ing, Nang, Mang, Sing, Wang, Yang. SANG pada 
jantung Bang pada hati. Tang pada ungsilan. Ang pada nyali. Ing pada patumpukannya 
hati. Nang pada paru-paru. Mang pada usus besar. Sing pada limpa. Wang pada sekat 
rongga dada. Yang pada ujung jantung. Ong pada pangkalnya jantung. Masyarakat Hindu 
Bali yang menguasai energi atau mantra ini, setiap melakukan ritual maupun yoga 
meditasi tidak asing dengan bunyi mantra atau energi seperti ini. Agama Hindu di Bali 
memaknai Tuhan sebagai Nirguna Brahman yaitu Tuhan tidak bisa diwujudkan karena 
memang tidak berwujud, di Bali Tuhan tidak berujud sering juga disebut dengan 
Sanghyang Sunya, Sanghyang Sangkan Parama Dumadi, Sanghyang Licin, Sanghyang 
Acintya. Karena Tuhan itu sangat sulit dipahami maka masyarakat Hindu Bali 
membuatkan simbul. Simbul-simbul Tuhan terhadap Hindu di Bali dengan berbagai 
simbul. Energi diatas selalu dapat dirasakan saat acara religius dilakukan (Titib, 2003). 
Sikap religius seorang umat kepada Tuhannya ini dapat  dilihat  dari  sloka  Bagavad-Gĩtȃ  
VIII sloka 8.7: 

Tasmat Sarveșu kȃleșu mȃm anusmara yudhya ca mayy arpita-mano-buddhir  
mȃm evaișyasy asaᶆśayah  
Terjemahannya: 
Karena itu kapanpun juga, ingatlah selalu pada-Ku  
dan berjuanglah untuk perpegang kepada-Ku  
pikiran untuk ingat pada-Ku 

hasilnya kau akan sampai pada-Ku  
Sloka  tersebut  menguraikan  bagaiman hendaknya seseorang salalu bertindak 

dan berbuat  dalam  kesadaran  Tuhan.  Senantiasa bertindak di bawah perintah Tuhan 
Ynag Maha Esa. Sehingga  ajaran-ajaran  Ketuhana  hendaknya  senatiasa dijadikan 
pedoman untuk bertindak dan berbuat dalam kehidupan sehari-haris  sebagai cerminan 
insan yang relegius (Santosa, Sudarsana & Dewi, 2025). Sikap religus tidak hanya 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 140 

 

mengajarkan seseorang untuk bersifat kaku atau panatik terhadap  tata  cara  pelaksanaan  
agama (Fatchan, 2004; Jalaludin, 2002). Tidak menjadikan agama orang lain sebagai 
agama yang kurang baik (Poespoprodjo, 2004). Namun,  sikap religus  akan memberikan 
pandangan bahwa agama hanya sebuah jalan untuk menuju Tuhan  dan  pada  esensinya  
memiliki  tujuan yang sama.  Sehingga ada suatu sikap toleransi terhadap jalan yang 
ditempuh oleh seseorang.  

 

  Kesimpulan 

Kala Tatwa tidak hanya berfungsi sebagai konsep filosofis, tetapi juga sebagai 

panduan praktis dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Hindu di Bali. Panduan praktis 

dalam menentukan berbagai macam kegiatan hari baik . Dengan memahami dan 

menerapkan konsep ini, masyarakat dapat lebih baik dalam menjalani kehidupan spiritual 

mereka, serta menjaga keseimbangan antara tradisi dan modernitas. Di Bali kepercayaan 
terhadap Bhatara Kala atau Sang Waktu dijadikan pedoman dalam melakukan aktifitas 
ritus keagamaan yang dikenal dengan hari baik atau menentukan Dewasa (menentukan 
hari baik). Mengingat pelaksanaan Agama Hindu di tiap-tiap daerah berbeda-beda sesuai 
dengan tempat, waktu dan keadaan atau di Bali sering disebut dengan Desa, Kala, Patra, 
karena adanya perbedaan antara tempat yang satu dengan yang lainnya, antara desa yang 
satu dengan yang lainnya maka dicarilah waktu yang tepat dalam melakukan ritus 
keagamaan baik itu 1) Dewa Yadnya hubungannya kepada Tuhan, Dewa. 2) Manusa 
Yadnya yang berhubungan dengan ritus manusia 3) Rsi Yadnya yaitu berhubungan dengan 
orang suci, 4) Pitra Yadnya yang berhubungan dengan leluhur yang telah meninggal 5) 
Bhuta Yadnya berhubungan dengan energi alam atau alam semesta hal ini dilakukan agar 
acara berjalan lancar tidak ada halangan dan sesuai dengan harapan. Bhatara Kala 
merupakan perujudan dari Sang Hyang Panca Maha Bhùta. Sang Hyang artinya, yang 
memerintahkan. Panca artinya lima. Bhùta artinya segala yang beracun dan memakan 
daging, diantaranya: Kala, Bhùta, Durga, Pisaca, Kingkara. Itu semua berperwujudan 
penyakit, hama dan wabah, ilmu, dan ilmu sihir yang bisa diperintahkan untuk berbuat 
baik dan buruk. Semuanya itu memenuhi dunia termasuk sorga, sapta loka (tujuh dunia 
di atas), sapta patala (tujuh dunia di bawah), semuanya dipenuhi oleh bermacam-macam 
kala, Bhùta, Durga dan segala jenisnya dengan wujud (rupa) yang berbeda-beda 
semuanya amat berani dan sakti. Kesemuanya itu mencari makanan pada manusia yaitu 
pada semua manusia, binatang, pada mereka yang tingkah lakunya tidak sesuai dengan 
penjelmaan. Akan tetapi kalau ada orang yang tahu akan hal itu, yang sesuai dengan 
ucapan, bila berbuat kebaikan Sang Hyang Dharma menjelma pada mereka yang tidak 
ternoda bagaikan air kehidupan bagaikan lidah api. Beragam nama Tuhan menurut Hindu 
di Bali, Bhaþàrì Durga, sebagai anugerah Bhaþàrì (Uma) yang distanakan di Pura 
Dalem, Sang Hyang Panca Maha Bhùta sebutan beliau yang lain (Sang Hyang Kala), 
oleh karena beliau menjadi dewanya segala yang dasyat, beliau dimuliakan di Pura Desa 
yaitu di Bale Agung. Bhatara Kala mengusai desa adat, menentukan jiwanya manusia, 
menghukum orang yang berdosa, jahat, bersenggama tidak sesuai dengan tempat sila-
krama, dharma sesana, dan agamanya.  

 

Daftar Pustaka 

Bagus, L. (2000). Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 
Brahman, I M. A. (2016). Teologi Hindu dalam Bhagawad-Gītā (Perspektif Teologi 

Deterministik). Dalam Prosiding Seminar Nasional Institut Hindu Dharma Negeri 
Denpasar. Denpasar, Indonesia: IHDN Denpasar. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 141 

 

Dewi, I. A. P. M. P., Suwedawati, G. A. K. A., & Sepriani, N. K. (2023). Peningkatan 
Karakter Sradha Dan Bhakti Anak Golden Age Melalui Pembuatan Yadnya 
Sederhana. Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin, 3(2), 232-244. 

Fatchan. (2004). Teori-Teori Perubahan Sosial. Surabaya : Yayasan Kampusina  
Gaduh, A. W., & Harsananda, H. (2021). Teo-Ekologi Hindu Dalam Teks Lontar Sri 

Purana Tatwa. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 4(3), 426-441. 
Jalaludin. (2002). Psikologi Agama. Jakarta: Grafindo Persada 

Kananda, F. V., Sudarsana, I. K., & Putri, I. D. A. H. (2024). Implementasi Kebijakan 

Merdeka Belajar Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Hindu Dan Budi Pekerti 

Di Sekolah Vidya Karuna Ubung Kaja Denpasar. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 

7(4), 49-60. 

Mulyono, E. (2012). Belajar Hermeneutika. Banguntapan, Yogyakarta: IRCiSoD. 
Novitasari, A. (2022). Manfaat Yoga Bagi Kesehatan Mental Pada Remaja. Metta: Jurnal 

Ilmu Multidisiplin, 2(4), 250-263. 
Pandeyana, I. K. M., & Dharma, I. B. G. R. O. (2024). The Concept Perspective of 

Karmaphala as The Law of Cause and Effect in The Pillars of Hindu Religious 
Beliefs. International Journal of Multidisciplinary Sciences, 2(3), 310-320. 

Paramita, A. A. G. K. (2021). Ajaran Satvika Yadnya Sebagai Konsep Pendidikan Menuju 
Kesejahteraan Umat Dalam Beragama Sosial. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 4(2), 
166-176. 

Poespoprodjo. (2004). Hermeneutika. Bandung : Pustaka Setia 

Rema, N. (2017). Dewa Tertinggi Siwa-Buddha: Studi Etno-Arkeologi. Forum 

Arkeologi, 25(1), 81-94. 

Robertson, R. (1993). Agama dalam Analisa dan lnterpretasi Sosiologis. Jakarta: 
Rajawali Pers 

Robertson, R. (1995). Agama Dalam Analisisa Dan Interpretasi Sosiologis. Jakarta: Raja 
Grafindo Persada 

Santosa, I. K. E., Sudarsana, I. K., & Dewi, N. P. C. P. (2025). Pemanfaatan Kecerdasan 

Buatan Dalam Pembelajaran Sekolah Dasar Kesiapan Guru Dan Implikasi Etis. 

JPGI (Jurnal Penelitian Guru Indonesia), 10(1), 80-84. 

Saputra, I. K. B. D. (2022). Nitisastra Sebagai Pedoman Seorang Pemimpin Membina 
Generasi Muda Sekaa Teruna. Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin, 2(1), 1-10. 

Sudarsana, I. K. (2024). Ethical Education Values in Balinese Women’s Traditional 
Clothing. Cetta: Jurnal Ilmu Pendidikan, 7(4), 170-180. 

Sumertini, N. K., & Sutresna, I. M. (2024). Development Of Hindu Character Values 
Education For Early Childhood. International Journal of Multidisciplinary 
Sciences, 2(4), 451-460. 

Surada, I M.. (2004). Pendidikan Tatwa Agama Hindu. Denpasar : STAHN Denpasar  
Titib, I M. (2003). Teologi Dan Simbol-simbol Dalam Agama Hindu. Surabaya: Paramita 

Yasa, I. W. S., Sumadi, I. K., & Sukabawa, I. W. (2025). Implementation of The Tri Hita 
Karana Concept in Environmentally Friendly Resource Management: A Study of 
Solar Power Plants in Nusa Penida. International Journal of Multidisciplinary 
Sciences, 3(1), 109-118. 

Yendra, I. W. (2009). Kanda Empat Dewa: Manusia Setengah Dewa Sakti Manderaguna. 

Surabaya: Pāramita. 
 


