Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

b e
Sepzpzague Frosed

Kala Tatwa Dan Realisasinya Terhadap Keberagamaan
Masyarakat Hindu Di Bali

Gede Rai Parsua
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia
raikinbangli123@gmail.com

Abstract

Bhatara Kala is commonly perceived by the general public as a terrifying, evil,
and monstrous figure. However, according to the Kala Tatwa palm-leaf manuscript,
Bhatara Kala is the son of Bhatara Siwa and Bhatari Giri Putri, symbolizing the
manifestation of the Panca Maha Bhuta (Akasa, Apah, Teja, Bayu, Pertiwi), representing
both time and cosmic energy. This study aims to deepen faith (sradha) and devotion
(bhakti) to the Supreme God, and to understand the concept of kala (time) and its
realization within the religious practices of the Balinese Hindu community. The research
adopts a semi-literature and field-based approach, utilizing data collection methods such
as observation, hermeneutics, literature review, document study, and data analysis
through reduction, textual criticism, and data presentation techniques. The findings
reveal that Bhatara Kala is interpreted as a symbol of time and energy that governs all
existence and cannot be stopped. In Balinese Hindu belief, time is sacred and serves as
the foundation for determining auspicious days (dewasa ayu) for performing religious
rituals, such as Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, Rsi Yadnya, Pitra Yadnya, and Bhuta
Yadnya. The belief in Bhatara Kala reflects the community’s profound understanding of
time, space, and transformation (Desa, Kala, Patra), ensuring that every spiritual activity
aligns harmoniously with cosmic rhythms and the natural world.

Keywords: Bhatara Kala; Religion; Hindu Society

Abstrak

Bhatara Kala dalam pandangan masyarakat umum sering dianggap sebagai sosok
menakutkan, jahat, dan berwujud raksasa. Namun, menurut naskah Lontar Kala Tatwa,
Bhatara Kala merupakan putra Bhatara Siwa dan Bhatari Giri Putri, simbol dari
manifestasi Panca Maha Bhuta (Akasa, Apah, Teja, Bayu, Pertiwi) yang mewujud
sebagai waktu dan energi. Penelitian ini bertujuan untuk meningkatkan sradha dan bhakti
kepada Tuhan Yang Maha Esa serta memahami konsep “kala” dan realisasinya dalam
keberagamaan masyarakat Hindu di Bali. Pendekatan yang digunakan adalah semi
pustaka dan lapangan, dengan metode pengumpulan data berupa observasi, hermeneutika,
studi pustaka, studi dokumen, serta analisis melalui reduksi data, kritik teks, dan
penyajian data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bhatara Kala dimaknai sebagai
simbol waktu dan energi kosmis yang tidak dapat dihentikan dan memengaruhi seluruh
aspek kehidupan. Dalam ajaran Hindu di Bali, waktu (kala) sangat sakral dan menjadi
dasar dalam menentukan hari baik (dewasa ayu) untuk melaksanakan ritus-ritus yadnya,
seperti Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, Rsi Yadnya, Pitra Yadnya, dan Bhuta Yadnya.
Kepercayaan terhadap Bhatara Kala mencerminkan pemahaman mendalam masyarakat
Hindu Bali terhadap konsep waktu, ruang, dan perubahan (Desa, Kala, Patra), sehingga
setiap kegiatan spiritual dilakukan dengan kesadaran kosmis dan harmoni dengan alam
semesta.

Kata Kunci : Bhatara Kala; Keberagamaan; Masyarakat Hindu

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Waktu merupakan elemen yang sangat penting dalam pelaksanaan ritus
keberagamaan di Bali. Dalam teks Kala Tatwa, waktu tidak hanya dilihat sebagai dimensi
fisik, tetapi juga sebagai aspek spiritual yang mempengaruhi tindakan dan keputusan
umat Hindu di Bali. Kesadaran akan waktu membantu masyarakat Bali untuk memahami
hubungan antara tindakan masa lalu atau Sancita Karmapala, Prarabda Karma Pala (saat
ini), dan Kryamana Karmapala (masa depan), ketiga hal ini berhubungan erat dengan
konsep Karma Pala (Pandeyana & Dharma, 2024).

Bhatara Kala selama ini lebih sering dianggap yang menyeramkan, menakutkan,
jahat, raksasa oleh masyarakat awam pada umumnya menurut lontar Kala Tatwa
diceritakan beliau adalah anak dari Bhatara Siwa dengan Bhatari Giri Putri. Bhatara
Kala merupakan perujudan dari semua yang bernyawa maupun tidak bernyawa,
berujudan dari Panca Maha Bhuta (Akasa, Apah, Teja, Bayu, Pertiwi). Bhatara Kala
adalah waktu, waktu yang berjalan setiap hari, semua mahluk di dunia ini takluk oleh
sang waktu (Sang Bhatara Kala), maka dari itu Sanghyang Kala atau Bhatara Kala paling
sakti diantara Para Dewa maupun mahluk yang ada di dunia, semua yang ada di dunia ini
ditaklukan oleh Bhatara Kala. Masyarakat beragama Hindu di Bali tidak bisa lepas dari
melakukan ruwatan atau panglukatan untuk pembersihan secara niskala dari pengaruh
Sang Kala (Rema, 2017).

Kepercayaan di Bali banyak sekali ada jenis-jenis ruwatan atau panglukatan
diantaranya : kelahiran Wuku Wayang dengan Panglukatan Sapuleger, Pangelukatan
Melik, Panglukatan Saraswai, Panglukatan Pasupati, Panglukatan Sudamala,
Panglukatan Pawitra, Panglukatan Catur Segara, Panglukatan Bheda, beserta mantra-
mantranya dan lain-lain. Begitu juga Bhatara Kala selalu di hormati/dipuja dalam
berbagai bentuk misalnya acara Bhuta Yadnya, Manusa Yadnya, Dewa Yadnya.

Di Bali Bhatara Kala sering dihormati melalui mecaru agar tempat tersebut bersih
secara niskala. Lontar Kala Tatwa lebih menceritakan ajaran kebaikan kepada manusia.
Salah satu ajaran yang perlu dicermati kepada manusia diceritakan Bhatara Siwa sebagai
simbul bersama permaisuri-Nya yaitu Bhatari Giriputri pergi melihat-lihat laut, samudra.
Tak berapa lama sampai beliau di atas samudra. Tiba-tiba bangkit birahi Bhatara Siwa,
ingin bersenggama dengan permaisurinya, Sang Hyang Giriputri. Tidak mau beliau
Bhatari Giriputri karena sadar sebagai perwujudan Dewata. Kemudian marah Bhatara
Siwa. Berkata Bhatari Giriputri : Duhai junjungan, janganlah demikian, (perilaku seperti
itu) bukan perilaku Dewata. Akhirnya kedua sama-sama marah, namun belum terpenuhi
keiginan Bhatara Siwa, sperma beliau sudah keluar dan jatuh ke laut yang menyebabkan
Bhatara Kala itu ada turun ke dunia. Beliau Bhatara Kala meresapi dunia termasuk sorga,
Sapta Loka (tujuh dunia di atas), Sapta Patala (tujuh dunia di bawah), semuanya dipenuhi
oleh bermacam-macam Kala, Bhuta, Durga dan segala jenisnya dengan wujud (rupa)
yang berbeda-beda yang semuanya amat berani dan sakti. Kesemuanya itu mencari
makanan pada manusia yaitu pada semua manusia, binatang, pada mereka yang tingkah
lakunya tidak sesuai dengan penjelmaannya. Akan tetapi kalau ada orang yang tahu akan
hal itu, yang sesuai dengan kebenaran, bila berbuat kebaikan maka hasilnya adalah
kebaikan begitu juga sebaliknya. Cerita diatas salah satu sebagai media pembelajaran
kepada umat manusia bahwasannya tidak boleh melakukan asmara disembarang tempat
(Mulyono, 2012).

Beliau adalah satu, manusia menyebut banyak nama sesuai dengan tempat dimana
Beliau dipuja. Beliau bernama Bhatari Durga dan Bhatara Siwa di Puja di Pura Dalem,
Beliau di Puja di Pura Desa atau Pura Bale Agung disebut dengan Bhatara Brahma.
Beliau di Puja di Pura Puseh disebut dengan Bhatara Wisnu. Di Bali setiap ada upacara
vadnya selalu ada persembahan kepada Bhatara Kala baik itu upacara manusia yadnya,

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



upacara Dewa yadnya, upacara Rsi yadnya, upacara Pitra Yadnya. Besar-kecil yajna
yang dilaksanakan umat Hindu di Bali sudah diberikan pilihan sesuai dengan
kemampuan. Upacara tersebut tidak akan berhasil jika tidak sesuai dengan kemampuan
maupun ketidak tulus iklasan (Yasa, Sumadi & Sukabawa, 2025).

Bhatara Kala bagi umat Hindu di Bali merupakan Dewanya Bhuta Kala. Bhuta
Kala adalah kekuatan alam semesta atau kekuatan dari Panca Mahabhuta (akasa, bayu,
apah, teja, pertiwi) termasuk tubuh manusia terbuat dari Panca Mahabhuta. Di dalam
tubuh manusia terdapat pikiran yang merupakan panglimanya manusia karena segala
tindak tanduk yang dilakukan oleh manusia berawal dari pikiran dan karena pikiran,
pikiran sangat penting bagi kehidupan manusia di dunia ini untuk kebahagian dan
kesejahteraan di dunia ini maupun diakhirat, begitu juga karena pikiran hidup ini menjadi
menderita. Kebahagian, penderitaan bagaikan siang dan malam. Kebahagian, penderitaan
semuanya karena pikiran (Paramita, 2021; Gaduh & Harsananda, 2021; Sudarsana, 2024).
Akan sirna semuanya seiring dengan berjalannya Sang Kala (waktu) tunduk kepada Sang
waktu. Hanya bagi orang-orang yang mampu untuk bersahabat dengan pikiran, selalu bisa
mengendalikan pikirannya maka dia tidak kalah atau tunduk oleh Sang waktu justru dia
beriringan bersamaan saling kerja sama dengan Sang waktu seperti Bhatara Siwa dengan
Bhatara Kala.

Keberhasilan Bhatara Kala untuk memotong taringnya sebagai simbul bahwa
manusia mampu untuk mengendalikan pikiran hawa napsu, mengendalikan pikiran,
egonya mampu dikendalikan, marah dikendalikan, selalu sabar. Orang yang selalu sabar
selalu mengendalikan napsunya maka dia diberkati oleh Tuhan seperti Bhatara Kala
diberkati atau dianugrahi oleh Bhatara Siwa atau Tuhan. Bhatara Kala disimbulkan
sebagai waktu itu artinya dari bayi baru lahir sampai meningal tidak lepas dari jeratan
waktu, serta dunia ini pun tidak luput dari Sang Kala (waktu) akan tetapi masyarakat
menganggap cerita-cerita yang ada di lontar-lontar dianggap tradisional, katrok, kuno.
Padahal cerita-cerita yang ada di lontar-lontar mengandung nilai-nilai moral yang tinggi,
sikap etika yang baik, sopan-santun dan berkarakter sesuai dengan kearifan lokal Bali
(Sumertini & Sutresna, 2024).

Ajaran-ajaran Agama Hindu yang tertuang dalam lontar-lontar di Bali sangat
relevan dalam kegiatan keagamaan masyarakat Hindu di Bali (Dewi, Suwedawati &
Sepriani, 2023). Ajaran adiluhung sangat baik digunakan, dilaksanakan, apalagi termuat
dalam teks-teks Agama Hindu di Bali, dari zaman dahulu hingga zaman sekarang terus
berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan bertahan atau lestari (Saputra,
2022).. Ajaran-ajaran tersebut telah teruji dari berabad-abad dan tidak ada yang
membantahnya, karena semua itu ajaran kebaikan dan ada dalam ajaran Agama Hindu.
Agama Hindu begitu banyak ajarannya sehingga bisa menyiapkan sesuai dengan
kebutuhan umat manusia baik zaman Treta Yuga, Kreta Yuga, Kali Yuga. Ajaran Agama
Hindu tidak lekang oleh waktu selalu eksis, relepan dalam perkembangan zaman. Ajaran
Agama Hindu berkembang sesuai dengan Desa (tempat), Kala (waktu) Patra
(sastra/kitab di sebuah tempat).

Ajaran Agama Hindu di Bali dalam kehidupan sehari-hari memposisikan Bhatara
Kala sebagai elemen waktu dan waktu mempengaruhi ritus sesuai dengan perkembangan
zaman. Dalam perkembangan zaman tersebut sehingga ritus upakara tersebut terbagi
menjadi nistaning utama (kecil tapi utama), nistaning madya (kecil tapi sedang),
utamaning utama (tingkat yang paling besar). Bhatara Kala ini disampaikan dalam
bentuk cerita-cerita yang banyak tertuang dalam lontar-lontar. Ajaran dalam lontar Kala
Tatwa ini menceritakan Bhatara Siwa tidak bisa mengendalikan diri kepada istrinya
Bhatari Giri Putri ingin melakukan senggama di lautan sampai tidak disadari menetes
dengan sendirinya air mani Bhatara Siwa. Cerita ini mengisyaratkan kepada manusia agar

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



tidak sembarangan bercinta apalagi ingin bersenggama di sembarangan tempat. Cerita-
cerita yang disampaikan hanya sebagai simbul saja dimana tujuannya agar mudah
dipahami oleh umat manusia dan tujuannya agar lebih populer dimasyarakat, salah satu
dari cerita ini muncul juga ritus atau upakara mecaru (menyeimbangkan keharmonisan
alam). Disamping itu juga cerita tersebut agar lebih menarik digemari oleh kalangan anak-
anak, remaja, maupun dewasa, apalagi di Bali Bhatara dikait-kaitkan sebagai bersuami-
istri, beranak, bercucu. Untuk mengkaitkan hal tersebut perlu adanya cerita-cerita. Terkait
dengan upacara ritus dan kaitannya dengan cerita diatas masyarakat Hindu Bali
melaksanakan upacara pembersihan terhadap alam jika ada ketahuan masyarakat yang
melakukan hubungan suami istri di alam

Cerita-cerita tersebut sudah dipercayai secara turun-temurun disegala aspek
keberagamaan masyarakat Hindu di Bali. Dengan adanya cerita tersebut sangat
diperlukan oleh masyarakat terutama umat Hindu di Bali. Cerita-cerita ini masih kental
ada di masyarakat Hindu di Bali dan masih tersimpan di masyarakat maupun di Pusat
Dokumentasi Provinsi Bali, di Gedong Kertia Singaraja, di Grya-grya, di Pasraman-
pasraman maupun ditempat-tempat penting lainnya, dalam hal ini peneliti terus
menelusuri lontar-lontar maupun referensi lainnya dalam hubungannya dengan kegiatan
keagamaan masyarakat Hindu di Bali. Ajaran Agama Hindu seiring dengan
perkembangan zaman dan kemajuan teknologi sangat diperlukan untuk menangkal hal-
hal yang bersifat negatif,

Metode

Pendekatan penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan perpaduan
antara pendekatan semi pustaka (library research) dan lapangan (field research), guna
memperoleh pemahaman yang komprehensif terhadap objek kajian baik secara teoritis
maupun empiris. Metode pengumpulan data yang digunakan meliputi observasi, yang
dilakukan baik secara partisipatif maupun non-partisipatif untuk memahami fenomena di
lapangan; teknik hermeneutika untuk menafsirkan makna yang terkandung dalam teks
atau simbol secara kontekstual; studi pustaka melalui penelaahan literatur relevan seperti
buku, jurnal, dan karya ilmiah; serta studi dokumen yang mencakup penelusuran arsip
dan dokumen resmi yang berkaitan dengan fokus penelitian. Adapun teknik analisis data
yang digunakan mencakup reduksi data, yakni proses penyaringan informasi untuk
memperoleh data yang paling relevan; teknik pencatatan dan pengumpulan naskah
sebagai dasar dokumentasi awal; teknik kritik teks guna mengkaji validitas, struktur, dan
makna dalam sumber tertulis; serta penyajian data dalam bentuk deskriptif-analitis agar
hasil penelitian dapat disusun secara sistematis dan mudah dipahami.

Hasil dan Pembahasan
1. Konsep Kala Dan Realisasinya Terhadap Keberagamaan Masyarakat Hindudi
Bali

Penerapan ajaran Agama Hindu sangat pleksibel sehingga penerapannya sesuai
dengan situasi kondisi masing-masing tempat (desa, kala, patra). Bhatara Kala dalam
lontar Kala Tatwa disebut Bhatara Kala dan didalam Lontar Kumara Tatwa Bhatara Kala
adalah sebagai asal dan tujuan semua makhluk. Bhatara Kala menguasai segalanya
sumber dari segala kehidupan (lontar Kumara Tatwa). Menurut lontar Kumara Tatwa jika
manusia tidak sadar dengan dosa-dosa/kegelapan/kepapaan tidak tahu kepapaan, berkata
sekehendak hati, hanya tahu harta saja, tidak tahu nilai kesemestaan dimakan oleh
Bhatara Kala. Kamus besar bahasa Indonesia arti Kala adalah waktu. Arti kata Kala
adalah perbedaan bentuk verba untuk menyatakan perbedaan waktu dan arti lain dari Kala
adalah jerat. Dari arti dari kamus bahasa Indonesia tersebut dapat disimpulkan Kala

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



adalah waktu yang dapat menjerat karena pada intinya semua yang ada di dunia ini di
jerat oleh waktu, akan sirna sejalan dengan perkembangan sang waktu. Sejalan dengan
arti dalam kamus bahasa Indonesia tesebut maka dalam bahasa Agama Hindu di Bali
waktu tersebut disebut Bhatara Kala (Yendra, 2009).

Kata 7atwa menurut Surada (2004) berasal dari kata penunjuk 7at. Tat bahasa
sansekerta yang berarti itu. Dalam hal ini 7atwa dapat diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia dengan kebenaran, kenyataan. Tatwa berarti kebenaran itu sendiri. Lontar-
lontar di Bali kata 7atwa ini yang dipakai untuk mengatakan kebanaran itu. Dalam bahasa
sehari-hari kata Tatwa diartikan uraian tentang Ketuhaan dalam ilmu filsafat disebut
dengan ajaran Teologi (Brahman, 2016; Bagus, 2000). Pengertian Kala dan Tatwa diatas
dapat disimpulkan menjadi Kala Tatwa. Kala Tatwa artinya kebenaran tentang Kala
dalam hal ini kebenaran tentang Bhatara Kala, dalam penelitian ini berhubungan dengan
Bhatara Kala serta realisasinya terhadap keberagamaan pada masyarakat Hindu di Bali.

Kala Tatwa ini ada kaitannya dengan Teologi Hindu secara umum. Teologi artinya
ilmu Ketuhanan. Ketuhanan dalam Hindu disebut dengan Brahman, Brahman diambil
dari akar kata brh. ‘berkembang, timbul kemana-mana’. Kata turunannya berarti muncrat
keluar, berbuih keluar, perkembangan yang tiada habis-habisnya, brhttvam. Brahman
juga berasal dari akar kata brhati, melampaui, atisayana, yang artinya keabadian, murni.
Brahman adalah pribadi seluruh sifatnya ada dalam kesempurnaan, brhanto, hy asmin
gunah. Yang nyata bukanlah suatu abstraksi yang pucat, sangat nyata dari kebijakan
rohani. Suatu saat Vac dilukiskan sebagai Yang Tunggal. Visva-karman, Sang Pencipta
dikatakan sebagai Penguasa Mantram. Brahman adalah mantra atau doa. Secara bertahap
dia memperoleh arti kekuatan atau potensi doa, dan Dia mempunyai kekuatan gaib dan
di dalamnya berisi inti dari benda yang ditunjukkan dihadapan Brhaspati, Brahmanaspati
diartikan sebagai Penguasa dari doa (Novitasari, 2022). Dalam penelitian ini Ketuhanan
dalam Lontar Kala Tatwa serta realisasi keberamaannya pada masyarakat Hindu di Bali.

Keberagamaan dalam penelitian ini sejalan dengan Keberagamaan menurut
pendapat Glock dan Stark (Roberstson, 1993) yang mengajukan lima dimensi
keberagamaan yaitu dimensi idiologi (kepercayaan, keyakinan), ritual (praktek agama),
eksperiensional (pengalaman), intelektual (pengetahuan), dan dimensi konskuensional
(pengalaman). Dimensi idiologi (kepercayaan, keyakinan) menunjukan tingkat
kesetujuan seseorang terhadap kepercayaan yang dianutnya. Dimensi ritual (praktek
agama) frekuensi partisipasi dan ketaatan terhadap agama yang dianutnya. Dimensi
pengalaman keagamaan menunjuk kepada suatu perasaan-perasaan, persepsi-persepsi,
dan sensasi-sensasi, yang dialami seseorang yang berhubungan dengan Tuhan.
Realisasinya dalam masyarakat Bali juga terlihat hubungan manusia dengan manusia,
hubungan manusia dengan alam, hubungan manusia dengan Tuhan sering disebut dengan
Tri Hita Karana (Kananda, Sudarsana & Putri, 2024).

2. Makna Kala Dan Realisasinya Terhadap Keberagamaan Masyarakat Hindu di
Bali

a. Makna Sebagai Waktu

Makna sebagai waktu dalam artikel ini bahwa Kala tersebut adalah waktu.
Siapapun akan ditelan oleh waktu, waktu adalah Bhatara Kala, Bhatara Kala yang paling
sakti di dunia ini karena Kala itu adalah waktu. Dalam makna waktu ini, di Bali waktu
sangat penting dalam kehidupan sehari-hari, umat Hindu di Bali memaknai waktu sebagai
kebutuhan mendasar seperti misalnya : menentukan hari/waktu baik untuk kegiatan Pitra
Yadnya (ngaben). Masyarakat Hindu di Bali mengintegrasikan Kala Tatwa dalam
berbagai upacara dan ritual, seperti upacara Ngaben (pembakaran jenazah) dan ngaben
dengan menanam bukan membakar, di Bali upacara ngaben tidak hanya di bakar saja

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



melainkan di tanam terutama di desa pegunungan di Bali yaitu Bali Aga serta yang
menganut Bali Mula. Konsep yang merupakan salah satu contoh nyata dari penerapan
konsep ini. Upacara ini tidak hanya berfungsi sebagai penghormatan terhadap orang yang
telah meninggal, tetapi juga sebagai cara untuk mengembalikan roh ke alam Sunya atau
keheningan.

Dewa Yadnya (kegiatan manusia terhadap Tuhan dan Dewa) seperti misalnya
menentukan hari baik membuat tempat suci, memuja Tuhan dan Para Dewa (odalan) dan
lain-lainnya, menentukan hari/waktu baik terkait dengan Rsi Yadnya (kegiatan manusia
terhadap orang suci) seperti misalnya menjadi Pandita dan lain-lainnya, menentukan
hari/waktu baik terkait dengan Manusa Yadnya (kegiatan yang dilaksanakan terkait
dengan manusia) seperti misalnya menentukan hari baik perkawinan, upacara tiga
bulanan, upacara enam bulanan, upacara potong gigi dan lain-lainnya, upacara
menentukan hari/waktu baik terkait Pitra Yadnya (kegiatan yang dilakukan terhadap
manusia) seperti misalnya upacara ngaben, upacara penguburan dan lain-lainnya. Selain
itu juga terkait dengan Bhuta Yadnya seperti misalnya mecaru (menyeimbangkan alam
semesta).

b. Makna Sebagai Energi

Keyakinan umat Hindu di Bali untuk menghormati energi alam sama dengan
menghormati Bhuta Kala. Bhuta Kala sama dengan energi, energi tidak bisa diciptakan
tidak bisa dimusnahkan tetapi bisa berubah-rubah wujud dan melingkupi ruang dan
waktu, energi itu sendiri adalah kekal abadi, dalam hal ini menurut ajaran Agama Hindu
di Bali identik dengan Bhuta Kala. Selain itu Bhuta Kala sebagai mahkluk gaib yang
tidak bisa dilihat atau abstrak juga disebut dengan Bhatara Kala. Energi di dalam tubuh
manusia terdapat dibagian inti reproduksi manusia diantaranya :

Ong Sang, Bang, Tang, Ang, Ing, Nang, Mang, Sing, Wang, Yang. SANG pada
jantung Bang pada hati. 7Tang pada ungsilan. Ang pada nyali. Ing pada patumpukannya
hati. Nang pada paru-paru. Mang pada usus besar. Sing pada limpa. Wang pada sekat
rongga dada. Yang pada ujung jantung. Ong pada pangkalnya jantung. Masyarakat Hindu
Bali yang menguasai energi atau mantra ini, setiap melakukan ritual maupun yoga
meditasi tidak asing dengan bunyi mantra atau energi seperti ini. Agama Hindu di Bali
memaknai Tuhan sebagai Nirguna Brahman yaitu Tuhan tidak bisa diwujudkan karena
memang tidak berwujud, di Bali Tuhan tidak berujud sering juga disebut dengan
Sanghyang Sunya, Sanghyang Sangkan Parama Dumadi, Sanghyang Licin, Sanghyang
Acintya. Karena Tuhan itu sangat sulit dipahami maka masyarakat Hindu Bali
membuatkan simbul. Simbul-simbul Tuhan terhadap Hindu di Bali dengan berbagai
simbul. Energi diatas selalu dapat dirasakan saat acara religius dilakukan (Titib, 2003).
Sikap religius seorang umat kepada Tuhannya ini dapat dilihat dari sloka Bagavad-Gita
VIII sloka 8.7:

Tasmat Sarvesu kdlesu mam anusmara yudhya ca mayy arpita-mano-buddhir

mam evaisyasy asamsayah

Terjemahannya:

Karena itu kapanpun juga, ingatlah selalu pada-Ku

dan berjuanglah untuk perpegang kepada-Ku

pikiran untuk ingat pada-Ku

hasilnya kau akan sampai pada-Ku

Sloka tersebut menguraikan bagaiman hendaknya seseorang salalu bertindak
dan berbuat dalam kesadaran Tuhan. Senantiasa bertindak di bawah perintah Tuhan
Ynag Maha Esa. Sehingga ajaran-ajaran Ketuhana hendaknya senatiasa dijadikan
pedoman untuk bertindak dan berbuat dalam kehidupan sehari-haris sebagai cerminan
insan yang relegius (Santosa, Sudarsana & Dewi, 2025). Sikap religus tidak hanya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



mengajarkan seseorang untuk bersifat kaku atau panatik terhadap tata cara pelaksanaan
agama (Fatchan, 2004; Jalaludin, 2002). Tidak menjadikan agama orang lain sebagai
agama yang kurang baik (Poespoprodjo, 2004). Namun, sikap religus akan memberikan
pandangan bahwa agama hanya sebuah jalan untuk menuju Tuhan dan pada esensinya
memiliki tujuan yang sama. Sehingga ada suatu sikap toleransi terhadap jalan yang
ditempuh oleh seseorang.

Kesimpulan

Kala Tatwa tidak hanya berfungsi sebagai konsep filosofis, tetapi juga sebagai
panduan praktis dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Hindu di Bali. Panduan praktis
dalam menentukan berbagai macam kegiatan hari baik . Dengan memahami dan
menerapkan konsep ini, masyarakat dapat lebih baik dalam menjalani kehidupan spiritual
mereka, serta menjaga keseimbangan antara tradisi dan modernitas. Di Bali kepercayaan
terhadap Bhatara Kala atau Sang Waktu dijadikan pedoman dalam melakukan aktifitas
ritus keagamaan yang dikenal dengan hari baik atau menentukan Dewasa (menentukan
hari baik). Mengingat pelaksanaan Agama Hindu di tiap-tiap daerah berbeda-beda sesuai
dengan tempat, waktu dan keadaan atau di Bali sering disebut dengan Desa, Kala, Patra,
karena adanya perbedaan antara tempat yang satu dengan yang lainnya, antara desa yang
satu dengan yang lainnya maka dicarilah waktu yang tepat dalam melakukan ritus
keagamaan baik itu 1) Dewa Yadnya hubungannya kepada Tuhan, Dewa. 2) Manusa
Yadnya yang berhubungan dengan ritus manusia 3) Rsi Yadnya yaitu berhubungan dengan
orang suci, 4) Pitra Yadnya yang berhubungan dengan leluhur yang telah meninggal 5)
Bhuta Yadnya berhubungan dengan energi alam atau alam semesta hal ini dilakukan agar
acara berjalan lancar tidak ada halangan dan sesuai dengan harapan. Bhatara Kala
merupakan perujudan dari Sang Hyang Panca Maha Bhuta. Sang Hyang artinya, yang
memerintahkan. Panca artinya lima. Bhuta artinya segala yang beracun dan memakan
daging, diantaranya: Kala, Bhuta, Durga, Pisaca, Kingkara. Itu semua berperwujudan
penyakit, hama dan wabah, ilmu, dan ilmu sihir yang bisa diperintahkan untuk berbuat
baik dan buruk. Semuanya itu memenuhi dunia termasuk sorga, sapta loka (tujuh dunia
di atas), sapta patala (tujuh dunia di bawah), semuanya dipenuhi oleh bermacam-macam
kala, Bhuta, Durga dan segala jenisnya dengan wujud (rupa) yang berbeda-beda
semuanya amat berani dan sakti. Kesemuanya itu mencari makanan pada manusia yaitu
pada semua manusia, binatang, pada mereka yang tingkah lakunya tidak sesuai dengan
penjelmaan. Akan tetapi kalau ada orang yang tahu akan hal itu, yang sesuai dengan
ucapan, bila berbuat kebaikan Sang Hyang Dharma menjelma pada mereka yang tidak
ternoda bagaikan air kehidupan bagaikan lidah api. Beragam nama Tuhan menurut Hindu
di Bali, Bhapari Durga, sebagai anugerah Bhapari (Uma) yang distanakan di Pura
Dalem, Sang Hyang Panca Maha Bhuta sebutan beliau yang lain (Sang Hyang Kala),
oleh karena beliau menjadi dewanya segala yang dasyat, beliau dimuliakan di Pura Desa
vaitu di Bale Agung. Bhatara Kala mengusai desa adat, menentukan jiwanya manusia,
menghukum orang yang berdosa, jahat, bersenggama tidak sesuai dengan tempat sila-
krama, dharma sesana, dan agamanya.

Daftar Pustaka

Bagus, L. (2000). Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Brahman, I M. A. (2016). Teologi Hindu dalam Bhagawad-Gita (Perspektif Teologi
Deterministik). Dalam Prosiding Seminar Nasional Institut Hindu Dharma Negeri
Denpasar. Denpasar, Indonesia: IHDN Denpasar.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Dewi, I. A. P. M. P., Suwedawati, G. A. K. A., & Sepriani, N. K. (2023). Peningkatan
Karakter Sradha Dan Bhakti Anak Golden Age Melalui Pembuatan Yadnya
Sederhana. Metta: Jurnal llmu Multidisiplin, 3(2), 232-244.

Fatchan. (2004). Teori-Teori Perubahan Sosial. Surabaya : Yayasan Kampusina

Gaduh, A. W., & Harsananda, H. (2021). Teo-Ekologi Hindu Dalam Teks Lontar Sri
Purana Tatwa. Kamaya: Jurnal llmu Agama, 4(3), 426-441.

Jalaludin. (2002). Psikologi Agama. Jakarta: Grafindo Persada

Kananda, F. V., Sudarsana, 1. K., & Putri, I. D. A. H. (2024). Implementasi Kebijakan
Merdeka Belajar Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Hindu Dan Budi Pekerti
Di Sekolah Vidya Karuna Ubung Kaja Denpasar. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama,
7(4), 49-60.

Mulyono, E. (2012). Belajar Hermeneutika. Banguntapan, Yogyakarta: IRCiSoD.

Novitasari, A. (2022). Manfaat Yoga Bagi Kesehatan Mental Pada Remaja. Metta: Jurnal
Ilmu Multidisiplin, 2(4), 250-263.

Pandeyana, 1. K. M., & Dharma, I. B. G. R. O. (2024). The Concept Perspective of
Karmaphala as The Law of Cause and Effect in The Pillars of Hindu Religious
Beliefs. International Journal of Multidisciplinary Sciences, 2(3), 310-320.

Paramita, A. A. G. K. (2021). Ajaran Satvika Yadnya Sebagai Konsep Pendidikan Menuju
Kesejahteraan Umat Dalam Beragama Sosial. Kamaya. Jurnal llmu Agama, 4(2),
166-176.

Poespoprodjo. (2004). Hermeneutika. Bandung : Pustaka Setia

Rema, N. (2017). Dewa Tertinggi Siwa-Buddha: Studi Etno-Arkeologi. Forum
Arkeologi, 25(1), 81-94.

Robertson, R. (1993). Agama dalam Analisa dan Interpretasi Sosiologis. Jakarta:
Rajawali Pers

Robertson, R. (1995). Agama Dalam Analisisa Dan Interpretasi Sosiologis. Jakarta: Raja
Grafindo Persada

Santosa, I. K. E., Sudarsana, 1. K., & Dewi, N. P. C. P. (2025). Pemanfaatan Kecerdasan
Buatan Dalam Pembelajaran Sekolah Dasar Kesiapan Guru Dan Implikasi Etis.
JPGI (Jurnal Penelitian Guru Indonesia), 10(1), 80-84.

Saputra, I. K. B. D. (2022). Nitisastra Sebagai Pedoman Seorang Pemimpin Membina
Generasi Muda Sekaa Teruna. Metta: Jurnal llmu Multidisiplin, 2(1), 1-10.

Sudarsana, I. K. (2024). Ethical Education Values in Balinese Women’s Traditional
Clothing. Cetta: Jurnal llmu Pendidikan, 7(4), 170-180.

Sumertini, N. K., & Sutresna, I. M. (2024). Development Of Hindu Character Values
Education For Early Childhood. International Journal of Multidisciplinary
Sciences, 2(4), 451-460.

Surada, I M.. (2004). Pendidikan Tatwa Agama Hindu. Denpasar : STAHN Denpasar

Titib, I M. (2003). Teologi Dan Simbol-simbol Dalam Agama Hindu. Surabaya: Paramita

Yasa, [. W. S., Sumadi, 1. K., & Sukabawa, I. W. (2025). Implementation of The Tri Hita
Karana Concept in Environmentally Friendly Resource Management: A Study of
Solar Power Plants in Nusa Penida. International Journal of Multidisciplinary
Sciences, 3(1), 109-118.

Yendra, I. W. (2009). Kanda Empat Dewa: Manusia Setengah Dewa Sakti Manderaguna.
Surabaya: Paramita.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



