[ Tinjauan Buku J

SEJARAH RIYAYA UNDHUH-UNDHUH MOJOWARNO

Judul Buku : Sejarah Riyaya Undhuh-Undhuh

Mojowarno

@
c»s\é% ‘ Penulis : Tim Pencatat Sejarah GKJW Mojowarno
%%%%M (Madoedari Wiryoadiwismo, Antinah
M%Ww Muijiastuti, Hudo Wimboko, Prastowo
Hadi, dan Wiryo Widianto)

Bahasa : Indonesia

ISBN : 978-602-6414-15-1

Terbit : 2018

Ukuran : 14x20,5cm

Tebal : X+ 74 halaman

Penerbit . Yayasan Taman Pustaka Kristen Indonesia

PAULUS EKO KRISTIANTO

Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta
paulusekokristianto12 @gmail.com

DOI: 10.21460/aradha.2022.22.921

Kajian rancang bangun teologi lokal sudah lama bersemayam di Indonesia melalui diskusi dan
perkuliahan. Teologi lokal membangun teologi dari bawah yang menggunakan bahan-bahan
lokal yang terdapat di konteks tertentu. Drama dan patung di konteks bisa menjadi situs
berteologi(Sedmark, 2002: 12). Bagaimana proses mengontruksi konteks menjaditeologilokal?
Sedmark menegaskan dua hal. Pertama, bagaimana dan kapan pun teologi diselenggarakan,
teologi harus diproses dari suatu tempat. Tempat itu merupakan wilayah atau lingkungan kerja
teologi yang berkenaan dengan manusia (Sedmark, 2002: 3-7). Kedua, dalam mengembangkan
dan membangun sebuah teologi lokal, teologi tersebut membutuhkankan sumber daya yang
terdapat di dalam konteks tertentu (Sedmark, 2002: 12).

Teologi lokal menekankan konteks sekitar refleksi logis dan juga mempunyai sejumlah ciri

gerejawi melalui asosiasinya dengan gereja lokal (Schreiter, 2006: 13). Dalam praktiknya, teologi



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

lokal bisa diuraikan melalui pendekatan penerjemahan, adaptasi, dan kontekstual. Pendekatan
penerjemahan yang melihat tugas teologi lokal dalam dua hal. Pertama, orang Kristen sedapat
mungkin membebaskan pesan Kristen dari kandang budayanya sendiri. Kedua, penerjemahan
ke dalam situasi baru (Schreiter, 2006: 14). Pendekatan adaptasi bisa dikatakan penerimaan
budaya jauh lebih sungguh-sungguh ketimbang penerjemahan. Pendekatan adaptasi menerima
kebudayaan lokal dan kekristenan sama tinggi. Pendekatan adaptasi biasa dilakukan melalui tiga
hal. Pertama, orang asing yang bergaul dengan pemimpin lokal akan mengembangkan filsafat
atau pandangan dunia budayanya. Kedua, para pemimpin setempat dilatih menggunakan
kategori-kategori Barat untuk mengungkapkan faktor-faktor yang membentuk pandangan
dunia masyarakat mereka. Ketiga, tidak digunakannya filsafat atau konsep gereja Barat ketika
membaca konteks (Schreiter, 2006: 18-21). Pendekatan kontekstual cenderung berkonsentrasi
pada konteks budaya tempat kekristenan berakar dan diungkapkan. Bila pendekatan adaptasi
menekankan pada iman yang diterima, sedangkan kontekstual mulai dengan refleksinya dengan
budaya setempat. Dengan kata lain, pendekatan kontekstual dilihat sebagai model yang memuat
gambaran ideal berkenaan teologi lokal dan praktiknya di lapangan. Pendekatan kontekstual
dilakukan dalam dua bentuk yaitu etnografi dan pembebasan. Etnografi di sini berkenaan dengan
penelitian jati diri kebudayaan, sedangkan pembebasan menyentuh perhatian pada penindasan,
penyakit sosial, dan perubahan sosial (Schreiter, 2006: 24).

Bertitik pada uraian Sedmark, Schreiter, dan buku ini, undhuh-undhuh dapat dikatakan
merupakan perwujudan upaya berteologi lokal dari warga Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW)
Mojowarno yang kemudian diteruskan ke jemaat-jemaat lainnya di lingkungan GKJW.
Mereka menggunakan berbagai sumber daya yang ada di konteks lokal Mojowarno yaitu
proses menanam padi hingga panen. Undhuh-undhuh merupakan hari raya persembahan
yang berasal dan tumbuh di kelompok Kristen Mojowarno (Wiryoadiwismo, et.al., 2018: 2).
Undhuh-undhuh berangkat dari tradisi masyarakat agraris. Hal ini dimulai dari saat akan turun
atau mulai mengerjakan sawah yang dilangsungkan tradisi kebetan. Dalam kebetan, jemaat
berharap adanya perlindungan dan keselamatan agar tidak ada halangan selama bekerja.
Setelah kebetan, mereka menyelenggarakan keleman. Keleman dilakukan ketika padi berusia
36 hari. Di sana, mereka meminta perlindungan Tuhan agar tidak ada serangan hama, air
yang berkecukupan, dan pertumbuhan padi bisa bagus. Setelah keleman, mereka barulah
melangsungkan undhuh-undhuh. Undhuh-undhuh di sini dimaksudkan sebagai perayaan
memetik atau memanen dari apa yang sudah mereka upayakan selama ini.

Undhuh-undhuh dibangun dengan kesadaran sebagai perjumpaan tradisi jawa dan
Kristen (Wiryoadiwismo, et.al., 2018: 45). Di masyarakat Jawa, mereka mengenal ritual panen

raya dan penyimpanan padi ke lumbung. Ritual ini dilakukan secara gotong royong bersama

168 Paulus Eko Kristianto



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

tetangga yang dekat dan keluarga. Di kekristenan, mereka belajar dari hal yang dilakukan Musa
sebagaimana mempersembahkan hasil panen pertama yang terbaik. Bagi saya, perjumpaan
ini merupakan bentuk teologi lokal yang sudah dibangun oleh jemaat Mojowarno dengan
mempertemukan peristiwa di konteks lokal yang mereka miliki dan nilai kekristenan yang
mereka teladani.

Undhuh-undhuh dilangsungkan dengan sukacita. Hal ini dilakukan sebagai wujud
syukur atas hasil panen melalui persembahan. Mereka mempersembahkannya secara individu
maupun kolektif. Keindividuan dimaknai mereka langsung menyampaikan persembahan
tersebut ke gereja melalui panitia, sedangkan kekolektivannya dimaknai mereka membuat
bangunan hasil panen arak-arakan yang dihias (Wiryoadiwismo, et.al., 2018: 51). Bangunan
ini bisa mengangkat dari cerita Alkitab. Mereka tentu bahu membahu membuat bangunan.
Proses ini biasa mereka sebut krakalan.

Saya menimbang bagi mereka yang hendak menggali dan merefleksikan teologi lokal,
tentu undhuh-undhuh bisa diperhitungkan. Proses ini bisa terselenggara melalui metode
etnografi. James Spradley menerangkan etnografi sebagai metode penelitian yang mengamati
perilaku masyarakat berkenaan dengan budaya yang ada di konteks tertentu (Spradley, 1997:
35). Sebagai teologi lokal, undhuh-undhuh tidak hanya menampilkan kekhasan budaya lokal
yang selayaknya karakteristik masyarakat agraris di Jawa, melainkan implementasi refleksi
biblis. Saya menimbang di sini bisa menjadi sisi positifnya. Selain itu, undhuh-undhuh pun bisa
dianalisa dari berbagai teori sosial, contohnya makna simbolik (Retnowati, 1999) dan Talcot
Parsons (Khotimah, 2019).

Buku Sejarah Riyaya Undhuh-Undhuh Mojowarno menjadi pintu masuk sebelum
mengunjungi lokasi secara mendalam melalui metode etnografi dan membangun refleksi
teologi lokal. Uraian undhuh-undhuh disajikan penulis buku secara komprehensif di setiap
bagiannya, khususnya berkenaan sejarah dan proses. Sejarah mengajak pembaca melihat
latar belakang atau asal muasal undhuh-undhuh. Melalui sejarah, kita bisa mengenal bahwa
undhuh-undhuh merupakan tradisi yang diselenggarakan secara turun-temurun sejak nenek
moyang Mojowarno hingga masa kini. Proses menawarkan pembaca bahwa undhuh-undhuh
tidak terjadi hanya saat panen saja, melainkan mulai proses awal dan pertengahan penanaman
padi juga. Rupanya, proses yang diuraikan di sini tidak dapat dikatakan murni peta sejarah,
melainkan gambaran undhuh-undhuh secara empiris. Kombinasi ini membuat peneropongan
perjalanan undhuh-undhuh menjadi menarik dan lengkap. Bagi saya, uraian lengkap ini bisa
dikatakan kelebihan dari buku.

Undhuh-undhuh memang wujud nyata teologi lokal. Sayangnya, berpijak pada gagasan

Sedmark dan Schreiter sebagaimana dijabarkan di atas, buku ini belum menunjukkan proses

Tinjauan Buku 169



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

berefleksi teologis, meskipun penulis buku mulai menguraikan proses berlangsungnya hari
raya itu. Bagi saya, hal ini menjadi penting agar pembaca dan peneliti dapat menarik jarak
terhadap konteks kemudian menimbang refleksi menggunakan dan bersama konteks. Celah
ini bisa menjadi kelemahan dari buku ini. Pembaca dan peneliti diharapkan dapat berangkat
ke konteks dan membangun proses refleksi teologi bersama mereka. Siapa tahu, rumpang ini
bisa terisi dalam buku atau jurnal berdasarkan riset di kemudian hari.

Selain itu, alasan teologis dan empiris terus berlangsungnya hari raya undhuh-undhuh
pun belum teruraikan di buku ini. Padahal di riset teologis, pokok ini menjadi hal penting dan
mendasar sebagai pembeda dengan bidang lainnya. Apakah hanya sebatas dialog antara tradisi
dan pengalaman Musa dalam biblis? Bagi saya, hal ini bisa termasuk kelemahan buku ini. Bila
kelemahan ini teratasi, gereja lain bisa menjadi terdorong dan terinspirasi terus melakukan
hari raya ini sebagai wujud aktualisasi iman mereka. Kiranya sisi ini segera terisi oleh pembaca
dan peneliti berikutnya.

Pada akhirnya, saya merekomendasikan buku ini bagi semua peminat sejarah gereja,
dosen, mahasiswa, dan warga jemaat yang hendak meneliti dan mengenal undhuh-undhuh.
Gunakan buku ini sebagai pijakan awal, kemudian kunjungilah GKIW Mojowarno, khususnya
ketika berlangsung undhuh-undhuh agar Anda dapat merasakan sensasi dan kedalaman tradisi

sebagaimana bangunan berteologi lokal yang khas dari Mojowarno.

Penulis Buku

Buku ini ditulis oleh tim pencatat sejarah GKJW Mojowarno, yang terdiri dari: Madoedari

Wiryoadiwismo, Antinah Mujiastuti, Hudo Wimboko, Prastowo Hadi, dan Wiryo Widianto.

Daftar Pustaka

Khotimah, Khusnul. 2019. Studi Ritual Undhuh-Undhuh di Gereja Kristen Jawi Wetan (GKJW)
Mojowarno Jombang dalam Perspektif Talcot Parsons. Undergraduate Thesis. UIN

Sunan Ampel Surabaya.

Retnowati, Situt. 1999. Upacara Undhuh-Undhuh: Studi Deskriptif tentang Makna Simbolik
Upacara Undhuh-Undhuh di Gereja Kristen Jawi Wetan Mojowamo. Skripsi. Universitas

Airlangga.
Schreiter, Robert J. 2006. Rancang Bangun Teologi Lokal. Jakarta: BPK Gunung Mulia.
Sedmark, Clemens. 2002. Doing Local Theology. Maryknoll, New York: Orbis Books.

170 Paulus Eko Kristianto



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Spradley, James. P. 1997. Metode Etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana.
Wiryoadiwismo, Madoedari, et.al. 2018. Sejarah Riyaya Undhuh-Undhuh Mojowarno.

Yogyakarta: Yayasan Taman Pustaka Kristen Indonesia.

Tinjauan Buku 171






