
Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   1 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

OPTIMALISASI KECERDASAN SPIRITUAL ANAK 

(Studi Pemikiran Nasih ‘Ulwān Dalam Kitab Tarbiyatul Aulād) 

 

Rahmat Rifai Lubis 

 

Dosen STAI Sumatera Medan 

Jl. Sambu No. 64 Medan 

pailubis8@gmail.com 

 

Abstrak: Everyone has the provision of spiritual intelligence that he brought from 

birth. In Islam the provision is called Fitrah. Fitrah will grow in accordance with 

the intake he received, if the received is a positive energy then he grows coloring 

one's positive side of life, and vice versa. Abdullāh Nāsih 'Ulwān offers some 

alternatives for the optimization of the spiritual intelligence of the child, including 

binding the child with worship, binding the child with the Qur'an, binding the 

child with the house of worship, binding the child to the practice of sunnat, 

binding the child with the nature of muraqabah to Allah Swt. The existence of 

spiritual intelligence is at the same pentignya with intellectual intelligence, even 

its presence to harmonize and optimize the work of intlektual and emotional. 
 

Kata Kunci: Optimalisasi, Kecerdasan, Spritual 

 

Pendahuluan 

 Anak merupakan anugrah terindah yang diamanahkan Allah kepada 

hamba yang dikehendakinya. Anugrah ini mesti dijaga, dirawat, dan dididik 

dengan baik oleh kedua orang tua, mulai dari dilahirkan hingga ia dewasa. Bahkan 

tatkala sudah dewasa orang tua juga dianjurkan untuk tetap memberikan nasihat. 

Proses menjaga, merawat, dan mendidik anak pada dasarnya merupakan proses 

untuk membentuk kecerdasan anak. 

 Zaman modern yang dikenal sebagai zaman yang penuh dengan tantangan 

dan persaingan hidup, menuntut orang tua membekali anak dengan berbagai 

macam kecersdasan, tak cukup hanya kecerdasan akal dan pikiran, namun juga 

diperlukan kecerdasan hati dan spiritual. Jika anak hanya dibekali dengan 

kecerdasan akal dan pikiran, ia akan merasakan kesepian, seperti orang yang tak 

tau arah tujuan hidup. Sebab kecerdasan akal mungkin membuat anak menjadi 

sukses dalam bidang pekerjaan, dan dalam bidang keuangan. Namun dalam hal 

ketenangan belum tentu ia dapatkan, sebab ketenangan hati tak selamanya dapat 

ditukar dengan kesuksesan materi. 

mailto:pailubis8@gmail.com


Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   2 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

 Kecerdasan spiritual berfungsi untuk menghantarkan seseorang kepada 

pengenalan terhadap sang maha pencipta. Sehingga mengetahui darimana asalnya, 

untuk apa ia hidup, hendak kemana ia setelah hidup. Agama Islam mengajarkan 

fungsi manusia itu diciptakan adalah untuk mendedikasikan hidupnya hanya 

kepada Allah Swt. Maka dari itu proses pendidikan Islam menuntut bahwa 

kecerdasan utama yang harus dimiliki peserta didik ialah kecerdasan spiritual, 

sebab hakikatnya itulah yang menjadi tolak ukur kemuliaan seseoang dihadapan 

sang pencipta. 

 Selanjutnya tulisan ini akan memaparkan cara mengoptimalisasikan 

kecerdasan spiritual anak menurut Nashih Ulwan, yang merupakan tokoh 

pendidikan anak. Namun tentu saja penjelasan akan lebih diarahkan pada kondisi 

kekinian, yang diharapkan dapat diterapkan oleh para orang tua dan pendidik. 

 

Biografi Singkat Nāsih ‘Ulwān 

1. Riwayat Hidup 

Dr. Nasiḥ ‘Ulwān memiliki nama lengkap Abdullāh Nasiḥ ‘Ulwān,  beliau 

begitu dikenal sebagai tokoh pendidikan Islam khususnya pada bidang pendidikan 

anak lewat bukunya yang berjudul Tarbiyah al-Aulād fī al-Islām. Ia dilahirkan 

pada tahun 1928 di Qodhi Askar yang teletak di kota Halab, Syiria. Kota Halab 

saat ini berubah nama menjadi Aleppo, yang merupakan kota kedua terbesar dunia 

setelah Damaskus.
1
  

Ayahnya, Syeikh Said ‘Ulwān adalah seorang yang dikenal di kalangan 

masyarakat sebagai seorang ulama dan tabib yang disegani. Said ‘Ulwān dapat 

mengobati berbagai penyakit dengan ramuan akar kayu yang dibuat sendiri. 

Ketika merawat orang sakit, lidahnya senantiasa membaca Alquran dan menyebut 

nama Allah. Said ‘Ulwān senantiasa mendoakan semoga anak turunnya lahir 

sebagai seorang ulama ‘murabbi’ yang dapat memandu masyarakat.
2
 

                                                           
1
 Lihat Abdullah Nashih ‘Ulwan, Tarbiyatul Aulad; Pendoman Pendidikan Anak Dalam 

Islam, Terj: Anwar Rasyidi, dkk, (Semarang: As-Syifa, 1981), h. 542-543. dan lihat juga John 

Borneman, Syrian Episodes: Sons, Fathers, and An Anthropologist in Aleppo,(New Jersey: 

Princenton University Press, 2007), h. 1.  
2
 Ahmad Atabik dan Ahmad Burhanuddin, Konsep Nasih Ulwan Tentang Pendidikan 

Anak, dalam Jurnal Elementary Vol. 3 No. 2 Juli-Desember 2015. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   3 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

Berbagai literatur menyebutkan bahwa Nasiḥ ‘Ulwān hidup pada masa 

perpolitikan Suriah di bawah kekuasaan asing. Ulwan dikenal sebagai orang yang 

berpengetahuan dan suka mengkritisi kebijakan pemerintah, sehingga tak heran 

dari kritikan itu ia harus terpaksa  keluar dari Suriah akibat diusir dan 

meninggalkan kota tersebut untuk menetap di Jordan. Kejadian itu terjadi pada 

tahun 1954, bahkan akibat kemarahan pemerintah tersebut Nasiḥ ‘Ulwān juga 

harus merelakan dirinya gagal meraih gelar doktor yang sedang ditempuhnya.
3
 

2. Riwayat Pendidikan 

Nasiḥ ‘ulwān terkenal sebagai ulama yang sangaat gigih dalam menuntut 

ilmu. Pendidikan dasarnya diselesaikan di Madrasah yang berlokasi di Halab, di 

madrasah ini ia banyak mempelajari ilmu-ilmu agama yang sifatnya sangat 

mendasar, ia tergolong kedalam anak yang berprestasi. Sejak usia 15 tahun beliau 

sudah bisa menghafal Alquran dan menguasai ilmu Bahasa Arab dengan baik. 

Beliau juga aktif dalam berorganisasi dan piawai berpidato. Pada masa itu ia juga 

terkenal sebagai orang yang memiliki keluhuran akhlak. Perangai yang mudah 

senyum, ramah, dan selalu menjaga ikatan islamiyah menjadi ciri khas yang tat 

tertinggalkan. Beliau juga orang yang benci pada perpecahan dan mencegah orang 

untuk masuk dalam berbagai aliran yang dapat menimbulkan kontra, ia juga 

menyeru ummat untuk satu dalam keterpaduan.
4
 

Ia menyelesaikan studi di sekolah lanjutan tingkat atas jurusan ilmu 

syariah dan pengetahuan alam di Halab, tahun 1949. Kemudian melanjutkan di al-

Azhar University, Mesir, mengambil Fakultas Ushuluddin yang diselesaikan pada 

tahun 1952. Tahun 1954, lulus dan menerima ijazah spesialisasi pendidikan, 

setaraf dengan master of arts (M.A). namun ia tidak sempat meraih doktor pada 

perguruan tinggi tersebut karena tahun 1954, diusir dari Mesir pada masa 

pemerintahan Jamal Abden Naser.
5
 

 

                                                           
3
 Abu Muhammad Iqbal, Pemikiran Pendidikan Islam, (Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 

2015), h. 203. 
4
 M. Nurhadi, Pendidikan Kedewasaan Dalam Perspektif Psikologi Islami, (Yogjakarta: 

Deepublish, 2014), h. 126-127. 
5
 ‘Ulwan, Tarbiyatul, h. 542.  



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   4 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

3. Beberapa Karya Tulis 

Abdullah Nasiḥ ‘ulwān begitu dikenal lewat bukunya yang berjudul 

Tarbiyah al-Aulād fī al-Islam, namun selain itu beliau juga banyak mengarang 

kitab-kitab seputar masalah fikih, akidah, dan yang paling banyak karnyanya 

bekisar pada masalah dakwah dan pendidikan. Terdapat sekitar 43 karya yang 

ditulisnya untuk umat Islam.  Secara garis besar karya-karyanya dapat  dibagi 

dalam empat kelompok besar, yaitu:  

1) Bidang pendidikan dan pengajaran, meliputi:  Tarbiyah al-Aulād fī al-

Islām, Ḥukm al-Islām fī al-Tilfiziyyūn, Ila Waraṡ ati al-Anbiyā’i, Ḥattā 

Ya’lama al-Syabāb. 

2) Bidang fiqh dan muamalah, meliputi: Faḍ ail al-Ṣ iyām wa Aḥ kāmuh, 

Aḥ kām al-Zakat, Adāb al-Khiṭ bah wa al-Zafaf wa Huqūq al-Zaujain 

‘Aqabat al-Zawaj wa Ṭ uruqu Mu’ajalatiha ‘ala Dawai al-Islām, Ḥukm al-

Islām fī Wasail al-Ham, al-Islām Syariat al-Zamān wa al-Makān. 

3) Bidang akidah, meliputi: Syubūhat wa Rudud Haula al-Aqidah wa Aṣ l al-

Irtsan dan Huriyah al-I’tiqād fī al-Syari’ah 

4) Bidang umum, meliputi: al-Takāfūl al-Ijtimā’i fī al-Islām, Ṣ alahuddīn al-

Ayyūbi, Aḥ kām al-Ta’mīn, Takwīn al-Syahsyiyyah al-Insāniyyah fī 

Nazhair al-Islām, Al-Qoumiyyah fī Mizān al-Islām.
6
 

 

Pengertian Kecerdasan Spiritual 

Kecerdasan spiritual atau dalam istilah lain disebut Spiritual Quotient 

(SQ) merupakan istilah untuk kecerdasan yang ketiga setelah Intelligence 

Quotient (IQ) dan Emotional Quetiont ( EQ). Disebut kecerdasan ketiga, karena 

memang secara kronologis istilah kecerdasan ini muncul belakangan setelah dua 

kecerdasan sebelumnya. Bahkan kehadiran SQ menandingi kepopularitasan IQ 

dan EQ. Namun sebelum lebih jauh membahas tentang kecerdasan spiritual ada 

baiknya terlebih dahulu dijelaskan pengertian, baik dari segi bahasa maupun dari 

segi istilah. 

Dari segi bahasa kata kecerdasan berarti prihal cerdas, sedangkan spiritual 

bermakna sesuatu yang berhubungan dengan atau bersifat kejiwaan (rohani, 

                                                           
6
 Nurhadi, Pendidikan, h. 126-127. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   5 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

batin). Sehingga secara bahasa kecerdasan spiritual dapat diartikan sebagai 

kecerdasan yang berkenaan dengan rohani dan batin dalam hal ini tercakup di 

dalamnya kepedulian antarsesama manusia, makhluk lain, dan alam sekitar 

berdasarkan keyakinan akan adanya Tuhan Yang Maha Esa.
7
   

Sedangkan dari segi istilah akan dipaparkan melalui beberapa pendapat 

para tokoh, di antaranya: 

1. Zohar dan Ian Marshall  

Kecerdasan untuk menghadapi dan memecahkan masalah makna dan nilai 

menempatkan perilaku dan hidup manusia dalam konteks makna yang 

lebih luas dan kaya; menilai bahwa tindakan atau jalan hidup seseorang 

lebih bermakna dibandingkan dengan yang lain.
8
 

2. Ari Ginanjar 

Kecerdasan spiritual sebagai pencerminan dari rukun iman yang harus 

diimani oleh setiap orang yang mengaku beragama Islam. Hakikat 

manusia dapat ditemukan dalam perjumpaan dan saat berkomunikasi 

antara manusia dengan Allah Swt.
9
  

3. Munif  Chatib   

Kecerdasan spiritual adalah bagian dari kecerdasan eksistensialis, 

menurutnya kecerdasan ini sebagai persiapan manusia dalam menghadapi 

kematian. Sehingga kecerdasan ini berdimensi keilahian yang memiliki 

prinsip mencari eksistensi diri dalam  kehidupan.  Sifat  kecerdasan  ini  

selalu  mencari  koneksi  antar  kebutuhan untuk  belajar  dengan  

kemampuan  dan  menciptakan  kesadaran  akan  kehidupan setelah  

kematian.  Kondisi  ini  merupakan  perwujudan  dari  kecerdasan 

eksistensialis.
10

 

 

 

                                                           
7
 Dendy Sugono (Pimpinan Redaksi), Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), (Jakarta: 

Pusat Bahasa, 2008), h. 279 dan 1503. 
8
 Danah Zohar dan Ian Marshall, SQ; Kecerdasan Spiritual, (Bandung: Mizan, 2007), h. 

14. 
9
 Ary Ginanjar, ESQ (Emotional Spiritual Quotient), (Jakarta: Arga, 2001), h. 61. 

10
 Munif Chatib, Sekolah Anak-Anak Juara Berbasis Pendidikan Jamak dan Pendidikan  

Berkeadilan, (Bandung: Kaifa, 2012), h. 101. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   6 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

4. Toto Tasmara  

Kecerdasan  spiritual  adalah  kemampuan  seseorang  untuk  

mendengarkan  hati  nuraninya  baik  buruk  dan  rasa moral dalam 

caranya menempatkan diri dalam pergaulan.
11

 

 Dari beberapa pendapat para tokoh di atas dapat disimpulkan bahwa 

kecerdasan spiritual adalah kemampuan sempurna sesorang dalam 

mengkompromikan akal dan budinya untuk menelaah hal-hal yang berkaitan 

dengan ketuhanan, sehingga dengan kemapuannya itu dapat melalui hidup dengan 

penuh makna, termasuk dalam hal mengatasi problem hidup. 

 

Sejarah Kemunculan Kecerdasan Spiritual (SQ) 

Pada awal abad kedua puluh, IQ pernah menjadi isu besar. Kecerdasan 

intlektual atau rasional adalah kecerdasan yang digunakan untuk memecahkan 

masalah logika maupun strategis. Para psikolog menyusun berbagai tes untuk 

megukurnya, dan tes-tes ini menjadi alat memilah manusia ke dalam berbai 

tingkatan kecerdasan, yang kemudian lebih dikenal dengan istilah IQ (intelegence 

Quotient), yang katanya dapat menunjukkan kemampuan mereka. Menurut Teori 

ini, semakin tinggi IQ seseorang, semain tinggi pula kecerdasannya.
12

 

Namun pada pertengahan 1990-an, Daniel Goleman mempopoulerkan 

penelitian dari banyak neurolog dan psikolog yang menunjukkan bahwa 

kecerdasan emosional (disingkat EQ), sama pentingnya dengan kecerdasan 

intlektual. EQ memberi kita kecerdasaran mengenai perasaan miliki diri sendiri 

dan juga perasaan milik orang lain. EQ memberi kita rasa empati, cinta, motivasi 

dan kemampua untuk menanngapi keseihan atau kegembiraan secara tepat. 

Sebagaimana diyatakan goleman, EQ merupakan persyaraatn atas dasar untuk 

menggunakan IQ secara efektif. Jika bagian-bagian otak untuk merasa telah rusak, 

kita tidak dapat berpikir efektif. 

Saat ini, pada akhir abad ke dua puluh, serangkaian data ilmiah terbaru, 

yang sejauh ini belum banyak dibahas, menunjukkan adanya "Q" jenis ketiga. 

                                                           
11

 Toto  Tasmara,  Kecerdasan  Ruhiah  (Transdental  Intelegensi:  Membentuk  

Kepribadian  

Yang Bertanggung Jawab, Professional dan Berakhlak) ,( Jakarta: Gema Insani Press, 2001), h. 

49. 
12

 Zohar dan Marshall, SQ; Kecerdasan Spiritual, h. 3. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   7 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

Gambaran utuh kecerdasan manusia dapat dilengkapi dengan perbincangan 

mengenai kecerdasan spiritual (disingkat SQ). Dalam hal ini kemunculan SQ 

untuk memfungsikan IQ dan EQ secara efektif. Bahkan Kemunculan SQ disebut-

sebut sebagai kecerdasan tertinggi.
13

 

Perlu diketahui saat ini kecerdasan spiritual juga menjadi trend di 

Indonesia. Hal ini tampak dari perubahan kurikulum yang ada. Jika pada 

sebelumnya (Kurikulum KTSP) kompetensi yang ditekankan itu hanyalah tiga 

yakni kompetensi kognitif, kompetensi afektif, dan kompetensi psikomotorik, 

maka pada kurikulum saat ini (K-13) terdapat penambahan satu kompetensi, 

bahkan menjadi kompetensi yang tertinggi yakni kompetensi spiritual. Perubahan 

kurikulum ini terjadi karena keprihatinan mayarakat dan pemerintah atas kondisi 

anak-anak yang terjebak pada dekadensi moral. Memilikii pengetahuan akan 

tetapi minim akan sikap dan budipekerti, oleh karena itulah agar akal dan budi 

dapat berkembang secara efektif maka perlu untuk didukung oleh kecerdasan 

spiritual.
14

 

Menurut Zohar dan Marshall Kecerdasan  spiritual  dibangun  atas  teori  

God  Spot  (titik  Tuhan)  yang dipelopori  oleh  Terence  Deacon  dan  Viktor  

Frankl  pada  akhir  1990.  God  spot merupakan sekumpulan saraf  yang terletak 

di daerah lobus temporal otak dibalik pelipis.  God  spot  berfungsi  menyadarkan  

akan  eksistensi  fundamental  yang menyebabkan  kita  bersikap  idealistis  dan  

mencari  solusi  atas  problem  yang  ada. God  spot  membuat  kita  berhasrat  

pada  sesuatu    yang  lebih  tinggi  (transenden), sehingga  muncul  rasa  cinta  

yang  mendalam,  rasa  damai  yang  mendalam,  rasa kesatuan eksistensi, dan 

keindahan yang mendalam.
15

 

 Penelitian neurologi terkini tampaknya menunjukkan dengan jelas bahwa 

"titik tuhan" memainkan peran biologis yang menentukan dalam pengalaman 

spritual, Penelitian Persinger dan Ramachandran, serta para neurolog dan psikolog 

yang telah mengkaji aktivitas "titik tuhan" dalam hubungannya dengan kegilaan 

dan kreativitas, menemukan korelasi antara ransangan pada lobus temporal atau 

                                                           
13

 Ibid., h. 4-5. 
14

 Lihat lebih lanjut dalam A. Ferry T. Indratno, Menyambut Kurikulum 2013, (Jakarta: 

Kompas, 2013), h. 32. 
15

 Danah Zohar dan Ian Marshall, Spritual  Capital;  Memberdayakan  SQ  di  Dunia  

Bisnis, (Bandung: Mizan Pustaka, 2004), h. 120-121 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   8 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

area limbuk dengan pengalaman "abnormal" atau "luar biasa" dalam berbagai 

bentuknya, akan tetapi, untuk meilai dengan pasti peran "titik tuhan" dan 

pengalaman-pengalaman yang ditimbulkannya, serta kegilaan dan penyakit yang 

sering dikaitkan, kita harus memeriksa dari dekat beberapa percobaan itu, dan 

juga memeriksa peran positifnya dalam pemecahan masalah, imajinasi moral, dan 

kreativitas.
16

 

 Jika dalam perspektif barat disebut dengan istilah god spot, maka dalam 

Islam ada istilah ‘fitrah’. Fitrah dalam hal ini dimaksudakan sebagai potensi 

ataupun naluri keberagamaan yang benar, yang telah dianugrahkan Allah Swt 

sejak manusia berasa di alam ruh. Sebagaimana firman Allah Swt.: 

                                

                  

Maka hadapkanlah wajahmu dengan Lurus kepada agama Allah; (tetaplah atas) 

fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada 

peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan 

manusia tidak mengetahui. (Q.S. Ar-Rum [30]: 30). 

Karena potensi inilah, ketika manusia merasa bahwa problem tak lagi 

dapat diselesaikan dengan modal intlektual, maka secara alami akan 

mengantarkan manusia untuk mengadu pada potensi yang keberagamaan yang 

dimilikinya. Maka sepatutnyalah potensi yang dimilki oleh manusia itu harus 

dipertajam, sehingga eksistensi dari fitrah tetap terjada pada diri manusia hingga 

akhir hayatnya. Naluri atau potensi fitrah ini akan berkembang mana kala di asah 

dengan pendidikan dan berada pada lingkungan yang baik pula. Tahapan 

perkembangan tersebut akan menghantarkan manusia pada satu tingkatan, yang 

disebut dengan fitrah yang suci. Tingkatan Fitrah suci itulah yang disebut dengan 

kesempurnaan dalam kecerdasan spiritual. 

Peran Kecerdasan Spiritual Terhadap Kecerdasan Lainnya 

 Seperti yang telah disinggung pada pembahasan sebelumya, bahwa adanya 

kecerdasan spiritual sebagai penopang efektivitas untuk kerja kecerdasan 

                                                           
16

 Zohar dan Marshall, SQ; Kecerdasan Spiritual, h. 83. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   9 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

intlektual dan kecerdasan emosional. Dengan kata lain Spiritual  Quotient  (SQ)  

berfungi untuk memfungsikan  Intelligence  Quotient (IQ)  dan  Emotional  

Quotient (EQ). Bahkan kecerdasan spiritual atau SQ merupakan kecerdasan 

tertinggi kita.  

 Seseorang yang cerdas dalam inlektual mungkin akan mampu mengatasi 

problem kehidupan dengan pikirannya, namun keberhasilan pikiran belum tentu 

dapat membuat hati seseoarang menjadi tenang. Oleh karenanya tak salah jika 

banyak orang yang mengatakan bahwa ketenangan hidup itu terletak pada hati. 

Ketenangan hati akan didapatkan mana kala seseorang memiki kecerdasan 

emosional dan kecerdasan spiritual. 

 Namun perlu juga diketahui, kecersdasan spiritual tidaklah dapar berjalan 

dengan sendiri, untuk dapat menyelami nilai-nilai keruhanian dan kebatinan, 

tidaklah dapat dengan pikiran kosong. artinya kecerdasan ini tidak datang begitu 

saja, melainkan melalui proses pembelajaran akal juga. Seseorang yang mengenal 

Tuhan tanpa ilmu, dipastikan akan salah dalam mengenali.  

 Untuk lebih mendekatkan pada pemahaman, maka di bawah ini akan 

ditampilkan gambar tentang dimensi kecerdasan manusia: 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1. 

Dimensi manusia
17

 

 

 

Kriteria Seseorang Memiliki Kecerdasan Spiritual dan Cara Peningkatannya 

 Seseorang yang memiliki kecerdasan spiritual secara umum ditandai 

dengan keharmonisan hidupnya. Seseorang yang memiliki kecerdasan spiritual 

bukan berarti manusia yang tidak punya problem hidup, karena setiap orang pasti 

                                                           
17

 Yahya Jaya, Spiritual Islama, (Jakarta: Ruhama, 1994), h. 27 dan lihat juga  Ginanjar, 

ESQ (Emotional Spiritual Quotient), h. 58. 

Dimensi Fisik (Body) 

Dimensi emosional (Mind) 

Dimensi spiritual (spritual) 
insan kamil 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   10 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

memiliki hal itu, hanya saja ia tidak merasa masalah tersebut menjadi beban 

dalam hidupnya. Secara spesifik mereka yang memiliki kecerdasan spiritual 

memiliki beberapa indikator, dia antaranya sebagai berikut: 

 Kemampuan bersikap fleksibel (adaftif secara spontan dan aktif) 

 Tingkat kesadaran diri yang tinggi 

 Kemampuan untuk menghadapi dan manfaatkan penderitaan 

 Kemampuan untuk menghadapi dan melampaui rasa sakit 

 Kualitas hidup yang diilhami oleh visi dan nilai-nilai 

 Kengganan untuk menyebabkan kerugian yang tidak perlu 

 Kecenderungan untuk melihat keterkaitan antara hal (berpandangan 

"holistik") 

 Kecenderungan nyata untuk bertanya "mengapa?" atau "bagaimana Jika?" 

untuk mecari jawaban-jawaban yang mendasar 

 Menjadi apa yang disebut oleh para psikolog sebagai "bidang-bidang 

mandiri", yaitu Memiliki kemudahan untuk bekerja melawan konvensi.
18

 

Seseorang yang tinggi SQ-nya juga cenderung menjadi seseorang 

pemimpin yang penuh pengabdian yaitu seseorang yang bertanggung jawab untuk 

membawakan visi dan nilai yang lebih tinggi kepada orang lain dan memberikan 

petunjuk penggunaanya. Dengan perkataan lain, seseorang yang memberi 

inspirasi kepada orang lain. 

Adapun cara untuk meningkatkan kecerdasan spiritual adalah dengan lebih 

menghayati agama yang dianutnya. Sebab banyak orang beragama namun tidak 

mengerti dengan ajaran agamanya, sehingga agama hanya sebagai simbolis saja. 

Implementasi terhadap ajaran ajaran agama akan menimbulkan rasa kecintaan 

terhadap sang pencipta sehingga akn mudah untuk menselaraskan pikiran, hati, 

dan agama. 

Pendidikan Spiritual Menurut Nasiḥ ‘Ulwān  

Dalam agama Islam anak dipersiapkan tumbuh kembangnya agar kelak 

dewasa dapat menjadi penyejuk hati, menjadi anggota masyarakat yang saleh, dan 

yang terpenting bermanfaat bagi tubuh umat Islam yang satu. Untuk itu menurut 

                                                           
18

 Zohar dan Marshall, SQ; Kecerdasan Spiritual, h. 14-15. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   11 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

Nasiḥ ‘Ulwān anak harus dibekali dengan pengetahuan, ditanamkan budi pekerti, 

dan diasah kekuatan spritualnya. 

Menurutnya pendidikan spiritual merupakan proses memperhatikan  anak 

dari segi muraqabah-nya kepada Allah Swt. Yakni dengan menjadikan anak 

merasa bahwa Allah selamanya mendengar bisikan dan pembicaraanya, melihat 

setiap gerak-geriknya, mengetahui apa pun yang dirahasiakan dan dibisikkan. Jika 

hal ini terjadi maka anak pun akan mempunyai perasaan bahwa Allah mengetahui 

apa yang terjadi di langit dan dibumi.  

Hal ini yang jarang sekali dimiliki oleh anak-anak di zaman modern, anak-

anak pada zaman ini lebih ter-asah intlektualitasnya ketimbang spiritualnya. 

Sehingga kerap kali anak-anak minim kepercayaan terhadap hal-hal yang gaib, 

termasuk akan keberadaan sang maha pencipta. 

 Kecerdasan spiritual pada diri seorang anak merupakan sesuatu hal yang 

harus ada, sebab fitrah memang harus dibentuk sejak dini. Fitrah akan semakin 

mengarah kepada kesucian mana kala ia berada pada lingkungan yang Islami. 

Kesucian fitrah ini menghantarkan seseorang berbeda dengan yang lainnya, dan 

tingkat kesucian ini jugalah yang menghantarkan perbedaan kecerdasan spiritual 

seseorang. 

 Selain Muraqabah kecerdasan spiritual juga berarti kemampuan seseorang 

dalam khusyu’, takwa, dan ‘ubudiyah kepada Allah Tuhan semesta alam.Yakni 

dengan membuka penglihatan anak terhadap keangungan Allah Secara universal, 

masalah kecil ataupun besar, benda mati atau hidup, tumbuhan dan hewan dan 

sebagainya adalah jutaan ciptaan Allah yang menabjubkan. Karenanya, hati akan 

menghadapi semua ini dengan khusyu’ terhadap peagungan Allah. Jiwa manusia 

berupaya menghadapi semua ini dengan perasaan takwa kepada Allah dan 

beribadah kepada-nya. Bahkan pada waktu itu ia mendapatkan kenikmatan, taat, 

kelezatan ibadah kepada Allah Tuhan semesta alam. 

 Mujahadah juga termasuk bagian dari kecerdasan spiritual, maksudnya 

seseorang dikatakan memiliki kecerdasan spiritual manakala mampu 

bermujahadah dalam hal psikologi, ruhani, dan dakwah. Yang dimaksud dengan 

bermujahadah dalam hal psikologi di sini ialah berjihad dalam melawan hawa 

nafsu syaitan. Musuh terberat di kehidupan manusia ialah syaitan, oleh karenanya 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   12 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

seseorang yang memiliki kecerdasan spiritual tidak akan terjerumus dengan bujuk 

rayu syaitan, hal ini terlihat dari praktik kehidupannya, yang menjauhkan diri dari 

nafsu yang tak bermanfaaat. 

 Sedangkan yang dimaksud dengan mujahadah ruhani ialah kesungguhan 

dalam mensucikan jiwa, sehingga dipenuhi dengan cahaya ilahi. Sejak dini lisan 

dan hati harus selalu dihiasi dengan keindahan Alquran. Ruhani akan kaku bila 

diisi dengan siraman-siraman syair dan lagu-lagu hedonis dan vulgar. Hati yang 

kaku tentu tidak akan dapat mengharmoniskan pikiran dan budi, begitu juga 

sebaliknya. Kecerdasan spiritual juga menghendaki adanya mujahadah dakwah, 

maksudnya kemampuan menggunakan akal dan budinya untuk menarik orang 

masuk kedalam agama yang mulia ini. Menyebarkan amar ma’ruf dan nahi 

mungkar menjadi ciri khas dalam mujahadah da’wah. 

 

Metode Peningkatan Kecerdasan Spiritual Anak menurut Nasiḥ ‘Ulwān 

 Terdapat beberapa metode yang dapat menjadi alternatif khususnya bagi 

orang tua dalam hal peningkatan kecerdasan spiritual anak, yakni: 

1. Mengikat anak dengan Ibadah 

Banyak orang tua beranggapan bahwa beribadah kepada Allah Swt 

merupakan kewajiban bagi setiap Mukkalaf. Pada dasarnya anggapan ini memang 

tidaklah salah, namun walaupun anak-anak tidak dijatuhi hukum kewajiban 

tersebut, sejak dini mereka perlu dikenalkan dan dibiasakan dalam kegiatan-

kegiatan ibadah, seperti shalat, puasa, sedekah, dan sebagainya. Sehingga kelak 

dewasa ia sudah tidak asing lagi dengan kegiatan tersebut.  

Dalam hal pembiasaan ibadah Rasulullah Saw. memberikan penegasan 

kepada para orang tua dalam sebuah sabdanya: 

Dari 'Amru bin Syu'aib dari bapaknya dari kakeknya, dia berkata; Rasulullah 

Saw. bersabda: "Suruhlah anak-anak kalian untuk melaksanakan shalat pada 

sa'at mereka berumur tujuh tahun, dan pukullah mereka (karena 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   13 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

meninggalkannya) pada saat berumur sepuluh tahun, serta pisahkanlah tempat 

tidur mereka." (H.R. Ahmad). 

Menurut Nasiḥ ‘Ulwān ketika anak terikat dengan ibadah, membiasakan 

diri mengerjakannya, taat kepada kepada-Nya, senantiasa berjalan pada jalan-Nya, 

ketika itu sang anak akan menjadi manusia yang berimbang, kurus, bekerja 

dengan tulus, menunaikan hak setiap pemilik dalam hidup, memberikan teladan 

yang baik kepada orang-orang, baik dalam tingkah laku dan pergaulannya.
19

 

Menurut Abdul Ma’athi membiasakan anak dalam ibadah termasuk usaha 

untuk tidak mensia-siakan waktu masa kanak-kanak berlalu begitu saja. Setiap 

waktu yang telah diberikan kepada Allah sebaiknya digunakan untuk memberikan 

petunjuk kepada mereka tentang keberadaan Allah Swt. Anak yang sehari-hari 

waktunya diisi dengan berbagai macam kegiatan ibadah akan memiliki kecerdasan 

spiritual yang tinggi. Dari sini akan tercipta mindset hidup Rabbani , artinya pola 

pikir kehidupan semua diserahkan untuk Allah Swt.
20

 

2. Mengikat Anak dengan Alquran al-Karim 

Ibnu Khaldun dalam muqaddimah-nya mengisyaratkan akan pentingnya 

mengajarkan Alquran kepada anak-anak, dan menghafalkannya, Ia pun 

mejelaskan bahwa pengajaran Alquran adalah dasar pengajaran dalam semua 

kurikulum sekolah di berbagai Negara Islam. Sebab ia merupakan semboyan 

agama yang mengokohkan akidah dan menegakkan iman. Sedangkan Al-Ghazali 

mengemukakan bahwa seorang anak hatinya bersih seperti permata yang 

berharga, kosong dari ukiran dan gambar, dan dia akan menerima dari apa yang 

diukir. Di sinilah peran orang tua untuk mengukir permata tersebut dengan 

tulisan-tulisan Alquran sehingga tatkala ia tumbuh dewasa akan condong pada 

akhlak yang tertuang dalam Alqura al-Karim.
21

 

Alquran berperan dalam perluasan pengajaran dan pendidikan untuk umat 

Islam, seperti tuntutan untuk berakhlak mulia, dan memberikan batasan kepada 

seseorang untuk tidak selalu bergantung kepada orang lain walaupun dia sendiri 

                                                           
19

 ‘Ulwan, Tarbiyatul Aulad, h. 216. 
20

 Musthafa Abdul Ma’athi, Membimbing Anak Gemar Shalat, (Solo: Insan Kamil, 2008), 

h. 48. 
21

 Abū Ḥamid Muḥ ammad Ibn Muḥ ammad al-Ghazalī, Ihyā’ Ulūm al-Dīn, Jilid III,  

(Beirut: dar al-Kutub Ilmiyah, tt), h. 78. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   14 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

sagat membutuhkan, dan Alquran juga menempatkan posisi wanita untuk 

mendapatkan hak-hak dan kewajibanya, dan mengajak untuk selalu menimba ilmu 

pengetahuan sampai Alquran menjadi sumber pendidikan dan pengajaran pertama 

dalam dunia Islam, dan pada saat yang bersamaan umat Islam juga berbeda 

metode dalam mengajarkan Alquran untuk anak-anak mereka.
22

 

Menurut Nasiḥ ‘Ulwān hendaknya orang tua mengetahui, bahwa akhir 

umat ini tidak akan menjadi baik kecuali ddengan apa yang menjadikan umat 

pertama baik, Baiknya umat pertama adalah karena Alquran dibaca, dan 

diamalkan. Kemuliaanya dengan islam tercermin dala pikiran dan perbuatan. 

Karenanya, umat yang datang kemudian tidak akan sampai pada derajat kebaikan 

dan kemuliaan, kecuali jika bisa mengikat anak-anak dengan lquran yang dibaca, 

dihafal, ditafsir dan diphami sebagai satu-satunya pedoman dalam kehidupan. Jika 

demikian maka kita telah membentuk generasi qurani. Dengan tumbuhnya 

generasinya maka berdirilah daulah islamiyah, sehingga kejayaan dan 

kebesasaran umat ini muncul kembali.
23

 

3. Mengikat Anak dengan Rumah-rumah Allah 

Masjid bukan sekedar tempat melaksanakan dzikir dan ibadah kepada 

Allah Swt. tetapi masjid juga berfungsi sebagai lembaga pendidikan. Di tempat ini 

para anak menimba berbagai macam ilmu di antaranya Aqidah, Alquran, hadis, 

fikih. Pola penerimaan ilmunya pun beragam, ada yang langsung mendengarkan 

tausiah para guru, ada juga yang melalui kajian diskusi. 

Kita harus menyadari bahwa rasul membangun islam di madinah di mulai 

dari pendirian masjid, sehingga masjid memiliki fungsi yang sangat luas sekali 

tatkala itu, dan wajar kalau masjid disebut sebagai central of civilization (pusat 

peradaban). Masjid juga dijadikan sebagai tolak ukur peradaban suatu umat, 

tatkala masjid masih terpelihara dengan baik (bangunan dan fungsinya) maka 

kualitas peradaban umat juga masih terpelihara, namun tatkala masjid taklagi 

dikunjungi dan diperhatikan, maka menurunlah kualitas peradaban umat di 

sekitaran masjid tersebut. Perlu untuk diketahui bahwa tanggung jawab 

pemeliharaan masjid bukanlah kepada orang tua saja, terlebih anak muda sangat 

                                                           
22

 Umar Riḍ a Kahhalah, Dirāsāt Ijtimā’iyah fī al-‘Uṣ ur al-Islām, (Dimasyq, 

Muthaba’ah at-Ta’auniyah, 1973). h. 53. 
23

 ‘Ulwan, Tarbiyatul Aulad, h. 216. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   15 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

bertanggung jawab dalam hal pemeliharaan sekaligus pemakmuran masjid 

tersebut. 

Ada beberapa alasan mengapa anak yang terikat hatinya di masjid disebut 

memiliki kecerdasan spiritual yang tinggi, di antaranya: 

- Anak yang terikat hatinya di masjid akan selalu cenderung dan 

istiqamah dalam menjaga kedekatannya kepada Allah swt. melalui 

ibadah 

- Anak yang terikat hatinya di masjid akan selalu cenderung untuk 

bergaul dengan orang-orang yang shalih 

- Anak yang terikat hatinya di masjid akan selalu mendapatkan 

ketentraman hati. 

- Anak yang terikat hatinya di masjid maka akan terdidik untuk menjadi 

orang selalu menjaga kebersihan, kerapian, dan kedisiplinan 

Orang tua perlu menaruh kecurigaan yang besar terhadap anak-anak 

mereka, tentang frekuensi kehadiran mereka pada tempat-tempat hiburan dan 

permainan. seperti warung internet, kafe, dan lain sebagainya. Sebab jika anak-

anak lebih menghabiskan waktu di tempat-tempat tersebut maka perkembangan 

intlektual dan spritualnya akan condong kepada hal-hal yang negatif. 

4. Mengikat anak dengan dzikir kepada Allah 

Dzikir yang dilakukan anak dalam hal ini janganlah dipahami layaknya 

dzikir kaum dewasa atau kaum sufi. Namun dzikir di sini bermakna ‘mengingat’, 

baik dengan lapadz, hati, maupun perbuatan. Terkait dengan lapadz, sebaiknya 

orang tua perlu untuk mengajarkan lapadz-lapadz doa dan kalimat Thayyibah, 

kalimat ini akan membiasakan lisan untuk terus basah selalu menyebut asmanya 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Mengikat anak untuk berdzikir kepada Allah juga berfungsi untuk 

meminimalisasi ucapan-ucapan buruk, kurang sopan, atau pun ucapan yang dapat 

menimbulkan propaganda. Sebab saat ini hampir seluruh sekolah mengeluhkan 

tentang buruknya akhlak anak terutama dari tutur katanya yang kurang baik. 

Sebenarnya dzikir bukanlah kegiatan lisan semata, namun turut juga 

mengikutsertakan akal pikiran, hati, jiwa dan juga perbuatan. Oleh karena itu 

seseorang yang berzikir harus mampu menselaraskan pikiran, hati, jiwa, lisan, 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   16 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

perbuatannya. Jika tidak maka dzikirnya kepada Allah akan hampa, kosong tanpa 

tujuan. 

5. Mengikat Anak Dengan Amalan-Amalan Sunnat 

Amalan sunnat itu ialah ibadah tambahan selain yang fhardu, seperti 

shalat, dan puasa. dalam kehidupan sehari-hari agak sulit kiranya menemukan 

anak yang gemar melakukan amalan-amalan sunnat. Contoh seperti shalat sunnah 

dhuha, puasa senin dan kamis,dan sebagainya. Sebab status amalannya yang 

masih tergolong kedalam sunnat. 

Melaksanakan amalan sunnat akan menjadikan seseorang memiliki 

keperibadian ruhani yang sangat baik. Tidak hanya di hadapan Allah, tetapi juga 

di hadapan manusia. Anak yang telah melaksanakan amalan-amalan sunnat karena 

Allah Swt semata, pasti memilki tingkat kecerdasan sritual yang lebih tinggi, 

sebab dilaksanakannya amalan sunnat itu, bermaksud untuk lebih dekat lagi 

dengan Allah Swt. 

6. Mengikat anak dengan rasa muraqabah  

Muraqbah berarti merasa selalu di awasi oleh sang maha pencipta. Puncak 

dari ikatan yang telah disebutkan di atas adalah muraqabah. Anak yang telah 

terbiasa sadar  di awasi oleh Allah dalam kehidupannya, maka sesungguhnya 

memiliki kecerdasan spiritual yang tinggi terutama dalam self control. Jika self 

control tak ada pada diri seseorang maka ia akan kehilangan arah dan mudah 

untuk digoyahkan. Teori barat menganggap bahwa self kontrol di dapat melalui 

proses rekayasa psikologi. Namun dalam Islam seseorang mendapatkan self 

control tersebut melalui kedekatannya kepada Allah Swt. Anak yang 

bermuraqabah patsi akan selalu berlaku jujur, dan tidak akan mengambil barang 

oran lain, sebab merasa selalu di awasi oleh Allah Swt. 

 

Penutup 

 Perlu diketahui bahwa pembekalan anak dalam hal kecerdasan spiritual 

tidaklah cukup dilakukan di lingkungan sekolah saja, sebab jumlah jam untuk 

mata pelajaran agama tidaklah banyak. Oleh karena itu, orang tua sebagai 

madrasatul ula (lembaga pendidikan pertama) harus menjadi kunci keberhasilan 

spiritual anak. Tumbuh kembang spiritualnya sangat berbanding dengan 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   17 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

spiritualitas orang tua. Jika orang tua jauh dari agama maka anak juga akan jauh 

dari agama, sebaliknya jika orang tua dekat dengan agama maka anak juga akan 

dekat. 

 Pendidikan keteladanan menjadi kunci sukses dalam optimalisasi 

kecerdasan spiritual anak ini. Sebab kecerdasan spiritual tidah hanya menuntut 

keberhasilan dari segi pemahaman saja, melainkan yang terpenting adalah dari 

segi pengamalan. Pemahaman tanpa pengamalan bagai orang yang sombong, 

sedang pengamalan tanpa pemahaman bagai orang yang bodoh. 

 

Daftar Pustaka 

al-Ghazalī, Abū Ḥamid Muḥ ammad Ibn Muḥ ammad, Ihyā’ Ulūm al-Dīn, Jilid 

III,  Beirut: dar al-Kutub Ilmiyah, tt. 

Atabik, Ahmad dan Ahmad Burhanuddin, Konsep Nasih Ulwan Tentang 

Pendidikan Anak, dalam Jurnal Elementary Vol. 3 No. 2 Juli-Desember 

2015. 

Borneman, John, Syrian Episodes: Sons, Fathers, and An Anthropologist in 

Aleppo, New Jersey: Princenton University Press, 2007.  

Chatib, Munif, Sekolah Anak-Anak Juara Berbasis Pendidikan Jamak dan 

Pendidikan  Berkeadilan, Bandung: Kaifa, 2012. 

Ginanjar, Ary, ESQ (Emotional Spiritual Quotient), Jakarta: Arga, 2001. 

Indratno, A. Ferry T., Menyambut Kurikulum 2013, Jakarta: Kompas, 2013. 

Iqbal, Abu Muhammad, Pemikiran Pendidikan Islam, Yogjakarta: Pustaka 

Pelajar, 2015. 

Jaya, Yahya, Spiritual Islama, Jakarta: Ruhama, 1994, h. 27 dan lihat juga  

Ginanjar, ESQ (Emotional Spiritual Quotient).. 

Kahhalah, Umar Riḍ a, Dirāsāt Ijtimā’iyah fī al-‘Uṣ ur al-Islām, Dimasyq, 

Muthaba’ah at-Ta’auniyah, 1973.  

Ma’athi, Musthafa Abdul, Membimbing Anak Gemar Shalat, Solo: Insan Kamil, 

2008. 

Nurhadi, M., Pendidikan Kedewasaan Dalam Perspektif Psikologi Islami, 

Yogjakarta: Deepublish, 2014. 

Sugono, Dendy (Pimpinan Redaksi), Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), 

Jakarta: Pusat Bahasa, 2008. 

Tasmara, Toto,  Kecerdasan  Ruhiah  (Transdental  Intelegensi:  Membentuk  

Kepribadian  

Yang Bertanggung Jawab, Professional dan Berakhlak), Jakarta: Gema Insani 

Press, 2001. 



Al-Fatih: Jurnal Pendidikan dan Keislaman   18 

 

Vol. I. N0. 1 Januari – Juni 2018 

‘Ulwan , Abdullah Nashih, Tarbiyatul Aulad; Pendoman Pendidikan Anak Dalam 

Islam, Terj: Anwar Rasyidi, dkk, Semarang: As-Syifa, 1981. 

--------------------------------, Tarbiyah al-Aulād fī al-Islām, Jilid I dan II, Mesir: 

Dār as-Salām, 1997. 

Zohar, Danah dan Ian Marshall, Spritual  Capital;  Memberdayakan  SQ  di  

Dunia  Bisnis, Bandung: Mizan Pustaka, 2004. 

Zohar, Danah dan Ian Marshall, SQ; Kecerdasan Spiritual, Bandung: Mizan, 

2007. 


