
 

⁠ AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam 

   Volume. 2, Nomor. 4 November 2025 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

DOI: https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i4.302    
Tersedia: https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL   

Naskah Masuk: 17 September 2025; Revisi: 21 Oktober 2025; Diterima: 28 November 2025;  

Terbit: 30 November 2025 

 

 
 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and 

Emotional Learning di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam 

Pendidikan Agama Islam di Indonesia 
 

Afiyatun Kholifah1*, Asa Nadira Pramesti2, Camelyati Kulsum Padilah3, 

Siti Nurhalimah4 
1-4Pendidikan Agama Islam, Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: afiyatun.kholifah@fai.unsika.ac.id  

 
Abstract. This comparative study analyzes the models of character education by comparing the implementation 

of Social and Emotional Learning (SEL) in Finland and the Akhlak (Moral) Curriculum within Islamic Religious 

Education (PAI) in Indonesia. Modern education demands not only cognitive intelligence but also emotional and 

moral maturity, highlighted by rising issues like bullying and mental health problems in adolescents. Finland's 

success is attributed to the strong integration of SEL, a psychological method focusing on five core competencies 

(self-awareness, self-management, social awareness, relationship skills, and responsible decision-making) that 

fosters a positive school climate. In contrast, Indonesia's PAI Akhlak Curriculum aims to form character rooted 

in theological-spiritual values (piety and obedience). Using a descriptive qualitative comparative method through 

literature review and content analysis, the study found that despite sharing the core objective of cultivating moral 

character , their foundations differ: SEL is secular-humanistic for well-being, while Akhlak is theological-

spiritual. Furthermore, Finland's system employs a low-pressure, integrated, formative evaluation, supported by 

teacher autonomy, while Indonesia's PAI implementation faces challenges from a dominant focus on quantitative 

cognitive assessment. The study recommends that PAI adopt the structured SEL framework as a methodological 

bridge to translate Akhlak values into concrete student behavior and promote active, affect-focused learning. 

 

Keywords: Akhlak Curriculum; Character Education; Comparative Study; PAI; Social Emotional Learning (SEL) 
 
Abstrak. Studi komparatif ini menganalisis model pendidikan karakter dengan membandingkan implementasi 

Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 

di Indonesia. Pendidikan modern dituntut untuk mencetak individu yang matang secara emosional dan moral, 

mengingat tantangan seperti degradasi moral dan peningkatan kasus perundungan. Keberhasilan Finlandia terletak 

pada integrasi kuat SEL, metode psikologis yang berfokus pada lima kompetensi inti (kesadaran diri, manajemen 

diri, kesadaran sosial, keterampilan berelasi, dan pengambilan keputusan yang bertanggung jawab) untuk 

menciptakan iklim sekolah positif. Sebaliknya, Kurikulum Akhlak PAI di Indonesia berakar pada nilai teologis-

spiritual untuk membentuk karakter yang saleh dan patuh. Dengan menggunakan metode kualitatif deskriptif 

komparatif melalui analisis literatur, penelitian ini menemukan bahwa meskipun tujuan intinya serupa, yaitu 

membentuk karakter yang bermoral , filosofi dasarnya berbeda: SEL bersifat sekuler-humanistik untuk 

kesejahteraan, sedangkan Akhlak bersifat teologis-spiritual. Implementasi juga menunjukkan perbedaan, di mana 

Finlandia menerapkan evaluasi formatif berkelanjutan dan otonomi guru, sementara PAI Indonesia masih 

menghadapi tantangan sistemik dari dominasi penilaian kognitif-kuantitatif. Oleh karena itu, penelitian 

merekomendasikan PAI mengadopsi kerangka SEL sebagai jembatan metodologis untuk menerjemahkan nilai-

nilai Akhlak ke dalam perilaku siswa yang nyata dan mendorong pembelajaran yang aktif serta berfokus pada 

aspek afektif. 

 

Kata kunci: Akhlak; Kurikulum Akhlak; Pendidikan Agama Islam; Pendidikan Karakter; Social Emotional 

Learning (SEL) 

 

1. LATAR BELAKANG 

Pendidikan di dunia modern ini dihadapkan dengan banyak tantangan yang sulit. Dunia 

pendidikan tidak lagi sekadar dituntut untuk mencetak individu yang cerdas secara kognitif, 

tetapi juga yang matang secara emosional dan moral (Sakiinah et al., 2022). Fenomena 

degradasi moral, seperti meningkatnya kasus bullying, gangguan mental pada remaja, hingga 

kekerasan di lingkungan sekolah, menjadi indikator bahwa ada kesenjangan dalam 

https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i4.302
https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL
mailto:afiyatun.kholifah@fai.unsika.ac.id


 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

47        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

pembentukan karakter siswa (MARLINA et al., 2024). Hal ini menuntut adanya reorientasi 

tujuan pendidikan, dari sekadar transfer pengetahuan (transfer of knowledge) menjadi 

penanaman nilai (transfer of values) kepada para pelajar di sekolah (Yulianti, 2021). 

Untuk melakukan penanaman nilai pada pelajar, maka diperlukan sebuah cara untuk 

mencapai hal tersebut. Salah satu caranya adalah untuk melakukan implementasi pembelajaran 

untuk memahami bagaimana karakter pelajar untuk bisa ditanamkan nilai-nilai yang baik. 

Finlandia sering dijadikan tolak ukur keberhasilan pendidikan dunia. Keunggulan pendidikan 

Finlandia tidak hanya terletak pada skor akademik yang konsisten tinggi, tetapi juga pada 

tingkat kebahagiaan dan kesejahteraan psikologis para pelajarnya. Kunci dari keberhasilan ini 

adalah integrasi Social and Emotional Learning (SEL) yang kuat dalam kurikulum mereka 

(Yustiani et al., 2024).  

SEL di Finlandia bukan hanya mata pelajaran tambahan, melainkan metode psikologis 

yang melatih siswa untuk memiliki kesadaran diri, manajemen diri, kesadaran sosial, 

keterampilan berelasi, dan pengambilan keputusan yang bertanggung jawab. Pendekatan ini 

lebih menyentuh kepada bidang humanis dan berbasis pada riset psikologi perkembangan, yang 

terbukti efektif menciptakan iklim sekolah yang positif dan inklusif. 

Di sisi lain, Indonesia menggunakan cara filosofis dalam pembangunan karakter pelajar 

yang berakar kuat pada nilai-nilai religius. Salah satu caranya dalam sistem pendidikan 

nasional adalah dengan Pendidikan Agama Islam (PAI) yang memegang peranan sentral 

sebagai ujung tombak pembentukan karakter, yang secara spesifik dikenal sebagai Pendidikan 

Akhlak. 

Kurikulum Pendidikan Akhlak dalam PAI bertujuan membentuk manusia yang tidak 

hanya baik secara sosial (hablum minannas), tetapi juga memiliki keterikatan spiritual dengan 

Tuhan (hablum minallah). Konsep akhlak dalam Islam mencakup hal-hal yang sangat luas, 

mulai dari sopan santun hingga penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). 

Namun, terdapat perbedaan dalam implementasi dalam penanaman nilai-nilai karakter 

pada pelajar. Pendidikan Agama Islam wajib diajarkan dari tingkat dasar hingga perguruan 

tinggi, agar penanaman nilai moral pada pelajar yang dididik pada sekolah di Indonesia bisa 

didapatkan sejak usia dini. Namun, dengan implementasi tersebut, kritik sering muncul bahwa 

pembelajaran PAI di Indonesia masih terjebak pada tataran kognitif-dogmatis (hafalan dalil 

dan hukum), dan belum sepenuhnya berhasil menyentuh aspek afektif serta perilaku siswa 

secara mendalam seperti halnya mekanisme internalisasi pada SEL. 

 



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

Penelitian ini menjadi penting karena adanya perbedaan yang menarik antara kedua 

model tersebut. SEL di Finlandia berangkat dari pendekatan psikologi sekuler-humanis yang 

menekankan pada keterampilan emosional untuk kesejahteraan hidup (well-being), sedangkan 

Kurikulum Akhlak di Indonesia berangkat dari pendekatan teologis-spiritual yang menekankan 

pada kepatuhan dan kesalehan. Oleh karena itu, dilakukan penelitian ini untuk meneliti hal 

tersebut dalam pendidikan karakter yang menggabungkan keterampilan sosio-emosional 

modern dengan kekayaan nilai spiritualitas di Indonesia. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Konsep Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter saat ini topik menjadi penting dan banyak dibicarakan, baik di 

kalangan pelajar maupun para praktisi pendidikan. Hal ini disebabkan pendidikan karakter 

dianggap sebagai solusi untuk mengatasi berbagai fenomena perilaku negatif dan penurunan 

moral yang semakin meningkat, khususnya pada generasi muda. Pendidikan karakter bertujuan 

membentuk kepribadian individu melalui pendidikan budi pekerti yang nyata diwujudkan 

dalam perilaku seperti kejujuran, tanggung jawab, dan rasa hormat terhadap orang lain 

(Gunawan, 2022). 

Menurut Thomas Lickona, pendidikan karakter merupakan proses sadar yang membantu 

seseorang untuk memahami, merasakan, dan menerapkan nilai-nilai etika secara konsisten 

dalam kehidupan. Pendidikan karakter tidak sekedar mengajarkan mana yang benar dan salah, 

melainkan menanamkan kebiasaan berbuat baik sehingga perilaku terpuji menjadi bagian dari 

diri pribadi (Gunawan, 2022). 

Di Indonesia, pendidikan karakter sangat terkait dengan nilai-nilai luhur budaya bangsa 

dan agama, yang bertujuan membentuk generasi muda menjadi manusia dan warga negara yang 

berakhlak mulia serta bertanggung jawab. Guru berperan penting dalam membentuk karakter 

peserta didik melalui keteladanan dan interaksi sosial yang terjadi dalam keluarga, sekolah, 

dan masyarakat (Gunawan, 2022). 

Kerangka pembentukan karakter mencakup pengembangan aspek spiritual dan 

emosional, intelektual, fisik, serta afektif dan kreativitas, yang saling terkait membentuk 

pribadi yang utuh dan berkarakter kuat. Pendidikan karakter adalah proses berkesinambungan 

yang menyatukan aspek pengetahuan, perasaan, dan tindakan moral dalam diri peserta didik, 

sehingga menghasilkan perilaku yang konsisten dan bermakna (Gunawan, 2022). 

  



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

49        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

Model Social and Emotional Learning (SEL) 

Model Social and Emotional Learning (SEL) yang diuji oleh (Ross & Tolan, 2018) dalam 

artikel mereka mengacu pada kerangka kerja model CASEL yaitu Collaborative for Academic, 

Social, and Emotional Learning. CASEL merupakan sebuah organisasi yang fokus pada 

pengembangan dan pengintegrasian pembelajaran sosial dan emosional (Social and Emotional 

Learning atau SEL) ke dalam sistem pendidikan di seluruh dunia. Organisasi ini menyediakan 

kerangka kerja dan standar yang membantu sekolah dan komunitas menciptakan lingkungan 

yang mendukung perkembangan sosial, emosional, dan akademik siswa secara menyeluruh. 

yang terdiri dari lima kompetensi utama. Kompetensi tersebut meliputi: 

1. Pengelolaan Diri (Self-management): Kemampuan mengatur pikiran, perasaan, dan 

perilaku dengan efektif agar dapat menyikapi situasi secara tepat. 

2. Kesadaran Diri (Self-awareness): kemampuan mengenali serta memahami emosi, 

kekuatan, dan kelemahan diri sendiri secara akurat. 

3. Kesadaran Sosial (Kesadaran sosial): kemampuan untuk memahami perspektif orang 

lain dan merasakan empati atas perasaan atau kebutuhan mereka. 

4. Keterampilan Hubungan (Relationship skills): Kemampuan memelihara dan 

memelihara hubungan yang sehat melalui komunikasi yang baik, kolaborasi, dan 

penyelesaian konflik dengan cara yang konstruktif. 

5. Pengambilan Keputusan yang Bertanggung Jawab (Responsible Decision Making): 

Kemampuan membuat keputusan berdasarkan pertimbangan moral dan etika dengan 

memperhatikan dampak bagi diri sendiri dan orang lain. 

Kelima kompetensi ini disusun untuk membantu perkembangan sosial dan emosional 

remaja secara menyeluruh, mendukung prestasi akademik sekaligus kesejahteraan psikologis 

mereka. Ross dan Tolan menunjukkan bahwa model CASEL ini valid dan efektif dalam 

mendeskripsikan keterampilan sosial dan emosional pada remaja, dan berhubungan positif 

dengan berbagai hasil positif seperti keterlibatan di sekolah dan penurunan perilaku 

bermasalah. 

Model ini dapat dijadikan pijakan untuk membandingkan dengan model pendidikan 

karakter lain, misalnya Kurikulum Akhlak pada Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia, 

untuk mendiskusikan perbedaan dan kesamaan dalam pengembangan karakter peserta didik. 

  



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia bertujuan 

membentuk karakter dan kepribadian peserta didik berdasarkan nilai-nilai Islam yang 

terkandung dalam budaya bangsa. Kurikulum ini dirancang untuk mengintegrasikan nilai 

moral dan sosial secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari siswa. Tantangan yang 

dihadapi adalah bagaimana menyampaikan materi akhlak secara relevan bagi generasi muda 

yang hidup di era teknologi dan informasi, sehingga pendekatan pembelajaran harus 

disesuaikan dengan kebutuhan mereka (Rivai et al., 2025). 

Materi akhlak ini tidak hanya terfokus pada teori, tetapi juga menanamkan kebiasaan 

positif seperti kejujuran, tanggung jawab, dan toleransi melalui keteladanan guru serta sinergi 

dengan lingkungan keluarga dan masyarakat. Kurikulum PAI berupaya memperkuat 

pendidikan karakter berbasis nilai keislaman yang relevan dalam situasi sosial budaya 

Indonesia, termasuk menghadapi dinamika globalisasi (Rivai et al., 2025). 

Selain itu, pendidikan akhlak juga melibatkan kegiatan praktik nyata dalam kehidupan 

siswa, seperti kegiatan sosial dan program pesantren kilat yang mengintegrasikan nilai-nilai 

agama secara berkelanjutan. Dengan demikian, kurikulum ini diharapkan menghasilkan 

generasi muda yang memiliki kepribadian mulia sekaligus mampu beradaptasi dengan 

perubahan zaman tanpa kehilangan identitas keislaman dan kebangsaan (Rivai et al., 2025). 

Penelitian Terdahulu yang Relevan 

Berikut adalah penjelasan perbandingan model pendidikan karakter antara implementasi 

Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di Indonesia berdasarkan artikel terdahulu: 

1. Dalam artikel (Sofiani et al., 2025) yang berjudul "Perbandingan Kurikulum 

Pendidikan Karakter Indonesia dan Finlandia: Implikasi Bagi Pengembangan Karakter 

Siswa", dijelaskan bahwa sistem pendidikan karakter di Finlandia tekanan 

pembentukan karakter secara holistik yang terintegrasi dalam pembelajaran sehari-hari. 

Finlandia mengutamakan pembentukan karakter sejak dasar pendidikan, sebagai 

fondasi sebelum pengenalan mata pelajaran pengetahuan dasar. Pendekatan ini 

dilengkapi dengan intervensi sosial dan emosional yang sistematis untuk mendukung 

perkembangan siswa secara menyeluruh. 

2. Dalam artikel (Khilmiyah, 2013) yang berjudul "Model pembelajaran PAI dengan 

pendekatan social emosional learning (SEL) untuk memperkuat karakter dan akhlak 

mulia siswa sekolah dasar", penulis mengembangkan model pembelajaran PAI yang 



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

51        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

menggabungkan prinsip SEL sebagai cara efektif memperkuat pendidikan karakter dan 

akhlak mulia siswa. Model ini menekankan pada pengembangan nilai-nilai keagamaan 

dan moral melalui interaksi sosial yang positif, baik di lingkungan sekolah maupun 

keluarga, dengan tujuan membentuk perilaku dan karakter Islami yang kuat. 

3. Sedangkan dalam artikel (Khilmiyah, 2013) yang berjudul "Perbandingan Kurikulum 

Di Finlandia Dan Indonesia Dari Perspektif Keunggulan", implementasi pendidikan 

karakter di Finlandia banyak menitikberatkan pada kemandirian, kreativitas, dan 

keterampilan sosial yang diaktifkan dalam aktivitas pembelajaran melalui metode 

belajar yang aktif dan kolaboratif. Sementara di Indonesia fungsi pendidikan karakter 

banyak dihubungkan dengan pendidikan agama yang menanamkan nilai-nilai moral 

melalui penanaman akhlak mulia berdasarkan sistem keagamaan lokal yang kental. 

Penelitian ketiga artikel tersebut menggaris bawahi bahwa meskipun tujuan utama sama 

yaitu membentuk karakter dan sikap positif peserta didik, namun Finlandia mengembangkan 

pendekatan yang lebih luas dan terintegrasi dalam aspek sosial dan emosional, sementara 

Indonesia menerapkan pendekatan yang lebih fokus pada nilai-nilai agama dan budaya sebagai 

landasan pengembangan karakter siswa. Perbedaan ini mencerminkan adaptasi kontekstual 

terhadap kebutuhan sosial budaya masing-masing negara dalam upaya optimalisasi karakter 

pendidikan. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Metode penelitian ini menggunakan jenis studi komparatif dengan pendekatan kualitatif 

deskriptif untuk membandingkan implementasi karakter pendidikan antara Social and 

Emotional Learning (SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama 

Islam (PAI) di Indonesia. Sumber data penelitian terdiri dari literatur berupa buku, dokumen 

kebijakan, kurikulum nasional, serta jurnal internasional yang membahas pendidikan karakter 

di kedua negara. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur dan dokumentasi 

dengan cara membaca dan mencermati sumber-sumber tersebut secara sistematis. Analisis data 

menggunakan teknik analisis isi (content analysis) yang bertujuan untuk secara objektif 

menemukan karakteristik pesan-pesan dari dokumen serta melakukan analisis komparatif 

untuk mengidentifikasi persamaan dan perbedaan pada model pendidikan karakter Finlandia 

dan Indonesia secara mendalam dan sistematis (Lestari & Shalihudin, 2023). 

 

  



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Implementasi SEL di Finlandia 

Implementasi Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia merupakan bagian 

integral dari filosofi pendidikan nasional yang mengedepankan pendekatan holistik. Model ini 

mengaitkan perkembangan karakter dengan lingkungan belajar yang inklusif, didukung oleh 

otonomi profesional yang kuat pada guru dan budaya kepercayaan institusional yang meluas. 

Prinsip Dasar dan Kerangka Social and Emotional Learning (SEL) 

Prinsip-prinsip SEL di Finlandia sangat selaras dengan kerangka kerja yang 

dikembangkan oleh Collaborative for Academic, Social, and Emotional Learning (CASEL). 

Kerangka ini mengorganisasi pengetahuan, keterampilan, dan kemampuan siswa ke dalam lima 

kompetensi inti SEL: Kesadaran Diri, Manajemen Diri, Kesadaran Sosial, Keterampilan 

Berhubungan, dan Pengambilan Keputusan yang Bertanggung Jawab. Kompetensi-kompetensi 

ini dipandang sebagai hal yang saling terkait dan esensial bagi pertumbuhan dan perkembangan 

siswa secara menyeluruh.    

Fokus SEL telah diperluas melampaui dimensi psikologis murni untuk mencakup peran 

institusional dan ekuitas. Sejak tahun 2019, definisi kompetensi CASEL diperbarui untuk 

secara eksplisit menempatkan SEL sebagai pengungkit utama (lever) dalam menciptakan 

lingkungan belajar yang adil (equitable learning environments) dan memupuk perkembangan 

yang sehat bagi seluruh peserta didik dan orang dewasa. Orientasi ini menunjukkan bahwa 

Finlandia memandang pengembangan sosial-emosional sebagai alat reformasi sistemik. 

Tujuannya adalah untuk memastikan bahwa semua siswa, tanpa memandang latar belakang, 

memperoleh kompetensi intrapersonal, interpersonal, dan institusional yang diperlukan untuk 

berhasil di masyarakat yang semakin kompleks dan berbasis pengetahuan.    

Secara pragmatis, SEL berfungsi sebagai fondasi bagi keberhasilan yang lebih luas. 

Penelitian menunjukkan bahwa implementasi SEL di sekolah menghasilkan berbagai hasil 

positif, termasuk peningkatan kinerja akademik, penjalinan hubungan yang sehat, keterlibatan 

sipil yang bertanggung jawab, serta penurunan signifikan pada tingkat stres dan kecemasan 

siswa. Pencapaian hasil positif dan berkurangnya tekanan psikologis ini dimungkinkan oleh 

adanya budaya sekolah yang rendah risiko evaluasi. Dalam lingkungan yang bebas dari tekanan 

ujian standar yang tinggi, keterampilan sosial-emosional dapat dipraktikkan secara otentik, 

yang pada akhirnya meningkatkan kesejahteraan dan fokus kognitif siswa.    

Implementasi Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia merupakan bagian 

integral dari filosofi pendidikan nasional yang mengedepankan pendekatan holistik. Model ini 



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

53        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

mengaitkan perkembangan karakter dengan lingkungan belajar yang inklusif, didukung oleh 

otonomi profesional yang kuat pada guru dan budaya kepercayaan institusional yang meluas. 

Integrasi dalam Kurikulum Finlandia 

SEL di Finlandia diimplementasikan melalui pendekatan holistik dan terintegrasi secara 

lintas disiplin, bukan sebagai mata pelajaran tambahan. Filosofi ini mencerminkan pandangan 

bahwa kompetensi sosial dan emosional adalah modus operandi dari seluruh proses 

pendidikan. Sistem pendidikan Finlandia berfokus pada pengembangan karakter, kreativitas, 

dan kemampuan kolaboratif melalui metode pembelajaran yang sering berbasis proyek.    

Integrasi kurikulum ini didukung oleh tiga prinsip utama kebijakan pendidikan Finlandia: 

mendukung visi masyarakat berbasis pengetahuan, mempromosikan kesetaraan pendidikan, 

dan meningkatkan otorisasi lokal (Fadhil et al., 2024). Fakta bahwa SEL tidak diisolasi dalam 

satu subjek menunjukkan bahwa kompetensi ini dianggap setara pentingnya dengan literasi dan 

numerasi. Jika SEL diajarkan secara terpisah, risiko dianggap sebagai subjek sekunder akan 

muncul (Schonert-Reichl, 2017). Di Finlandia, integrasi lintas kurikulum menunjukkan bahwa 

keterampilan SEL adalah prasyarat untuk keterlibatan yang efektif dalam semua bidang studi.    

Otorisasi lokal yang ditekankan dalam kebijakan pendidikan nasional memungkinkan 

sekolah dan guru untuk secara kolektif merancang kurikulum mereka. Struktur ini 

memungkinkan penerjemahan kerangka SEL yang bersifat universal (seperti CASEL) menjadi 

praktik pedagogis yang disesuaikan dengan kebutuhan lokal, menjamin relevansi dan 

kepemilikan guru terhadap implementasi karakter di lingkungan mereka masing-masing.    

Strategi Pembelajaran dan Peran Guru 

Strategi pembelajaran yang diterapkan di Finlandia bersifat fleksibel dan sangat 

bergantung pada peran sentral guru sebagai profesional otonom. Guru diakui secara luas 

sebagai keunggulan sejati dalam sistem pendidikan Finlandia.    

Kepercayaan institusional ini didasarkan pada standar kualifikasi yang sangat tinggi. 

Guru kelas (mengajar kelas 1 hingga 6) harus memiliki gelar Sarjana dalam pendidikan, 

sementara guru mata pelajaran spesialis harus menyelesaikan gelar Master dalam mata 

pelajaran yang mereka ajarkan, ditambah dengan studi pedagogis. Standar kualifikasi yang 

ketat ini menjadi prasyarat untuk pemberian otonomi yang luas.    

Peran dalam Pengembangan Kurikulum dan Pedagogi. Guru diberikan kewenangan 

untuk secara mandiri dan kolektif merancang kurikulum sekolah mereka. Mereka memiliki 

kebebasan untuk memilih cara pengajaran yang efektif, menilai seberapa baik siswa belajar, 

dan mengarahkan pengembangan profesional mereka sendiri. Otonomi ini memastikan bahwa 

guru memiliki kedalaman pengetahuan pedagogis yang memadai untuk mengintegrasikan SEL 



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

secara efektif di dalam kelas. Kepemimpinan kolektif dalam desain kurikulum ini merupakan 

mekanisme penting yang menjamin konsistensi implementasi SEL di seluruh sekolah, 

sekaligus menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama terhadap kesejahteraan dan 

perkembangan karakter siswa. Guru memegang peran penting sepanjang proses pembelajaran, 

mulai dari pengenalan awal peserta didik, penguasaan kelas, hingga tahap evaluasi. 

Evaluasi Karakter 

Sistematika evaluasi di Finlandia sangat berbeda dari banyak sistem pendidikan yang 

berorientasi pada hasil terpusat. Evaluasi pembelajaran bersifat formatif dan holistik, dengan 

fokus utama pada perkembangan berkelanjutan siswa.    

Evaluasi di Finlandia bertujuan untuk memberikan umpan balik yang mendukung proses 

belajar, bukan untuk mengklasifikasikan atau memeringkat siswa. Penilaian bersifat holistik, 

yang berarti menilai kemajuan menyeluruh siswa, termasuk kompetensi sosial dan emosional 

mereka, bukan hanya capaian kognitif. Filosofi evaluasi ini memungkinkan siswa untuk 

mengambil risiko, mencoba keterampilan baru, dan belajar dari kesalahan tanpa takut akan 

konsekuensi akademik yang permanen, yang sangat penting untuk penguasaan kompetensi 

interpersonal SEL.    

Salah satu ciri khas sistem evaluasi Finlandia adalah tidak adanya Patokan Standar 

Kompetensi Minimum (KKM) dan Ujian Nasional (UN). Kebijakan ini secara langsung 

menciptakan lingkungan belajar yang rendah tekanan. Dalam konteks pendidikan karakter, 

budaya evaluasi bebas ancaman ini terbukti unggul dalam mendorong partisipasi aktif peserta 

didik, kreativitas, dan kolaborasi. Sebaliknya, lingkungan yang berfokus pada ujian dan 

capaian nilai yang tinggi (high-stakes culture) cenderung membatasi partisipasi aktif siswa, 

sebagaimana yang diamati dalam studi komparatif. 

Implementasi Kurikulum Akhlak dalam PAI di Indonesia 

Implementasi Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia 

berakar kuat pada landasan teologis dan bertujuan membentuk karakter moral yang sesuai 

dengan nilai-nilai agama. PAI memegang peranan vital dalam pembentukan karakter dan moral 

siswa di Indonesia 

Landasan Kurikulum Akhlak 

Kurikulum Akhlak didukung oleh fondasi yang komprehensif, menggabungkan dimensi 

filosofis, teologis, dan ideologis nasional. Landasan Filosofis-Teologis. Pengembangan 

kurikulum PAI didasarkan pada tiga landasan pokok filsafat ilmu Islam: ontologi (hakikat 

keberadaan), epistemologi (hakikat pengetahuan, yang bersumber dari wahyu Al-Qur'an), dan 

aksiologi (hakikat nilai). Landasan ini diperlukan untuk memastikan kurikulum selaras dengan 



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

55        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

nilai-nilai agama Islam. Sumber utama ajaran ini adalah Al-Qur'an, yang menyediakan 

petunjuk komprehensif, dan Hadits, yang berfungsi sebagai contoh konkret (sunnah) untuk 

penerapan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari. Landasan teologis ini memberikan 

kekokohan normatif dan otoritas transendental bagi nilai-nilai Akhlak, memastikan standar 

moralitas yang diajarkan memiliki landasan yang tetap.    

Landasan Ideologis Nasional di Indonesia, kurikulum PAI juga harus memiliki akar pada 

Pancasila, khususnya sila pertama, "Ketuhanan Yang Maha Esa". Nilai-nilai budaya yang 

terkandung dalam Pancasila berurat dan berakar dalam kebudayaan bangsa dan harus 

ditanamkan melalui pendidikan nasional. Landasan ini menuntut guru PAI untuk tidak hanya 

mengajarkan norma teologis tetapi juga mengintegrasikannya dengan etika publik yang relevan 

dalam konteks pluralisme Indonesia, sehingga nilai-nilai religius diterjemahkan menjadi 

perilaku yang berlandaskan pada filosofi bangsa.    

Tujuan utama dari landasan filosofis-teologis ini adalah untuk mensintesis pendekatan 

holistik yang mengintegrasikan aspek kognitif (pengetahuan agama), afektif (pembentukan 

sikap), dan psikomotorik (keterampilan ibadah dan perbuatan baik). 

Materi dan Pendekatan Pembelajaran 

Materi Akhlak secara spesifik mencakup dimensi hubungan vertikal (dengan Tuhan) dan 

horizontal (dengan sesama manusia), yang diajarkan melalui pendekatan berbasis praktik dan 

keteladanan. Materi yang ditanamkan meliputi: 

1) Akhlak kepada Allah SWT 

Penanaman akidah yang kuat adalah hal mutlak pertama dan utama. Hal ini dilakukan 

melalui konsep Ihsan kesadaran bahwa Allah Maha Melihat dan melalui muhasabah 

(introspeksi) untuk menumbuhkan kesadaran diri. Upaya ini secara fungsi sebanding dengan 

tujuan Kesadaran Diri dalam SEL, meskipun landasannya adalah teologis.    

2) Meneladani Akhlak Nabi Muhammad SAW 

Siswa diajarkan untuk meneladani sifat-sifat Rasulullah sebagai uswatun hasanah, 

dengan contoh nyata seperti kejujuran dan kedisiplinan.    

3) Etika Pergaulan 

Materi ini dibagi menjadi tiga lingkungan yaitu Akhlak dalam lingkungan keluarga 

(menghormati orang tua dan bersikap baik terhadap yang lebih muda), Akhlak dalam 

lingkungan masyarakat (keteladanan dalam berperilaku), dan Akhlak dalam lingkungan 

sekolah (kerja sama dan interaksi dengan teman sebaya).    



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

Pendekatan Pembelajaran dengan menggunakan metode pembelajaran PAI memiliki 

kedudukan signifikan untuk mencapai tujuan pendidikan Islam. Strategi implementasi 

didominasi oleh Pembiasaan. Guru PAI menekankan keteladanan yang dicontohkan melalui 

komunikasi yang terjalin intensif selama kegiatan pembelajaran. Selain itu, pendidikan Akhlak 

diperkuat melalui kegiatan ekstrakurikuler seperti pembelajaran Al-Qur’an, pesantren kilat, 

dan bakti sosial. Keberhasilan pembiasaan menuntut adanya sinergitas antara lingkungan 

keluarga, masyarakat, dan sekolah, karena kurangnya konsistensi di salah satu lingkungan 

dapat mempersulit internalisasi nilai-nilai moral. 

Peran Guru PAI 

Kualitas pembelajaran PAI dan pembentukan akhlak sangat bergantung pada kompetensi 

guru. Guru PAI mengemban peran ganda yang menuntut standar moral dan profesional yang 

tinggi.    

Tuntutan dan Kompetensi Guru. Guru PAI harus memiliki dan terus meningkatkan empat 

kompetensi: pedagogik, sosial, kepribadian, dan profesionalisme. Peran terpenting guru PAI 

adalah sebagai teladan (uswatun hasanah) dalam perkataan dan perbuatan. Guru juga harus 

bertindak sebagai agen perubahan (agent of change) untuk mengarahkan perilaku siswa ke arah 

yang lebih baik. Tuntutan sebagai teladan menempatkan beban moralitas yang sangat besar 

pada individu guru, yang keberhasilannya seringkali bergantung pada keunggulan 

kepribadiannya.    

Untuk meningkatkan kompetensi ini, diperlukan strategi penyuluhan yang lebih 

terstruktur dan berkelanjutan. Strategi yang terbukti efektif meliputi pelatihan berbasis praktik, 

workshop, dan pembelajaran kolaboratif antara guru PAI. Guru PAI juga bertanggung jawab 

untuk menyusun rencana pembelajaran dan mengevaluasi prosesnya sebelum pelaksanaan. 

Peningkatan kompetensi ini penting agar guru memiliki kemampuan fasilitasi sosial dan 

emosional yang diperlukan untuk menanamkan Ihsan dan mengelola etika pergaulan siswa 

secara efektif. 

Evaluasi Akhlak 

Mekanisme evaluasi akhlak dalam PAI harus selaras dengan tuntutan pembentukan 

karakter. Dalam konteks evaluasi, terdapat berbagai model yang dikembangkan, termasuk 

model evaluasi formatif (selama proses) dan sumatif (di akhir program).    

Penilaian akhlak, yang termasuk dalam aspek afektif, secara ideal harus dilakukan secara 

kualitatif, dinyatakan dengan ungkapan, dan menggunakan teknik non-tes. Model evaluasi 

yang komprehensif, seperti Countenance Evaluation Model, menekankan penilaian tidak hanya 



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

57        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

pada hasil (outcomes) tetapi juga pada konteks (anteseden) dan proses (transaksi). Hal ini 

menunjukkan kesadaran akan perlunya penilaian yang holistik dan prosesual dalam PAI.    

Meskipun Kurikulum Merdeka di Indonesia menguatkan pendekatan holistik, terutama 

dalam penilaian prestasi dan ilmu pengetahuan siswa , terdapat tantangan sistemik. Sistem 

pendidikan Indonesia secara umum masih didorong oleh fokus pada persiapan ujian dan 

capaian nilai kuantitatif. Perbedaan signifikan ini, berbanding terbalik dengan budaya evaluasi 

formatif berkelanjutan dan bebas ancaman di Finlandia , menimbulkan risiko bahwa penilaian 

kualitatif terhadap akhlak dapat disederhanakan atau menjadi sekadar formalitas administrasi. 

Jika tekanan untuk mencapai hasil kognitif kuantitatif mendominasi, upaya untuk menilai dan 

mengembangkan akhlak secara mendalam berpotensi terpinggirkan. Untuk menguatkan 

karakter, sistem harus memberikan sinyal bahwa penilaian afektif dan kualitatif adalah prioritas 

utama. 

Analisis Perbandingan SEL di Finlandia dan Kurikulum Akhlak PAI Indonesia 

Persamaan Tujuan Pendidikan Karakter 

Kedua sistem bertujuan untuk menciptakan individu yang berkarakter, empatik, dan 

mampu hidup harmonis. Bahan ajar haruslah dipilih berdasarkan kecocokannya dengan materi 

yang akan disampaikan karena jika tidak malah akan menghambat kegiatan pembelajaran. 

Bahan ajar yang baik harus memenuhi beberapa kriteria berikut:  

1) Inti atau pokok bahasan haruslah mencakup kompetensi ataupun sub kompetensi yang 

harus dicapai  

2) Standar keterbacaan, dari kesulitan bahasan haruslah sesuai standarnya.  

3) Bahan ajar haruslah dibuat secara sistematis, jelas, dan mudah dipahami. 

Perbedaan Filosofi Dasar dan Orientasi Kompetensi 

Finlandia berlandaskan pada prinsip humanistik, kesejahteraan, dan kebebasan individu. 

Sementara Indonesia berorientasi pada nilai-nilai agama, moral, dan spiritual. Secara singkat, 

inti dari filosofi adalah pedoman moral dan intelektual yang mengarahkan perjalanan, 

sedangkan orientasi kompetensi berfungsi sebagai panduan praktis yang menjabarkan langkah-

langkah serta hasil yang bisa diukur untuk meraih sasaran yang ditetapkan oleh filosofi 

tersebut. Keduanya saling mendukung untuk membangun sistem pendidikan yang menyeluruh. 

Perbedaan Implementasi Pembelajaran 

Finlandia menerapkan metode pembelajaran yang kolaboratif, eksploratif, dan adaptif. 

Di sisi lain, Indonesia masih mengandalkan ceramah dan hafalan, meskipun sudah ada 

perubahan melalui program Merdeka Belajar. Perbedaan cara menerapkan pembelajaran 



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

terletak pada pendekatan dan metode yang digunakan. Misalnya, pembelajaran terdiferensiasi 

menitikberatkan pada kebutuhan setiap siswa secara individu, sedangkan pembelajaran 

berbasis proyek (PBL) lebih menekankan pada pemecahan masalah dan pengerjaan proyek. 

Ada juga perbedaan dalam fokus, seperti pada model pembelajaran interaktif yang 

memperhatikan kegiatan dan kemajuan siswa secara pribadi, tanpa menunggu teman-

temannya. Di sisi lain, ada implementasi yang lebih menekankan penggunaan lingkungan 

sekitar sebagai sarana belajar. 

Perbedaan Evaluasi 

Finlandia menilai kemajuan siswa melalui penilaian formatif. Sementara itu, Indonesia 

masih banyak menggunakan penilaian administratif dan evaluasi kognitif. Perbedaan penilaian 

terletak pada niat dan lingkupnya. Penilaian merupakan sebuah aktivitas menyeluruh yang 

bertujuan untuk mengevaluasi keefektifan, efisiensi, serta nilai keseluruhan dari sebuah 

program, proyek, atau aktivitas, dengan melibatkan proses pengumpulan, analisis, dan evaluasi 

data guna membuata keputusan. Berbeda dengan pengukuran yang hanya berfungsi untuk 

kuantifikasi, dan penilaian (asesmen) yang terfokus pada pengumpulan data atau deskripsi 

kualitatif, penilaian memanfaatkan pengukuran dan penilaian untuk menarik kesimpulan akhir.  

Berdasarkan Tujuan Penilaian berbasis proses, hal terebut bertujuan untuk menemukan 

area yang memerlukan perbaikan selama proses berlangsung, agar hasil akhirnya dapat lebih 

optimal. Sedangkan penilaian berbasis hasil, hal tersebut bertujuan untuk mengetahui apakah 

tujuan akhir telah tercapai dan sejauh mana tingkat keberhasilan yang diraih. Penilaian formati 

dilakukan sepanjang proses guna mengetahui perkembangan dan memberikan umpan balik 

untuk perbaikan. Penilaian sumatif dilaksanakan setelah proses selesai untuk mengevaluasi 

tingkat pencapaian secara keseluruhan. 

Kelebihan dan Kekurangan Masing-masing Model 

Finlandia memiliki keunggulan dalam memberikan otonomi kepada guru, fasilitas, dan 

integrasi karakter, tetapi membutuhkan kompetensi guru yang tinggi. Sebaliknya, Indonesia 

memiliki kekuatan dalam aspek religius, tetapi penerapannya belum merata. Pembelajaran 

yang dilakukan secara langsung umumnya bersifat deduktif. Keuntungan dari pendekatan ini 

adalah kemudahan dalam perencanaan dan penerapan, sementara kelemahan utamanya terletak 

pada pengembangan keterampilan, proses, dan sikap yang dibutuhkan untuk berpikir kritis 

serta interaksi antarpribadi dan pembelajaran dalam kelompok. 

  



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

59        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

Implikasi dan Rekomendasi 

Peluang Adopsi Nilai SEL dalam Pembelajaran Akhlak PAI 

Nilai-nilai SEL seperti empati dan keterampilan sosial dapat memperkuat pendidikan 

akhlak. Peluang ini muncul dari beberapa hal penting: Konsep akhlak dalam Islam, seperti 

kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, dan toleransi, sangat cocok dengan kompetensi inti 

SEL, seperti kesadaran sosial, keterampilan berinteraksi, dan pengambilan keputusan yang 

bertanggung jawab. Membentuk Karakter Lengkap: PAI bertujuan untuk melatih siswa yang 

tidak hanya pintar secara akademis dan spiritual, tetapi juga memiliki karakter yang kuat serta 

tingkah laku yang baik (akhlakul karimah).  

SEL memberikan cara yang terstruktur untuk mencapai tujuan dalam hal perasaan dan 

tindakan, selain mendukung cara belajar berpikir tradisional. Relevansi dengan Masalah Saat 

Ini: Menggunakan SEL membantu siswa mengelola tekanan, memahami perasaan mereka, dan 

mengembangkan hubungan yang baik, yang sangat penting dalam menghadapi tantangan 

psikososial di masa kini yang penuh dengan teknologi dan beragam pemandangan. Inovasi 

dalam Pembelajaran: Mengadopsi SEL bisa mendorong perubahan dalam cara mengajar PAI, 

contohnya dengan metode permainan peran atau pembelajaran yang berbasis pertanyaan, 

sehingga materi tentang akhlak terasa lebih bermakna dan nyata bagi siswa. Kurikulum yang 

Mendukung: Kurikulum Merdeka di Indonesia fokus pada pembelajaran yang memperhatikan 

kebutuhan siswa dan pengembangan kemampuan sosial-emosional, sehingga mendukung 

penggunaan SEL dalam pembelajaran PAI. 

Adaptasi yang Relevan Untuk Konteks Pendidikan Indonesia 

Mengintegrasikan SEL dalam praktik keagamaan dan proyek karakter yang berfokus 

pada akhlak. Adaptasi kurikulum yang fleksibel sangat penting karena memenuhi berbagai 

kebutuhan peserta didik.  

1) Kurikulum Merdeka: Program yang dikelola oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, 

Riset, dan Teknologi ini memberikan kebebasan kepada sekolah untuk menyesuaikan 

kurikulum sesuai dengan bakat dan kebutuhan siswa. Fokusnya adalah pada pembelajaran 

dalam kurikulum, kegiatan di luar kurikulum, dan kegiatan ekstrakurikuler.  

2) Pendidikan Inklusif: Membuat adaptasi kurikulum untuk anak-anak dengan kebutuhan 

khusus melalui penyesuaian cara mengajar atau lingkungan belajar, serta perubahan materi 

pelajaran sangat penting agar semua siswa mendapatkan pendidikan yang layak.  



 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

3) Pembelajaran Berbasis Proyek: Kurikulum dapat mencakup proyek nyata yang melibatkan 

siswa aktif dalam menyelesaikan permasalahan di dunia nyata. Hal ini relevan dengan 

kebutuhan pembangunan negara dan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Rekomendasi Pengembangan Model Pendidikan Karakter Masa Depan 

Rekomendasi pengembangan model pendidikan karakter masa depan mencakup 

beberapa hal penting.  

1) Pertama, kurikulum perlu diintegrasikan agar nilai-nilai karakter terasa dalam setiap mata 

pelajaran, bukan hanya sebagai program tambahan. Selain itu, lingkungan sekolah harus 

dibuat nyaman dan positif, baik secara fisik maupun sosial, melalui tata ruang yang baik, 

tampilan karya siswa, serta interaksi yang baik antar sesama. Program ini juga perlu 

didukung oleh kebijakan yang jelas dan terstruktur agar bisa mencakup seluruh lapisan 

masyarakat.  

2) Kedua, pembelajaran harus menyenangkan dan menyentuhkan karakter. Selain mengasah 

pengetahuan, pembelajaran juga harus membangun kepribadian dan rasa tanggung jawab. 

Misalnya, siswa bisa terlibat dalam proyek sosial seperti kampanye lingkungan, bantuan 

kepada anak jalanan, atau dukungan untuk kelompok yang kurang diperhatikan. Metode 

ini bisa melatih rasa empati, kepedulian, serta kesadaran akan pentingnya kerja sama. 

Pembelajaran yang interaktif dan aktif juga bisa membantu siswa membiasakan perilaku 

yang baik melalui latihan konsisten. Model pembelajaran yang holistik juga penting untuk 

melibatkan berbagai gaya belajar seperti visual, auditori, dan kinestetik melalui 

pengalaman langsung.  

3) Ketiga, peran guru dan orang tua sangat penting. Guru harus dijadikan sebagai teladan dan 

mentor yang mampu mendampingi siswa secara spiritual dan emosional. Untuk itu, guru 

perlu diberi pelatihan yang komprehensif agar bisa menjadi fasilitator yang baik, mampu 

mengajar secara efektif, serta menjadi contoh yang baik bagi siswa. Di sisi lain, orang tua 

juga harus terlibat aktif dalam proses pembentukan karakter anak. Mereka bisa dilibatkan 

melalui pelatihan atau seminar untuk memahami pentingnya peran mereka, serta untuk 

membangun komunikasi yang saling menghargai.  

4) Terakhir, pengembangan keterampilan abad ke-21 juga penting. Siswa perlu diberikan 

kemampuan menggunakan teknologi secara bijak dan etis, termasuk mengetahui dampak 

dari jejak digital dan tata cara berkomunikasi yang baik di dunia maya. Dengan demikian, 

karakter siswa bisa terbentuk secara kuat, kompetitif, dan berintegritas untuk menghadapi 

tantangan masa depan.  



 

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan 
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

 

61        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 
 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Studi komparatif ini menyimpulkan bahwa meskipun Social and Emotional Learning 

(SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia 

memiliki tujuan inti yang serupa untuk membentuk karakter yang bermoral dan berkehidupan 

harmonis , keduanya didasarkan pada filosofi dan model implementasi yang berbeda secara 

mendasar. SEL Finlandia berakar pada pendekatan psikologi sekuler-humanis yang 

menekankan keterampilan emosional untuk kesejahteraan hidup (well-being) dan 

diimplementasikan secara holistik di seluruh kurikulum dengan budaya evaluasi formatif 

berkelanjutan yang rendah tekanan dan otonomi guru yang kuat. Sebaliknya, Kurikulum 

Akhlak PAI Indonesia didasarkan pada pendekatan teologis-spiritual yang menekankan 

kepatuhan dan kesalehan , namun implementasinya masih menghadapi tantangan sistemik, 

yaitu kecenderungan pada penilaian kognitif-kuantitatif dan risiko materi akhlak menjadi 

formalitas administrasi jika tekanan ujian mendominasi. Oleh karena itu, penelitian ini 

merekomendasikan agar PAI mengadopsi kerangka kerja SEL (seperti Kesadaran Diri, 

Keterampilan Berelasi, dan Pengambilan Keputusan yang Bertanggung Jawab) sebagai 

jembatan metodologis yang terstruktur untuk menerjemahkan nilai-nilai Akhlak ke dalam 

perilaku nyata siswa dan untuk mendorong perubahan menuju pembelajaran yang aktif, 

interaktif, dan berfokus pada pengembangan afektif dan sosial-emosional. 

 

DAFTAR REFERENSI 

CASEL. (2020). Kerangka SEL: Lima kompetensi utama. 

Dewan Pendidikan Nasional Finlandia. (2016). Kurikulum Inti Nasional Finlandia. 

Fadhil, M., Mislaini, & Ramadhan, R. S. (2024). Perbandingan kurikulum di Finlandia dan 

Indonesia dari perspektif keunggulan. Jurnal Media Akademik (JMA), 2(12). 

Gunawan, H. (2014). Pembentukan karakter. 

Gunawan, H. (2022). Pendidikan karakter: Konsep dan implementasi (Vol. 1, Issue 1). CV 

Alfabeta. 

Intan, N., Dani, R., Suryati, S., & Adiansha, A. A. (2025). Analisis peran guru dalam 

pembelajaran berdifferensiasi di sekolah dasar. Jurnal Pengajaran Sekolah Dasar, 

4(1), 158–166. https://doi.org/10.56855/jpsd.v4i1.1323 

Khilmiyah, A. (2013). Model pembelajaran PAI dengan pendekatan social emotional learning 

(SEL) untuk memperkuat karakter dan akhlak mulia siswa sekolah dasar. Didaktika 

Religia, 1(1). https://doi.org/10.30762/didaktika.v1i1.110 

Lestari, R. E., & Shalihudin, A. F. (2023). Perbandingan kurikulum pendidikan di Indonesia 

dan Finlandia. Edukasi, 3(2), 129–141. https://doi.org/10.55115/edukasi.v3i2.2478 

https://doi.org/10.56855/jpsd.v4i1.1323
https://doi.org/10.30762/didaktika.v1i1.110
https://doi.org/10.55115/edukasi.v3i2.2478


 

 

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62 

 

Marlina, Irfiana, Y., Ismail, & Hilaliati, N. (2024). Pentingnya evaluasi pembelajaran pada 

mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 11(2), 214–226. 

Nurlaeli, D. (2020). Penerapan pendidikan akhlak dalam PAI. 

Rivai, M., Amanda, M. D., Batubara, P. M., & Korespondensi, E. P. (2025). Kurikulum PAI 

untuk Generasi Z: Menanamkan akhlak mulia di dunia yang serba cepat. Jurnal 

Pendidikan Islam, 2, 301–310. 

Ross, K. M., & Tolan, P. (2018). Social and emotional learning in adolescence: Testing the 

CASEL model in a normative sample. The Journal of Early Adolescence, 38(8), 1170–
1199. https://doi.org/10.1177/0272431617725198 

Sakiinah, A. N., Mahya, A. F. P., & Santoso, G. (2022). Revolusi pendidikan di era Society 

5.0: Pembelajaran, tantangan, peluang, akses, dan keterampilan teknologi almirah. 

Jurnal Pendidikan Transformatif (JUPETRA), 1(2), 18–28. 

Schonert-Reichl, K. A. (2017). Social and emotional learning and teachers. The Future of 

Children, 137–155. https://doi.org/10.1353/foc.2017.0007 

Sofiani, I. K., Yuniarti, I., Suhaila, P., & Agustina, K. T. (2025). Perbandingan kurikulum 

pendidikan karakter Indonesia dan Finlandia: Implikasi bagi pengembangan karakter 

siswa. Jurnal Al-Kifayah: Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, 4(1), 139–147. 

https://doi.org/10.53398/ja.v4i1.659 

Wahidah, F., & Ibad, T. N. (2024, February). Arah baru sistem pendidikan Indonesia dan 

Finlandia dalam menyiapkan generasi emas. In International Conference on Humanity 

Education and Society (ICHES) (Vol. 3, No. 1). 

Yulianti. (2021). Pentingnya pendidikan karakter untuk membangun generasi emas Indonesia. 

Cermin: Jurnal Penelitian, 5(1), 28–35. 

https://doi.org/10.36841/cermin_unars.v5i1.969 

Yustiani, B., Susanti, L. R., Safitri, E. R., & Gulo, F. (2024). Studi komparatif sistem 

pendidikan Indonesia dengan Finlandia. Learning: Jurnal Inovasi Penelitian 

Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1025–1035. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3487 

 

https://doi.org/10.1177/0272431617725198
https://doi.org/10.1353/foc.2017.0007
https://doi.org/10.53398/ja.v4i1.659
https://doi.org/10.36841/cermin_unars.v5i1.969
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3487

