AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam

Volume. 2, Nomor. 4 November 2025

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

DOI: https://doi.org/10.59841 /al-mustagbal.v2i4.302
Tersedia: https://ibnusinapublisher.org/index.php /AL-MUSTAQBAL

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and
Emotional Learning di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam
Pendidikan Agama Islam di Indonesia

Afiyatun Kholifah!*, Asa Nadira Pramesti2, Camelyati Kulsum Padilah3,
Siti Nurhalimah*

I“*Pendidikan Agama Islam, Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia
*Penulis Korespondensi: afiyatun.kholifah @ fai.unsika.ac.id

Abstract. This comparative study analyzes the models of character education by comparing the implementation
of Social and Emotional Learning (SEL) in Finland and the Akhlak (Moral) Curriculum within Islamic Religious
Education (PAI) in Indonesia. Modern education demands not only cognitive intelligence but also emotional and
moral maturity, highlighted by rising issues like bullying and mental health problems in adolescents. Finland's
success is attributed to the strong integration of SEL, a psychological method focusing on five core competencies
(self-awareness, self-management, social awareness, relationship skills, and responsible decision-making) that
fosters a positive school climate. In contrast, Indonesia’s PAI Akhlak Curriculum aims to form character rooted
in theological-spiritual values (piety and obedience). Using a descriptive qualitative comparative method through
literature review and content analysis, the study found that despite sharing the core objective of cultivating moral
character , their foundations differ: SEL is secular-humanistic for well-being, while Akhlak is theological-
spiritual. Furthermore, Finland's system employs a low-pressure, integrated, formative evaluation, supported by
teacher autonomy, while Indonesia’s PAI implementation faces challenges from a dominant focus on quantitative
cognitive assessment. The study recommends that PAI adopt the structured SEL framework as a methodological
bridge to translate Akhlak values into concrete student behavior and promote active, affect-focused learning.

Keywords: Akhlak Curriculum; Character Education; Comparative Study,; PAI; Social Emotional Learning (SEL)

Abstrak. Studi komparatif ini menganalisis model pendidikan karakter dengan membandingkan implementasi
Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI)
di Indonesia. Pendidikan modern dituntut untuk mencetak individu yang matang secara emosional dan moral,
mengingat tantangan seperti degradasi moral dan peningkatan kasus perundungan. Keberhasilan Finlandia terletak
pada integrasi kuat SEL, metode psikologis yang berfokus pada lima kompetensi inti (kesadaran diri, manajemen
diri, kesadaran sosial, keterampilan berelasi, dan pengambilan keputusan yang bertanggung jawab) untuk
menciptakan iklim sekolah positif. Sebaliknya, Kurikulum Akhlak PAI di Indonesia berakar pada nilai teologis-
spiritual untuk membentuk karakter yang saleh dan patuh. Dengan menggunakan metode kualitatif deskriptif
komparatif melalui analisis literatur, penelitian ini menemukan bahwa meskipun tujuan intinya serupa, yaitu
membentuk karakter yang bermoral , filosofi dasarnya berbeda: SEL bersifat sekuler-humanistik untuk
kesejahteraan, sedangkan Akhlak bersifat teologis-spiritual. Implementasi juga menunjukkan perbedaan, di mana
Finlandia menerapkan evaluasi formatif berkelanjutan dan otonomi guru, sementara PAI Indonesia masih
menghadapi tantangan sistemik dari dominasi penilaian kognitif-kuantitatif. Oleh karena itu, penelitian
merekomendasikan PAI mengadopsi kerangka SEL sebagai jembatan metodologis untuk menerjemahkan nilai-
nilai Akhlak ke dalam perilaku siswa yang nyata dan mendorong pembelajaran yang aktif serta berfokus pada
aspek afektif.

Kata kunci: Akhlak; Kurikulum Akhlak; Pendidikan Agama Islam; Pendidikan Karakter; Social Emotional
Learning (SEL)

1. LATAR BELAKANG

Pendidikan di dunia modern ini dihadapkan dengan banyak tantangan yang sulit. Dunia
pendidikan tidak lagi sekadar dituntut untuk mencetak individu yang cerdas secara kognitif,
tetapi juga yang matang secara emosional dan moral (Sakiinah et al., 2022). Fenomena
degradasi moral, seperti meningkatnya kasus bullying, gangguan mental pada remaja, hingga

kekerasan di lingkungan sekolah, menjadi indikator bahwa ada kesenjangan dalam

Naskah Masuk: 17 September 2025; Revisi: 21 Oktober 2025, Diterima: 28 November 2025;
Terbit: 30 November 2025


https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i4.302
https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL
mailto:afiyatun.kholifah@fai.unsika.ac.id

Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

pembentukan karakter siswa (MARLINA et al., 2024). Hal ini menuntut adanya reorientasi
tujuan pendidikan, dari sekadar transfer pengetahuan (transfer of knowledge) menjadi
penanaman nilai (transfer of values) kepada para pelajar di sekolah (Yulianti, 2021).

Untuk melakukan penanaman nilai pada pelajar, maka diperlukan sebuah cara untuk
mencapai hal tersebut. Salah satu caranya adalah untuk melakukan implementasi pembelajaran
untuk memahami bagaimana karakter pelajar untuk bisa ditanamkan nilai-nilai yang baik.
Finlandia sering dijadikan tolak ukur keberhasilan pendidikan dunia. Keunggulan pendidikan
Finlandia tidak hanya terletak pada skor akademik yang konsisten tinggi, tetapi juga pada
tingkat kebahagiaan dan kesejahteraan psikologis para pelajarnya. Kunci dari keberhasilan ini
adalah integrasi Social and Emotional Learning (SEL) yang kuat dalam kurikulum mereka
(Yustiani et al., 2024).

SEL di Finlandia bukan hanya mata pelajaran tambahan, melainkan metode psikologis
yang melatih siswa untuk memiliki kesadaran diri, manajemen diri, kesadaran sosial,
keterampilan berelasi, dan pengambilan keputusan yang bertanggung jawab. Pendekatan ini
lebih menyentuh kepada bidang humanis dan berbasis pada riset psikologi perkembangan, yang
terbukti efektif menciptakan iklim sekolah yang positif dan inklusif.

Di sisi lain, Indonesia menggunakan cara filosofis dalam pembangunan karakter pelajar
yang berakar kuat pada nilai-nilai religius. Salah satu caranya dalam sistem pendidikan
nasional adalah dengan Pendidikan Agama Islam (PAI) yang memegang peranan sentral
sebagai ujung tombak pembentukan karakter, yang secara spesifik dikenal sebagai Pendidikan
Akhlak.

Kurikulum Pendidikan Akhlak dalam PAI bertujuan membentuk manusia yang tidak
hanya baik secara sosial (hablum minannas), tetapi juga memiliki keterikatan spiritual dengan
Tuhan (hablum minallah). Konsep akhlak dalam Islam mencakup hal-hal yang sangat luas,
mulai dari sopan santun hingga penyucian jiwa (fazkiyatun nafs).

Namun, terdapat perbedaan dalam implementasi dalam penanaman nilai-nilai karakter
pada pelajar. Pendidikan Agama Islam wajib diajarkan dari tingkat dasar hingga perguruan
tinggi, agar penanaman nilai moral pada pelajar yang dididik pada sekolah di Indonesia bisa
didapatkan sejak usia dini. Namun, dengan implementasi tersebut, kritik sering muncul bahwa
pembelajaran PAI di Indonesia masih terjebak pada tataran kognitif-dogmatis (hafalan dalil
dan hukum), dan belum sepenuhnya berhasil menyentuh aspek afektif serta perilaku siswa

secara mendalam seperti halnya mekanisme internalisasi pada SEL.

47 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

Penelitian ini menjadi penting karena adanya perbedaan yang menarik antara kedua
model tersebut. SEL di Finlandia berangkat dari pendekatan psikologi sekuler-humanis yang
menekankan pada keterampilan emosional untuk kesejahteraan hidup (well-being), sedangkan
Kurikulum Akhlak di Indonesia berangkat dari pendekatan teologis-spiritual yang menekankan
pada kepatuhan dan kesalehan. Oleh karena itu, dilakukan penelitian ini untuk meneliti hal
tersebut dalam pendidikan karakter yang menggabungkan keterampilan sosio-emosional

modern dengan kekayaan nilai spiritualitas di Indonesia.

2. KAJIAN TEORITIS
Konsep Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter saat ini topik menjadi penting dan banyak dibicarakan, baik di
kalangan pelajar maupun para praktisi pendidikan. Hal ini disebabkan pendidikan karakter
dianggap sebagai solusi untuk mengatasi berbagai fenomena perilaku negatif dan penurunan
moral yang semakin meningkat, khususnya pada generasi muda. Pendidikan karakter bertujuan
membentuk kepribadian individu melalui pendidikan budi pekerti yang nyata diwujudkan
dalam perilaku seperti kejujuran, tanggung jawab, dan rasa hormat terhadap orang lain
(Gunawan, 2022).

Menurut Thomas Lickona, pendidikan karakter merupakan proses sadar yang membantu
seseorang untuk memahami, merasakan, dan menerapkan nilai-nilai etika secara konsisten
dalam kehidupan. Pendidikan karakter tidak sekedar mengajarkan mana yang benar dan salah,
melainkan menanamkan kebiasaan berbuat baik sehingga perilaku terpuji menjadi bagian dari
diri pribadi (Gunawan, 2022).

Di Indonesia, pendidikan karakter sangat terkait dengan nilai-nilai luhur budaya bangsa
dan agama, yang bertujuan membentuk generasi muda menjadi manusia dan warga negara yang
berakhlak mulia serta bertanggung jawab. Guru berperan penting dalam membentuk karakter
peserta didik melalui keteladanan dan interaksi sosial yang terjadi dalam keluarga, sekolah,
dan masyarakat (Gunawan, 2022).

Kerangka pembentukan karakter mencakup pengembangan aspek spiritual dan
emosional, intelektual, fisik, serta afektif dan kreativitas, yang saling terkait membentuk
pribadi yang utuh dan berkarakter kuat. Pendidikan karakter adalah proses berkesinambungan
yang menyatukan aspek pengetahuan, perasaan, dan tindakan moral dalam diri peserta didik,

sehingga menghasilkan perilaku yang konsisten dan bermakna (Gunawan, 2022).



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

Model Social and Emotional Learning (SEL)

Model Social and Emotional Learning (SEL) yang diuji oleh (Ross & Tolan, 2018) dalam
artikel mereka mengacu pada kerangka kerja model CASEL yaitu Collaborative for Academic,
Social, and Emotional Learning. CASEL merupakan sebuah organisasi yang fokus pada
pengembangan dan pengintegrasian pembelajaran sosial dan emosional (Social and Emotional
Learning atau SEL) ke dalam sistem pendidikan di seluruh dunia. Organisasi ini menyediakan
kerangka kerja dan standar yang membantu sekolah dan komunitas menciptakan lingkungan
yang mendukung perkembangan sosial, emosional, dan akademik siswa secara menyeluruh.

yang terdiri dari lima kompetensi utama. Kompetensi tersebut meliputi:

1. Pengelolaan Diri (Self-management): Kemampuan mengatur pikiran, perasaan, dan

perilaku dengan efektif agar dapat menyikapi situasi secara tepat.

2. Kesadaran Diri (Self-awareness): kemampuan mengenali serta memahami emosi,

kekuatan, dan kelemahan diri sendiri secara akurat.

3. Kesadaran Sosial (Kesadaran sosial): kemampuan untuk memahami perspektif orang

lain dan merasakan empati atas perasaan atau kebutuhan mereka.

4. Keterampilan Hubungan (Relationship skills): Kemampuan memelihara dan
memelihara hubungan yang sehat melalui komunikasi yang baik, kolaborasi, dan

penyelesaian konflik dengan cara yang konstruktif.

5. Pengambilan Keputusan yang Bertanggung Jawab (Responsible Decision Making):
Kemampuan membuat keputusan berdasarkan pertimbangan moral dan etika dengan
memperhatikan dampak bagi diri sendiri dan orang lain.

Kelima kompetensi ini disusun untuk membantu perkembangan sosial dan emosional
remaja secara menyeluruh, mendukung prestasi akademik sekaligus kesejahteraan psikologis
mereka. Ross dan Tolan menunjukkan bahwa model CASEL ini valid dan efektif dalam
mendeskripsikan keterampilan sosial dan emosional pada remaja, dan berhubungan positif
dengan berbagai hasil positif seperti keterlibatan di sekolah dan penurunan perilaku
bermasalah.

Model ini dapat dijadikan pijakan untuk membandingkan dengan model pendidikan
karakter lain, misalnya Kurikulum Akhlak pada Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia,

untuk mendiskusikan perbedaan dan kesamaan dalam pengembangan karakter peserta didik.

49 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI)

Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia bertujuan
membentuk karakter dan kepribadian peserta didik berdasarkan nilai-nilai Islam yang
terkandung dalam budaya bangsa. Kurikulum ini dirancang untuk mengintegrasikan nilai
moral dan sosial secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari siswa. Tantangan yang
dihadapi adalah bagaimana menyampaikan materi akhlak secara relevan bagi generasi muda
yang hidup di era teknologi dan informasi, sehingga pendekatan pembelajaran harus
disesuaikan dengan kebutuhan mereka (Rivai et al., 2025).

Materi akhlak ini tidak hanya terfokus pada teori, tetapi juga menanamkan kebiasaan
positif seperti kejujuran, tanggung jawab, dan toleransi melalui keteladanan guru serta sinergi
dengan lingkungan keluarga dan masyarakat. Kurikulum PAI berupaya memperkuat
pendidikan karakter berbasis nilai keislaman yang relevan dalam situasi sosial budaya
Indonesia, termasuk menghadapi dinamika globalisasi (Rivai et al., 2025).

Selain itu, pendidikan akhlak juga melibatkan kegiatan praktik nyata dalam kehidupan
siswa, seperti kegiatan sosial dan program pesantren kilat yang mengintegrasikan nilai-nilai
agama secara berkelanjutan. Dengan demikian, kurikulum ini diharapkan menghasilkan
generasi muda yang memiliki kepribadian mulia sekaligus mampu beradaptasi dengan
perubahan zaman tanpa kehilangan identitas keislaman dan kebangsaan (Rivai et al., 2025).
Penelitian Terdahulu yang Relevan

Berikut adalah penjelasan perbandingan model pendidikan karakter antara implementasi
Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan
Agama Islam (PAI) di Indonesia berdasarkan artikel terdahulu:

1. Dalam artikel (Sofiani et al., 2025) yang berjudul "Perbandingan Kurikulum
Pendidikan Karakter Indonesia dan Finlandia: Implikasi Bagi Pengembangan Karakter
Siswa", dijelaskan bahwa sistem pendidikan karakter di Finlandia tekanan
pembentukan karakter secara holistik yang terintegrasi dalam pembelajaran sehari-hari.
Finlandia mengutamakan pembentukan karakter sejak dasar pendidikan, sebagai
fondasi sebelum pengenalan mata pelajaran pengetahuan dasar. Pendekatan ini
dilengkapi dengan intervensi sosial dan emosional yang sistematis untuk mendukung

perkembangan siswa secara menyeluruh.

2. Dalam artikel (Khilmiyah, 2013) yang berjudul "Model pembelajaran PAI dengan
pendekatan social emosional learning (SEL) untuk memperkuat karakter dan akhlak

mulia siswa sekolah dasar", penulis mengembangkan model pembelajaran PAI yang



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

menggabungkan prinsip SEL sebagai cara efektif memperkuat pendidikan karakter dan
akhlak mulia siswa. Model ini menekankan pada pengembangan nilai-nilai keagamaan
dan moral melalui interaksi sosial yang positif, baik di lingkungan sekolah maupun

keluarga, dengan tujuan membentuk perilaku dan karakter Islami yang kuat.

3. Sedangkan dalam artikel (Khilmiyah, 2013) yang berjudul "Perbandingan Kurikulum
Di Finlandia Dan Indonesia Dari Perspektif Keunggulan", implementasi pendidikan
karakter di Finlandia banyak menitikberatkan pada kemandirian, kreativitas, dan
keterampilan sosial yang diaktifkan dalam aktivitas pembelajaran melalui metode
belajar yang aktif dan kolaboratif. Sementara di Indonesia fungsi pendidikan karakter
banyak dihubungkan dengan pendidikan agama yang menanamkan nilai-nilai moral

melalui penanaman akhlak mulia berdasarkan sistem keagamaan lokal yang kental.

Penelitian ketiga artikel tersebut menggaris bawahi bahwa meskipun tujuan utama sama
yaitu membentuk karakter dan sikap positif peserta didik, namun Finlandia mengembangkan
pendekatan yang lebih luas dan terintegrasi dalam aspek sosial dan emosional, sementara
Indonesia menerapkan pendekatan yang lebih fokus pada nilai-nilai agama dan budaya sebagai
landasan pengembangan karakter siswa. Perbedaan ini mencerminkan adaptasi kontekstual
terhadap kebutuhan sosial budaya masing-masing negara dalam upaya optimalisasi karakter

pendidikan.

3. METODE PENELITIAN

Metode penelitian ini menggunakan jenis studi komparatif dengan pendekatan kualitatif
deskriptif untuk membandingkan implementasi karakter pendidikan antara Social and
Emotional Learning (SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama
Islam (PAI) di Indonesia. Sumber data penelitian terdiri dari literatur berupa buku, dokumen
kebijakan, kurikulum nasional, serta jurnal internasional yang membahas pendidikan karakter
di kedua negara. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur dan dokumentasi
dengan cara membaca dan mencermati sumber-sumber tersebut secara sistematis. Analisis data
menggunakan teknik analisis isi (content analysis) yang bertujuan untuk secara objektif
menemukan karakteristik pesan-pesan dari dokumen serta melakukan analisis komparatif
untuk mengidentifikasi persamaan dan perbedaan pada model pendidikan karakter Finlandia

dan Indonesia secara mendalam dan sistematis (Lestari & Shalihudin, 2023).

51 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Implementasi SEL di Finlandia

Implementasi Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia merupakan bagian
integral dari filosofi pendidikan nasional yang mengedepankan pendekatan holistik. Model ini
mengaitkan perkembangan karakter dengan lingkungan belajar yang inklusif, didukung oleh
otonomi profesional yang kuat pada guru dan budaya kepercayaan institusional yang meluas.
Prinsip Dasar dan Kerangka Social and Emotional Learning (SEL)

Prinsip-prinsip SEL di Finlandia sangat selaras dengan kerangka kerja yang
dikembangkan oleh Collaborative for Academic, Social, and Emotional Learning (CASEL).
Kerangka ini mengorganisasi pengetahuan, keterampilan, dan kemampuan siswa ke dalam lima
kompetensi inti SEL: Kesadaran Diri, Manajemen Diri, Kesadaran Sosial, Keterampilan
Berhubungan, dan Pengambilan Keputusan yang Bertanggung Jawab. Kompetensi-kompetensi
ini dipandang sebagai hal yang saling terkait dan esensial bagi pertumbuhan dan perkembangan
siswa secara menyeluruh.

Fokus SEL telah diperluas melampaui dimensi psikologis murni untuk mencakup peran
institusional dan ekuitas. Sejak tahun 2019, definisi kompetensi CASEL diperbarui untuk
secara eksplisit menempatkan SEL sebagai pengungkit utama (lever) dalam menciptakan
lingkungan belajar yang adil (equitable learning environments) dan memupuk perkembangan
yang sehat bagi seluruh peserta didik dan orang dewasa. Orientasi ini menunjukkan bahwa
Finlandia memandang pengembangan sosial-emosional sebagai alat reformasi sistemik.
Tujuannya adalah untuk memastikan bahwa semua siswa, tanpa memandang latar belakang,
memperoleh kompetensi intrapersonal, interpersonal, dan institusional yang diperlukan untuk
berhasil di masyarakat yang semakin kompleks dan berbasis pengetahuan.

Secara pragmatis, SEL berfungsi sebagai fondasi bagi keberhasilan yang lebih luas.
Penelitian menunjukkan bahwa implementasi SEL di sekolah menghasilkan berbagai hasil
positif, termasuk peningkatan kinerja akademik, penjalinan hubungan yang sehat, keterlibatan
sipil yang bertanggung jawab, serta penurunan signifikan pada tingkat stres dan kecemasan
siswa. Pencapaian hasil positif dan berkurangnya tekanan psikologis ini dimungkinkan oleh
adanya budaya sekolah yang rendah risiko evaluasi. Dalam lingkungan yang bebas dari tekanan
yjian standar yang tinggi, keterampilan sosial-emosional dapat dipraktikkan secara otentik,
yang pada akhirnya meningkatkan kesejahteraan dan fokus kognitif siswa.

Implementasi Social and Emotional Learning (SEL) di Finlandia merupakan bagian

integral dari filosofi pendidikan nasional yang mengedepankan pendekatan holistik. Model ini



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

mengaitkan perkembangan karakter dengan lingkungan belajar yang inklusif, didukung oleh
otonomi profesional yang kuat pada guru dan budaya kepercayaan institusional yang meluas.
Integrasi dalam Kurikulum Finlandia

SEL di Finlandia diimplementasikan melalui pendekatan holistik dan terintegrasi secara
lintas disiplin, bukan sebagai mata pelajaran tambahan. Filosofi ini mencerminkan pandangan
bahwa kompetensi sosial dan emosional adalah modus operandi dari seluruh proses
pendidikan. Sistem pendidikan Finlandia berfokus pada pengembangan karakter, kreativitas,
dan kemampuan kolaboratif melalui metode pembelajaran yang sering berbasis proyek.

Integrasi kurikulum ini didukung oleh tiga prinsip utama kebijakan pendidikan Finlandia:
mendukung visi masyarakat berbasis pengetahuan, mempromosikan kesetaraan pendidikan,
dan meningkatkan otorisasi lokal (Fadhil et al., 2024). Fakta bahwa SEL tidak diisolasi dalam
satu subjek menunjukkan bahwa kompetensi ini dianggap setara pentingnya dengan literasi dan
numerasi. Jika SEL diajarkan secara terpisah, risiko dianggap sebagai subjek sekunder akan
muncul (Schonert-Reichl, 2017). Di Finlandia, integrasi lintas kurikulum menunjukkan bahwa
keterampilan SEL adalah prasyarat untuk keterlibatan yang efektif dalam semua bidang studi.

Otorisasi lokal yang ditekankan dalam kebijakan pendidikan nasional memungkinkan
sekolah dan guru untuk secara kolektif merancang kurikulum mereka. Struktur ini
memungkinkan penerjemahan kerangka SEL yang bersifat universal (seperti CASEL) menjadi
praktik pedagogis yang disesuaikan dengan kebutuhan lokal, menjamin relevansi dan
kepemilikan guru terhadap implementasi karakter di lingkungan mereka masing-masing.
Strategi Pembelajaran dan Peran Guru

Strategi pembelajaran yang diterapkan di Finlandia bersifat fleksibel dan sangat
bergantung pada peran sentral guru sebagai profesional otonom. Guru diakui secara luas
sebagai keunggulan sejati dalam sistem pendidikan Finlandia.

Kepercayaan institusional ini didasarkan pada standar kualifikasi yang sangat tinggi.
Guru kelas (mengajar kelas 1 hingga 6) harus memiliki gelar Sarjana dalam pendidikan,
sementara guru mata pelajaran spesialis harus menyelesaikan gelar Master dalam mata
pelajaran yang mereka ajarkan, ditambah dengan studi pedagogis. Standar kualifikasi yang
ketat ini menjadi prasyarat untuk pemberian otonomi yang luas.

Peran dalam Pengembangan Kurikulum dan Pedagogi. Guru diberikan kewenangan
untuk secara mandiri dan kolektif merancang kurikulum sekolah mereka. Mereka memiliki
kebebasan untuk memilih cara pengajaran yang efektif, menilai seberapa baik siswa belajar,
dan mengarahkan pengembangan profesional mereka sendiri. Otonomi ini memastikan bahwa

guru memiliki kedalaman pengetahuan pedagogis yang memadai untuk mengintegrasikan SEL.

53 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

secara efektif di dalam kelas. Kepemimpinan kolektif dalam desain kurikulum ini merupakan
mekanisme penting yang menjamin konsistensi implementasi SEL di seluruh sekolah,
sekaligus menumbuhkan rasa tanggung jawab bersama terhadap kesejahteraan dan
perkembangan karakter siswa. Guru memegang peran penting sepanjang proses pembelajaran,
mulai dari pengenalan awal peserta didik, penguasaan kelas, hingga tahap evaluasi.

Evaluasi Karakter

Sistematika evaluasi di Finlandia sangat berbeda dari banyak sistem pendidikan yang
berorientasi pada hasil terpusat. Evaluasi pembelajaran bersifat formatif dan holistik, dengan
fokus utama pada perkembangan berkelanjutan siswa.

Evaluasi di Finlandia bertujuan untuk memberikan umpan balik yang mendukung proses
belajar, bukan untuk mengklasifikasikan atau memeringkat siswa. Penilaian bersifat holistik,
yang berarti menilai kemajuan menyeluruh siswa, termasuk kompetensi sosial dan emosional
mereka, bukan hanya capaian kognitif. Filosofi evaluasi ini memungkinkan siswa untuk
mengambil risiko, mencoba keterampilan baru, dan belajar dari kesalahan tanpa takut akan
konsekuensi akademik yang permanen, yang sangat penting untuk penguasaan kompetensi
interpersonal SEL.

Salah satu ciri khas sistem evaluasi Finlandia adalah tidak adanya Patokan Standar
Kompetensi Minimum (KKM) dan Ujian Nasional (UN). Kebijakan ini secara langsung
menciptakan lingkungan belajar yang rendah tekanan. Dalam konteks pendidikan karakter,
budaya evaluasi bebas ancaman ini terbukti unggul dalam mendorong partisipasi aktif peserta
didik, kreativitas, dan kolaborasi. Sebaliknya, lingkungan yang berfokus pada ujian dan
capaian nilai yang tinggi (high-stakes culture) cenderung membatasi partisipasi aktif siswa,
sebagaimana yang diamati dalam studi komparatif.

Implementasi Kurikulum Akhlak dalam PAI di Indonesia

Implementasi Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia
berakar kuat pada landasan teologis dan bertujuan membentuk karakter moral yang sesuai
dengan nilai-nilai agama. PAI memegang peranan vital dalam pembentukan karakter dan moral
siswa di Indonesia
Landasan Kurikulum Akhlak

Kurikulum Akhlak didukung oleh fondasi yang komprehensif, menggabungkan dimensi
filosofis, teologis, dan ideologis nasional. Landasan Filosofis-Teologis. Pengembangan
kurikulum PAI didasarkan pada tiga landasan pokok filsafat ilmu Islam: ontologi (hakikat
keberadaan), epistemologi (hakikat pengetahuan, yang bersumber dari wahyu Al-Qur'an), dan

aksiologi (hakikat nilai). Landasan ini diperlukan untuk memastikan kurikulum selaras dengan



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

nilai-nilai agama Islam. Sumber utama ajaran ini adalah Al-Qur'an, yang menyediakan
petunjuk komprehensif, dan Hadits, yang berfungsi sebagai contoh konkret (sunnah) untuk
penerapan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari. Landasan teologis ini memberikan
kekokohan normatif dan otoritas transendental bagi nilai-nilai Akhlak, memastikan standar
moralitas yang diajarkan memiliki landasan yang tetap.

Landasan Ideologis Nasional di Indonesia, kurikulum PAI juga harus memiliki akar pada
Pancasila, khususnya sila pertama, "Ketuhanan Yang Maha Esa". Nilai-nilai budaya yang
terkandung dalam Pancasila berurat dan berakar dalam kebudayaan bangsa dan harus
ditanamkan melalui pendidikan nasional. Landasan ini menuntut guru PAI untuk tidak hanya
mengajarkan norma teologis tetapi juga mengintegrasikannya dengan etika publik yang relevan
dalam konteks pluralisme Indonesia, sehingga nilai-nilai religius diterjemahkan menjadi
perilaku yang berlandaskan pada filosofi bangsa.

Tujuan utama dari landasan filosofis-teologis ini adalah untuk mensintesis pendekatan
holistik yang mengintegrasikan aspek kognitif (pengetahuan agama), afektif (pembentukan
sikap), dan psikomotorik (keterampilan ibadah dan perbuatan baik).

Materi dan Pendekatan Pembelajaran

Materi Akhlak secara spesifik mencakup dimensi hubungan vertikal (dengan Tuhan) dan

horizontal (dengan sesama manusia), yang diajarkan melalui pendekatan berbasis praktik dan

keteladanan. Materi yang ditanamkan meliputi:

1) Akhlak kepada Allah SWT

Penanaman akidah yang kuat adalah hal mutlak pertama dan utama. Hal ini dilakukan
melalui konsep lhsan kesadaran bahwa Allah Maha Melihat dan melalui muhasabah
(introspeksi) untuk menumbuhkan kesadaran diri. Upaya ini secara fungsi sebanding dengan

tujuan Kesadaran Diri dalam SEL, meskipun landasannya adalah teologis.

2) Meneladani Akhlak Nabi Muhammad SAW
Siswa diajarkan untuk meneladani sifat-sifat Rasulullah sebagai uswatun hasanah,

dengan contoh nyata seperti kejujuran dan kedisiplinan.

3) Etika Pergaulan

Materi ini dibagi menjadi tiga lingkungan yaitu Akhlak dalam lingkungan keluarga
(menghormati orang tua dan bersikap baik terhadap yang lebih muda), Akhlak dalam
lingkungan masyarakat (keteladanan dalam berperilaku), dan Akhlak dalam lingkungan

sekolah (kerja sama dan interaksi dengan teman sebaya).

55 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

Pendekatan Pembelajaran dengan menggunakan metode pembelajaran PAI memiliki
kedudukan signifikan untuk mencapai tujuan pendidikan Islam. Strategi implementasi
didominasi oleh Pembiasaan. Guru PAI menekankan keteladanan yang dicontohkan melalui
komunikasi yang terjalin intensif selama kegiatan pembelajaran. Selain itu, pendidikan Akhlak
diperkuat melalui kegiatan ekstrakurikuler seperti pembelajaran Al-Qur’an, pesantren kilat,
dan bakti sosial. Keberhasilan pembiasaan menuntut adanya sinergitas antara lingkungan
keluarga, masyarakat, dan sekolah, karena kurangnya konsistensi di salah satu lingkungan
dapat mempersulit internalisasi nilai-nilai moral.

Peran Guru PAI

Kualitas pembelajaran PAI dan pembentukan akhlak sangat bergantung pada kompetensi
guru. Guru PAI mengemban peran ganda yang menuntut standar moral dan profesional yang
tinggi.

Tuntutan dan Kompetensi Guru. Guru PAI harus memiliki dan terus meningkatkan empat
kompetensi: pedagogik, sosial, kepribadian, dan profesionalisme. Peran terpenting guru PAI
adalah sebagai teladan (uswatun hasanah) dalam perkataan dan perbuatan. Guru juga harus
bertindak sebagai agen perubahan (agent of change) untuk mengarahkan perilaku siswa ke arah
yang lebih baik. Tuntutan sebagai teladan menempatkan beban moralitas yang sangat besar
pada individu guru, yang keberhasilannya seringkali bergantung pada keunggulan
kepribadiannya.

Untuk meningkatkan kompetensi ini, diperlukan strategi penyuluhan yang lebih
terstruktur dan berkelanjutan. Strategi yang terbukti efektif meliputi pelatihan berbasis praktik,
workshop, dan pembelajaran kolaboratif antara guru PAIL. Guru PAI juga bertanggung jawab
untuk menyusun rencana pembelajaran dan mengevaluasi prosesnya sebelum pelaksanaan.
Peningkatan kompetensi ini penting agar guru memiliki kemampuan fasilitasi sosial dan
emosional yang diperlukan untuk menanamkan lhsan dan mengelola etika pergaulan siswa
secara efektif.

Evaluasi Akhlak

Mekanisme evaluasi akhlak dalam PAI harus selaras dengan tuntutan pembentukan
karakter. Dalam konteks evaluasi, terdapat berbagai model yang dikembangkan, termasuk
model evaluasi formatif (selama proses) dan sumatif (di akhir program).

Penilaian akhlak, yang termasuk dalam aspek afektif, secara ideal harus dilakukan secara
kualitatif, dinyatakan dengan ungkapan, dan menggunakan teknik non-tes. Model evaluasi

yang komprehensif, seperti Countenance Evaluation Model, menekankan penilaian tidak hanya



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

pada hasil (outcomes) tetapi juga pada konteks (anteseden) dan proses (transaksi). Hal ini
menunjukkan kesadaran akan perlunya penilaian yang holistik dan prosesual dalam PAIL

Meskipun Kurikulum Merdeka di Indonesia menguatkan pendekatan holistik, terutama
dalam penilaian prestasi dan ilmu pengetahuan siswa , terdapat tantangan sistemik. Sistem
pendidikan Indonesia secara umum masih didorong oleh fokus pada persiapan ujian dan
capaian nilai kuantitatif. Perbedaan signifikan ini, berbanding terbalik dengan budaya evaluasi
formatif berkelanjutan dan bebas ancaman di Finlandia , menimbulkan risiko bahwa penilaian
kualitatif terhadap akhlak dapat disederhanakan atau menjadi sekadar formalitas administrasi.
Jika tekanan untuk mencapai hasil kognitif kuantitatif mendominasi, upaya untuk menilai dan
mengembangkan akhlak secara mendalam berpotensi terpinggirkan. Untuk menguatkan
karakter, sistem harus memberikan sinyal bahwa penilaian afektif dan kualitatif adalah prioritas
utama.
Analisis Perbandingan SEL di Finlandia dan Kurikulum Akhlak PAI Indonesia
Persamaan Tujuan Pendidikan Karakter

Kedua sistem bertujuan untuk menciptakan individu yang berkarakter, empatik, dan
mampu hidup harmonis. Bahan ajar haruslah dipilih berdasarkan kecocokannya dengan materi
yang akan disampaikan karena jika tidak malah akan menghambat kegiatan pembelajaran.

Bahan ajar yang baik harus memenuhi beberapa kriteria berikut:

1) Inti atau pokok bahasan haruslah mencakup kompetensi ataupun sub kompetensi yang
harus dicapai

2) Standar keterbacaan, dari kesulitan bahasan haruslah sesuai standarnya.
3) Bahan ajar haruslah dibuat secara sistematis, jelas, dan mudah dipahami.
Perbedaan Filosofi Dasar dan Orientasi Kompetensi

Finlandia berlandaskan pada prinsip humanistik, kesejahteraan, dan kebebasan individu.
Sementara Indonesia berorientasi pada nilai-nilai agama, moral, dan spiritual. Secara singkat,
inti dari filosofi adalah pedoman moral dan intelektual yang mengarahkan perjalanan,
sedangkan orientasi kompetensi berfungsi sebagai panduan praktis yang menjabarkan langkah-
langkah serta hasil yang bisa diukur untuk meraih sasaran yang ditetapkan oleh filosofi
tersebut. Keduanya saling mendukung untuk membangun sistem pendidikan yang menyeluruh.
Perbedaan Implementasi Pembelajaran

Finlandia menerapkan metode pembelajaran yang kolaboratif, eksploratif, dan adaptif.
Di sisi lain, Indonesia masih mengandalkan ceramah dan hafalan, meskipun sudah ada

perubahan melalui program Merdeka Belajar. Perbedaan cara menerapkan pembelajaran

57 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

terletak pada pendekatan dan metode yang digunakan. Misalnya, pembelajaran terdiferensiasi
menitikberatkan pada kebutuhan setiap siswa secara individu, sedangkan pembelajaran
berbasis proyek (PBL) lebih menekankan pada pemecahan masalah dan pengerjaan proyek.
Ada juga perbedaan dalam fokus, seperti pada model pembelajaran interaktif yang
memperhatikan kegiatan dan kemajuan siswa secara pribadi, tanpa menunggu teman-
temannya. Di sisi lain, ada implementasi yang lebih menekankan penggunaan lingkungan
sekitar sebagai sarana belajar.
Perbedaan Evaluasi

Finlandia menilai kemajuan siswa melalui penilaian formatif. Sementara itu, Indonesia
masih banyak menggunakan penilaian administratif dan evaluasi kognitif. Perbedaan penilaian
terletak pada niat dan lingkupnya. Penilaian merupakan sebuah aktivitas menyeluruh yang
bertujuan untuk mengevaluasi keefektifan, efisiensi, serta nilai keseluruhan dari sebuah
program, proyek, atau aktivitas, dengan melibatkan proses pengumpulan, analisis, dan evaluasi
data guna membuata keputusan. Berbeda dengan pengukuran yang hanya berfungsi untuk
kuantifikasi, dan penilaian (asesmen) yang terfokus pada pengumpulan data atau deskripsi
kualitatif, penilaian memanfaatkan pengukuran dan penilaian untuk menarik kesimpulan akhir.

Berdasarkan Tujuan Penilaian berbasis proses, hal terebut bertujuan untuk menemukan
area yang memerlukan perbaikan selama proses berlangsung, agar hasil akhirnya dapat lebih
optimal. Sedangkan penilaian berbasis hasil, hal tersebut bertujuan untuk mengetahui apakah
tujuan akhir telah tercapai dan sejauh mana tingkat keberhasilan yang diraih. Penilaian formati
dilakukan sepanjang proses guna mengetahui perkembangan dan memberikan umpan balik
untuk perbaikan. Penilaian sumatif dilaksanakan setelah proses selesai untuk mengevaluasi
tingkat pencapaian secara keseluruhan.
Kelebihan dan Kekurangan Masing-masing Model

Finlandia memiliki keunggulan dalam memberikan otonomi kepada guru, fasilitas, dan
integrasi karakter, tetapi membutuhkan kompetensi guru yang tinggi. Sebaliknya, Indonesia
memiliki kekuatan dalam aspek religius, tetapi penerapannya belum merata. Pembelajaran
yang dilakukan secara langsung umumnya bersifat deduktif. Keuntungan dari pendekatan ini
adalah kemudahan dalam perencanaan dan penerapan, sementara kelemahan utamanya terletak
pada pengembangan keterampilan, proses, dan sikap yang dibutuhkan untuk berpikir kritis

serta interaksi antarpribadi dan pembelajaran dalam kelompok.



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

Implikasi dan Rekomendasi
Peluang Adopsi Nilai SEL dalam Pembelajaran Akhlak PAI

Nilai-nilai SEL seperti empati dan keterampilan sosial dapat memperkuat pendidikan
akhlak. Peluang ini muncul dari beberapa hal penting: Konsep akhlak dalam Islam, seperti
kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, dan toleransi, sangat cocok dengan kompetensi inti
SEL, seperti kesadaran sosial, keterampilan berinteraksi, dan pengambilan keputusan yang
bertanggung jawab. Membentuk Karakter Lengkap: PAI bertujuan untuk melatih siswa yang
tidak hanya pintar secara akademis dan spiritual, tetapi juga memiliki karakter yang kuat serta
tingkah laku yang baik (akhlakul karimah).

SEL memberikan cara yang terstruktur untuk mencapai tujuan dalam hal perasaan dan
tindakan, selain mendukung cara belajar berpikir tradisional. Relevansi dengan Masalah Saat
Ini: Menggunakan SEL. membantu siswa mengelola tekanan, memahami perasaan mereka, dan
mengembangkan hubungan yang baik, yang sangat penting dalam menghadapi tantangan
psikososial di masa kini yang penuh dengan teknologi dan beragam pemandangan. Inovasi
dalam Pembelajaran: Mengadopsi SEL bisa mendorong perubahan dalam cara mengajar PAI,
contohnya dengan metode permainan peran atau pembelajaran yang berbasis pertanyaan,
sehingga materi tentang akhlak terasa lebih bermakna dan nyata bagi siswa. Kurikulum yang
Mendukung: Kurikulum Merdeka di Indonesia fokus pada pembelajaran yang memperhatikan
kebutuhan siswa dan pengembangan kemampuan sosial-emosional, sehingga mendukung
penggunaan SEL dalam pembelajaran PAIL
Adaptasi yang Relevan Untuk Konteks Pendidikan Indonesia

Mengintegrasikan SEL dalam praktik keagamaan dan proyek karakter yang berfokus
pada akhlak. Adaptasi kurikulum yang fleksibel sangat penting karena memenuhi berbagai

kebutuhan peserta didik.

1) Kurikulum Merdeka: Program yang dikelola oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan,
Riset, dan Teknologi ini memberikan kebebasan kepada sekolah untuk menyesuaikan
kurikulum sesuai dengan bakat dan kebutuhan siswa. Fokusnya adalah pada pembelajaran
dalam kurikulum, kegiatan di luar kurikulum, dan kegiatan ekstrakurikuler.

2) Pendidikan Inklusif: Membuat adaptasi kurikulum untuk anak-anak dengan kebutuhan
khusus melalui penyesuaian cara mengajar atau lingkungan belajar, serta perubahan materi

pelajaran sangat penting agar semua siswa mendapatkan pendidikan yang layak.

59 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



3)

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

Pembelajaran Berbasis Proyek: Kurikulum dapat mencakup proyek nyata yang melibatkan
siswa aktif dalam menyelesaikan permasalahan di dunia nyata. Hal ini relevan dengan

kebutuhan pembangunan negara dan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.

Rekomendasi Pengembangan Model Pendidikan Karakter Masa Depan

Rekomendasi pengembangan model pendidikan karakter masa depan mencakup

beberapa hal penting.

D

2)

3)

4)

Pertama, kurikulum perlu diintegrasikan agar nilai-nilai karakter terasa dalam setiap mata
pelajaran, bukan hanya sebagai program tambahan. Selain itu, lingkungan sekolah harus
dibuat nyaman dan positif, baik secara fisik maupun sosial, melalui tata ruang yang baik,
tampilan karya siswa, serta interaksi yang baik antar sesama. Program ini juga perlu
didukung oleh kebijakan yang jelas dan terstruktur agar bisa mencakup seluruh lapisan
masyarakat.

Kedua, pembelajaran harus menyenangkan dan menyentuhkan karakter. Selain mengasah
pengetahuan, pembelajaran juga harus membangun kepribadian dan rasa tanggung jawab.
Misalnya, siswa bisa terlibat dalam proyek sosial seperti kampanye lingkungan, bantuan
kepada anak jalanan, atau dukungan untuk kelompok yang kurang diperhatikan. Metode
ini bisa melatih rasa empati, kepedulian, serta kesadaran akan pentingnya kerja sama.
Pembelajaran yang interaktif dan aktif juga bisa membantu siswa membiasakan perilaku
yang baik melalui latihan konsisten. Model pembelajaran yang holistik juga penting untuk
melibatkan berbagai gaya belajar seperti visual, auditori, dan kinestetik melalui
pengalaman langsung.

Ketiga, peran guru dan orang tua sangat penting. Guru harus dijadikan sebagai teladan dan
mentor yang mampu mendampingi siswa secara spiritual dan emosional. Untuk itu, guru
perlu diberi pelatihan yang komprehensif agar bisa menjadi fasilitator yang baik, mampu
mengajar secara efektif, serta menjadi contoh yang baik bagi siswa. Di sisi lain, orang tua
juga harus terlibat aktif dalam proses pembentukan karakter anak. Mereka bisa dilibatkan
melalui pelatihan atau seminar untuk memahami pentingnya peran mereka, serta untuk
membangun komunikasi yang saling menghargai.

Terakhir, pengembangan keterampilan abad ke-21 juga penting. Siswa perlu diberikan
kemampuan menggunakan teknologi secara bijak dan etis, termasuk mengetahui dampak
dari jejak digital dan tata cara berkomunikasi yang baik di dunia maya. Dengan demikian,
karakter siswa bisa terbentuk secara kuat, kompetitif, dan berintegritas untuk menghadapi

tantangan masa depan.



Studi Komparatif Model Pendidikan Karakter: Implementasi Social and Emotional Learning di Finlandia dan
Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia

5. KESIMPULAN DAN SARAN

Studi komparatif ini menyimpulkan bahwa meskipun Social and Emotional Learning
(SEL) di Finlandia dan Kurikulum Akhlak dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia
memiliki tujuan inti yang serupa untuk membentuk karakter yang bermoral dan berkehidupan
harmonis , keduanya didasarkan pada filosofi dan model implementasi yang berbeda secara
mendasar. SEL Finlandia berakar pada pendekatan psikologi sekuler-humanis yang
menekankan keterampilan emosional untuk kesejahteraan hidup (well-being) dan
diimplementasikan secara holistik di seluruh kurikulum dengan budaya evaluasi formatif
berkelanjutan yang rendah tekanan dan otonomi guru yang kuat. Sebaliknya, Kurikulum
Akhlak PAI Indonesia didasarkan pada pendekatan teologis-spiritual yang menekankan
kepatuhan dan kesalehan , namun implementasinya masih menghadapi tantangan sistemik,
yaitu kecenderungan pada penilaian kognitif-kuantitatif dan risiko materi akhlak menjadi
formalitas administrasi jika tekanan ujian mendominasi. Oleh karena itu, penelitian ini
merekomendasikan agar PAI mengadopsi kerangka kerja SEL (seperti Kesadaran Diri,
Keterampilan Berelasi, dan Pengambilan Keputusan yang Bertanggung Jawab) sebagai
jembatan metodologis yang terstruktur untuk menerjemahkan nilai-nilai Akhlak ke dalam
perilaku nyata siswa dan untuk mendorong perubahan menuju pembelajaran yang aktif,

interaktif, dan berfokus pada pengembangan afektif dan sosial-emosional.

DAFTAR REFERENSI
CASEL. (2020). Kerangka SEL: Lima kompetensi utama.
Dewan Pendidikan Nasional Finlandia. (2016). Kurikulum Inti Nasional Finlandia.

Fadhil, M., Mislaini, & Ramadhan, R. S. (2024). Perbandingan kurikulum di Finlandia dan
Indonesia dari perspektif keunggulan. Jurnal Media Akademik (JMA), 2(12).

Gunawan, H. (2014). Pembentukan karakter.

Gunawan, H. (2022). Pendidikan karakter: Konsep dan implementasi (Vol. 1, Issue 1). CV
Alfabeta.

Intan, N., Dani, R., Suryati, S., & Adiansha, A. A. (2025). Analisis peran guru dalam
pembelajaran berdifferensiasi di sekolah dasar. Jurnal Pengajaran Sekolah Dasar,
4(1), 158-166. https://doi.org/10.56855/jpsd.v4i1.1323

Khilmiyah, A. (2013). Model pembelajaran PAI dengan pendekatan social emotional learning
(SEL) untuk memperkuat karakter dan akhlak mulia siswa sekolah dasar. Didaktika
Religia, 1(1). https://doi.org/10.30762/didaktika.v1il.110

Lestari, R. E., & Shalihudin, A. F. (2023). Perbandingan kurikulum pendidikan di Indonesia
dan Finlandia. Edukasi, 3(2), 129—141. https://doi.org/10.55115/edukasi.v3i2.2478

61 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025


https://doi.org/10.56855/jpsd.v4i1.1323
https://doi.org/10.30762/didaktika.v1i1.110
https://doi.org/10.55115/edukasi.v3i2.2478

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 46-62

Marlina, Irfiana, Y., Ismail, & Hilaliati, N. (2024). Pentingnya evaluasi pembelajaran pada
mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 11(2), 214-226.

Nurlaeli, D. (2020). Penerapan pendidikan akhlak dalam PAI.

Rivai, M., Amanda, M. D., Batubara, P. M., & Korespondensi, E. P. (2025). Kurikulum PAI
untuk Generasi Z: Menanamkan akhlak mulia di dunia yang serba cepat. Jurnal
Pendidikan Islam, 2, 301-310.

Ross, K. M., & Tolan, P. (2018). Social and emotional learning in adolescence: Testing the
CASEL model in a normative sample. The Journal of Early Adolescence, 38(8), 1170—
1199. https://doi.org/10.1177/0272431617725198

Sakiinah, A. N., Mahya, A. F. P., & Santoso, G. (2022). Revolusi pendidikan di era Society
5.0: Pembelajaran, tantangan, peluang, akses, dan keterampilan teknologi almirah.
Jurnal Pendidikan Transformatif (JUPETRA), 1(2), 18-28.

Schonert-Reichl, K. A. (2017). Social and emotional learning and teachers. The Future of
Children, 137-155. https://doi.org/10.1353/foc.2017.0007

Sofiani, I. K., Yuniarti, 1., Suhaila, P., & Agustina, K. T. (2025). Perbandingan kurikulum
pendidikan karakter Indonesia dan Finlandia: Implikasi bagi pengembangan karakter
siswa. Jurnal Al-Kifayah: Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, 4(1), 139-147.
https://doi.org/10.53398/ja.v411.659

Wahidah, F., & Ibad, T. N. (2024, February). Arah baru sistem pendidikan Indonesia dan
Finlandia dalam menyiapkan generasi emas. In International Conference on Humanity
Education and Society (ICHES) (Vol. 3, No. 1).

Yulianti. (2021). Pentingnya pendidikan karakter untuk membangun generasi emas Indonesia.
Cermin: Jurnal Penelitian, 5(1), 28-35.
https://doi.org/10.36841/cermin unars.v5il.969

Yustiani, B., Susanti, L. R., Safitri, E. R., & Gulo, F. (2024). Studi komparatif sistem
pendidikan Indonesia dengan Finlandia. Learning: Jurnal Inovasi Penelitian
Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1025-1035.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3487



https://doi.org/10.1177/0272431617725198
https://doi.org/10.1353/foc.2017.0007
https://doi.org/10.53398/ja.v4i1.659
https://doi.org/10.36841/cermin_unars.v5i1.969
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3487

