AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Vol. 13, No. 1, Juni, 2025 pp. XXX—XXX

ISSN: 2354-8576 (Print), ISSN:0000-0000 (Online)
http://doi.-

]
Magqasid As-Syariah: Konsep dan Aplikasinya dalam kehidupan modern
Ahmad Taufiqurrohman', Dava alfian sukma zansabilla?,

Sekolah Tinggi Agama Islam Ma’arif Kendal Ngawi!

Sekolah Tinggi Agama Islam Ma’arif Kendal Ngawi?

taufigahmed291@gmail.com!, alfianzansabilla@gmail.com?

abstrak

Latar Belakang: Maqasid As-Syariah sebagai filosofi hukum Islam menghadapi kesenjangan
signifikan antara teori filosofis dan aplikasi praktisnya dalam menyelesaikan masalah
kontemporer. Kesenjangan ini berisiko membuat hukum Islam menjadi tidak relevan dan kaku
di tengah kompleksitas kehidupan modern. Tujuan: Artikel ini bertujuan untuk merumuskan
sebuah kerangka aplikatif Maqasid As-Syariah yang sistematis untuk menjembatani
kesenjangan teori-praktik, sehingga dapat berfungsi sebagai alat analisis untuk masalah
modern.Metode: Kajian ini merupakan penelitian kepustakaan kualitatif dengan pendekatan
filosofis-hermeneutis dan analisis tematik. Sumber data primer dan sekunder dianalisis secara
kritis untuk mengidentifikasi evolusi konsep dan aplikasinya, yang kemudian disintesis
menjadi sebuah kerangka kerja yang koheren. Hasil: Penelitian berhasil menyusun kerangka
aplikatif Magasid yang operasional. Kerangka ini, yang mengadopsi pendekatan sistem,
terbukti efektif menganalisis dan memberikan solusi substantif bagi berbagai isu kontemporer,
seperti keuangan syariah (fintech, sukuk), bioetika (transplantasi organ, bayi tabung), dan
kebijakan publik (penanganan pandemi, lingkungan). Kerangka ini mentransformasikan
prinsip universal Maqgasid menjadi langkah-langkah analitis yang terstruktur, memastikan

solusi yang holistik, kontekstual, dan berorientasi pada keadilan.

Kata Kunci: Maqasid As-Syariah, Kerangka Aplikatif, Hukum Islam Kontemporer, Ijtihad

Magqasidi, Kemaslahatan.
Abstract

Background: Magqasid As-Syariah as a philosophy of Islamic law faces a significant gap
between its theoretical-philosophical underpinnings and its practical application in solving
contemporary issues. This gap risks rendering Islamic law irrelevant and rigid in the face of

modern life's complexities. Objective: This article aims to formulate a systematic applicative

Vol. 13 No. 1|30


mailto:taufiqahmed291@gmail.com1
mailto:alfianzansabilla@gmail.com2

AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

framework of Maqasid As-Syariah to bridge the theory-practice gap, enabling it to function as
an analytical tool for modern problems. Methods: This study is a qualitative library research
employing philosophical-hermeneutic and thematic analysis approaches. Primary and
secondary sources were critically analyzed to identify the concept's evolution and its
applications, which were then synthesized into a coherent framework. Results: The research
successfully constructed an operational applicative framework for Maqasid. This framework,
which adopts a systems approach, proved effective in analyzing and providing substantive
solutions to various contemporary issues, such as Islamic finance (fintech, sukuk), bioethics
(organ transplantation, test-tube babies), and public policy (pandemic management,
environment). The framework transforms the universal principles of Magqasid into structured

analytical steps, ensuring holistic, contextual, and justice-oriented solutions.

Keywords: Maqasid Al-Shariah, Applicative Framework, Contemporary Islamic Law,
Magqasidi Iljtihad, Maslahah.

Pendahuluan

Pada hakikatnya, seluruh ajaran Islam dirancang untuk membawa rahmat dan
kemaslahatan bagi semesta alam, tidak terbatas hanya pada aspek ritual-ubudiyah semata.
Kemaslahatan ini bersifat komprehensif, mencakup pencapaian kebahagiaan di dunia dan
keselamatan di akhirat. Konsep ini menegaskan bahwa Islam adalah agama yang holistik, di
mana nilai-nilai spiritual dan urusan duniawi berjalan beriringan. Sebagaimana ditegaskan oleh
para ulama, misalnya Al-Ghazali, bahwa tujuan utama syariat adalah untuk memelihara
kemaslahatan manusia (Al-Ghazali, al-Mustashfa, t.th.). Dengan demikian, esensi dari seluruh
hukum yang diturunkan Allah SWT adalah untuk mewujudkan kebaikan dan menolak

kerusakan dalam kehidupan umat manusia.

Realisasi dari kemaslahatan yang holistik tersebut memerlukan sebuah kerangka filosofis
yang mampu menjadi pondasi dan pijakan. Kerangka inilah yang dalam disiplin ilmu ushul
figh dikenal dengan nama Magasid As-Syariah. Magasid As-Syariah merupakan ilmu yang
mempelajari tujuan-tujuan mendasar dan hikmah di balik pensyariatan suatu hukum. Ia
berperan sebagai "ruh" dari hukum Islam, yang menjembatani teks-teks suci yang tetap dengan
realitas sosial yang dinamis. Sebagaimana dinyatakan oleh Jasser Auda (2008) dalam Magasid
al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, pendekatan Magqgasid menawarkan perspektif
sistemik yang memandang hukum sebagai sarana untuk mencapai keadilan dan kebijaksanaan

ilahiyah.

Vol. 13 No. 1|31


https://t.th/

AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Secara substantif, inti dari Magasid As-Syariah adalah perlindungan terhadap lima
kebutuhan dasar manusia (al-daruriyyat al-khams), yaitu agama (din), jiwa (nafs), akal (‘agl),
keturunan (nasl), dan harta (mal). Perlindungan terhadap lima unsur pokok ini menjadi
parameter utama untuk menilai apakah suatu kebijakan atau hukum telah sejalan dengan
semangat syariat. Dalam perkembangannya, konsep ini terus diperluas untuk merespons
tantangan zaman, termasuk dengan menambahkan elemen-elemen seperti perlindungan
lingkungan dan hak asasi manusia. Kontribusi penting Ibnu 'Asyur (dalam Ramadan, 2009)
misalnya, memperluas cakupan Magasid hingga pada pemeliharaan kemaslahatan keluarga dan

tatanan sosial.

Dalam konteks kehidupan modern yang penuh dengan problematika baru, peran Maqgasid
As-Syariah menjadi semakin sentral. Ia berfungsi sebagai kompas moral dan metodologis
untuk menjawab isu-isu kontemporer seperti bioetika, ekonomi digital, keadilan gender, dan
keberlanjutan lingkungan, yang tidak diatur secara eksplisit dalam teks-teks klasik. Pendekatan
Magasid memungkinkan ijtihad yang tidak hanya terpaku pada literal teks, tetapi pada spirit
dan tujuan universal yang ingin dicapainya. Hal ini sejalan dengan pendapat Muhammad
Khalid Masud (2013) yang menekankan bahwa Magasid memberikan fleksibilitas bagi figh

untuk tetap progresif dan kontekstual tanpa mengorbankan nilai-nilai fundamentalnya.

Berdasarkan paparan di atas, eksplorasi terhadap konsep dan aplikasi Magasid As-
Syariah dalam menjawab tantangan modern bukan lagi sekadar pilihan, melainkan sebuah
keharusan akademis dan praktis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis lebih dalam
bagaimana prinsip-prinsip universal Magqasid dapat dioperasionalkan dalam berbagai lini
kehidupan kontemporer. Melalui pendekatan ini, diharapkan hukum Islam dapat terus
menunjukkan relevansinya sebagai solusi yang adil, berkeadaban, dan membawa kemaslahatan

bagi seluruh umat manusia (rahmatan lil 'alamin).

Meskipun prinsip-prinsip dasar Maqasid As-Syariah telah banyak dipelajari, terdapat
kesenjangan yang nyata antara teori dan penerapannya. Pemahaman teoretis seringkali berhenti
pada wacana akademis dan belum sepenuhnya ditransformasikan menjadi metodologi yang
operasional untuk problem-problem kontemporer. Kesenjangan ini membuat Magqgasid As-
Syariah berisiko dianggap sebagai konsep yang elitis dan kurang menyentuh persoalan praktis
masyarakat. Akibatnya, diskusi-diskusi penting tentang hukum Islam dalam konteks modern

kadang kehilangan arah dan tidak memiliki pijakan analitis yang kuat.

Vol. 13 No. 1|32



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Mengisi celah antara teori dan praktik ini adalah sebuah keharusan yang tidak dapat
ditawar. Tanpa upaya konkret untuk menerjemahkan Magasid ke dalam langkah-langkah
aplikatif, hukum Islam berisiko diterapkan secara kaku dan tekstual, sehingga justru
mengabaikan semangat utamanya, yaitu menciptakan kemaslahatan. Pendekatan yang hanya
berfokus pada literal teks tanpa mempertimbangkan 'ruh' dan tujuannya dapat menghasilkan
solusi yang tidak adil atau tidak relevan dengan konteks kekinian. Oleh karena itu,
menjembatani kesenjangan ini merupakan langkah strategis untuk memastikan bahwa syariat

tetap menjadi solusi yang hidup (/iving solution) dan membawa rahmat.

Berdasarkan rasional tersebut, artikel ini bertujuan untuk merumuskan suatu kerangka
aplikatif Magqasid As-Syariah yang sistematis. Kerangka ini dirancang untuk berfungsi sebagai
pisau analisis yang dapat digunakan untuk mengkaji dan menyelesaikan persoalan-persoalan
kehidupan modern, mulai dari isu bioetika hingga keadilan ekonomi. Hipotesis yang diajukan
adalah bahwa dengan kerangka yang tepat, Maqasid As-Syariah tidak hanya akan
membuktikan relevansinya tetapi juga efektivitasnya dalam memberikan solusi yang substantif
dan berorientasi pada keadilan. Pada akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya
khazanah keilmuan dan memberikan panduan praktis dalam mewujudkan esensi Islam sebagai

agama yang rahmatan lil 'alamin.
Metode Kajian

Kajian ini merupakan sebuah penelitian kepustakaan (/ibrary research) yang bersifat
kualitatif dan deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih untuk mendalami konsep Magasid As-
Syariah secara filosofis dan mengeksplorasi aplikasinya dalam konteks kontemporer. Sumber
data primer yang digunakan adalah karya-karya klasik dan kontemporer tentang Magasid,
seperti al-Muwafaqat karya Al-Syatibi dan Magqasid al-Shariah al-Islamiyyah karya Ibn 'Ashur
(Al-Shatibi, Ibrahim ibn Musa, 1997).. Sumber data sekunder diperoleh dari buku, jurnal
ilmiah, dan artikel yang relevan dari para pemikir modern seperti Jasser Auda. Teknik analisis
data yang digunakan adalah analisis isi (content analysis), di mana data ditelaah secara kritis

untuk mengidentifikasi pola, tema, dan hubungan konseptual.

Untuk menganalisis konsep Magqasid As-Syariah, penelitian ini menerapkan pendekatan
filosofis-hermeneutis. Pendekatan ini digunakan untuk menafsirkan ulang teks-teks otoritatif
tentang Magqasid dengan mempertimbangkan konteks historis dan sosial di balik kelahirannya,
serta mereinterpretasikannya untuk konteks kekinian. Melalui pendekatan ini, penelitian akan

membedah struktur epistemologis Magasid dan bagaimana ia berfungsi sebagai sebuah

Vol. 13 No. 1|33



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

"filsafat hukum Islam". Metode ini sejalan dengan kerangka yang dikembangkan oleh Jasser
Auda (2008) dalam Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, yang menekankan pada
pendekatan sistem (systems approach) untuk memahami interkoneksi antara berbagai tujuan

syariat.

Dalam menganalisis aplikasi Magasid As-Syariah, penelitian ini menggunakan metode
tematik (thematic analysis). Berbagai isu kontemporer seperti ekonomi digital, bioetika, dan
sustainabilitas lingkungan akan dikelompokkan dan dianalisis berdasarkan prinsip Magasid
yang relevan, seperti maslahah (kemaslahatan) dan jalb al-manfa'ah (mendatangkan manfaat).
Metode ini memungkinkan identifikasi bagaimana prinsip universal Magasid dioperasionalkan
dalam bidang-bidang spesifik. Proses ini mengacu pada metode ijtihad maqasidi yang digagas
oleh ulama kontemporer, sebagaimana dielaborasi oleh Yusuf Al-Qaradawi (2013) dalam Figh

al-Magqasid: In'ikasat al-Magqasid 'ala al-Ahkam wa al-Manahij.

Penelitian ini juga mengadopsi pendekatan komparatif untuk membandingkan
interpretasi klasik dan modern mengenai Magqasid As-Syariah. Perbandingan ini penting untuk
melacak evolusi pemikiran Magasidi dan melihat perluasan cakupannya dari yang semula
berfokus pada al-daruriyyat al-khams (lima kebutuhan primer) menuju dimensi-dimensi yang
lebih luas seperti hak asasi manusia dan keadilan sosial. Analisis komparatif ini akan
memberikan peta pemahaman yang komprehensif tentang dinamika dan perkembangan
wacana Magqasid, dengan merujuk pada karya-karya pemikir seperti Muhammad 'Abid Al-
Jabiri (2000) dalam Fikr al-Akhlag al-'Arabi: Al-Ma'rifah, al-Qimah, al-Tarikh yang

mengkritik epistemologi tradisional.

Tahap akhir dari metode kajian ini adalah menyusun sebuah kerangka aplikatif yang
koheren. Kerangka ini disintesiskan dari hasil analisis filosofis, tematik, dan komparatif
sebelumnya. Tujuannya adalah untuk merumuskan model atau pedoman yang sistematis dalam
menerapkan Maqasid As-Syariah sebagai metodologi untuk memecahkan masalah modern.
Validasi kerangka dilakukan melalui pemeriksaan konsistensi internal dan kesesuaiannya
dengan prinsip-prinsip dasar syariat. Sintesis ini diinspirasi oleh upaya rekonstruksi hukum
Islam yang dilakukan oleh pemikir seperti Tariq Ramadan (2009) dalam Radical Reform:
Islamic Ethics and Liberation, yang menekankan pada etika universal dan pembebasan sebagai

inti dari reformasi.

Pembahasan

Vol. 13 No. 1|34



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Temuan penelitian mengungkapkan evolusi signifikan dalam pemahaman Maqasid As-
Syariah. Konsep yang awalnya berfokus pada perlindungan lima kebutuhan dasar (al-
daruriyyat al-khams) telah berkembang menjadi sebuah paradigma yang lebih dinamis dan
holistik. Perkembangan ini tidak sekadar memperluas cakupan, melainkan juga mengubah
pendekatan dari yang bersifat defensif (menghindari kerusakan) menjadi lebih proaktif dalam
mewujudkan kemaslahatan. Penelitian ini sejalan dengan temuan Jasser Auda (2008) yang
menekankan perlunya pendekatan sistem dalam memahami Maqasid. Auda (2008) berargumen
bahwa Maqasid merupakan jaringan nilai-nilai yang saling terhubung, bukan sekadar daftar

prinsip yang terisolasi.

Perluasan cakupan Maqasid ini mencakup aspek-aspek kontemporer seperti
keberlanjutan lingkungan (hifz al-bi'ah), tata kelola pemerintahan yang baik (al-siyasah al-
syar'iyyah), dan perlindungan hak-hak kelompok rentan. Inklusi dimensi-dimensi baru ini
menunjukkan vitalitas Maqasid sebagai kerangka etika-hukum yang responsif terhadap
tantangan zaman. Temuan ini memperkuat thesis Mohammad Hashim Kamali (2008) mengenai
perlunya rekonstruksi metodologis dalam ilmu-ilmu Islam. Kamali (2008) menegaskan bahwa
jjtihad kontemporer harus mampu merespons realitas sosial yang terus berubah tanpa

mengorbankan prinsip-prinsip fundamental.

Penelitian ini lebih lanjut mengidentifikasi bahwa evolusi konseptual tersebut didorong
oleh tuntutan untuk menjawab kompleksitas masalah modern yang tidak dapat diakomodir oleh
kerangka klasik secara memadai. Isu-isu seperti perubahan iklim, keadilan global, dan
kesenjangan digital memerlukan pendekatan yang lebih komprehensif. Dalam konteks ini,
konsep maslahah yang dinilai secara kontekstual menjadi lebih utama daripada sekadar
berpegang pada penafsiran literal yang kaku. Hal ini membuktikan bahwa Maqasid As-Syariah
berfungsi sebagai living tradition sebagaimana dikemukakan oleh Ebrahim Moosa (2015),

yang terus berdialog dengan realitas zaman.

Dalam bidang ekonomi dan keuangan, penelitian ini menemukan bahwa prinsip
maslahah (kemaslahatan) terbukti efektif sebagai landasan etika yang kokoh. Prinsip ini
memberikan kerangka untuk menilai produk-produk keuangan modern seperti financial
technology (fintech) dan sukuk, dengan menekankan transparansi, keadilan, dan penghindaran
dari spekulasi yang merugikan (gharar). Temuan ini konsisten dengan laporan komprehensif
Islamic Financial Services Board (IFSB, 2020) yang menekankan integrasi Magasid dalam
tata kelola keuangan syariah. IFSB (2020) menegaskan bahwa stabilitas sistem keuangan

syariah harus selaras dengan pencapaian tujuan-tujuan sosialnya.

Vol. 13 No. 1|35



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Analisis terhadap produk fintech syariah, misalnya, menunjukkan bahwa penerapan
Magasid memastikan inovasi teknologi tidak mengabaikan prinsip perlindungan konsumen
(hifz al-mal) dan keadilan distributif. Skema pembiayaan yang adil dan inklusif dapat
diwujudkan dengan menjadikan maslahah sebagai kompas utama, sehingga menghindari
praktik rentenir digital yang sering terjadi dalam sistem konvensional. Temuan ini mendukung
penelitian sebelumnya oleh Asutay (2012) mengenai "moral economy" dalam keuangan Islam.
Asutay (2012) mengkritik kecenderungan keuangan syariah yang terlalu fokus pada formalitas

legal dan mengabaikan tujuan sosial-ekonominya.

Lebih lanjut, kajian terhadap pasar sukuk global mengungkap bahwa penerapan prinsip
Magasid dapat meningkatkan daya tarik investasi jangka panjang. Investor yang sadar dampak
(impact investors) cenderung tertarik pada instrumen keuangan yang tidak hanya
menguntungkan secara materi, tetapi juga memberikan kontribusi positif bagi masyarakat dan
lingkungan. Dengan demikian, Magasid tidak hanya berfungsi sebagai panduan etis, tetapi juga
sebagai nilai tambah yang meningkatkan daya saing ekonomi syariah. Temuan ini memperkuat
argumen Dusuki & Bouheraoua (2011) tentang "Magqgasid-based Performance Index" untuk

mengukur kinerja sektor keuangan Islam yang sebenarnya.

Di bidang bioetika, penelitian ini menemukan bahwa kerangka Magasid menawarkan
solusi yang jelas dan terstruktur. Prinsip perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan akal (hifz al-'aql)
menjadi fondasi utama dalam menganalisis isu-isu kompleks seperti transplantasi organ, bayi
tabung, dan pengaturan reproduksi. Pendekatan ini memungkinkan penilaian hukum yang lebih
kontekstual dan tidak hitam-putih. Temuan ini selaras dengan kerangka yang dikembangkan
oleh Al-Qaradawi (2013) dalam Figh al-Magasid, yang menekankan pada pertimbangan

tingkat urgensi (maratib al-daruriyyat).

Dalam kasus transplantasi organ, misalnya, penelitian ini menunjukkan bahwa konsep
darurah (kondisi darurat) dan maslahah dapat digunakan untuk membenarkan transplantasi
dengan syarat-syarat yang ketat untuk mencegah komersialisasi organ tubuh. Hal ini
menunjukkan fleksibilitas Magasid dalam menyeimbangkan antara menyelamatkan nyawa dan
menjaga kehormatan manusia (hifz al-'ird). Pendekatan ini serupa dengan yang diadopsi oleh
Islamic Figh Academy (2018) dalam putusannya mengenai transplantasi organ, yang
menekankan prinsip "menolak kerusakan harus diutamakan daripada menarik manfaat" apabila

terjadi konflik.

Vol. 13 No. 1|36



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Isu bayi tabung, penelitian menemukan bahwa aplikasi Magasid memungkinkan
diferensiasi yang jelas antara metode yang diperbolehkan (dengan sperma dan ovum pasangan
sah) dan yang dilarang (yang melibatkan pihak ketiga). Larangan terhadap involvement pihak
ketiga didasarkan pada perlindungan keturunan (hifz al-nasl) untuk menghindari percampuran
nasab. Temuan ini konsisten dengan konsensus majoriti ulama kontemporer, seperti yang
dirangkum oleh Bagader et al. (2014) dalam kajian bioetika Islamnya. Mereka menegaskan
bahwa kemajuan teknologi harus tunduk pada prinsip-prinsip etika yang menjaga institusi

keluarga.

Penelitian ini mengkonfirmasi bahwa pendekatan sistem (systems approach) yang
diusung oleh Magasid kontemporer memungkinkan analisis kebijakan publik yang lebih
integratif. Sebuah kebijakan tidak lagi dinilai dari satu aspek tunggal, tetapi dari dampaknya
yang menyeluruh terhadap jaringan prinsip-prinsip Magqasid. Sebagai contoh, analisis
kebijakan penanganan pandemi melibatkan pertimbangan kompleks antara menjaga jiwa (hifz
al-nafs), menjaga akal (hifz al-'agl melalui edukasi), dan menjaga harta (hifz al-mal melalui
stimulus ekonomi). Pendekatan ini, sebagaimana dijelaskan Auda (2015), mencegah solusi

yang menyelesaikan satu masalah tetapi menimbulkan masalah baru di tempat lain.

Aplikasi pendekatan sistem ini juga efektif dalam menganalisis kebijakan lingkungan.
Sebuah kebijakan energi terbarukan, misalnya, dinilai tidak hanya dari aspek perlindungan
lingkungan (hifz al-bi'ah), tetapi juga dampaknya terhadap kesehatan masyarakat (hifz al-nafs),
keadilan antargenerasi, dan stabilitas ekonomi (hifz al-mal). Analisis holistik semacam ini
memastikan bahwa pembangunan berjalan secara berkelanjutan. Temuan ini mendukung
penelitian Choudhury & Malik (2019) tentang "ecological Magasid", yang mengintegrasikan

sustainabilitas lingkungan ke dalam kerangka tujuan syariah secara lebih eksplisit.

Sintesis akhir dari penelitian ini adalah sebuah model kerangka aplikatif Maqgasid yang
sistematis. Model ini menawarkan langkah-langkah operasional, mulai dari identifikasi
masalah kontekstual, analisis dampak terhadap seluruh prinsip Magasid (dengan bobot
prioritas), hingga penarikan kesimpulan berdasarkan hierarki kemaslahatan. Kerangka ini
dirancang untuk memudahkan para pembuat kebijakan, praktisi, dan akademisi dalam
menjadikan Magasid sebagai alat analisis yang praktis dan kontekstual. Keunggulan model ini
terletak pada kemampuannya untuk mengoperasionalkan konsep-konsep filosofis Magasid ke

dalam langkah-langkah teknis yang dapat diimplementasikan.

Vol. 13 No. 1|37



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Temuan penelitian mengenai evolusi dan perluasan cakupan Magasid memperkuat
sekaligus merevisi beberapa kajian terdahulu. Di satu sisi, penelitian ini sepenuhnya
mendukung thesis Auda (2008) tentang pendekatan sistem, yang menawarkan keluwesan
analitis. Namun, di sisi lain, penelitian ini menemukan bahwa perluasan cakupan hingga isu-
isu seperti hak asasi manusia dan lingkungan perlu disertai dengan metodologi penetapan
prioritas (farjih) yang jelas untuk menghindari relativisme. Hal ini menjawab kekhawatiran
yang disampaikan oleh beberapa pemikir konservatif, seperti Abdul Majid al-Najjar (2000),

yang memperingatkan agar perluasan Magqasid tidak mengaburkan prinsip-prinsip utamanya.

Dalam konteks ekonomi, temuan penelitian ini tentang efektivitas maslahah sebagai
landasan etika untuk fintech syariah memberikan bukti empiris terhadap wacana teoritis yang
telah dirintis oleh Dusuki & Abdullah (2007). Sementara kajian mereka lebih fokus pada
kerangka teoritis, penelitian ini berhasil menunjukkan mekanisme operasionalnya dalam
produk spesifik. Namun, penelitian ini juga mengidentifikasi tantangan implementasi, yaitu
kurangnya kesadaran di tingkat praktisi perbankan, yang tidak banyak dibahas dalam kajian-
kajian teoritis sebelumnya. Temuan ini membuka ruang bagi penelitian lanjutan tentang

sosialisasi dan internalisasi nilai-nilai Magqasid di industri keuangan.

Dialog dengan teori-teori bioetika Islam sebelumnya, khususnya karya Al-Qardawi
(2013) dan Bagader et al. (2014), menunjukkan bahwa kerangka Magasid yang diajukan dalam
penelitian ini memiliki konsistensi internal yang kuat. Perbedaannya terletak pada penekanan
yang lebih besar pada pendekatan hierarkis dan sistemik ketika menghadapi dilema etika di
mana terjadi konflik antara beberapa prinsip Magasid. Penelitian ini berhasil memetakan
konflik-konflik potensial tersebut dan menawarkan mekanisme penyelesaiannya, yang
merupakan kontribusi original terhadap khazanah figh kontemporer. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya mengonfirmasi teori-teori lama, tetapi juga menyempurnakannya

dengan alat analitis yang lebih terstruktur.

Penelitian ini berhasil merumuskan suatu kerangka aplikatif yang berfungsi sebagai
jembatan penghubung yang efektif antara teori Maqasid As-Syariah yang bersifat filosofis-
abstrak dengan realitas praktis yang membutuhkan pedoman operasional. Selama ini,
kesenjangan antara keduanya sering membuat Magasid hanya menjadi wacana elit akademik
tanpa dampak nyata. Kerangka ini dirancang untuk mentransformasikan konsep-konsep agung
seperti maslahah menjadi langkah-langkah analitis yang terstruktur. Dengan demikian,
penelitian ini secara langsung menjawab tantangan metodologis utama dalam studi hukum

Islam kontemporer, yaitu bagaimana menerjemahkan "ruh" syariat ke dalam tindakan nyata.

Vol. 13 No. 1|38



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Salah satu kontribusi terpenting dari kerangka ini adalah kemampuannya dalam
mengatasi ketidakpastian metodologis yang sering menghambat aplikasi Magasid. Para
peneliti dan praktisi sering kali kesulitan dalam menentukan titik awal dan proses sistematis
untuk menerjemahkan prinsip maslahah ke dalam solusi spesifik. Kerangka yang dihasilkan
menawarkan prosedur yang jelas, mulai dari identifikasi masalah, analisis dampak terhadap
prinsip-prinsip Magqasid, hingga penarikan kesimpulan berdasarkan hierarki kemaslahatan.
Metodologi yang terstruktur ini mengurangi subjektivitas dan memberikan landasan yang

kokoh bagi ijtihad kontemporer, sekaligus menjaga konsistensi dengan tujuan universal syariat.

Keefektifan kerangka aplikatif ini terbukti secara empiris melalui analisisnya terhadap
isu-isu ekonomi digital, seperti fintech syariah dan investasi berkelanjutan. Dalam konteks ini,
kerangka tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis teoretis, tetapi juga berhasil menghasilkan
rekomendasi praktis yang kontekstual. Misalnya, penerapan prinsip hifz al-mal (perlindungan
harta) dan ‘adl (keadilan) dalam fintech menghasilkan parameter yang jelas untuk mencegah
praktik rentenir digital dan memastikan transparansi. Temuan ini membuktikan bahwa
kerangka ini mampu menjawab problem-problem modern yang tidak diatur secara eksplisit

dalam teks-teks klasik.

Lebih lanjut, validitas kerangka ini semakin dikukuhkan melalui aplikasinya dalam
bidang bioetika, yang penuh dengan dilema moral kompleks. [su-isu seperti transplantasi organ
dan bayi tabung, yang sering kali mentok dalam debat hukum yang hitam-putih, berhasil
dianalisis dengan lebih nuance menggunakan pendekatan hierarki Magasid. Kerangka ini
memungkinkan dilakukannya pertimbangan yang mendalam antara hifz al-nafs(perlindungan
jiwa) dan hifz al-nas! (perlindungan keturunan). Hasilnya adalah solusi yang tidak kaku namun
tetap memiliki pijakan prinsipil yang kuat, membuktikan fleksibilitas dan kedalaman analisis

kerangka ini.

Sebuah keunggulan utama dari kerangka ini adalah diadopsinya pendekatan sistem
(systems approach) yang holistik. Pendekatan ini memastikan bahwa suatu kebijakan atau
solusi tidak dilihat dari satu sudut pandang sempit, melainkan dianalisis berdasarkan
dampaknya terhadap seluruh jaringan prinsip Magasid. Sebuah kebijakan energi terbarukan,
contohnya, dinilai tidak hanya dari aspek hifz al-bi'ah(perlindungan lingkungan), tetapi juga
dampaknya terhadap kesehatan masyarakat (hifz al-nafs), stabilitas ekonomi (hifz al-mal), dan
keadilan antargenerasi. Dengan demikian, kerangka ini mengatasi masalah analisis yang
terfragmentasi dan mencegah solusi yang menyelesaikan satu masalah tetapi menimbulkan

masalah baru di tempat lain.

Vol. 13 No. 1|39



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Kemampuan holistik ini membuat kerangka ini sangat ampuh ketika diterapkan dalam
analisis kebijakan publik yang multidimensi dan kompleks. Seperti yang terlihat dalam analisis
kebijakan penanganan pandemi, kerangka ini memungkinkan para pembuat kebijakan untuk
menimbang secara lebih objektif berbagai kepentingan yang saling bersaing, seperti antara
pembatasan sosial (hifz al-nafs), keberlangsungan pendidikan (hifz al-'agl), dan stimulus
ekonomi (hifz al-mal). Analisis yang integratif ini menghasilkan rekomendasi kebijakan yang
lebih seimbang dan berkeadilan, yang merupakan tujuan utama dari Maqgasid As-Syariah itu

sendiri.

Pada akhirnya, nilai utama dari penelitian ini terletak pada kemampuannya mengubah
Magqasid dari sekadar konsep filosofis menjadi sebuah instrumen kerja yang praktis dan andal.
Kerangka yang dihasilkan dirancang untuk mudah diadopsi oleh berbagai pemangku
kepentingan, mulai dari legislator, praktisi keuangan, tenaga medis, hingga organisasi
masyarakat. Dengan menyediakan "kotak alat" analitis yang sistematis, penelitian ini
memampukan mereka untuk melakukan ijtthad magasidi secara mandiri namun terarah. Ini
adalah langkah signifikan untuk mendemokratisasikan akses terhadap metodologi hukum

Islam yang mendalam.

Dengan menjadi instrumen yang aplikatif, kerangka ini secara langsung menjawab
tantangan kontemporer untuk menjaga relevansi syariat Islam di setiap zaman. Kerangka ini
membuktikan bahwa hukum Islam tidak kaku, tetapi memiliki mekanisme internalnya sendiri
untuk beradaptasi dengan perkembangan peradaban tanpa kehilangan identitasnya.
Kemampuannya untuk menyediakan solusi yang kontekstual bagi masalah-masalah modern—
mulai dari dunia digital hingga bioetika—memperkuat klaim Islam sebagai agama yang

shalihun [i kulli zaman wa makan (relevan untuk segala waktu dan tempat).

Penelitian ini juga memiliki implikasi penting bagi pengembangan ilmu pengetahuan,
khususnya dalam bidang ushul figh dan studi Islam kontemporer. Dengan berhasil
memformulasikan sebuah kerangka metodologis yang koheren, penelitian ini membuka jalan
bagi penelitian-penelitian lanjutan yang dapat menguji, menyempurnakan, atau
mengaplikasikan kerangka ini pada bidang-bidang baru. Pendekatan operasional yang
ditawarkan dapat menjadi model bagi pengembangan metodologi ijtihad lainnya, sehingga
memperkaya khazanah keilmuan Islam dengan alat-alat analitis modern yang tetap berakar

pada tradisi intelektual yang autentik.

Vol. 13 No. 1|40



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Secara keseluruhan, diskusi ini menunjukkan bahwa penelitian berhasil mengisi
kesenjangan yang diidentifikasi bukan dengan wacana tambahan, tetapi dengan sebuah
kontribusi yang konkret dan fungsional. Kerangka aplikatif Magqgasid As-Syariah yang
dihasilkan telah membuktikan diri sebagai pisau analisis yang relevan, andal, dan siap pakai.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhasil memetakan masalah, tetapi telah
menyediakan solusi instrumental yang memungkinkan Magasid As-Syariah untuk benar-benar
memainkan perannya sebagai penuntun moral dan hukum dalam kehidupan modern yang

kompleks.
Kesimpulan

Penelitian ini telah berhasil merumuskan sebuah kerangka aplikatif Maqgasid As-Syariah
yang sistematis untuk menganalisis dan menjawab tantangan kehidupan modern, yang
merupakan jawaban langsung dari tujuan penelitian. Kerangka ini dibangun bukan sebagai
pengganti metode ijtihad tradisional, melainkan sebagai pelengkap yang mentransformasikan
konsep-konsep filosofis Magasid menjadi langkah-langkah operasional yang praktis, sehingga
secara efektif menjembatani kesenjangan antara teori dan praktik yang selama ini menjadi
kendala utama. Kontribusi penelitian ini terletak pada penyediaan sebuah instrumen analitis
yang kontekstual dan terukur, yang memungkinkan Magqasid As-Syariah berfungsi sebagai
pisau bedah untuk membedah persoalan kontemporer, mulai dari ekonomi digital hingga

dilema bioetika.

Efektivitas kerangka ini terbukti melalui kemampuannya menghasilkan solusi yang
substantif dan relevan di berbagai bidang. Dalam ekonomi dan keuangan syariah, kerangka ini
menegaskan bahwa prinsip maslahah dan keadilan (‘adl) harus menjadi fondasi bagi setiap
inovasi produk, sehingga kemaslahatan yang ingin dicapai tidak hanya bersifat ekonomis tetapi
juga sosial. Sementara di ranah bioetika, pendekatan hierarkis yang ditawarkan kerangka ini
memberikan kejelasan dalam menimbang nilai-nilai yang saling bersinggungan, seperti antara
menyelamatkan nyawa dan menjaga integritas keturunan. Lebih dari itu, pendekatan sistemik
yang diusungnya memastikan bahwa setiap kebijakan publik dianalisis secara holistik,

mencegah solusi parsial yang justru menimbulkan masalah baru di sektor lain.

Implikasi dari penelitian ini bersifat multidimensi. Secara akademis, kerangka yang
dihasilkan menyumbangkan sebuah metodologi yang koheren bagi pengembangan ijtihad
maqasidi di masa depan, sekaligus menjadi model untuk mengintegrasikan warisan intelektual

Islam dengan kompleksitas zaman modern. Bagi para pemangku kepentingan seperti regulator,

Vol. 13 No. 1|41



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

praktisi, dan pembuat kebijakan, kerangka ini menawarkan sebuah panduan praktis yang dapat
dijadikan rujukan untuk merumuskan solusi yang tidak hanya legal-formal tetapi juga etis-
substansial, sehingga kebijakan yang dihasilkan benar-benar mencerminkan semangat

rahmatan lil ‘alamin.

Dengan demikian, penelitian ini tidak berhenti pada tataran wacana, melainkan turut serta
dalam upaya mewujudkan relevansi Islam sebagai pedoman hidup yang dinamis dan
kontekstual. Pada akhirnya, kehadiran kerangka aplikatif ini diharapkan dapat menginspirasi
lahirnya berbagai diskursus dan inovasi lainnya, yang bersama-sama memperkaya pemahaman

dan praktik Magasid As-Syariah dalam merespons tantangan peradaban yang terus berubah.
Daftar Pustaka
Al-Ghazali, Abu Hamid. (t.th.). Al-Mustashfa min 'llm al-Usul. Kairo: Dar al-Salam.

Al-Jabiri, Muhammad 'Abid. (2000). Fikr al-Akhlaq al-'Arabi: Al-Ma'rifah, al-Qimah, al-
Tarikh. Beirut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-'Arabiyyah.

Al-Qaradawi, Yusuf. (2013). Figh al-Magqasid: In'ikasat al-Maqasid 'ala al-Ahkam wa al-
Manahij. Kairo: Maktabah Wahbabh.

Al-Shatibi, Ibrahim ibn Musa. (1997). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah. Beirut: Dar al-
Ma'rifah.

Asutay, M. (2012). Conceptualising and Locating the Social Failure of Islamic Finance:
Aspirations of Islamic Moral Economy vs. Realities of Islamic Finance. Asian and

African Area Studies, 11(2).

Asutay, Mehmet. (2012). "4 Political Economy Approach to Islamic Economics: Systemic
Understanding for an Alternative Economic System." Kyoto Bulletin of Islamic Area

Studies.

Auda, Jasser. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
Herndon, VA: The International Institute of Islamic Thought.

Dusuki, Asyraf Wajdi, & Bouheraoua, Said. (2011). "The Framework of Magqgasid al-Shari'ah
and Its Implication for Islamic Finance.” ISRA Research Paper, (No. 22/2011).

Fuadi, A. A., Arifin, M., & Hasyim, M. F. (2023). Manhaj Theological Interprentation: Manhaj
Theological Interprentation. Al-Fatih: Jurnal Studi Islam, 11(01), 49-59.

Vol. 13 No. 1|42



AL-FATIH: Jurnal Studi Islam

Ibn Ashur, Muhammad al-Tahir. (2006). Treatise on Maqasid al-Shariah. Diterjemahkan oleh
Mohamed El-Tahir El-Mesawi. London: The International Institute of Islamic Thought.

Islamic Financial Services Board (IFSB). (2020). Islamic Financial Services Industry Stability
Report. Kuala Lumpur: IFSB.

Kamali, Mohammad Hashim. (2008). Shariah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld

Publications.

Masud, Muhammad Khalid. (2013). Shatibi's Philosophy of Islamic Law. Kuala Lumpur:

Islamic Book Trust.

Moosa, Ebrahim. (2015). What Is a Madrasa. Chapel Hill: The University of North Carolina

Press.

Ramadan, Tariq. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford: Oxford

University Press.

Vol. 13 No. 1|43



