
269  

 

 

Falsafah Sosial; 

Dalam Pandangan Ibnu Khaldun 

 
Nun Tufa 

Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo 

Email: tufanunjago89gmail.com 
 

Abstract 

The real of thought about society is actually as old as  

the scientific mind itself. Society is always known in 

experience and society always confronts humans with 

problems that humans seek to answer. Because they 

always confront humans with practical problems and 

problems, this is why society becomes the fruit of 

thought. 

In the real of thought about society, society is reflected 

as experienced, which in its development gave birth to  

two things, namely the development of social reality,  

namely society itself and the development of scientific 

thought. Thus says Bierens De Haan in his book which 

has become so classic, and because knowledge the 

oldest is philosophy, so in philosophy it must be talked 

about society. And because this study is a study of the 

history of Islamic thought, the author uses the thoughts  

of a well-known Muslim sociologist, namely Ibn 

Khaldun and his thoughts on social theory. 

 
Keywords: Society, Social Reality, Ibn Khaldun 

mailto:endah1298@gmail.com


270  

 

 

Pendahuluan 

Alam pikiran mengenai masyarakat sesungguhnya sama 

tuanya dengan alam pikiran ilmiah itu sendiri. Masyarakat selalu 

dikenal dalam pengalaman dan masyarakat selalu menghadapkan 

manusia pada persoalan-persoalan yang diikhtiarkan oleh manusia itu 

untuk menjawabnya.Karena dia selalu menghadapkan manusia pada 

persoalan-persoalan dan masalah-masalah praktis inilah sebabnya 

masyarakat menjadi buah pikiran. 

Dalam alam pikiran mengenai masyarakat tercerminlah 

masyarakat itu sebagai yang dialami, yang dalam perkembangannya 

melahirkan dua hal yaitu perkembangan dari kenyataan kenyataan 

sosial, yaitu masyarakat itu sendiri dan perkembangan pemikiran 

ilmiah.Demikian kata Bierens De Haan dalam bukunya yang telah 

menjadi demikian klasik, dan karena pengetahuan yang paling tua 

adalah filsafat, maka di dalam filsafat itu pastilah dibicarakan tentang  

masyarakat. Dan karena studi ini adalah studi Sejarah Pemikiran Islam 

maka penulis memakai pemikiran seorang sosiolog muslim terkenal 

yaitu Ibn Khaldun dan pemikirannya tentang teori sosial. 

 
Pembahasan 

Biografi 

Ibnu Khaldun adalah seorang sejarawan Arab dan bapak 

sosiologi Islam. Nama lengkapnya adalah Waliuddin Abdurrah}man 

bin Muh}ammad bin Muh}mmad bin Abi Bakar Muh}ammad bin al- 

H}asan.Ia lahir di Tunis pada 732 H/1332 M dan meninggal di Kairo 

pada 808 H/1406 M.1Ia mengembangkan salah satu filsafat sejarah 

masa lalu yang bersifat non-religius dalam karya utamanya 

 

 

 

 
 

1 Abderrahmane Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam, ed, Seyyes 

Hossein Nasr dan Oliver Leaman, (Bandung: Mizan, 2003), 440. 



271  

 

 

Muqaddimah (Mukaddimah). Ia juga menulis sejarah muslim Afrika 

Utara.2 

Keluarga Ibnu Khaldun berasal dari Hadramaut (kini Yaman) 

dan silsilahnya sampai kepada seorang sahabat Nabi SAW yang 

bernama Wail bin Hujr dari kabilah Kindah. Salah seorang cucu Wail.  

Khalid bin Usman, memasuki daerah Andalusia bersama orang Arab 

penakluk awal abad abad ke-3 H (ke-9 M).anak cucu Khallid bin 

Usman membentuk satu keluarga besar dengan nama bani Khaldun. 

Dari bani inilah berasal nama Ibn Khaldun. Bani itu lahir dan 

berkembang di kota Qarmunah (kini Carmona) di Andalusia (Spanyol) 

sebelum hijrah ke kota Isybilia (Sevilla). Di kota yang terakhir ini 

Bani Khaldun berhasil menduduki beberapa jabatan penting.3 

Sewaktu kecil Ibnu Khaldun sudah menghafal Al-Quran dan 

mempelajari tajwi>d. gurunya yang pertama adalah ayahnya 

sendiri.Waktu itu Tunisia menjadi pusat hijrah ulama Andalusia yang 

mengalami kekacauan akibat perebutan kekuasaan.Kehadiran mereka 

bersamaan dengan naiknya Abul Hasan, pemimpin Bani Marin 

(1347).Dengan demikian, Ibn Khaldun mendapat kesempatan belajar 

dari para ulama itu selain dari ayahnya.Ia mempelajari ilmu syariat: 

tafsir, hadis, ushul fiqh, tauhid, dan fiqh Madzhab Maliki. Ia juga 

mempelajari ilmu bahasa (nah}w,s}araf, dan bala>ghah atau 

kefasihan), fisika, dan matematika. Dalam semua bidang studinya, ia  

mendapat nilai yang memuaskan dari gurunya.4 

Ibnu Khaldun mengarang sebuah karya monumental yang 

berjudul kita>b al-‘ibar wa Di>wa>n al-Mubtada’ wa al-Khabar fi> 

Ayya>m al-‘Arab wa al-‘Ajam wa al-barbar, atau al-‘Ibar (Sejarah 

Umum), terbitan Kairo 1284. Kitab ini (7 jilid) berisi kajian sejarah, 

 

 

 

2 Badri Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, ed. Nina M. Armando, et 
al. (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005), 81 

3 Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, 81 
4 Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, 81 



272  

 

 

didahului Muqaddimah (jilid 1), yang berisi pembahasan tentang 

masalah sosial manusia. 

Muqaddimah itu membuka jalan menuju pembahasan ilmu sosial.Oleh 

karena itu, dalam sejarah Islam, Ibn Khaldun dipandang sebagai 

peletak dasar ilmu sosial dan politik Islam. Menurut pendapatnya,  

politik tidak dapat dipisahkan dari kebudayaan, dan masyarakat 

dibedakan antara masyarakat desa (badawah) dan kota (h}adharah). 

Studi Islam, menurut pendapatnya, terdiri dari ‘ulu>m t}abi>’yyah 

dan ‘ulu>m naqliyyah. ‘Ulu>m t}abi>’iyyah meliputi ilmu filsafat 

(misalnya mantik atau logika), aritmatika dan h}isab, handasah 

(geometri), alhaia (astronomi), t}ibb (kedokteran), dan al-fala>h}ah 

(pertanian); sedangkan ‘ulu>m naqliyyah meliputi agama/wahyu dan 

syariat, Al-Quran, fikih, kalam (teologi), dan tasawuf.5 

 
Pemikiran Ibn Khaldun tentang falsafah sosial 

Asal usul masyarakat 

Sesungguhnya organisasi kemasyarakatan dari umat manusia 

adalah satu keharusan. Para filosof telah melahirkan kenyataan ini 

dengan perkataan mereka: “manusia itu adalah politis menurut 

tabiatnya”. Ini berarti, bahwa ia memerlukan satu organisasi 

kemasyarakatan yang menurut istilah para filosof dinamakan “kota”  

(madi>nah).6 

Itulah dia peradaban. Keharusan adanya organisasi 

kemasyarakatan manusia atau peradaban itu dapat diterangkan oleh 

kenyataan, setiap perorangan itu berhajat pada bantuan orang lain 

untuk pertahanan dirinya. Ketika Tuhan mengatur tabiat-tabiat pada 

semua makhluk bernyawa dan membagi berbagai kodrat di antara  

mereka, maka banyaklah hewan-hewan bisu diberikan tenaga yang 

lebih sempurna daripada tenaga manusia.Tenaga seekor kuda, 
 

 

5 Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, 82 
6 Osman Kalibi, Ibnu Khaldun Tentang Masyarakat Dan Negara, (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1978), 136 



273  

 

 

misalnya adalah lebih besar dari tenaga seorang manusia, dan 

demikian tenaga seekor keledai atau seekor sapi.Tenaga dari seekor 

singa atau seekor gajah adalah berganda-ganda lebih besar dari tenaga 

manusia. 

Asal-usul negara 

Pada waktu umat manusia telah mencapai organisasi 

kemasyarakatan seperti kita sebutkan itu, dan ketika peradaban dunia  

dengan demikian telah menjadi satu kenyataan, maka umat 

manusiapun memerlukan seseorang yang akan melaksanakan satu 

kewibawaan dan memelihara mereka, karena permusuhan dan 

kezaliman adalah pula watak kehewanan pada manusia. Senjata- 

senjata yang dibuat untuk pertahanan bangsa manusia dari serangan 

binatang-binatang bisu tidaklah mencukupi bagi pertahanan dari 

serangan-serangan manusia terhadap manusia, karena semua mereka 

itu memiliki alat-alat senjata tersebut itu. Jadi amatlah diperlukan 

sesuatu yang lain buat pertahanan terhadap serangan-serangan sesama 

manusia itu. Dan ini tidaklah mungkin datang dari luar, karena semua 

hewan-hewan yang lain itu tidaklah memiliki tanggapan-tanggapan 

dan ilham-ilham manusia.7 Maka dengan sendirinya orang yang akan 

melaksanakan kewibawaan itu haruslah salah seorang di  antara 

mereka itu. Ia harus menguasai mereka dan mempunyai kekuatan dan 

wibawa atas mereka, sehingga tiada seorangpun di antara mereka itu  

akan sanggup menyerang yang lainnya. Dan inilah yang dinamakan 

kekuasaan autoritas (mulk). 

Asal-usul ‘As}abiyyah 

Pemuliaan ikatan darah adalah sesuatu yang t}abi>’i pada 

watak manusia, dengan sedikit sekali pengecualiannya. Ikatan itu 

menimbulkan cinta pada kaum kerabat dan keluarga seseorang, 

membangkitkan perasaan supaya hendaknya janganlah ada cedera atau 

bencana yang datang menimpa mereka itu. Orang akan merasa malu 

 

7 Ibn Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, penterj. Ahmadie Thoha, (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 2005), 67 



274  

 

 

jika kaum kerabatnya diperlakukan tidak baik ataupun diserang, dan 

orang itu akan turut turun tangan untuk melerai antara mereka dengan 

bahaya atau kehancuran apapun yang mengancam mereka itu. Ini 

adalah satu dorongan t}abi>’i pada manusia sejak makhluk manusia 

itu muncul di dunia.8 

Yang sebenarnya lebih orisinal adalah buku pertama Ibnu 

Khaldun, Muqaddimah.Dalam karya metodologis ini,”ia telah 

memikirkan dan merumuskan sebuah filsafat tentang sejarah yang tak 

pelak lagi merupakan karya terbesar dari jenisnya yang  pernah 

disusun oleh seorang tokoh dalam sejarah”.9Kadang kadang orang 

ragu apakah penilaian Toynbee masih berlaku sekarang ini.Tetapi 

faktanya adalah bahwa penulis Muqaddimah ini secara eksplisit 

mengklaim sebagai pendiri ilmu sejarah yang baru dengan “objek 

khususnya sendiri, yaitu peradaban manusia dan organisasi sosial. 

Sejarah juga mempunyai masalah-masalah hasnya sendiri, yaitu 

menjelaskan kondisi-kondisi yang berkaitan satu sama lain dengan 

esensi peradaban”. Perhatian khusus diberikan pada interaksi antara  

faktor alami dan faktor non-fisik yang mandasari budaya manusia 

yang berpusat pada kekuasaan Negara.10Dalam Muqaddimah, Ia juga 

menyelidiki fenomena manusia dan institusi sosial yang bertumpu 

pada kerajinan, sains, dan penyebarannya. Daya dorong dibalik proses  

historis itu, menurutnya, berada dalam ‘ashabiyyah.11 “semangat 
 

 

 

8 Kalibi, Ibnu Khaldun, 136 
9 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 440 
10Negara adalah merupakan suatu natural group, dan manusia menurut 

kodratnya adalah makhluk sosial. Kehidupan sosial yang terorganisir adalah amat 

penting untuk membentuk eksistensi manusia sebagai manusia. Seseorang yang 

tidak memerlukan suatu assosiasi kehidupan bersama adalah orang yang tidak 

berbudi ataupun bengis, atau sebaliknya malah seorang dewa / Tuhan. Baca: Hotman 

M Siahaan, Pengantar Ke Arah Sejarah Dan Teori Sosiologi, (Surabaya: Universitas 
Airlangga Press,), 67. 

11‘As}abiyyah yaitu kuatnya ikatan seseorang dengan kelompoknya dan 

sungguh-sungguh dalam membela kelompoknya serta fanatik dalam memegang 



275  

 

 

kelompok” ini menimbulkan tindakan politik yang mengarah pada 

perebutan terhadap alat-alat Negara. 

‘As}abiyyah(solidaritas sosial) adalah inti dari pemikiran Ibn 

Khaldun mengenai bada>wah (pedusunan yang tidak menetap), 

h}adha>rah (urban/ penduduk kota), dan pasang-surutnya sebuah 

negara. Berdirinya sebuah negara adalah cita-cita ‘as}abiyyahterutama 

‘as}abiyyah nomadic. Kemewahan dan kesia-sian kehidupan kota 

(urban) lemah oleh ‘as}abiyyahini. Teori Ibn Khaldun 

menggambarkan dan menganalisa kenaikan, perkembangan, 

kematangan, turun, dan jatuhnya beberapa negara. Dalam artian, 

‘as}abiyyah, sebagai kekuatan pemersatu, adalah sebuah analogi atas  

konsep modern nasionalisme.12 Seperti ‘as}abiyyah, nasionalisme 

tidak berarti sebuah indentitas sendiri; aspirasi, loyalitas, kesetiaan 

juga merupakan pra-syarat pemeliharaan sebuah kelompok. 

Struktur umum teori sosial Ibnu Khaldun yang berkisar pada 

struktur Negara -yang agama memainkan peran sangat penting- secara 

ringkas dilukiskan Gellner yang menyebutkan “teori tentang siklus  

para elite suku” laksana tiga lingkaran kosentris: 

Lingkaran dalam, yaitu suku-suku pemerintah, suku-suku yang 

dihubungkan oleh ikatan kekerabatan atau kalau tidak, dengan dinasti 

yang berkuasa, bebas pajak dan memakai sebagai sejenis pasukan 

penarik pajak terhadap suku-suku lain. Lingkaran tengah, yang terdiri 

dari suku-suku yang dikenai pajak, dan akhirnya lingkaran luar, yaitu  

suku-suku yang tidak mungkin ditarik pajak.Kehidupan perkotaan 

umumnya hanya berada dalam kedua lingkaran dalam, dan kota-kota 

dilindungi bukan oleh upaya mereka sendiri, melainkan oleh suku- 

suku pusat yang memerintah.13 

 

 

prinsip-prinsip kelompoknya. Baca: Luis Ma’lu>f, al-Munjid fi> al-Lughah, 
(Bairu>t: Da>r al-Masyriq, 2003), 508 

12 Fuad Baali, The Oxford Enciclopedia of The Modern Islamic World, vol. II, 

ed. John L. Esposito, (New York: Oxford Univercity, 1995), 164. 
13Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 446 



276  

 

 

Suku-suku pusat tersebut, yang selanjutnya digambarkan 

sebagai anjing-anjing gembala, sekaligus merupakan serigala 

lingkaran luar yang terserap ke dalam antagonisme dan permusuhan 

lokal.Tetapi, begitu bersatu dibawah pimpinan sebuah kelompok yang 

memiliki ‘ashabiyyahdengan pesan dan missi religious (da’wah), 
mereka dapat menjatuhkan pemerintah pusat. Dengan demikian, 

keruntuhan Negara sudah dekat dan dinasti baru akan mengambil alih 

kekuasaan. Setelah itu, serigala yang kini berubah menjadi anjing 

gembala, bergeser kelingkaran tengah. Domba hanya akan menduduki 

daerah lingkaran dalam. Menurut Ibnu Khaldun, dibutuhkan periode 

tiga generasi, yang masing-masing berlangsung empat puluh tahun, 

bagi serigala untuk menjadi anjing gembala dan domba gembala dan 

domba penjaga.14 

Periode tiga generasi ini selaras dengan usia “alami” Negara. 
Setiap generasi ditandai oleh ciri-ciri tertentu. Periode pertama 

dicirikan oleh hal-hal alami dan mendasar (dharu>ri dan t}abi>’i>) 

yang terkait dengan beberapa aspek psikologis yang berlaku pada 

kehidupan nomadik. Periode kedua ditandai oleh kebutuhan manusia 

dasar.Secara serempak, aspek paling positifnya seperti semangat 

militan kepribadian nomadik menjadi lemah. Periode ketiga dicirikan 

oleh kesenangan dan kemewahan hidup (kama>li>) yang berlangsung 

berbarengan dengan hilangnya sama sekali kohesi intrinsik dalam 

‘ashabiyyah itu.15 Dapat dikatakan bahwa karakteristik masing- 

masing dari tiga generasi ini pada kenyataannya sama dengan 

karakteristik yang berlaku pada jiwa manusia dalam alam pikiran 

Yunani. Ketiganya, pada gilirannya, mempunyai kesesuaian dengan 

tiga prinsip yang diduga berasal dari Plato dan Aristoteles: nafsu 

seksual, amarah, dan berpikir. Sesungguhnya teori Ibn Khaldun 

tentang organisasi manusia (‘umran), yang berkisar seputar Negara, 

mengambil konsep jiwa sebagai pola intinya. 

 

14 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 447 
15 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 447 



277  

 

 

Meskipun Ibn Khaldun menganalisis berbagai faktor alam, 

sosial, dan manusiawi dalam meramalkan keruntuhan Negara dan 

budaya manusia, ia mempertimbangkan pula unsur dasar langit. 

Filsafat sejarah dan peradaban manusia Ibn Khaldun tetap berlatar  

belakang pada apa yang diistilahkannya dengan masyi’ah Allah 

(kehendak Allah). Tuhan menciptakan kondisi-kondisi dan syarat- 

syarat bagi perubahan sosial dan historis.16 Seperti yang 

dikemukakannya, bahkan “para nabi dalam dakwahnya pun 

bergantung pada kelompok dan keluarga, walaupun para nabi adalah 

orang-orang yang telah ditunjang oleh Allah dengan segala sesuatu,  

jika dikehendaki-Nya, tetapi sesuai kebijaksanaan-Nya Dia 

memperkenankan urusan manusia mengambil jalannya yang biasa. 

Tetapi determinisme langit dan bumi satu sama lain tidak saling 

bertentangan karena alasan sederhana bahwa kehendak Ilahi 

senantiasa merupakan faktor yang pasti dan tak terelakkan. 

Mengenai teori sosialnya, kutipan berikut ini sangat membantu 

kita memahami keluasan kerangka dan cakupannya. 

Peradaban boleh jadi merupakan peradaban gurun (Badui)  

seperti yang dijumpai di wilayah-wilayah terpencil dan 

pegunungan, di padang-padang pedusunan di wilayah 

kosong, dan di pinggiran padang pasir. Boleh jadi peradaban 

itu menetap seperti yang ditemukan di kota-kota besar, kota- 

kota kecil, desa-desa, dan komunitas-komunitas kecil yang 

berperan sebagai perlindungan dan benteng dengan sarana 

tembok.Dalam setiap keadaan yang berbeda ini, 

sesungguhnya terdapat hal-hal yang pada dasarnya 

memengaruhi peradaban sejauh itu merupakan organisasi 

sosial.17 

 

 

 

16 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 447 

 
17 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 448 



278  

 

 

Dibandingkan dengan makhluk hidup lainnya, Ibn Khaldun 

mencirikan manusia dengan sifat-sifat dasar tertentu yang khas: 1). 

Usaha manusia untuk memperoleh sarana-sarana kehidupan; 2). 

Kebutuhan akan otoritas yang membatasi; dan 3). Ilmu, ketrampilan 

dan seni, yakni peradaban.Seperti dapat dilihat, sifat-sifat ini sesuai 

benar dengan tiga dimensi dasar manusia (ekonomi, politik, dan 

budaya) yang dijumpai dalam organisasi manusia, yang sekaligus 

berkaitan erat dengan tiga prinsip yang berlaku pada jiwa manusia di 

atas.184). Usaha manusia menciptakan penghidupan, dan perhatiannya 

untuk memperoleh penghidupan itu dengan berbagai cara.19Inilah 

alasan Allah menciptakan manusia.Dia telah memberi petunjuk untuk 

mempunyai hasrat dan berusaha mencari penghidupan.Yang unik 

dalam teori sosial Ibn Khaldun adalah pandangan teorinya yang luas 

tentang masyarakat manusia dan khususnya keterhubungan antar 

empat tingkat itu. 

Penutup 

Ibn Khaldun dikenal dengan bapak sosiolog muslim dan 

Muqadimmah sebuah karya monumental beliau, dalam pandangan 

sejarah Islam beliau dipandang sebagai peletak dasar ilmu 

sosial.Sumbangan Ibn Khaldun sebenarnya sudah sangat diakui 

dunia.Itu bukan saja tampak misalnya pada pengakuan Toynbee yang 

sering dikutip itu, atau pada buku-ajar yang disusun Becker dan 

Barnes (Social Thought from Lore to Science, pertama kali terbit pada 

1938), yang menyatakan bahwa Ibn Khaldun amat berjasa dalam 

pengembangan sosiologi sejarah.Tapi itu juga tampak pada fakta 

bahwa teorinya sudah cukup sering diperbandingkan dengan teori 

Marx tentang keniscayaan konflik sosial, teori Pareto tentang sirkulasi 

elite, atau dikembangkan Gellner ketika menyusun teorinya yang 

berpengaruh tentang gerak pendulum dalam reformasi Islam. 

 
 

 

18 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 448. 
19 Ibn Khaldun, Muqaddimah, 67 



279  

 

 

Inilah yang ditulisnya dalam Muqaddimah, yang 

menjadikannya disebut-sebut sebagai bapak sosiologi. Di situ dia 

mengklaim telah menemukan dan membawa ilmu baru: ilmu tentang 

peradaban (ilm al-‘umra>n al-basyari>) atau ilmu tentang masyarakat 

manusia (ilm al-mujtama> al-insa>ni>). Ilmu seperti itu diperlukan 

“untuk membedakan mana laporan yang benar dan mana yang palsu”  

dan “untuk menaksir kemungkinan berbagai peristiwa dalam 

sejarah”.Di situ jelas bahwa kepeduliannya bukan saja deskriptif 

(memaparkan fakta), tapi juga teoretis-analitis (menjelaskan sebab- 

akibat). Ilmu tentang peradaban dimaksudkannya sebagai cara untuk 

mempelajari sebab-sebab dan akibat-akibat yang mendasari berbagai 

peristiwa yang dilaporkan para sejarawan. Ilmu baru ini,  kata 

Khaldun, terdiri dari studi mengenai hal-hal berikut: (1) 

masyarakat(umra>n) secara umum dan divisi-divisinya; (2) 

masyarakat Badui (al-‘umra>n al-bada>wah), masyarakat- 

masyarakat kesukuan (qaba>’il), dan masyarakat-masyarakat primitif 

(al-wahsyiyyah); (3) negara (al-dawlah), kerajaan (mulk) dan 

kekhalifahan (khila>fah); (4) masyarakat menetap (al-`umrânal- 

hadlârah), kota-kota; (5) keterampilan, pekerjaan 

 
Daftar Pustaka 

Baali, Fuad.The Oxford Enciclopedia of The Modern Islamic World, 

vol. II, ed. John L. Esposito. New York: Oxford Univercity, 

1995. 

 

Ibn Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, penterj. Ahmadie Thoha. 

Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005. 

 
Kalibi, Osman.  Ibnu  Khaldun  Tentang  Masyarakat  Dan  Negara. 

Jakarta: Bulan Bintang, 1978. 



280  

 

 

Lakhsassi, Abderrahmane. Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam.ed, 

Seyyes Hossein Nasr dan Oliver Leaman. Bandung: Mizan,  

2003. 

 

Ma’lu>f, Luis.al-Munjid fi> al-Lughah. Bairu>t: Da>r al-Masyriq, 

2003. 

 

Siahaan, Hotman M.Pengantar Ke Arah Sejarah Dan Teori Sosiologi. 

Surabaya: Universitas Airlangga Press. 

 
Yatim, Badri. “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, ed. Nina M. 

Armando. et al. Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005. 


	Falsafah Sosial;
	Nun Tufa
	Pendahuluan
	Pembahasan Biografi
	Pemikiran Ibn Khaldun tentang falsafah sosial
	Penutup
	Daftar Pustaka

