Falsafah Sosial;
Dalam Pandangan Ibnu Khaldun

Nun Tufa
Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo
Email: tufanunjago89gmail.com

Abstract

The real of thought about society is actually as old as
the scientific mind itself. Society is always known in
experience and society always confronts humans with
problems that humans seek to answer. Because they
always confront humans with practical problems and
problems, this is why society becomes the fruit of
thought.

In the real of thought about society, society is reflected
as experienced, which in its development gave birth to
two things, namely the development of social reality,
namely society itself and the development of scientific
thought. Thus says Bierens De Haan in his book which
has become so classic, and because knowledge the
oldest is philosophy, so in philosophy it must be talked
about society. And because this study is a study of the
history of Islamic thought, the author uses the thoughts
of a well-known Muslim sociologist, namely Ibn
Khaldun and his thoughts on social theory.

Keywords: Society, Social Reality, Ibn Khaldun

269


mailto:endah1298@gmail.com

Pendahuluan

Alam pikiran mengenai masyarakat sesungguhnya sama
tuanya dengan alam pikiran ilmiah itu sendiri. Masyarakat selalu
dikenal dalam pengalaman dan masyarakat selalu menghadapkan
manusia pada persoalan-persoalan yang diikhtiarkan oleh manusia itu
untuk menjawabnya.Karena dia selalu menghadapkan manusia pada
persoalan-persoalan dan masalah-masalah praktis inilah sebabnya
masyarakat menjadi buah pikiran.

Dalam alam pikiran mengenai masyarakat tercerminlah
masyarakat itu sebagai yang dialami, yang dalam perkembangannya
melahirkan dua hal yaitu perkembangan dari kenyataan kenyataan
sosial, yaitu masyarakat itu sendiri dan perkembangan pemikiran
ilmiah.Demikian kata Bierens De Haan dalam bukunya yang telah
menjadi demikian klasik, dan karena pengetahuan yang paling tua
adalah filsafat, maka di dalam filsafat itu pastilah dibicarakan tentang
masyarakat. Dan karena studi ini adalah studi Sejarah Pemikiran Islam
maka penulis memakai pemikiran seorang sosiolog muslim terkenal
yaitu Ibn Khaldun dan pemikirannya tentang teori sosial.

Pembahasan
Biografi

Ibnu Khaldun adalah seorang sejarawan Arab dan bapak
sosiologi Islam. Nama lengkapnya adalah Waliuddin Abdurrah}man
bin Muh}ammad bin Muh}mmad bin Abi Bakar Muh}ammad bin al-
H}asan.la lahir di Tunis pada 732 H/1332 M dan meninggal di Kairo
pada 808 H/1406 M.'la mengembangkan salah satu filsafat sejarah
masa lalu yang bersifat non-religius dalam karya utamanya

! Abderrahmane Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam, ed, Seyyes
Hossein Nasr dan Oliver Leaman, (Bandung: Mizan, 2003), 440.

270



Muqaddimah (Mukaddimah). la juga menulis sejarah muslim Afrika
Utara.’

Keluarga Ibnu Khaldun berasal dari Hadramaut (kini Yaman)
dan silsilahnya sampai kepada seorang sahabat Nabi SAW yang
bernama Wail bin Hujr dari kabilah Kindah. Salah seorang cucu Wail.
Khalid bin Usman, memasuki daerah Andalusia bersama orang Arab
penakluk awal abad abad ke-3 H (ke-9 M).anak cucu Khallid bin
Usman membentuk satu keluarga besar dengan nama bani Khaldun.
Dari bani inilah berasal nama Ibn Khaldun. Bani itu lahir dan
berkembang di kota Qarmunah (kini Carmona) di Andalusia (Spanyol)
sebelum hijrah ke kota Isybilia (Sevilla). Di kota yang terakhir ini
Bani Khaldun berhasil menduduki beberapa jabatan penting.?

Sewaktu kecil Ibnu Khaldun sudah menghafal Al-Quran dan
mempelajari fajwi>d. gurunya yang pertama adalah ayahnya
sendiri.Waktu itu Tunisia menjadi pusat hijrah ulama Andalusia yang
mengalami kekacauan akibat perebutan kekuasaan.Kehadiran mereka
bersamaan dengan naiknya Abul Hasan, pemimpin Bani Marin
(1347).Dengan demikian, Ibn Khaldun mendapat kesempatan belajar
dari para ulama itu selain dari ayahnya.la mempelajari ilmu syariat:
tafsir, hadis, ushul figh, tauhid, dan figh Madzhab Maliki. Ia juga
mempelajari ilmu bahasa (nahjw,s}araf, dan bala>ghah atau
kefasihan), fisika, dan matematika. Dalam semua bidang studinya, ia
mendapat nilai yang memuaskan dari gurunya.*

Ibnu Khaldun mengarang sebuah karya monumental yang
berjudul kita>b al- ‘ibar wa Di>wa>n al-Mubtada’ wa al-Khabar fi>
Ayya>m al-‘Arab wa al-‘Ajam wa al-barbar, atau al-‘Ibar (Sejarah
Umum), terbitan Kairo 1284. Kitab ini (7 jilid) berisi kajian sejarah,

2 Badri Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, ed. Nina M. Armando, et
al. (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005), 81

3 Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, 81

4 Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, 81

271



didahului Mugaddimah (jilid 1), yang berisi pembahasan tentang
masalah sosial manusia.

Mugaddimah itu membuka jalan menuju pembahasan ilmu sosial.Oleh
karena itu, dalam sejarah Islam, Ibn Khaldun dipandang sebagai
peletak dasar ilmu sosial dan politik Islam. Menurut pendapatnya,
politik tidak dapat dipisahkan dari kebudayaan, dan masyarakat
dibedakan antara masyarakat desa (badawah) dan kota (h}adharah).
Studi Islam, menurut pendapatnya, terdiri dari ‘ulu>m tlabi>’yyah
dan ‘ulu>m naqliyyah. ‘Ulu>m tlabi>’iyyah meliputi ilmu filsafat
(misalnya mantik atau logika), aritmatika dan hjlisab, handasah
(geometri), alhaia (astronomi), t}ibb (kedokteran), dan al-fala>hj}ah
(pertanian); sedangkan ‘ulu>m naqliyyah meliputi agama/wahyu dan
syariat, Al-Quran, fikih, kalam (teologi), dan tasawuf.’

Pemikiran Ibn Khaldun tentang falsafah sosial
Asal usul masyarakat

Sesungguhnya organisasi kemasyarakatan dari umat manusia
adalah satu keharusan. Para filosof telah melahirkan kenyataan ini
dengan perkataan mereka: “manusia itu adalah politis menurut
tabiatnya”. Ini berarti, bahwa ia memerlukan satu organisasi
kemasyarakatan yang menurut istilah para filosof dinamakan “kota”
(madi>nah).®

Itulah dia peradaban. Keharusan adanya organisasi
kemasyarakatan manusia atau peradaban itu dapat diterangkan oleh
kenyataan, setiap perorangan itu berhajat pada bantuan orang lain
untuk pertahanan dirinya. Ketika Tuhan mengatur tabiat-tabiat pada
semua makhluk bernyawa dan membagi berbagai kodrat di antara
mereka, maka banyaklah hewan-hewan bisu diberikan tenaga yang
lebih sempurna daripada tenaga manusia.Tenaga seekor kuda,

5 Yatim, “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, 82
® Osman Kalibi, Ibnu Khaldun Tentang Masyarakat Dan Negara, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1978), 136

272



misalnya adalah lebih besar dari tenaga seorang manusia, dan
demikian tenaga seekor keledai atau seekor sapi.Tenaga dari seekor
singa atau seekor gajah adalah berganda-ganda lebih besar dari tenaga
manusia.
Asal-usul negara

Pada waktu umat manusia telah mencapai organisasi
kemasyarakatan seperti kita sebutkan itu, dan ketika peradaban dunia
dengan demikian telah menjadi satu kenyataan, maka umat
manusiapun memerlukan seseorang yang akan melaksanakan satu
kewibawaan dan memelihara mereka, karena permusuhan dan
kezaliman adalah pula watak kehewanan pada manusia. Senjata-
senjata yang dibuat untuk pertahanan bangsa manusia dari serangan
binatang-binatang bisu tidaklah mencukupi bagi pertahanan dari
serangan-serangan manusia terhadap manusia, karena semua mereka
itu memiliki alat-alat senjata tersebut itu. Jadi amatlah diperlukan
sesuatu yang lain buat pertahanan terhadap serangan-serangan sesama
manusia itu. Dan ini tidaklah mungkin datang dari luar, karena semua
hewan-hewan yang lain itu tidaklah memiliki tanggapan-tanggapan
dan ilham-ilham manusia.” Maka dengan sendirinya orang yang akan
melaksanakan kewibawaan itu haruslah salah seorang di antara
mereka itu. la harus menguasai mereka dan mempunyai kekuatan dan
wibawa atas mereka, sehingga tiada seorangpun di antara mereka itu
akan sanggup menyerang yang lainnya. Dan inilah yang dinamakan
kekuasaan autoritas (mulk).
Asal-usul ‘As}abiyyah

Pemuliaan ikatan darah adalah sesuatu yang t¢!abi>’i pada
watak manusia, dengan sedikit sekali pengecualiannya. Ikatan itu
menimbulkan cinta pada kaum kerabat dan keluarga seseorang,
membangkitkan perasaan supaya hendaknya janganlah ada cedera atau
bencana yang datang menimpa mereka itu. Orang akan merasa malu

" Ibn Khaldun, Mugaddimah Ibn Khaldun, penterj. Ahmadie Thoha, (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2005), 67

273



jika kaum kerabatnya diperlakukan tidak baik ataupun diserang, dan
orang itu akan turut turun tangan untuk melerai antara mereka dengan
bahaya atau kehancuran apapun yang mengancam mereka itu. Ini
adalah satu dorongan #}abi>"i pada manusia sejak makhluk manusia
itu muncul di dunia.®

Yang sebenarnya lebih orisinal adalah buku pertama Ibnu
Khaldun, Mugaddimah.Dalam karya metodologis ini,”ia telah
memikirkan dan merumuskan sebuah filsafat tentang sejarah yang tak
pelak lagi merupakan karya terbesar dari jenisnya yang pernah
disusun oleh seorang tokoh dalam sejarah”.°Kadang kadang orang
ragu apakah penilaian Toynbee masih berlaku sekarang ini.Tetapi
faktanya adalah bahwa penulis Mugaddimah ini secara eksplisit
mengklaim sebagai pendiri ilmu sejarah yang baru dengan “objek
khususnya sendiri, yaitu peradaban manusia dan organisasi sosial.
Sejarah juga mempunyai masalah-masalah hasnya sendiri, yaitu
menjelaskan kondisi-kondisi yang berkaitan satu sama lain dengan
esensi peradaban”. Perhatian khusus diberikan pada interaksi antara
faktor alami dan faktor non-fisik yang mandasari budaya manusia
yang berpusat pada kekuasaan Negara.'’Dalam Mugaddimah, la juga
menyelidiki fenomena manusia dan institusi sosial yang bertumpu
pada kerajinan, sains, dan penyebarannya. Daya dorong dibalik proses
historis itu, menurutnya, berada dalam ‘ashabiyyah."' “semangat

8 Kalibi, Ibnu Khaldun, 136

° Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 440

0Negara adalah merupakan suatu natural group, dan manusia menurut
kodratnya adalah makhluk sosial. Kehidupan sosial yang terorganisir adalah amat
penting untuk membentuk eksistensi manusia sebagai manusia. Seseorang yang
tidak memerlukan suatu assosiasi kehidupan bersama adalah orang yang tidak
berbudi ataupun bengis, atau sebaliknya malah seorang dewa / Tuhan. Baca: Hotman
M Siahaan, Pengantar Ke Arah Sejarah Dan Teori Sosiologi, (Surabaya: Universitas
Airlangga Press,), 67.

'1“4s}abiyyah yaitu kuatnya ikatan seseorang dengan kelompoknya dan
sungguh-sungguh dalam membela kelompoknya serta fanatik dalam memegang

274



kelompok” ini menimbulkan tindakan politik yang mengarah pada
perebutan terhadap alat-alat Negara.

‘As}abiyyah(solidaritas sosial) adalah inti dari pemikiran Ibn
Khaldun mengenai bada>wah (pedusunan yang tidak menetap),
hjadha>rah (urban/ penduduk kota), dan pasang-surutnya sebuah
negara. Berdirinya sebuah negara adalah cita-cita ‘as!abiyyahterutama
‘as}abiyyah nomadic. Kemewahan dan kesia-sian kehidupan kota
(urban) lemah oleh  ‘as}abiyyahini. Teori Ibn  Khaldun
menggambarkan dan menganalisa  kenaikan, perkembangan,
kematangan, turun, dan jatuhnya beberapa negara. Dalam artian,
‘as}abiyyah, sebagai kekuatan pemersatu, adalah sebuah analogi atas
konsep modern nasionalisme.'> Seperti ‘as}abiyyah, nasionalisme
tidak berarti sebuah indentitas sendiri; aspirasi, loyalitas, kesetiaan
juga merupakan pra-syarat pemeliharaan sebuah kelompok.

Struktur umum teori sosial Ibnu Khaldun yang berkisar pada
struktur Negara -yang agama memainkan peran sangat penting- secara
ringkas dilukiskan Gellner yang menyebutkan “teori tentang siklus
para elite suku” laksana tiga lingkaran kosentris:

Lingkaran dalam, yaitu suku-suku pemerintah, suku-suku yang
dihubungkan oleh ikatan kekerabatan atau kalau tidak, dengan dinasti
yang berkuasa, bebas pajak dan memakai sebagai sejenis pasukan
penarik pajak terhadap suku-suku lain. Lingkaran tengah, yang terdiri
dari suku-suku yang dikenai pajak, dan akhirnya lingkaran luar, yaitu
suku-suku yang tidak mungkin ditarik pajak.Kehidupan perkotaan
umumnya hanya berada dalam kedua lingkaran dalam, dan kota-kota
dilindungi bukan oleh upaya mereka sendiri, melainkan oleh suku-
suku pusat yang memerintah. '

prinsip-prinsip kelompoknya. Baca: Luis Ma’lu>f, al-Munjid fi> al-Lughah,
(Bairu>t: Da>r al-Masyriq, 2003), 508

12 Fuad Baali, The Oxford Enciclopedia of The Modern Islamic World, vol. 11,
ed. John L. Esposito, (New York: Oxford Univercity, 1995), 164.

BLakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 446

275



Suku-suku pusat tersebut, yang selanjutnya digambarkan
sebagai anjing-anjing gembala, sekaligus merupakan serigala
lingkaran luar yang terserap ke dalam antagonisme dan permusuhan
lokal. Tetapi, begitu bersatu dibawah pimpinan sebuah kelompok yang
memiliki ‘ashabiyyahdengan pesan dan missi religious (da’wah),
mereka dapat menjatuhkan pemerintah pusat. Dengan demikian,
keruntuhan Negara sudah dekat dan dinasti baru akan mengambil alih
kekuasaan. Setelah itu, serigala yang kini berubah menjadi anjing
gembala, bergeser kelingkaran tengah. Domba hanya akan menduduki
daerah lingkaran dalam. Menurut Ibnu Khaldun, dibutuhkan periode
tiga generasi, yang masing-masing berlangsung empat puluh tahun,
bagi serigala untuk menjadi anjing gembala dan domba gembala dan
domba penjaga.'*

Periode tiga generasi ini selaras dengan usia “alami” Negara.
Setiap generasi ditandai oleh ciri-ciri tertentu. Periode pertama
dicirikan oleh hal-hal alami dan mendasar (dharu>ri dan t}abi>’i>)
yang terkait dengan beberapa aspek psikologis yang berlaku pada
kehidupan nomadik. Periode kedua ditandai oleh kebutuhan manusia
dasar.Secara serempak, aspek paling positifnya seperti semangat
militan kepribadian nomadik menjadi lemah. Periode ketiga dicirikan
oleh kesenangan dan kemewahan hidup (kama>1i>) yang berlangsung
berbarengan dengan hilangnya sama sekali kohesi intrinsik dalam
‘ashabiyyah itu."> Dapat dikatakan bahwa karakteristik masing-
masing dari tiga generasi ini pada kenyataannya sama dengan
karakteristik yang berlaku pada jiwa manusia dalam alam pikiran
Yunani. Ketiganya, pada gilirannya, mempunyai kesesuaian dengan
tiga prinsip yang diduga berasal dari Plato dan Aristoteles: nafsu
seksual, amarah, dan berpikir. Sesungguhnya teori Ibn Khaldun
tentang organisasi manusia (‘umran), yang berkisar seputar Negara,
mengambil konsep jiwa sebagai pola intinya.

14 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 447
15 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 447

276



Meskipun Ibn Khaldun menganalisis berbagai faktor alam,
sosial, dan manusiawi dalam meramalkan keruntuhan Negara dan
budaya manusia, ia mempertimbangkan pula unsur dasar langit.
Filsafat sejarah dan peradaban manusia Ibn Khaldun tetap berlatar
belakang pada apa yang diistilahkannya dengan masyi’ah Allah
(kehendak Allah). Tuhan menciptakan kondisi-kondisi dan syarat-
syarat bagi perubahan sosial dan historis.'® Seperti yang
dikemukakannya, bahkan “para nabi dalam dakwahnya pun
bergantung pada kelompok dan keluarga, walaupun para nabi adalah
orang-orang yang telah ditunjang oleh Allah dengan segala sesuatu,
jika  dikehendaki-Nya, tetapi sesuai kebijaksanaan-Nya Dia
memperkenankan urusan manusia mengambil jalannya yang biasa.
Tetapi determinisme langit dan bumi satu sama lain tidak saling
bertentangan karena alasan sederhana bahwa kehendak Ilahi
senantiasa merupakan faktor yang pasti dan tak terelakkan.

Mengenai teori sosialnya, kutipan berikut ini sangat membantu
kita memahami keluasan kerangka dan cakupannya.

Peradaban boleh jadi merupakan peradaban gurun (Badui)
seperti yang dijumpai di wilayah-wilayah terpencil dan
pegunungan, di padang-padang pedusunan di wilayah
kosong, dan di pinggiran padang pasir. Boleh jadi peradaban
itu menetap seperti yang ditemukan di kota-kota besar, kota-
kota kecil, desa-desa, dan komunitas-komunitas kecil yang
berperan sebagai perlindungan dan benteng dengan sarana
tembok.Dalam  setiap keadaan yang berbeda ini,
sesungguhnya terdapat hal-hal yang pada dasarnya
memengaruhi peradaban sejauh itu merupakan organisasi

sosial.!’

16 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 447

17 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 448
277



Dibandingkan dengan makhluk hidup lainnya, Ibn Khaldun
mencirikan manusia dengan sifat-sifat dasar tertentu yang khas: 1).
Usaha manusia untuk memperoleh sarana-sarana kehidupan; 2).
Kebutuhan akan otoritas yang membatasi; dan 3). Ilmu, ketrampilan
dan seni, yakni peradaban.Seperti dapat dilihat, sifat-sifat ini sesuai
benar dengan tiga dimensi dasar manusia (ekonomi, politik, dan
budaya) yang dijumpai dalam organisasi manusia, yang sekaligus
berkaitan erat dengan tiga prinsip yang berlaku pada jiwa manusia di
atas.'®4). Usaha manusia menciptakan penghidupan, dan perhatiannya
untuk memperoleh penghidupan itu dengan berbagai cara."”Inilah
alasan Allah menciptakan manusia.Dia telah memberi petunjuk untuk
mempunyai hasrat dan berusaha mencari penghidupan.Yang unik
dalam teori sosial Ibn Khaldun adalah pandangan teorinya yang luas
tentang masyarakat manusia dan khususnya keterhubungan antar
empat tingkat itu.

Penutup

Ibn Khaldun dikenal dengan bapak sosiolog muslim dan
Mugadimmah sebuah karya monumental beliau, dalam pandangan
sejarah Islam beliau dipandang sebagai peletak dasar ilmu
sosial.Sumbangan Ibn Khaldun sebenarnya sudah sangat diakui
dunia.ltu bukan saja tampak misalnya pada pengakuan Toynbee yang
sering dikutip itu, atau pada buku-ajar yang disusun Becker dan
Barnes (Social Thought from Lore to Science, pertama kali terbit pada
1938), yang menyatakan bahwa Ibn Khaldun amat berjasa dalam
pengembangan sosiologi sejarah.Tapi itu juga tampak pada fakta
bahwa teorinya sudah cukup sering diperbandingkan dengan teori
Marx tentang keniscayaan konflik sosial, teori Pareto tentang sirkulasi
elite, atau dikembangkan Gellner ketika menyusun teorinya yang
berpengaruh tentang gerak pendulum dalam reformasi Islam.

18 Lakhsassi, Ensiklopedi Tematis, 448.
19 Tbn Khaldun, Mugaddimah, 67

278



Inilah  yang  ditulisnya dalam  Muqaddimah, yang
menjadikannya disebut-sebut sebagai bapak sosiologi. Di situ dia
mengklaim telah menemukan dan membawa ilmu baru: ilmu tentang
peradaban (ilm al- ‘umra>n al-basyari>) atau ilmu tentang masyarakat
manusia (ilm al-mujtama> al-insa>ni>). llmu seperti itu diperlukan
“untuk membedakan mana laporan yang benar dan mana yang palsu”
dan “untuk menaksir kemungkinan berbagai peristiwa dalam
sejarah”.Di situ jelas bahwa kepeduliannya bukan saja deskriptif
(memaparkan fakta), tapi juga teoretis-analitis (menjelaskan sebab-
akibat). Ilmu tentang peradaban dimaksudkannya sebagai cara untuk
mempelajari sebab-sebab dan akibat-akibat yang mendasari berbagai
peristiwa yang dilaporkan para sejarawan. Ilmu baru ini, Kkata
Khaldun, terdiri dari studi mengenai hal-hal berikut: (1)
masyarakat(umra>n) secara umum dan divisi-divisinya; (2)
masyarakat Badui  (al- ‘umra>n  al-bada>wah), masyarakat-
masyarakat kesukuan (gaba>’il), dan masyarakat-masyarakat primitif
(al-wahsyiyyah); (3) negara (al-dawlah), kerajaan (mulk) dan
kekhalifahan (khila>fah); (4) masyarakat menetap (al-"umrdnal-
hadldrah), kota-kota; (5) keterampilan, pekerjaan

Daftar Pustaka

Baali, Fuad.The Oxford Enciclopedia of The Modern Islamic World,
vol. II, ed. John L. Esposito. New York: Oxford Univercity,
1995.

Ibn Khaldun, Mugaddimah Ibn Khaldun, penterj. Ahmadie Thoha.
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005.

Kalibi, Osman. Ibnu Khaldun Tentang Masyarakat Dan Negara.
Jakarta: Bulan Bintang, 1978.

279



Lakhsassi, Abderrahmane. Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam.ed,
Seyyes Hossein Nasr dan Oliver Leaman. Bandung: Mizan,

2003.

Ma’lu>f, Luis.al-Munjid fi> al-Lughah. Bairu>t: Da>r al-Masyriq,
2003.

Siahaan, Hotman M.Pengantar Ke Arah Sejarah Dan Teori Sosiologi.
Surabaya: Universitas Airlangga Press.

Yatim, Badri. “Ibnu Khaldun”, Ensiklopedi Islam, ed. Nina M.
Armando. et al. Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005.

280



	Falsafah Sosial;
	Nun Tufa
	Pendahuluan
	Pembahasan Biografi
	Pemikiran Ibn Khaldun tentang falsafah sosial
	Penutup
	Daftar Pustaka

