ESENSI TA’ABBUD DALAM KONSUMSI PANGAN
(Telaah Kontemplatif atas Makna Haldl-Thayyib)

Abdul Mukti Thabrani
(Jurusan Syari’ah STAIN Pamekasan, jln. Pahlawan KM. 04 Pamekasan,
email: abuahlawi@yahoo.com)

Abstrak

Tujuan awal penciptaan manusia adalah beribadah kepada
Allah swt. secara bertanggung jawab. Amalan wajib dan
sunnah dilaksanakan demi menyempurnakan hal ini.
Makan dan minum, atau konsumsi sebagai kebutuhan
hidup, merupakan salah satu faktor penyumbang terpenting
dalam memberikan justifikasi terhadap diterima atau
ditolaknya suatu pekerjaan, dikaitkan dengan halal-
haramnya. Tulisan ini berupaya mendeskripsikan konsep
haldl-thayyib dalam perspektif makna esensi ibadah sebagai
tanggung jawab kita, serta pandangan ulama dan
implementasinya dalam konteks global, dan tentu saja,
implikasinya bagi kesempurnaan nilai ibadah. Halal dan
haram memang sudah diketahui melalui nash atau teks yang
jelas dari al-Qur'an dan Sunnah. Namun, thayyib lebih
menjurus kepada kaidah pengendalian teknis, aplikasi, dan
pengurusan serta proteksi hal-hal yang berkaitan dengan
makanan dan minuman yang dihalalkan. Makanan menjadi
haram, jika unsur-unsur thayyib ini diabaikan.

Abstract
The first purpose of creating human beings is praying to
Allah in responsibility. We perform obligatory and optional
deed (amalan wajib dan sunnah) done by perfecting our
worship. Eating and drinking or consuming anything else as
daily needs are one of the most important factors in giving
justification whether accepted or rejected of an activity,
related with its haldl-haram (lawful-unlawful). This article
tries to describe haldl-thayyib’ concept in perspective of
worship meaning as our responsibility, and also ulama’
perspective and its implementation in global context, and of
course, its implication for the perfection of worship value.
Haldl and haram is already known through texts or clear text



Abdul Mukti Thabrani

of the Qur “an and Sunnah. However, thayyib more lead to
rules of technical, application, and management control, and
protection of matters related to food and beverages that is
lawful. Food be rejected if thayyib elements is ignored.

Kata-kata Kunci
haldl-thayyib, ibadah, syubhat, makanan,

Pendahuluan

Halal dan haram sebagai sebuah legal standing dalam tatanan
hukum merupakan persoalan penting bagi umat Muslim, terutama
yang berkaitan dengan konsumsi pangan, makanan, minuman, dan
pakaian. Pemihakan kepada yang halal adalah wajib bagi setiap umat
Muslim! dan pada masa yang sama, meninggalkan yang haram juga
merupakan suatu kewajiban. Dalam usaha mencari yang halal, satu
aspek yang kurang diberi ruang perhatian adalah upaya mencari
“halal yang baik” (halalan thayyiban). Halal dan haram secara khusus
telah diketahui, tetapi pengertian thayyib yang dikaitkan dengan halal
juga merupakan di antara perkara penting yang tidak bisa dianggap
sebelah mata, agar konsumsi kita sesuai dengan syari’ah, juga agar
memberikan implikasi yang baik pada kesucian jiwa dan hati.

Halal, Haram, dan Syubhat

Pengertian tentang halal dan haram adalah perkara global
yang telah diketahui umum. Bagi masyarakat awam, opini mereka
tentang pengertian halal adalah merujuk kepada perkara yang
dibenarkan oleh syari’ah, sedangkan haram adalah hal-hal yang
dilarang atau dicegah oleh syari’ah.2 Hal-hal yang telah jelas dan

1 Hadits riwayat Ibn Mas'ld lws S s 325 S Ab: (mencari yang halal itu adalah wajib
bagi setiap orang Muslim). Pengertian Hadits ini sejalan dengan pendapat sebagian
ulama’ yang memberikan tafsir bahwa yang dimaksud dengan kewajiban menuntut
ilmu pengetahuan dalam hadits yang diriwayatkan Ibn Majah dalam sunan-nya: -
s 7 Je 22,3 i ialah mencari ilmu mengenai perkara yang berkaitan dengan halal
dan haram. Lihat Syah Jamal al-Din al-Qasimi, Maw’idlat al-Mu minin min Ihyd" ‘Ulim
al-Din (Beirut: Dar al-Nafa'is, 1994), hlm. 98.

2 Perkataan halal adalah membenarkan suatu perbuatan dilakukan (dalam Islam),
diperbolehkan (tidak dicegah oleh syari’ah), diizinkan, dibenarkan, lawan dari kata
haram. Haram adalah larangan (dalam Islam) yang dijanjikan ganjaran pahala bagi
orang yang mematuhinya dan dosa bagi orang yang mengingkarinya. Lihat, Noresah

56 al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Esenst Ta’abbud

mudah diketahui melalui nash atau teks tentang status halal atau
haramnya wajib diterima oleh umat Muslim tanpa reserve atau
persoalan lagi? Namun demikian, ada sejumlah hal yang tidak
disebut secara jelas dalam nash atau teks al-Quran atau al-Sunnah,
atau yang dikenal dengan syubhat, maka penentuan tingkat halal
atau haramnya menimbulkan sedikit persoalan. Dalam kajian fikih
dan ushul fikih, persoalan ini selalu menimbulkan polemik dan silang
pendapat di antara para ulamd’, dan telah dihasilkan berbagai
penelitian, kajian, dan telaah yang mendalam dan menguras energi
dengan dibentangkannya berbagai pandangan fugaha” dan ulama,
kaidah-kaidah untuk menentukan status halal atau haram. Penetapan
dan ketetapan status hukum itu bukanlah suatu perkara yang mudah
dijabarkan, lebih-lebih lagi apabila kita merujuk kepada kompleksitas
permasalahan dunia modern yang memunculkan berbagai inovasi,
kreatifitas, dan penemuan baru.

Kompleksitas penentuan hukum halal dan haram dalam
kasus-kasus yang tidak dijelaskan oleh teks sejak awal sudah
digambarkan oleh Abt Hanifah dan al-Syafi't walau mereka berbeda
dalam memberikan definisi. Teori yang diadaptasi oleh al-Syafi'i
halal adalah sesuatu yang tidak ada dalil syari’ah yang melarangnya.
Sedangkan Abu Hanifah berpandangan bahwa haram sesuatu yang
tidak ada dalil syari’ah yang menghalalkan atau membolehkannya.*

Berdasarkan pendapat al-Syafi'i, termasuk halal, sesuatu yang
tidak ada dalil atau hujjah yang mengharamkannya, termasuk juga
sesuatu yang didiamkan hukumnya (al-maskut ‘anhu) dan yang tidak
ditentukan hukumnya. Oleh karena itu, perkara yang didiamkan itu
hukumnya tetap halal karena tidak ada dalil syari’ah yang
mengharamkannya. Merujuk pada pendapat AbG Hanifah, beliau

Baharom et al, Kamus Dewan Edisi Keempat (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka, 2005), hlm. 502 & 51.

3 Tujuan penciptaan manusia adalah ibadah kepada Tuhan. Secara bahasa, ibadah
adalah ketundukan dan kepatuhan kepada tuhan, sedangkan secara terminologis,
artinya adalah, sebagaimana dikatakan Ibn Taymiyah, segala sesuatu yang dicintai
Tuhan, baik perbuatan, perkataan, dan niat. Oleh karena itu, untuk mencapainya
diperlukan upaya mengikhlaskan diri dalam mematuhi perintah dan menjahui
larangannya. Lihat Ibn Taymiyah, al-Ibddah fi al-Islim (Lebanon: Dér al-Kutub, 2004),
hlm. 54.

4 Abd al-Rahman al-Suytthi, al- Ashbah wa al-Nazhd'ir, vol 1. (Lebanon: Dar al-Kutub,
2001), hlm. 131 -132

ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013 57



Abdul Mukti Thabrani

menghukumi tidak halal atas sesuatu yang didiamkan, karena tidak
ada dalil yang menunjukkan kehalalannya. Pendeknya, Abti Hanifah
mengambil jalan Ihtiyith (jalan aman dan terpelihara dari
kecerobohan dan kecepatan penentuan hukum), manakala al-Syéafi’i,
memilih jalan takhfif wa al-taysir (jalan yang meringankan dan
memudahkan).

Menurut Yasuf al-Qardhawi, dasar pertama yang ditetapkan
Islam dalam hal konsumsi ialah bahwa asal sesuatu yang diciptakan
Allah swt. adalah halal dan mubah (boleh). Tidak ada satu pun yang
haram kecuali jika terdapat nash yang shahih (valid) dan jelas yang
mengharamkannya. Seandainya tidak ada nash yang shahih, seperti
sebagian hadits lemah, atau tidak ada nash yang jelas menunjukkan
haram, maka keadaan tersebut tetap sebagaimana asalnya, yaitu
boleh.5 Pendapat ini berdasarkan pada kaidah ‘al-ashl fi al-ashya’ al-
Ibahah yang digunakan dalam mazhab Syafi'i, hukum asal sesuatu itu
boleh. Berdasarkan kaidah ini, maka lebih mudah untuk ditentukan
sesuatu itu halal atau haram.

Syubhat berarti kesamaran (karena tidak jelas hukumnya
antara halal dan haram). Oleh karena itu sesuatu yang syubhat
adalah sesuatu yang diperselisihkan status halal-haramnya, termasuk
dalam pangan, seperti kuda,” minuman nabidz® atau pakaian seperti
kulit binatang buas. Juga dimaksudkan campuran antara yang halal
dan yang haram seperti campuran dalam harta benda dan uang.

Sehubungan dengan hal ini, al-Ghazali menjelaskan dalam
Thyd’uliim al-Din bahwa campuran antara sesuatu yang haram dengan
yang halal yang tidak dapat dihitung seperti kekayaan atau harta-

5 Yusuf al-Qaradhawi, al-Halil wa al-Harim fi al-Islim (Kairo: Maktabah Wahbah,
2000), hlm. 20-21. Menurut Abt ‘Imarah, selain nash yang sah dari al-Qur'an dan
Hadits, penentuan halal sesuatu juga berdasarkan pada ijmd” ulama’ dan ketiadaan
nash yang mencegahya, manakala yang haram juga ditentukan melalui ijmd” ulama’
dan sesuatu yang terdapat padanya hukum hudiid, takzir, atau ancaman. Lihat,
Musthafa Muhammad al-Sayid Aba ‘Imarah, al-Indrah fi Ahddits al-Mukhtarah, Juz 1l
(Kairo: Dar al- Tiba’aiyh al-Muhammadiyah, 1990), hlm. 18 - 22.

6 Baharom et al. Kamus Dewan, hlm. 1560.

7 Kuda halal dimakan menurut al-Syafi'l, haram bagi yang lain.

8 Nabiz adalah sejenis minuman yang dibuat dari buah kurma dan kismis. Hukum
meminumnya adalah haram menurut al-Syafi'i, sedangkan menurut Abti Hanifah
hukumnya tidak haram jika diminum sedikit saja.

9 Menurut al-Syafi’i, kulit binatang buas haram dipakai sebelum disamak.

58 al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Esenst Ta’abbud

harta yang ada pada masa kini adalah suatu bentuk percampuran
yang tidak haram digunakan, kecuali jika sudah dapat dibedakan
dengan jelas (haramnya).l® Namun begitu, menurut al-Ghazali, adalah
lebih baik untuk bersifat ward” dalam hal ini, sebagaimana dilakukan
beliau secara personal, lebih mengutamakan sikap ward’ dalam hal
ini”! Di antara sebab yang menimbulkan syubhat atau kesamaan
hukum halal atau haram adalah pertentangan dua dalil yang
kontradiktif, atau yang satu jelas dan yang lain tidak jelas.’2

Konsep Haldl-Thayyib

Islam telah menggariskan panduan bagi hal-hal yang
dibolehkan untuk dikonsumsi. Dalam memilih makanan dan
minuman, kehalalan adalah hal yang mesti diutamakan. Dalam al-
Qur’an terdapat banyak ayat yang menyebutkan perintah Allah swt.
supaya mengonsumsi makanan yang halal dan larangan memakan
makanan yang haram. Diantaranya firman Allah swt.13

bk Sl 2,¥1 (3 e 1l W L
“Wahai manusia! makanlah apa yang ada di bumi, yang halal dan baik
(thayyib)”.
Juga dalam firman-Nya.!4
oS85 e b e 15l 1sdle 0 Lo
“Wahai orang-orang yang beriman! Makanlah sesuatu yang baik
(yang halal) yang telah kami berikan kepadamu”.

Kedua ayat tersebut menjelaskan kepada kita bahwa Allah
swt. memerintahkan agar manusia memakan makanan yang halal
sebagaimana dijabarkan para Nabi terdahulu. Hal ini, karena Allah
hanya menerima perkara yang baik saja sebagaimana dikatakan Nabi
saw. yang diriwayatkan Muslim, Ahmad, dan al-Tirmidzi dari Abt
Hurayrah:15

10 Lihat al-Suythi, al- Ashbah, hlm. 246.

HLihat Mustafa Abdul Rahman, Hadis Empat Puluh (Shah Alam: Dewan Pustaka
Fajar, 2000), hlm. 145.

12]bid.

13.QQS. al-Bagarah (2): 168.

14 Q)S. al-Bagarah (2): 172

15sMuhammad ‘Ali al-Shabuni, Rawd’i” al-Baydn Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’dn, juz
1 (Kairo: Dar al-Shabuni, 1999).

ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013 59



Abdul Mukti Thabrani

Sesungguhnya Allah SWT. itu baik, tidak menerima sesuatu hal
melainkan yang baik, dan sesungguhnya Allah swt. memerintah yang
baik, dan sesunggquhnya Allah swt. memerintahkan orang-orang yang
beriman, dengan apa yang diperintahkannya kepada para rasul, “wahai
para rasul! makanlah yang baik-baik dan beramallah dengan amal yang
baik” 16 Dan Allah berfirman,“wahai orang-orang yang beriman!
Makanlah yang baik-baik, yang telah kami berikan kepadamu”,17
kemudian Nabi Saw. menceritakan perihal seorang laki-laki yang
berjalan jauh, kusut rambutnya lagi berdebu mukanya telah
menadahkan kedua tangannya ke langit (berdo’a): ya tuhanku! Ya
tuhanku! Padahal makanannya haram, minumannya haram, maka
bagaimanakah akan dikabulkan doanya? 18

Hadits tersebut secara jelas menunjukkan bahwa hal yang
thayyib?® begitu ditekankan dalam Islam dan ia semestinya dianggap
dan dipandang sebagai sesuatu yang serius dan dititikberatkan dalam
kehidupan sehari-hari, khususnya dalam pemilihan konsumsi atau
makanan dan minuman.

Sehubungan dengan pengertian al-thayyib,pelbagai takrif atau
definisi telah diberikan oleh para ulama. al-Sabuni menakrifkan
bahwa semua yang dihalalkan oleh Allah SWT. adalah baik,
sedangkan yang diharamkan, semuanya adalah tidak baik.20
Sementara  al-Qurthubi dalam tafsirnya tidak menjelaskan arti
perkataan thayyiban tetapi hanya menguraikan arti kata  al-akl
(makanan) yang baik yang memberi manfaat dan fungsi dari
berbagai aspeknya.2l Walaupun begitu, al-akl yang diberikan arti
sebagaimana dimaksud, mempunyai persamaan dengan arti kata al-
thayyib. Al-Ghazali menyatakan, secara umum, setiap yang halal itu

16 QS. al-Mu'mintn (23) :51

17QQS. al-Bagarah (2): 172

18 Muhyiddin Yahya al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Kitab al-Zakat (Beirut: Dar al-
Khayr, 1999), him. 83.

19 Makna thayyib adalah baik, suci, dan membaikkan yang lain. Lihat Ibn Manzhr,
Lisdn al-Arab, vol. 8 (Beirut: Dar Ihya” al-Turats, 1999), hlm. 235.

20 Al-Shabuni, Rawd’i” al-Baydn, hlm. 112.

2l Abtt Muhammad al-Qurthubi, Al-Jami" li Ahkim al-Qur'dn al-Karim Tafsir al-
Qurthubi, Juz. 1 (Kairo: Dar al-Qalam li al-Turats, tt.), hlm. 700.

60 al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Esenst Ta’abbud

baik, akan tetapi bentuk kebaikannya mempunyai perbedaan antara
satu dengan yang lain.22

Dalam menguraikan kaitan antara halal dan thayyib, al-Razi
menjelaskan bahwa kata al-thayyib dari segi bahasa berarti bersih dan
halal, disifatkan baik. Sedangkan makna asalnya menunjukkan
kepada apa yang melezatkan dan mengenakkan sesuai dengan
selera.? Wahbah al-Zuhayli mengatakan, kata thayyiban yang dirujuk
pada makanan, tidak mempunyai unsur syubhat, tidak berdosa (jika
mengambilnya) dan tidak memiliki kaitan dengan hak orang lain. 24
Pendapat ini tidak saja menekankan pada aspek materi makanan, tapi
juga merangkumi persoalan dari mana ia didapat, atau dengan kata
lain, berkaitan dengan sumbernya.

Ibnu Katsir®> dan al-Shabuni?* mengatakan halalan thayyiban
merujuk kepada apa yang telah dihalalkan oleh Allah swt. dan
thayyiban sesuatu yang halal itu sesuai dengan harkat diri seseorang
yang tidak mendatangkan bahaya pada tubuh dan akalnya.
Penafsiran ini menekankan bukan saja soal halal tapi juga soal
kesesuaian dan keselamatan diri dari penggunaan barang atau
makanan yang halal. Kesimpulannya, haldlan thayyiban  adalah
makanan dan minuman yang dihalalkan dan mendatangkan kebaikan
kepada manusia, tetapi tahap kebaikan tersebut bergantung kepada
kesesuaiannya dengan diri individu yang bisa memberikan kesehatan
tubuh dan akal. Di samping itu, mesti dijamin kebersihan dan
kesuciannya dan tidak boleh mengandung unsur-unsur syubhat dan
dosa (termasuk cara mendapatkannya). Pesan penting yang bisa
diambil dari penafsiran di atas, seorang muslim diperintahkan agar
senantiasa berhati-hati dalam soal konsumsi pangan dengan melihat
dua unsur penting, halilan thayyiban .

Konsumsi Pangan dalam Perspektif Haldl-Thayyib

2 Abi Hamid Al-Ghazali, Thyd” Uliim al-Din, vol. 3. (Kairo: Maktabah Mishr, 1998),
hlm. 122.

2 Fakhr al-Din al-Réazi, Tafsir al-Fakhr al-Rézi, juz. 3 (Beirut: Dar al-Fikr, 1995), hlm. 4.
24 Wahbah al- Zuhayli, al-Tafsir al-Munir fi al-’Agidah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj, juz.
1&2 (Beirut: al-Fikr al-Mu'asir, 1991), hIm. 73.

25 Abt Fidd” ibn Katsir, Tafsir Ibn Katsir, juz. 1 (Mesir: Dar al-Kalimah, 1998), hIm. 280.
26 Muhammad ‘Ali al-Shabuni, Shafwah al-Tafsir, juz. 1, (Kairo: Dar al- Shabuni, 1997),
hlm. 101.

ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013 61



Abdul Mukti Thabrani

Makanan atau minuman yang dikatakan halal semestinya
diketahui secara gampang oleh publik dan mesti dibawah
pengawasan badan yang dibentuk pemerintah. Jika tidak demikian,
akan timbul hal-hal yang tidak diinginkan, di mana sudah sering
dibuktikan dengan masih adanya sensitifitas terhadap isu-isu halal-
haram. Akan tetapi, persoalan makanan thayyib yang meliputi unsur
kebersihan, kesucian, dan sumbernya, kadar keselarasan dan
kesuaiannya terhadap individu berupa kemudaratan atau kesehatan
tubuh dan jiwa, serta tiadanya syubhat, kurang mendapatkan porsi
perhatian yang memadai. Walaupun secara kasatmata halal, tapi
unsur thayyib jika diabaikan bisa menjadikannya haram.

Berikut rumusan haldlan thayyiban dalam konsumsi pangan
yang bisa dijadikan acuan bagi ta’abbud kita dalam hal ini sebagai
bentuk tanggung jawab personal dan kolektif kepada Tuhan: Pertama,
kebersihan dan kesucian. Makanan dan minuman yang halal telah
jelas dimaklumi, tapi ada beberapa hal yang kurang disadari dan
diperhatikan, termasuk proses pembuatan atau penyediaan,
kebersihan, kesucian, konten, alat masak, dan tempat. Dalam hal ini
perlu diperhatikan: (1) tidak termasuk hewan yang dilarang atau
tidak disembelih sesuai syari ah; (2) tidak mengandung najis,
termasuk (minyak) babi, bangkai, atau narkoba; (3) Proses, alat, dan
bumbu bebas dari najis; (4) tidak berampur dengan yang haram, baik
dalam penyediaan, proses, atau penyimpanannya.

Kedua, sumber. Sumber konsumsi pangan dimaksudkan
sebagai segala sesuatu yang dikaruniakan oleh Allah untuk keperluan
rohani dan jasmani manusia. Bisa berupa pendapatan, penghasilan,
pencarian (kebutuhan hidup).?” Sumber rezeki mempunyai kaitan
langsung dengan makanan atau minuman yang dikonsumsi. Ini
karena seandainya sumber rezeki yang diperoleh haram atau syubhat,
maka makanan itu dianggap haram. Di antara sumber-sumber yang
haram itu, misalnya korupsi, riba, mencuri, menyogok, dan lain-lain.
Dalam hal ini, mayoritas umat Muslim sudah tahu dan paham. Jika
didata secara umum, akan muncul contoh-contoh yang sudah
dimaklumi sebagai perbuatan haram yang menyebabkan sumber
makanan menjadi kotor, seperti memakan harta anak yatim,
perjudian, lotere, togel, ramalan, undi atau tenung nasib, pelacuran,

27 Ibid., hlm.1327

62 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Esenst Ta’abbud

rompakan, pencurian, menyamun, bisnis barang haram seperti
menjual miras, narkoba, pasaran saham gelap, menipu, mencampur
barang, menjual barang yang berbahaya, dan lain-lain. Perbuatan
tersebut akan menghasilkan penyebab konsumsi haram baik pangan,
papan, dan sandang.

Sebagai contoh, sumber pendapatan haram sebagaimana
firman Allah swt :28

“Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”

Dalam ayat ini jelas haramnya riba. Orang-orang yang
senantiasa mendapatkan sumber rezeki dengan cara yang haram
seperti ini akan mendapat balasan yang seimbang,.

Ketiga, tidak merusak fisik dan mental. Makanan dan
minuman yang halal pada hakikatnya adalah baik, namun seperti
yang telah dijelaskan oleh al-Ghazali bahwa kebaikan itu
mengandung kesesuaian yang berbeda antara satu dengan yang lain.
Ini bemakna, seharusnya bijak memilih makanan yang betul-betul
sesuai dengan keadaan fisik dan mental kita. Bagi yang sakit diabetes,
kandungan gula yang berlebihan dalam makanan atau minuman,
merupakan mudharah yang haram. Walaupun pada asalnya halal dan
baik, tetapi sebaliknya haram bagi pengidap penyakit tersebut karena
menggannggu kesehatan. Sesuai dengan firman Allah:?

“Janganlah kamu sengaja mencampakkan dirimu ke dalam bahaya
(kebinasaan)”

Keempat, tidak Mengandung syubhat. Pijakan dasar dalam hal
ini adalah hadist:

“Yang halal itu jelas dan yang haram itu jelas, di antara keduanya ada
beberapa perkara yang syubhat (belum tentu halal haramnya). Hal-hal
yang syubhat itu tidak diketahui oleh sebagian besar manusia. Maka
barang siapa yang takut melakukan perkara-perkara itu, berarti ia
telah menjaga dirinya dari sesuatu yang mencemarkan kehormatan
dirinya serta agamanya. Dan barangsiapa yang jatuh ke dalam perkara
yang syubhat, maka ia telah jatuh ke dalam perkara yang haram,
sabagaimana seorang pengembala yang menggembala di tempat yang

28 Q)S. al-Bagarah (2): 275.
2QS. al-Bagarah (2): 195.

ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013 63



Abdul Mukti Thabrani

terlarang, dikhawatirkan ternaknya makan dari tempat yang
terlarang.”30

Nash atau teks di atas menjelaskan tentang tiga hal dan yang
sulit dihindari adalah yang sebagian besar orang tidak mengetahui
atau menyadarinya.3!

Konteks syubhat ini bisa terjadi dalam kondisi adanya
keraguan dan pencampuran. Adanya keraguan dalam hal sebab
mengapa sesuatu dihalalkan atau diharamkan. Jika terdapat dua
keyakinan, maka hukum yang perlu diterapkan mestilah berpatokan
pada apa yang pernah terjadi sebelumnya. Inilah yang mesti
dilakukan, karena tidak boleh dibiarkan adanya keraguan. Sesuatu
mesti diketahui dengan jelas. Bisa juga dengan pembuktian.?? Adanya
percampuran, sesuatu yang haram bercampur baur dengan sesuatu
halal, sehingga sukar untuk dibedakan diantara keduanya 33

Pada masa sekarang, terdapat banyak makanan atau konsumsi
pangan yang diragukan kehalalannya. Syubhat ini kemungkinan
timbul dari hasil keraguan cara penyediaan®, pemrosesan,® dan
sebagainya, dan bukan dari jenis makanan itu sendiri. Ditambah lagi
dengan perkembangan sains dan teknologi, berbagai rancangan dan
percobaan dilakukan dalam industri pangan sehingga sulit untuk
diklasifikasikan mana yang halal atau haram. Oleh karena itu, cara
terbaik untuk mengelakkan diri dari terjerusmus ke dalam makanan
yang dikatakan syubhat adalah dengan pendekatan wara’.3¢

Pendekatan wara” ini telah dilakukan oleh Rasulullah ketika
melihat cucunya, Hasan bin Ali mengambil kurma dari hasil sedekah

30 Al-Nawawi, Syarh, hlm. 207

31 Muhammad Jamal al-Din al-Qasimi, Mud'idlat al-Mukminin min Ihyd’ Uliim al-Din
(Beirut: Dar al-Nafis, 1994), hlm.393.

32]bid., hlm. 191

3 Ibid., hlm. 397.

3 Ini termasuk peralatan memasak dan tempat menyimpan makanan yang
diharamkan.

% Di antara contoh pemrosesan ialah penyembelihan yang mengikut syari’ah.
Binatang yang halal untuk dimakan seperti lembu dan binatang ternak lainnya, mesti
disembelih mengikuti hukum Islam, yang mana penyembelihannya mesti sejalan
dengan syarat-syarat yang sudah diatur dalam kitab figh, dan dilakukan karena
Allah. Melafazhkan bismillah atau niat karena Allah dalam mazhab Syafi'i diperlukan
ketika menyembelih.

3 Wara’ ialah sikap hati-hati karena takut berbuat sesuatu yang haram, dianjurkan
untuk menjauhkan diri dari masalah yang masih syubhat.

64 al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Esenst Ta’abbud

atau zakat, sedangkan waktu itu Hasan masih kecil. Tiba-tiba Nabi
berkata, “bakh, bakh” (buang! buang/) dan kurma itu pun dikeluarkan
dari mulutnya.?” Dan banyak lagi peristiwa lainnya yang dialami oleh
para sahabat Nabi, diantaranya, Abx Bakr al-Shiddiq pada suatu hari
minum seteguk susu yang diperoleh dari seseorang, kemudian
setelah selesai minum, ia bertanya, dari mana ia mendapatkan susu
tadi. Orang itu mejawab,”saya memberikan ramalan (tenungan) kepada
suatu kaum, dan sebagai upahnya saya diberikan susu itu”. Mendengar
jawaban ini beliau segera memasukkan jari-jarinya kedalam mulutnya
dan berusaha agar susu tadi dimuntahkan. Yang menceritakan
kejadian ini mengatakan, “beliau terus muntah-muntah sehingga saya
menyangka bahwa beliau akan meninggal dunia karenanya”. Setelah selesai
muntah beliau lalu berdoa; “Ya Allah! hamba mohon kebebasan dari
makanan yang telah dibawa oleh urat-urat tubuh serta yang sudah
bercampur aduk di dalam perut.” Begitu juga halnya dengan sahabat
Umar ibn al-Khaththab, pernah minum susu dari seekor unta
sedekah, lalu ia pun ragu dan merasa keliru, lalu ia memasukkan jari-
jarinya ke dalam mulut dan berusaha memuntahkannya hingga
bersih. Terhadap cerita ini, Sahal al-Tustari berkata, “seorang hamba
belum mencapai hakikat keimanan sehingga ia memiliki empat perkara,
menunaikan semua fardu dengan berpandukan sunnah, makan yang halal
dengan dasar wara’, menjauhi lahir batin segala larangan agama, serta sabar
mengerjakan segala anjuran sebagaimana cerita tadi, sehingga ia meninggal
dunia.”38

Implikasi Haldl-Thayyib bagi Kesempurnaan Ibadah

Makanan dan minuman, baik yang halal atau yang haram,
akan memberikan implikasi positif atau negatif terhadap nilai ibadah.
Perlu dipahami bahwa dalam penciptaan manusia, ada gabungan
unsur jasad dan ruh. Konsumsi pangan akan memberikan pengaruh
yang signifikan terhadap kedua unsur tersebut. Makanan yang halal
akan memberikan kesan yang positif dan yang tidak halal akan
memberikan kesan negatif. Oleh karena itu seorang muslim perlu
memastikan bahwa dia hanya mengambil makanan yang halal demi
menjaga dua unsur tadi senantiasa dalam keadaan baik.

37 Al-Qasimi, Mui'idlat, hlm. 190.
38 Ibid., him. 385

ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013 65



Abdul Mukti Thabrani

Implikasi makanan dan minuman yang halal dan haram
terhadap jiwa dan raga diantaranya adalah: Pertama, doa orang yang
memakan makanan haram tidak diperkenankan oleh Allah
berdasarkan hadits Abu Hurayrah, bahwa Rasulullah s.a.w. pernah
bersabda, “Seseorang yang berjalan jauh, yang kusut rambutnya, lagi
berdebu mukanya mengulurkan kedua tangannya ke langit sambil berdoa:
Tuhanku, Tuhanku, padahal makanannya haram, minumannya haram,
pakaiannya haram dan diberi makan dengan yang haram pula, maka
bagaimanakah mungkin itu diperkenankan baginya?”39 Di kalangan
sahabat Nabi, banyak di antara mereka yang sangat berhati-hati
dalam makanan agar tidak terjebak dalam keharaman. Diriwayatkan
bahwa Sa’ad bin Abi Waqqgas pernah ditanya tentang doa beliau yang
sentiasa diperkenankan jika dibanding dengan para sahabat yang
lain, beliau berkata: “Aku tidak pernah mengangkat ke mulutku walau satu
suap pun kecuali aku mengetahui sumber datangnya dan keluarnya suapan
tersebut” 40

Kedua, baik dan halalnya makanan seseorang, adalah syarat
kesempurnaan amalannya. Seseorang yang hidup dengan makanan
yang halal dan baik akan memberikan pengaruh dan kesan terhadap
kesucian hati yang dicernakan dalam amal ibadah yang lebih
sempurna. Sebaliknya, pemakan haram akan menjadi penghalang
suatu amalan diterima oleh Allah. Ibn Rajab meriwayatkan kata-kata
Abt Abdillah al-Naji, “Lima sifat yang menyempurnakan amal; mengenal
Allah, mengenal kebenaran, mengikhlaskan amal, beramal mengikuti
sunnah, dan memakan yang halal. Jika salah satu dari lima sifat ini hilang,
maka amal tidak akan diangkat ke langit.”4

Ketiga, destinasi terakhir makanan haram adalah neraka.
Saripati makanan yang dihasilkan dari bahan konsumsi yang masuk
ke dalam tubuh seseorang, akan membentuk sel-sel baru, dan menjadi
darah daging. Sel yang terbentuk dari bahan haram ini yang nanti
akan menjadi bahan bakar yang sangat sensitif dan sangat impulsif
bagi api neraka. Sebagaimana dimaklumi bersama, hadist yang
mengatakan, “setiap daging yang tumbuh dari bahan makanan yang haram
maka api nerakalah yang lebih layak baginya.” Hampir semua lapisan

3 Al-Nawawi, Syarh, hlm. 83

40 Nazir Muhammad Maktabi, Shafahat Musyrigah min Haydt al-Sabigin (Beirut: Dar al
Bishar al-Islamiyah, 2001), hlm. 107.

41 Rahman, Hadis, hlm. 107

66 al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Esenst Ta’abbud

umat Muslim sudah mengetahuinya dengan baik. Namun yang
menjadi persoalan, hanya sedikit yang sadar dan mengantisipasinya.

Penutup

Dalam konsumsi pangan, materi zat makanan atau minuman
belum tentu menjamin kehalalannya. Ini karena pengertian thayyib
seolah-olah menerjemahkan maksud sebenarnya dari kata halal. Halal
dan haram memang sudah diketahui melalui nash atau teks yang jelas
dari al-Qur’an dan Sunnah. Namun, thayyib lebih menjurus kepada
kaidah pengendalian teknis, aplikasi, dan pengurusan serta proteksi
hal-hal yang berkaitan dengan makanan dan minuman yang
dihalalkan. Makanan menjadi haram, jika unsur-unsur thayyib ini
diabaikan.

Sehubungan dengan hal itu, dalam wusaha mencapai
kesempurnaan ibadah kepada Allah swt., faktor thayyib yang meliputi
kebersihan, kesucian, kehalalan, keberkahan, dan sumber pangan,
serta pengaruhnya terhadap kesehatan fisik dan jiwa, juga kebebasan
dari unsur syubhat merupakan hal penting yang sangat implikatif bagi
kesempurnaan dan diterimanya ibadah oleh Allah. Karena bagaimana
pun, Allah swt. itu baik, dan tidak menerima kecuali hal-hal yang
baik.

Daftar Pustaka:

‘Imérah, Musthafda Muhammad al-Sayid Abu. al-Indrah fi Ahddits al-
Mukhtarah, Juz II. Kairo: Dar al- Tiba’aiyh al-Muhammadiyah,
1990.

Baharom, Noresah et al. Kamus Dewan Edisi Keempat. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka, 2005.

Ghazali, Abi Hamid al-. Thya” Uliim al-Din, vol. 3. Kairo: Maktabah
Mishr, 1998.

Katsir, Abt Fida" ibn. Tafsir Ibn Katsir, juz. 1. Mesir: Dar al-Kalimah,
1998.

Maktabi, Nazir Muhammad. Shafahat Musyriqgah min Hayat al-Sabigin.
Beirut: Dar al Bishar al-Islamiyah, 2001.

Manzhtr, Ibn. Lisdn al-Arab, vol. 8. Beirut: Dar Ihya” al-Turats, 1999.

Nawawi, Muhyiddin Yahya al-. Syarh Sahih Muslim, Kitab al-Zakat.
Beirut: Dar al-Khayr, 1999.

ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013 67



Abdul Mukti Thabrani

Qaradhawi, Yusuf al-. al-Halal wa al-Haram fi al-Islim. Kairo: Maktabah
Wahbah, 2000.

Qasimi, Muhammad Jamal al-Din al-. Mud'idlat al-Mukminin min Ihya’
Uliim al-Din. Beirut: Dar al-Nafis, 1994.

Qasimi, Syah Jamal al-Din al-. Maw'idlat al-Mu’ minin min Thya" "Uldm
al-Din. Beirut: Dar al-Nafa’is, 1994.

Qurthubi, Abtt Muhammad al-. Al-Jami’ li Ahkidm al-Qur’dn al-Karim
Tafsir al-Qurthubi, Juz. 1. Kairo: Dar al-Qalam li al-Turats, tt..

Rahman, Mustafa Abdul. Hadis Empat Puluh. Shah Alam: Dewan
Pustaka Fajar, 2000.

Razi, Fakhr al-Din al-. Tafsir al-Fakhr al-Rézi, juz. 3. Beirut: Dar al-Fikr,
1995.

Shabuni, Muhammad ‘Ali al-. Rawd’i” al-Bayin Tafsir Ayat al-Ahkam
min al-Qur’dn, juz 1. Kairo: Dar al-Shabuni, 1999).

Shabuni, Muhammad “Ali al-. Shafwah al-Tafsir, juz. 1. Kairo: Dar al-
Shabuni, 1997.

Suytthi, Abd al-Rahman al-. al- Ashbah wa al-Nazha'ir, vol 1.. Lebanon:
Dar al-Kutub, 2001.

Taymiyah, Ibn. al-Ibddah fi al-Isldm. Lebanon: Dar al-Kutub, 2004.

Zuhayli, Wahbah al-. al-Tafsir al-Munir fi al-"Aqidah wa al-Syari’ah wa
al-Manhaj, juz. 1&2 . Beirut: al-Fikr al-Mu’ashir, 1991.

68 al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013



