
ESENSI TA’ABBUD DALAM KONSUMSI PANGAN  
 (Telaah Kontemplatif atas Makna Halâl-Thayyib) 

 
Abdul Mukti Thabrani  

(Jurusan Syari’ah STAIN Pamekasan, jln. Pahlawan KM. 04 Pamekasan, 

 email: abuahlawi@yahoo.com) 
 

 
Abstrak 

Tujuan awal penciptaan manusia adalah beribadah kepada 
Allah swt. secara bertanggung jawab. Amalan wajib dan 
sunnah dilaksanakan demi menyempurnakan hal ini. 
Makan dan minum, atau konsumsi sebagai kebutuhan 
hidup, merupakan salah satu faktor penyumbang terpenting 
dalam memberikan justifikasi terhadap diterima atau 
ditolaknya suatu pekerjaan, dikaitkan dengan halal-
haramnya. Tulisan ini berupaya mendeskripsikan konsep 
halâl-thayyib dalam perspektif makna esensi ibadah sebagai 
tanggung jawab kita, serta pandangan ulama dan 
implementasinya dalam konteks global, dan tentu saja, 
implikasinya bagi kesempurnaan nilai ibadah. Halal dan 
haram memang sudah diketahui melalui nash atau teks yang 
jelas dari al-Qur`an dan Sunnah. Namun, thayyib  lebih 
menjurus kepada kaidah pengendalian teknis, aplikasi, dan 
pengurusan serta proteksi hal-hal yang berkaitan dengan 
makanan dan minuman yang dihalalkan. Makanan menjadi 
haram, jika unsur-unsur thayyib  ini diabaikan.  

 
Abstract 

The first purpose of creating human beings is praying to 
Allah in responsibility. We perform obligatory and optional 
deed (amalan wajib dan sunnah) done by perfecting our 
worship. Eating and drinking or consuming anything else as 
daily needs are one of the most important factors in giving 
justification whether accepted or rejected of an activity, 
related with its halâl-haram (lawful-unlawful). This article 
tries to describe halâl-thayyib’ concept in perspective of 
worship meaning as our responsibility, and also ulamâ’ 
perspective and its implementation in global context, and of 
course, its implication for the perfection of worship value. 
Halâl and haram is already known through texts or clear text 



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  56  

of the Qur `an and Sunnah. However, thayyib more lead to 
rules of technical, application, and management control, and 
protection of matters related to food and beverages that is 
lawful. Food be rejected if thayyib elements is ignored.  
 

Kata-kata Kunci 
halâl-thayyib, ibadah, syubhat, makanan, 

 
Pendahuluan  

Halal dan haram sebagai sebuah legal standing dalam tatanan 
hukum merupakan persoalan penting bagi umat Muslim, terutama 
yang berkaitan dengan konsumsi pangan, makanan, minuman, dan 
pakaian. Pemihakan kepada yang halal adalah wajib bagi setiap umat 
Muslim1 dan pada masa yang sama, meninggalkan yang haram juga 
merupakan suatu kewajiban. Dalam usaha mencari yang halal, satu 
aspek yang kurang diberi ruang perhatian adalah  upaya mencari 
“halal yang baik” (hâlalan thayyiban). Halal dan haram secara khusus 
telah diketahui, tetapi pengertian thayyib yang dikaitkan dengan halal 
juga merupakan di antara perkara penting yang tidak bisa dianggap 
sebelah mata, agar konsumsi kita sesuai dengan syarî’ah, juga agar 
memberikan implikasi yang baik pada kesucian jiwa dan hati.  
 
Halal, Haram, dan Syubhat  

Pengertian tentang halal dan haram adalah perkara global 
yang telah diketahui umum. Bagi masyarakat awam, opini mereka 
tentang pengertian halal adalah merujuk kepada perkara yang 
dibenarkan oleh syarî’ah, sedangkan haram adalah hal-hal yang 
dilarang atau dicegah oleh syarî’ah.2 Hal-hal yang telah jelas dan 

                                                   
1 Hadits riwayat Ibn Mas’ûd : þþþÿ þÿ þþÿ þþÿþÿ Fþý' þþÿ   (mencari yang halal itu adalah wajib 

bagi setiap orang Muslim). Pengertian Hadits ini sejalan dengan pendapat sebagian 
ulama’ yang memberikan tafsir bahwa yang dimaksud dengan kewajiban menuntut 
ilmu pengetahuan dalam hadits yang diriwayatkan Ibn Mâjah dalam sunan-nya:  þþÿ
 þþþÿ þÿ þþÿ þþÿþÿ þþþÿ'  ialah mencari ilmu mengenai perkara yang berkaitan dengan halal 

dan haram. Lihat Syah Jamâl al-Dîn al-Qasimi, Maw’idlat al-Mu’minîn min Ihyâ’ ‘Ulûm 
al-Dîn (Beirut: Dâr al-Nafâ’is, 1994), hlm. 98. 
2 Perkataan halal adalah membenarkan suatu perbuatan dilakukan (dalam Islam), 
diperbolehkan (tidak dicegah oleh syarî’ah), diizinkan, dibenarkan, lawan dari kata 
haram. Haram adalah larangan (dalam Islam) yang dijanjikan ganjaran pahala bagi 
orang yang mematuhinya dan dosa bagi orang yang mengingkarinya. Lihat, Noresah 



Esensi Ta’abbud 

 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  
 

57 

mudah diketahui melalui nash atau teks tentang status halal atau 
haramnya wajib diterima oleh umat Muslim tanpa reserve atau 
persoalan lagi.3 Namun demikian, ada sejumlah hal yang tidak 
disebut secara jelas dalam nash atau teks al-Quran atau al-Sunnah, 
atau yang dikenal dengan syubhat, maka penentuan tingkat halal 
atau haramnya menimbulkan sedikit persoalan. Dalam kajian fikih 
dan ushul fikih, persoalan ini selalu menimbulkan polemik dan silang 
pendapat di antara para ulamâ’, dan telah dihasilkan berbagai 
penelitian, kajian, dan telaah yang mendalam dan menguras energi 
dengan dibentangkannya berbagai pandangan fuqaha’ dan ulama, 
kaidah-kaidah untuk menentukan status halal atau haram. Penetapan 
dan ketetapan status hukum itu bukanlah suatu perkara yang mudah 
dijabarkan, lebih-lebih lagi apabila kita merujuk kepada kompleksitas 
permasalahan dunia modern yang memunculkan berbagai inovasi, 
kreatifitas, dan penemuan baru.  
 Kompleksitas penentuan hukum halal dan haram dalam 
kasus-kasus yang tidak dijelaskan oleh teks sejak awal sudah 
digambarkan oleh  �bû Hanîfah dan  al-Syâfi’î walau mereka berbeda 
dalam memberikan definisi. Teori yang diadaptasi oleh  al-Syâfi’î 
halal adalah sesuatu yang tidak ada dalil syarî’ah yang melarangnya. 
Sedangkan  Abu Hanifah berpandangan bahwa haram sesuatu yang 
tidak ada dalil syarî’ah yang menghalalkan atau membolehkannya.4 

Berdasarkan pendapat  al-Syâfi’î, termasuk halal, sesuatu yang 
tidak ada dalil atau hujjah  yang mengharamkannya, termasuk juga 
sesuatu yang didiamkan hukumnya (al-maskut ’anhu) dan yang tidak 
ditentukan hukumnya. Oleh karena itu, perkara yang didiamkan itu 
hukumnya tetap halal karena tidak ada dalil syarî’ah yang 
mengharamkannya. Merujuk pada pendapat  Abû Hanîfah, beliau 

                                                                                                                        
Baharom et al, Kamus Dewan Edisi Keempat (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 
Pustaka, 2005), hlm. 502 & 51. 
3  Tujuan penciptaan manusia adalah ibadah kepada Tuhan. Secara bahasa, ibadah 

adalah ketundukan dan kepatuhan kepada tuhan, sedangkan secara terminologis, 
artinya adalah, sebagaimana dikatakan Ibn Taymiyah, segala sesuatu yang dicintai 
Tuhan, baik perbuatan, perkataan, dan niat. Oleh karena itu, untuk mencapainya 
diperlukan upaya mengikhlaskan diri dalam mematuhi perintah dan menjahui 
larangannya. Lihat Ibn Taymiyah, al-Ibâdah fi al-Islâm (Lebanon: Dâr al-Kutub, 2004), 
hlm. 54. 
4 Abd al-Rahmân al-Suyûthi, al- Ashbah wa al-Nazhâ’ir, vol 1. (Lebanon: Dâr al-Kutub, 
2001), hlm. 131 -132 



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  58  

menghukumi tidak halal atas sesuatu yang didiamkan, karena tidak 
ada dalil yang menunjukkan kehalalannya. Pendeknya, Abû Hanîfah 
mengambil jalan Ihtiyâth (jalan aman dan terpelihara dari 
kecerobohan dan kecepatan penentuan hukum), manakala  al-Syâfi’î, 
memilih jalan takhfif wa al-taysir (jalan yang meringankan dan 
memudahkan).  

Menurut Yûsuf al-Qardhawi, dasar pertama yang ditetapkan 
Islam dalam hal konsumsi ialah bahwa asal sesuatu yang diciptakan 
Allah swt. adalah halal dan mubah (boleh). Tidak ada satu pun yang 
haram kecuali jika terdapat nash yang shahîh (valid) dan jelas yang 
mengharamkannya. Seandainya tidak ada nash yang shahîh, seperti 
sebagian hadits lemah, atau tidak ada nash yang jelas menunjukkan 
haram, maka keadaan tersebut tetap sebagaimana asalnya, yaitu 
boleh.5 Pendapat ini berdasarkan pada kaidah ‘al-ashl fi al-ashyâ’ al-
Ibâhah  yang digunakan dalam mazhab Syâfi’î, hukum asal sesuatu itu 
boleh. Berdasarkan kaidah ini, maka lebih mudah untuk ditentukan 
sesuatu itu halal atau haram.  

Syubhat berarti  kesamaran (karena tidak jelas hukumnya 
antara halal dan haram).6 Oleh karena itu sesuatu yang syubhat  
adalah sesuatu yang diperselisihkan status halal-haramnya, termasuk 
dalam pangan, seperti kuda,7 minuman nabidz8 atau pakaian seperti 
kulit binatang buas.9 Juga dimaksudkan campuran antara yang halal 
dan yang haram seperti campuran dalam harta benda dan uang. 
 Sehubungan dengan hal ini,  al-Ghazâlî menjelaskan dalam 
Ihyâ’ulûm al-Dîn bahwa campuran antara sesuatu yang haram dengan 
yang halal yang tidak dapat dihitung seperti kekayaan atau harta-

                                                   
5 Yusuf al-Qaradhawi, al-Halâl wa al-Harâm fi al-Islâm (Kairo: Maktabah Wahbah, 
2000), hlm. 20-21. Menurut Abû ‘Imârah, selain nash yang sah dari al-Qur’an dan 
Hadits, penentuan halal sesuatu juga berdasarkan pada ijmâ’ ulama’ dan ketiadaan 
nash yang mencegahya, manakala yang haram juga ditentukan melalui ijmâ’ ulama’ 
dan sesuatu yang terdapat padanya hukum hudûd, takzir, atau ancaman. Lihat, 
Musthafâ Muhammad al-Sayid Abû ‘Imârah, al-Inârah fi Ahâdits al-Mukhtarah, Juz II 
(Kairo: Dâr al- Tibâ’aiyh al-Muhammadiyah, 1990), hlm. 18 – 22. 
6 Baharom et al. Kamus Dewan, hlm. 1560. 
7 Kuda halal dimakan menurut  al-Syâfi’î, haram bagi yang lain. 
8 Nabiz adalah sejenis minuman yang dibuat dari buah kurma dan kismis. Hukum 
meminumnya adalah haram menurut  al-Syâfi’î, sedangkan menurut Abû Hanîfah 
hukumnya tidak haram jika diminum sedikit saja.  
9 Menurut  al-Syâfi’î, kulit binatang buas haram dipakai sebelum disamak. 



Esensi Ta’abbud 

 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  
 

59 

harta yang ada pada masa kini adalah suatu bentuk percampuran 
yang tidak haram digunakan, kecuali jika sudah dapat dibedakan 
dengan jelas (haramnya).10 Namun begitu, menurut al-Ghazâlî, adalah 
lebih baik untuk bersifat warâ’ dalam hal ini, sebagaimana dilakukan 
beliau secara personal, lebih mengutamakan sikap warâ’ dalam hal 
ini.11  Di antara sebab yang menimbulkan syubhat atau kesamaan 
hukum halal atau haram adalah pertentangan dua dalil yang 
kontradiktif, atau yang satu jelas dan yang lain tidak jelas.12 
 
Konsep Halâl-Thayyib 

Islam telah menggariskan panduan bagi hal-hal yang 
dibolehkan untuk dikonsumsi. Dalam memilih makanan dan 
minuman, kehalalan adalah hal yang mesti diutamakan. Dalam al-
Qur’an terdapat banyak ayat yang menyebutkan perintah Allah swt. 
supaya mengonsumsi makanan yang halal dan larangan memakan 
makanan yang haram. Diantaranya firman Allah swt.13 

þþþÿ þþÿ 67ÿ' þ þý 'þþÿ 7þþÿ' þþÿþÿ 
“Wahai manusia! makanlah apa yang ada di bumi, yang halal dan baik 
(thayyib)”. 

Juga dalam firman-Nya.14 

þþþÿ67 þÿ þþþÿ þÿ 'þþÿ 'þþÿ'' þÿþÿ' þþÿþÿ 
“Wahai orang-orang yang beriman! Makanlah sesuatu yang baik 
(yang halal) yang telah kami berikan kepadamu”. 

Kedua ayat tersebut menjelaskan kepada kita bahwa Allah 
swt. memerintahkan agar manusia memakan makanan yang halal 
sebagaimana dijabarkan para Nabi terdahulu. Hal ini, karena Allah 
hanya menerima perkara yang baik saja sebagaimana dikatakan Nabi 
saw. yang diriwayatkan Muslim, Ahmad, dan al-Tirmidzi dari Abû 
Hurayrah:15  

                                                   
10 Lihat al-Suyûthi, al- Ashbah, hlm. 246.  
11Lihat Mustafa Abdul Rahman, Hadis Empat Puluh (Shah Alam: Dewan Pustaka  
Fajar, 2000), hlm. 145. 
12 Ibid. 
13 QS. al-Baqarah (2): 168. 
14 QS. al-Baqarah (2): 172 
15Muhammad ‘Alî al-Shabuni, Rawâ’i’ al-Bayân Tafsîr �yât al-�hkâm min al-Qur’ân, juz 
1 (Kairo: Dâr al-Shabuni, 1999).  



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  60  

Sesungguhnya Allah SWT. itu baik, tidak menerima sesuatu hal 
melainkan yang baik, dan sesungguhnya Allah swt. memerintah yang 
baik, dan sesungguhnya Allah swt. memerintahkan orang-orang yang 
beriman, dengan apa yang diperintahkannya kepada para rasul, “wahai 
para rasul! makanlah yang baik-baik dan beramallah dengan amal yang 
baik”.16 Dan Allah berfirman,“wahai orang-orang yang beriman! 
Makanlah yang baik-baik, yang telah kami berikan kepadamu”,17 
kemudian Nabi Saw. menceritakan perihal seorang laki-laki yang 
berjalan jauh, kusut rambutnya lagi berdebu mukanya telah 
menadahkan kedua tangannya ke langit (berdo’a): ya tuhanku! Ya 
tuhanku! Padahal makanannya haram, minumannya haram, maka 
bagaimanakah akan dikabulkan doanya?.18 

Hadits tersebut secara jelas menunjukkan bahwa hal yang 
thayyib19 begitu ditekankan dalam Islam dan ia semestinya dianggap 
dan dipandang sebagai sesuatu yang serius dan dititikberatkan dalam 
kehidupan sehari-hari, khususnya dalam pemilihan konsumsi atau 
makanan dan minuman.  
 Sehubungan dengan pengertian al-thayyib,pelbagai takrif atau 
definisi telah diberikan oleh para ulama. al-Sabuni menakrifkan 
bahwa semua yang dihalalkan oleh Allah SWT.  adalah baik, 
sedangkan yang diharamkan, semuanya adalah tidak baik.20 
Sementara  al-Qurthubi dalam tafsirnya tidak menjelaskan arti 
perkataan thayyiban tetapi hanya menguraikan arti kata  al-akl  
(makanan) yang baik yang memberi manfaat dan fungsi dari  
berbagai aspeknya.21 Walaupun begitu,  al-akl  yang diberikan arti 
sebagaimana dimaksud,  mempunyai persamaan dengan arti kata al-
thayyib. �l-Ghazali menyatakan, secara umum, setiap yang halal itu 

                                                   
16 QS. al-Mu’minûn (23) :51 
17 QS. al-Baqarah (2): 172 
18 Muhyiddin Yahya al-Nawâwî, Syarh Sahîh Muslim, Kitab al-Zakat (Beirut: Dâr al-
Khayr, 1999), hlm. 83. 
19 Makna thayyib adalah baik, suci, dan membaikkan yang lain. Lihat Ibn Manzhûr, 

Lisân al-�rab, vol. 8 (Beirut: Dâr Ihyâ’ al-Turats, 1999), hlm. 235. 
20 Al-Shabuni, Rawâ’i’ al-Bayân, hlm. 112. 
21 Abû Muhammad al-Qurthubi, Al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân al-Karîm Tafsîr al-
Qurthubi, Juz. 1 (Kairo: Dâr al-Qalam li al-Turats, tt.), hlm. 700. 



Esensi Ta’abbud 

 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  
 

61 

baik, akan tetapi bentuk kebaikannya mempunyai perbedaan antara 
satu dengan yang lain.22 
 Dalam menguraikan kaitan antara halal dan thayyib, al-Razi 
menjelaskan bahwa kata  al-thayyib dari segi bahasa berarti bersih dan 
halal, disifatkan baik. Sedangkan makna asalnya menunjukkan 
kepada apa yang melezatkan dan mengenakkan sesuai dengan 
selera.23 Wahbah al-Zuhayli mengatakan, kata thayyiban yang dirujuk 
pada makanan, tidak mempunyai unsur syubhat, tidak berdosa (jika 
mengambilnya) dan tidak memiliki kaitan dengan hak orang lain. 24 
Pendapat ini tidak saja menekankan pada aspek materi makanan, tapi 
juga merangkumi persoalan dari mana ia didapat, atau dengan kata 
lain, berkaitan dengan sumbernya.  
 Ibnu Katsîr25 dan al-Shabuni26 mengatakan halâlan thayyiban 
merujuk kepada apa yang telah dihalalkan oleh Allah swt. dan 
thayyiban sesuatu yang halal itu sesuai dengan harkat diri seseorang 
yang tidak mendatangkan bahaya pada tubuh dan akalnya. 
Penafsiran ini menekankan bukan saja soal halal tapi juga soal 
kesesuaian dan keselamatan diri dari penggunaan barang atau 
makanan yang halal. Kesimpulannya, halâlan thayyiban  adalah  
makanan dan minuman yang dihalalkan dan mendatangkan kebaikan 
kepada manusia, tetapi tahap kebaikan tersebut bergantung kepada 
kesesuaiannya dengan diri individu yang bisa memberikan kesehatan 
tubuh dan akal. Di samping itu, mesti dijamin kebersihan dan 
kesuciannya dan tidak boleh mengandung unsur-unsur syubhat dan 
dosa (termasuk cara mendapatkannya). Pesan penting yang bisa 
diambil dari penafsiran di atas, seorang muslim diperintahkan agar 
senantiasa berhati-hati dalam soal konsumsi pangan dengan melihat 
dua unsur penting,   halâlan thayyiban .  
 
Konsumsi Pangan dalam Perspektif Halâl-Thayyib 

                                                   
22 Abî Hamid Al-Ghazâlî, Ihyâ’ Ulûm al-Dîn, vol. 3. (Kairo: Maktabah Mishr, 1998), 
hlm. 122. 
23 Fakhr al-Dîn al-Râzi, Tafsîr al-Fakhr al-Râzi, juz. 3 (Beirut: Dâr al-Fikr, 1995), hlm. 4. 
24 Wahbah al- Zuhayli, al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî’ah wa al-Manhaj, juz. 
1&2  (Beirut: al-Fikr al-Mu’âsir, 1991), hlm. 73. 
25 Abû Fidâ’ ibn Katsîr, Tafsîr Ibn Katsîr, juz. 1 (Mesir: Dâr al-Kalimah, 1998), hlm. 280. 
26 Muhammad ‘Alî al-Shabuni, Shafwah al-Tafsîr, juz. 1, (Kairo: Dâr al- Shabuni, 1997), 
hlm. 101. 



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  62  

Makanan atau minuman yang dikatakan halal semestinya 
diketahui secara gampang oleh publik dan mesti dibawah 
pengawasan badan yang dibentuk pemerintah. Jika tidak demikian, 
akan timbul hal-hal yang tidak diinginkan, di mana sudah sering 
dibuktikan dengan masih adanya sensitifitas terhadap  isu-isu halal-
haram. Akan tetapi, persoalan makanan  thayyib yang meliputi unsur 
kebersihan, kesucian, dan sumbernya, kadar keselarasan dan 
kesuaiannya terhadap individu berupa kemudaratan atau kesehatan 
tubuh dan jiwa, serta tiadanya syubhat, kurang mendapatkan porsi 
perhatian yang memadai. Walaupun secara kasatmata halal, tapi 
unsur  thayyib  jika diabaikan bisa menjadikannya haram.  

Berikut rumusan halâlan thayyiban dalam konsumsi pangan 
yang bisa dijadikan acuan bagi ta’abbud kita dalam hal ini sebagai 
bentuk tanggung jawab personal dan kolektif kepada Tuhan: Pertama, 
kebersihan dan kesucian. Makanan dan minuman yang halal telah 
jelas dimaklumi, tapi ada beberapa hal yang kurang disadari dan 
diperhatikan, termasuk proses pembuatan atau penyediaan, 
kebersihan, kesucian, konten, alat masak, dan tempat. Dalam hal ini 
perlu diperhatikan: (1) tidak termasuk hewan yang dilarang atau 
tidak disembelih sesuai syarî ah; (2) tidak mengandung najis, 
termasuk (minyak) babi, bangkai, atau narkoba; (3) Proses, alat, dan 
bumbu bebas dari najis; (4) tidak berampur dengan yang haram, baik 
dalam penyediaan, proses, atau penyimpanannya. 

Kedua, sumber. Sumber konsumsi pangan dimaksudkan 
sebagai segala sesuatu yang dikaruniakan oleh Allah untuk keperluan 
rohani dan jasmani manusia. Bisa berupa pendapatan, penghasilan, 
pencarian (kebutuhan hidup).27 Sumber rezeki mempunyai kaitan 
langsung dengan makanan atau minuman yang dikonsumsi. Ini 
karena seandainya sumber rezeki yang diperoleh haram atau syubhat, 
maka makanan itu dianggap haram. Di antara sumber-sumber yang 
haram itu, misalnya korupsi, riba, mencuri, menyogok, dan lain-lain. 
Dalam hal ini, mayoritas umat Muslim sudah tahu dan paham. Jika 
didata secara umum, akan muncul contoh-contoh yang sudah 
dimaklumi sebagai perbuatan haram yang menyebabkan sumber 
makanan menjadi kotor, seperti memakan harta anak yatim, 
perjudian, lotere, togel, ramalan, undi atau tenung nasib, pelacuran, 

                                                   
27 Ibid., hlm.1327 



Esensi Ta’abbud 

 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  
 

63 

rompakan, pencurian, menyamun, bisnis barang haram seperti 
menjual miras, narkoba, pasaran saham gelap, menipu, mencampur 
barang, menjual barang yang berbahaya, dan lain-lain. Perbuatan 
tersebut akan menghasilkan penyebab konsumsi haram baik pangan, 
papan, dan sandang. 

Sebagai contoh, sumber pendapatan haram sebagaimana 
firman Allah swt :28 
 “Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba” 

Dalam ayat ini jelas haramnya riba. Orang-orang yang 
senantiasa mendapatkan sumber rezeki dengan cara yang haram 
seperti ini akan mendapat balasan yang seimbang. 

Ketiga, tidak merusak fisik dan mental. Makanan dan 
minuman yang halal pada hakikatnya adalah baik, namun seperti 
yang telah dijelaskan oleh al-Ghazâlî bahwa kebaikan itu 
mengandung kesesuaian yang berbeda antara satu dengan yang lain. 
Ini bemakna, seharusnya bijak memilih makanan yang betul-betul 
sesuai dengan keadaan fisik dan mental kita. Bagi yang sakit diabetes, 
kandungan gula yang berlebihan dalam makanan atau minuman, 
merupakan mudharah yang haram. Walaupun pada asalnya halal dan 
baik, tetapi sebaliknya haram bagi pengidap penyakit tersebut karena 
menggannggu kesehatan. Sesuai dengan firman Allah:29 

“Janganlah kamu sengaja mencampakkan dirimu ke dalam bahaya 
(kebinasaan)” 

 
Keempat, tidak Mengandung syubhat. Pijakan dasar dalam hal 

ini adalah hadist: 

“Yang halal itu jelas dan yang haram itu jelas, di antara keduanya ada 
beberapa perkara yang syubhat (belum tentu halal haramnya). Hal-hal 
yang syubhat itu tidak diketahui oleh sebagian besar manusia. Maka 
barang siapa yang takut melakukan perkara-perkara itu, berarti ia 
telah menjaga dirinya dari sesuatu yang mencemarkan kehormatan 
dirinya serta agamanya. Dan barangsiapa yang jatuh ke dalam perkara 
yang syubhat, maka ia telah jatuh ke dalam perkara yang haram, 
sabagaimana seorang pengembala yang menggembala di tempat yang 

                                                   
28 QS. al-Baqarah (2): 275. 
29 QS. al-Baqarah (2): 195. 



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  64  

terlarang, dikhawatirkan ternaknya makan dari tempat yang 
terlarang.”30 

Nash atau teks di atas menjelaskan tentang tiga hal dan yang 
sulit dihindari adalah yang sebagian besar orang tidak mengetahui 
atau menyadarinya.31 

Konteks syubhat ini bisa terjadi dalam kondisi adanya 
keraguan dan pencampuran. Adanya keraguan dalam hal sebab 
mengapa sesuatu dihalalkan atau diharamkan. Jika terdapat dua 
keyakinan, maka hukum yang perlu diterapkan mestilah berpatokan 
pada apa yang pernah terjadi sebelumnya. Inilah yang mesti 
dilakukan, karena tidak boleh dibiarkan adanya keraguan. Sesuatu 
mesti diketahui dengan jelas. Bisa juga dengan pembuktian.32 Adanya 
percampuran, sesuatu yang haram bercampur baur dengan sesuatu 
halal, sehingga sukar untuk dibedakan diantara keduanya.33 

Pada masa sekarang, terdapat banyak makanan atau konsumsi 
pangan yang diragukan kehalalannya. Syubhat ini kemungkinan 
timbul dari hasil keraguan cara penyediaan34, pemrosesan,35 dan 
sebagainya, dan bukan dari jenis makanan itu sendiri. Ditambah lagi 
dengan perkembangan sains dan teknologi, berbagai rancangan dan 
percobaan dilakukan dalam industri pangan sehingga sulit untuk 
diklasifikasikan mana yang halal atau haram. Oleh karena itu, cara 
terbaik untuk mengelakkan diri dari terjerusmus ke dalam makanan 
yang dikatakan syubhat adalah dengan pendekatan wara’.36 
 Pendekatan wara’ ini telah dilakukan oleh Rasulullah ketika 
melihat cucunya, Hasan bin Ali mengambil kurma dari hasil sedekah 

                                                   
30 Al-Nawâwî, Syarh, hlm. 207 
31 Muhammad Jamâl al-Dîn al-Qasimi, Muâ’idlat al-Mukminîn min Ihyâ’ Ulûm al-Dîn 
(Beirut: Dâr al-Nafis, 1994), hlm.393. 
32 Ibid., hlm. 191 
33 Ibid., hlm. 397. 
34 Ini termasuk peralatan memasak dan tempat menyimpan makanan yang 
diharamkan. 
35 Di antara contoh pemrosesan ialah penyembelihan yang mengikut syarî’ah. 
Binatang yang halal untuk dimakan seperti lembu dan binatang ternak lainnya, mesti 
disembelih mengikuti hukum Islam, yang mana penyembelihannya mesti sejalan 
dengan syarat-syarat yang sudah diatur dalam kitab fiqh, dan dilakukan karena 
Allah. Melafazhkan bismillah atau niat karena Allah dalam mazhab Syâfi’î diperlukan 
ketika menyembelih. 
36 Wara’ ialah sikap hati-hati karena takut berbuat sesuatu yang haram, dianjurkan 
untuk menjauhkan diri dari masalah yang masih syubhat. 



Esensi Ta’abbud 

 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  
 

65 

atau zakat, sedangkan waktu itu Hasan masih kecil. Tiba-tiba Nabi 
berkata, “bakh, bakh” (buang! buang!) dan kurma itu pun dikeluarkan 
dari mulutnya.37 Dan banyak lagi peristiwa lainnya yang dialami oleh 
para sahabat Nabi, diantaranya, Abû Bakr al-Shiddîq pada suatu hari 
minum seteguk susu yang diperoleh dari  seseorang, kemudian 
setelah selesai minum, ia bertanya, dari mana ia mendapatkan susu 
tadi. Orang itu mejawab,“saya memberikan ramalan (tenungan) kepada 
suatu kaum, dan sebagai upahnya saya diberikan susu itu”. Mendengar 
jawaban ini beliau segera memasukkan jari-jarinya kedalam mulutnya 
dan berusaha agar susu tadi dimuntahkan. Yang menceritakan 
kejadian ini mengatakan, ”beliau terus muntah-muntah sehingga saya 
menyangka bahwa beliau akan meninggal dunia karenanya”. Setelah selesai 
muntah beliau lalu berdoa; “Ya Allah! hamba mohon kebebasan dari 
makanan yang telah dibawa oleh urat-urat tubuh serta yang sudah 
bercampur aduk di dalam perut.” Begitu juga halnya dengan sahabat 
Umar ibn al-Khaththâb, pernah minum susu dari seekor unta 
sedekah, lalu ia pun ragu dan merasa keliru, lalu ia memasukkan jari-
jarinya ke dalam mulut dan berusaha memuntahkannya hingga 
bersih. Terhadap cerita ini, Sahal al-Tustari berkata, “seorang hamba 
belum mencapai hakikat keimanan sehingga ia memiliki empat perkara, 
menunaikan semua fardu dengan berpandukan sunnah, makan yang halal 
dengan dasar wara’, menjauhi lahir batin segala larangan agama, serta sabar 
mengerjakan segala anjuran sebagaimana cerita tadi, sehingga ia meninggal 
dunia.”38 

 
Implikasi Halâl-Thayyib bagi Kesempurnaan Ibadah 

Makanan dan minuman, baik yang halal atau yang haram, 
akan memberikan implikasi positif atau negatif terhadap nilai ibadah. 
Perlu dipahami bahwa dalam penciptaan manusia, ada gabungan 
unsur jasad dan ruh. Konsumsi pangan akan memberikan pengaruh 
yang signifikan terhadap kedua unsur tersebut. Makanan yang halal 
akan memberikan kesan yang positif dan yang tidak halal akan 
memberikan kesan negatif. Oleh karena itu seorang muslim perlu 
memastikan bahwa dia hanya mengambil makanan yang halal demi 
menjaga dua unsur tadi senantiasa dalam keadaan baik. 

                                                   
37 Al-Qasimi, Muî’idlat, hlm. 190. 
38 Ibid., hlm. 385 



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  66  

Implikasi makanan dan minuman yang halal dan haram 
terhadap jiwa dan raga diantaranya adalah:  Pertama, doa orang yang 
memakan makanan haram tidak diperkenankan oleh Allah  
berdasarkan hadits Abu Hurayrah, bahwa Rasulullah s.a.w. pernah 
bersabda, “Seseorang yang berjalan jauh, yang kusut rambutnya, lagi 
berdebu mukanya mengulurkan kedua tangannya ke langit sambil berdoa:  
Tuhanku, Tuhanku, padahal makanannya haram, minumannya haram, 
pakaiannya haram dan diberi makan dengan yang haram pula, maka 
bagaimanakah mungkin itu diperkenankan baginya?”39 Di kalangan 
sahabat Nabi, banyak di antara mereka yang sangat berhati-hati 
dalam makanan agar tidak terjebak dalam keharaman. Diriwayatkan 
bahwa Sa’ad bin Abi Waqqas pernah ditanya tentang doa beliau yang 
sentiasa diperkenankan jika dibanding dengan para sahabat yang 
lain, beliau berkata: “Aku tidak pernah mengangkat ke mulutku walau satu 
suap pun kecuali aku mengetahui sumber datangnya dan keluarnya suapan 
tersebut”.40 
 Kedua,  baik dan halalnya makanan seseorang, adalah syarat 
kesempurnaan amalannya. Seseorang yang hidup dengan makanan 
yang halal dan baik akan memberikan pengaruh dan kesan terhadap 
kesucian hati yang dicernakan dalam amal ibadah yang lebih 
sempurna. Sebaliknya, pemakan haram akan menjadi penghalang 
suatu amalan diterima oleh Allah. Ibn Rajab meriwayatkan kata-kata 
Abû Abdillâh al-Naji, “Lima sifat yang menyempurnakan amal; mengenal 
Allah, mengenal kebenaran, mengikhlaskan amal, beramal mengikuti 
sunnah, dan memakan yang halal. Jika salah satu dari lima sifat ini hilang, 
maka amal tidak akan diangkat ke langit.”41 
 Ketiga, destinasi terakhir makanan haram adalah neraka. 
Saripati makanan yang dihasilkan dari bahan konsumsi yang masuk 
ke dalam tubuh seseorang, akan membentuk sel-sel baru, dan menjadi 
darah daging. Sel yang terbentuk dari bahan haram ini yang nanti 
akan menjadi bahan bakar yang sangat sensitif dan sangat impulsif 
bagi api neraka. Sebagaimana dimaklumi bersama, hadist yang 
mengatakan, “setiap daging yang tumbuh dari bahan makanan yang haram 
maka api nerakalah yang lebih layak baginya.” Hampir semua lapisan 

                                                   
39 Al-Nawâwî, Syarh, hlm. 83 
40 Nazir Muhammad Maktabi, Shafahat Musyriqah min Hayât al-Sâbiqîn (Beirut: Dâr al 
Bishar al-Islamiyah, 2001), hlm. 107. 
41 Rahman, Hadis, hlm. 107 



Esensi Ta’abbud 

 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  
 

67 

umat Muslim sudah mengetahuinya dengan baik. Namun yang 
menjadi persoalan, hanya sedikit yang sadar dan mengantisipasinya.  
 
Penutup 

Dalam konsumsi pangan, materi zat makanan atau minuman 
belum tentu menjamin kehalalannya. Ini karena pengertian thayyib  
seolah-olah menerjemahkan maksud sebenarnya dari kata halal. Halal 
dan haram memang sudah diketahui melalui nash atau teks yang jelas 
dari al-Qur`an dan Sunnah. Namun, thayyib  lebih menjurus kepada 
kaidah pengendalian teknis, aplikasi, dan pengurusan serta proteksi 
hal-hal yang berkaitan dengan makanan dan minuman yang 
dihalalkan. Makanan menjadi haram, jika unsur-unsur thayyib  ini 
diabaikan. 
 Sehubungan dengan hal itu, dalam usaha mencapai 
kesempurnaan ibadah kepada Allah swt., faktor thayyib yang meliputi 
kebersihan, kesucian, kehalalan, keberkahan, dan sumber pangan, 
serta pengaruhnya terhadap kesehatan fisik dan jiwa, juga kebebasan 
dari unsur syubhat merupakan hal penting yang sangat implikatif bagi 
kesempurnaan dan diterimanya ibadah oleh Allah. Karena bagaimana  
pun, Allah swt. itu baik, dan tidak menerima kecuali hal-hal yang 
baik. 
 

Daftar Pustaka: 
 
‘Imârah, Musthafâ Muhammad al-Sayid Abû. al-Inârah fi Ahâdits al-

Mukhtarah, Juz II. Kairo: Dâr al- Tibâ’aiyh al-Muhammadiyah, 
1990.   

Baharom, Noresah et al. Kamus Dewan Edisi Keempat. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka, 2005.   

Ghazâlî, Abî Hamid al-. Ihyâ’ Ulûm al-Dîn, vol. 3. Kairo: Maktabah 
Mishr, 1998.   

Katsîr, Abû Fidâ’ ibn. Tafsîr Ibn Katsîr, juz. 1. Mesir: Dâr al-Kalimah, 
1998.   

Maktabi, Nazir Muhammad. Shafahat Musyriqah min Hayât al-Sâbiqîn. 
Beirut: Dâr al Bishar al-Islamiyah, 2001.   

Manzhûr, Ibn. Lisân al-�rab, vol. 8. Beirut: Dâr Ihyâ’ al-Turats, 1999.   
Nawâwî, Muhyiddin Yahya al-. Syarh Sahîh Muslim, Kitab al-Zakat. 

Beirut: Dâr al-Khayr, 1999.   



Abdul Mukti Thabrani 

al-Ihkâm, V o l . 8  N o .1  J un i  2 0 13  68  

Qaradhawi, Yusuf al-. al-Halâl wa al-Harâm fi al-Islâm. Kairo: Maktabah 
Wahbah, 2000.   

Qasimi, Muhammad Jamâl al-Dîn al-. Muâ’idlat al-Mukminîn min Ihyâ’ 
Ulûm al-Dîn. Beirut: Dâr al-Nafis, 1994.  

Qasimi, Syah Jamâl al-Din al-. Maw’idlat al-Mu’minîn min Ihyâ’ ‘Ulûm 
al-Dîn. Beirut: Dâr al-Nafâ’is, 1994.   

Qurthubi, Abû Muhammad al-. Al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân al-Karîm 
Tafsîr al-Qurthubi, Juz. 1. Kairo: Dâr al-Qalam li al-Turats, tt..   

Rahman, Mustafa Abdul. Hadis Empat Puluh. Shah Alam: Dewan 
Pustaka  Fajar, 2000.   

Râzi, Fakhr al-Dîn al-. Tafsîr al-Fakhr al-Râzi, juz. 3. Beirut: Dâr al-Fikr, 
1995.   

Shabuni, Muhammad ‘Alî al-. Rawâ’i’ al-Bayân Tafsîr �yât al-�hkâm 
min al-Qur’ân, juz 1. Kairo: Dâr al-Shabuni, 1999).  

Shabuni, Muhammad ‘Alî al-. Shafwah al-Tafsîr, juz. 1. Kairo: Dâr al- 
Shabuni, 1997.   

Suyûthi, Abd al-Rahmân al-. al- Ashbah wa al-Nazhâ’ir, vol 1.. Lebanon: 
Dâr al-Kutub, 2001.   

Taymiyah, Ibn. al-Ibâdah fi al-Islâm. Lebanon: Dâr al-Kutub, 2004.   
Zuhayli, Wahbah al-. al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah wa al-Syarî’ah wa 

al-Manhaj, juz. 1&2 . Beirut: al-Fikr al-Mu’âshir, 1991.   
 
 

 


