
Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

5 
 

MULTIKULTURALISME DALAM SEJARAH: DARI MASA KLASIK 

HINGGA MASA MODERN 
Chairunnisa Sahril Chaniago1, Meyniar Albina2  
1,2 Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara.  
e-mail: chairunnisa0301212164@uinsu.ac.id1, meyniaralbina@uinsu.ac.id2  
 

Abstrak 

Penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (library research) yang sumber datanya diperoleh dari 
beberapa buku dan bahan-bahan dokumentasi, majalah, jurnal, serta surat kabar. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengkaji tentang perkembangan multikulturalisme dari masa klasik hingga masa modern. Hasil penelitian 
menjelaskan bahwa multikulturalisme itu memiliki peran penting untuk menjaga kerukunan dan kedamaian 
di dunia. Terdapat juga beberapa faktor yang menyebabkan munculnya masyarakat multikultural, antara lain 
faktor geografis, pengaruh budaya dari luar, perkawinan antar-suku, dan perbedaan iklim. Seiring waktu yang 
berjalan, multikulturalisme memiliki perkembangan hingga memiliki peran penting dalam pembentukan 
identitas sosial dan politik di masyarakat yang beragam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa meskipun 
tantangan dalam penerapan multikulturalisme terus ada, konsep ini tetap relevan dalam menciptakan 
masyarakat yang inklusif dan harmonis di era modern. 
 
Kata Kunci: Multikultural, Masa Klasik, Masa Modern 

Abstract 

This research uses library research whose data sources are obtained from several books and 

documentation materials, magazines, journals, and newspapers. This research aims to examine the 

development of multiculturalism from classical to modern times. The results explain that multiculturalism 

has an important role to maintain harmony and peace in the world. There are also several factors that 

cause the emergence of multicultural societies, including geographical factors, cultural influences from 

outside, inter-tribal marriages, and climate differences. Over time, multiculturalism has evolved to play 

an important role in the formation of sosial and political identities in diverse societies. This research 

concludes that although challenges in the application of multiculturalism persist, the concept remains 

relevant in creating an inclusive and harmonious society in the modern era. 

 

Keywords: Multicultural, Classical Period, Modern Period 

 

1. PENDAHULUAN 

Pada hakikatnya, manusia adalah makhluk sosial. Allah Swt menciptakan manusia untuk saling 
berinteraksi dengan lingkungan sekitarnya baik itu hubungan vertical maupun hubungan horizontal. 
Keragaman dan multidimensi kehidupan manusia itu diisi dengan perbedaan-perbedaan yang menjadi 
identitas diri yang terlekat pada setiap individu (Wahdiah et al., 2023).Perbedaan adalah anugerah 
terindah yang Allah Swt berikan kepada seluruh ciptaannya (Hasibullah, 2023). Hal ini menunjukkan 
bahwa sebenarnya kehidupan akan terasa indah dan nyaman jika perbedaan itu menjadi kunci 
kebersamaan. Untuk menjaga kerukunan diantara perbedaan itu dapat menjadikan multikulturalisme 
sebagai jembatan atau jalan alternatif yang akan mengakomodasi perbedaan setiap individu 
(Nurasmawi & Ristiliana, 2021). 

Multikulturalisme merupakan sebuah ideologi yang menekankan kesetaraan, kesederajatan dalam 
perbedaan kebudayaan. Adanya multikulturalisme menjadi jaminan antar kelompok masyarakat untuk 
saling menghormati perbedaan kebudayaan disekitarnya (Wahdiah et al., 2023) Jika multikulturalisme 
dikelola dengan sebaik mungkin maka akan menjadi kekuatan bagi bangsa sehingga tidak pernah ada 
namanya konflik yang berkepanjangan.Allah Swt memberikan sinyal kuat mengenai menjaga 
kerukunan dan kedamaian. Sebagaimana telah dijelaskan di dalam surat al-Hujurat ayat 13: 

نْ ذكََرٍ و͉انُْثٰى وَجَعلَْنٰكُمْ شُعوُْباً و͉قَباَۤى൜لَ لِتعَاَرَفوُْاۚ انِ͉  َ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ يԸٰايَهَ͊ا النا͉سُ اِنا͉ خَلقَْنٰكُمْ م ِ ِ اتَقْٰىكُمْن انِ͉ ဃه  ۝١٣  اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ ဃه
Artinya: “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-

https://doi.org/10.58466/
mailto:chairunnisa0301212164@uinsu.ac.id
mailto:meyniaralbina@uinsu.ac.id


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

6 
 

mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling 
takwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. (QS. Al-Hujurat: 
13). 

Ayat ini menegaskan bahwa Allah Swt menciptakan manusia dari asal yang sama, kemudian 
dijadikan dalam kelompok syu’ub an qabail. Hakikatnya, seluruh manusia yang ada di muka bumi 
memiliki kesetaraan yang sama dalam kemuliaan sebagai keturunan Adam dan Hawa yang tercipta 
dari tanah. Mereka menjadi lebih mulia daripada yang lain hanya berdasarkan tingkat ketaatan mereka 
kepada Allah dan rasul-Nya. Sedangkan tujuan penciptaan semacam itu ialah agar masing-masing 
saling kenal-mengenal.Secara historis, gerakan multikultarisme terjadi pertama kalinya di Kanada dan 
Australia sekitar tahun 1970-an. Kemudian disusul di negara Amerika Serikat, Inggris, Jerman, dan 
lainnya. Adapun faktor yang melatarbelakanginya adalah menyangkut permasalahan rasisme dan 
tindakan-tindakan diskriminasi terhadap kelompok minoritas (Rasyid, 2017). 

Gambar 1. Persentase umat beragam di Indonesia 
 
Salah satu negara multikultural terbesar di dunia adalah Indonesia. Didalam penelitian etnologis 

misalnya, diketahui bahwa Indonesia terdiri atas banyak suku, agama dan sebagainya. Selain daripada 
itu, terdapat pula perbedaan kehidupan setiap suku yang migrasidengan kehidupan suku yang 
terkonsentrasi pada daerah-daerah tertentu sehingga tak jarang konflik itu terjadi (Indrawan dalam 
Wahdiah et al., 2023), meskipun sebenarnya Indonesia memiliki falsafah bhineka tunggal ika akan 
tetapi falsafah itu ibarat angin yang telah berlalu, sekarang sudah tidak berfikir kesana, namun lebih 
menuruti egonya masing-masing. 

Penelitian yang membahas mengenai ini telah banyak dilakukan sebelumnya, namun terdapat 
perbedaan dengan penelitian lainnya. Untuk mengetahui perbedaan tersebut, berikut dieksplorasi 
ragam penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian ini ialah; Multikultural Di Era Modern 
(Saripudin et al., 2023), Sejarah Masuk dan Interaksi Islam dalam Multikulturalisme di Australia 
(Fauzan & Ribawati, 2024).Berdasarkan uraian diatas, peneliti akan menganalisis lebih lanjut 
bagaimana multikulturalisme dalam sejarah ummat. Maka focus dan tujuan penelitian pada 3 hal 
yakni: (1) bagaimana sejarah multikulturalisme pada masa klasik? (2) bagaimana sejarah 
multikulturalisme pada masa modern? (3) apa saja faktor yang melatarbelakangi multikulturalisme di 
Indonesia? Dalam penelitian ini, peneliti ingin membatasi pembahasan dalam kacamata penulis yaitu 
mengenai batas masa klasik yang dimulai dari tahun 640 M hingga 1450 M, dan batas masa modern 
dimulai dari tahun 1800 M hingga sekarang. 
 
2. METODE 

 

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan jenis kualitatif. Pendekatan yang 
digunakan studi deskriptif. Menurut Suharsimi dalam Aiman Faiz, pendekatan deskriptif adalah 
penelitian yang dilakukan demi mendapatkan informasi terkait dengan status atau gejala yang ada. 
Berawal dari multikulturalisme sejak masa klasik hingga modern saat ini yakni dimulai dari tahun 650 
M hingga 1800 M.Dalam menggunakan metode penelitian library research, ataupun penelitian 
kepustakaan. Library research atau kepustakaan yaitu penelitian yang pengumpulan datanya 
dilakukan dengan menghimpun data dari berbagai literatur. Literatur yang diteliti tidak terbatas pada 

https://doi.org/10.58466/


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

7 
 

buku-buku tetapi dapat juga berupa bahan-bahan dokumentasi, majalah, jurnal, dan surat kabar. 
Penekanan penelitian kepustakaan adalah ingin menemukan berbagai teori, hukum, dalil, prinsip, 
pendapat, gagasan dan lain-lain yang dapat dipakai untuk menganalisis dan memecahkan masalah 
yang diteliti. 
 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

3.1 Multikulturalisme Pada Masa Klasik (650 M sampai 1450 M) 
a. Multikulturalisme masa Nabi Muhammad Saw 

Multikulturalisme sudah terjadi sejak zaman nabi Muhammad Saw. Kala itu, peperangan antar 
suku, bangsa, dan budaya sudah sering terjadi. Salah satu peperangan antar suku ialah perang Fujjar 
yang terjadi sekitaran 15 tahun sebelum Rasulullah Saw diutus. Perang ini terjadi beberapa kali 
antar suku, yang pertama perang antara suku Kinanah dan Hawazan, kemudian Quraisy dan 
Hawazan serta Kinanah dan Hawazan lagi (Achmad, 2014).Sejak zaman jahiliyah telah banyak 
perbedaan-perbedaan, seperti sifat dan karakter, kesetiaan pada suku dan sebagainya. Sebelum 
agama Islam masuk, sebagian penduduk Arab banyak yang menyembah berhala, Sebagian yang 
lain ada yang percaya pada roh- roh dan benda langit bahkan beberapa dari masyarakat Arab ada 
yang menyakini bahwa hidup di dunia itu bukan untuk di akhirat (Shidiq & Isroani, 2020). 

Nabi Muhammad Saw. adalah tokoh yang patut dijadikan teladan dalam hal membumikan 
multikulturalisme. Ketika Nabi saw., hijrah ke Madinah, beliau mulai memimpin berbagai 
komunitas yang berbeda latar belakang agama, suku, politik yang disatukan dalam satu bingkai 
dimana imam sebagai payung hukum utama di atas tata sosial berdasarkan suku dan kabilah 
tertentu. Muhammad saw. adalah orang yang berhasil menjadi pemimpin seluruh komponen 
masyarakat, dan bukan hanya kaum Islam saja (Noor, 2021).Pada masa dakwah Nabi Muhammad 
Saw di Madinah, Nabi Muhammad Saw mampu menciptakan kedamaian di kalangan masyarakat 
multikultural dikarenakan beliau berhasil meletakkan dasar hubungan persahabatan yang baik 
dengan pihak-pihak lain yang tidak beragama Islam agar stabilitas masyarakat dapat diwujudkan, 
Nabi Saw merupakan pelopor multikulturalisme terlihat dari kebijakan reformatifnya dalam 
membangun dinamika sosial masyarakat agar hidup dalam kedamaian. Padahal masyarakat 
Madinah sangatlah plural, perbedaan suku, budaya, keyakinan, bahkan perbedaan nasab merupakan 
suatu realitas yang ada saat itu. 

Menurut Dudung dalam Siti Sumadiyah menjelaskan bahwa pada tahap awal Nabi Muhammad 
berusaha menghapus secara perlahan kesukuan di antara kabilah-kabilah yang ada. Kaum muhajirin 
yang berasal dari suku Quraisy dan kaum anshar yang terdiri dari Aus dan kazraj disatulkan atas 
nama agama bukan darah atau suku (Sumadiyah, 2024).Nabi Muhammad Saw mengadakan ikatan 
perjanjian dengan mereka. Ikatan perjanjian itu dituangkan dalam sebuah piagam yang menjamin 
kebebasan beragama orang-orang Yahudi sebagai suatu komunitas. Dalam perjanjian itu jelas 
disebutkan bahwa Nabi Muhammad menjadi kepala pemerintahan karena sejauh menyangkut 
peraturan dan tata tertib umum, otoritas mutlak diberikan kepada beliau. Dalam bidang sosial, 
beliau juga meletakkan dasar persamaan antar sesama. 

Refleksi multikultural yang terkandung dalam Piagam Madinah mengalami gejolak yang 
beragam. Kejelasan akan hak dan kewajiban muslim dan non-muslim mulai diporsikan sesuai 
dengan kebutuhan dan kepentingannya dalam dakwah Islam. Pada masa peperangan, tujuan dari 
gerakan milisi bukan hanya memerangi kaum Quraisy Mekah yang menentang Islam, namun juga 
sebagai bentuk perluasan kekuasan Islam baik secara geografis maupun perluasan area dakwah. 
Maka dari itu, bukan hanya penduduk Mekah, namun semua kabilah Arab (non-muslim) terlibat 
permusuhan dengan Madinah baik langsung ataupun karena terikat dalam perjanjian. 

Munculnya multikulturalisme pada masa Nabi Muhammad SAW disusul dengan masa 
pemerintahan Khulafaurrasyidin, selain dilatar belakangi perubahan sistem sosial- politik pada 
masanya juga bertambahnya jumlah kaum muslim yang semakin tersebar di berbagai wilayah baik 
di Arab dan sekitarnya. 

 

https://doi.org/10.58466/


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

8 
 

Pasca wafatnya Nabi Muhammad Saw, terjadi perdebatan mengenai estafet kepemimpinan 
karena sebelumnya Nabi Muhammad Saw tidak memberikan informasi apapun mengenai 
kepemimpinan. Era Khulafaul rasyidin, yang merujuk kepada empat khalifah pertama dalam Islam 
setelah wafatnya Nabi Muhammad, dikenal sebagai masa dimana Islam berkembang pesat dan 
banyak wilayah yang ditaklukkan. Meskipun pada awalnya konsentrasi utama adalah untuk 
menyatukan wilayah-wilayah yang luas dibawah kekuasaan Islam. Khulafaul rasyidin mengusung 
prinsip-prinsip multikulturalisme yang mencerminkan toleransi terhadap berbagai suku dan agama. 
1) Abu Bakar asShiddiq 

Setelah Nabi Muhammad SAW wafat, Sayyidina Abu Bakar asShiddiq terpilih menjadi 
khalifah pada tahun 632 M. Kepemimpinan Abu Bakar hanya berlangsung singkat, yaitu 2 
(dua) tahun. Waktunya yang singkat tersebut beliau habiskan untuk menyelesaikan Perang 
Riddah yang disebabkan oleh suku-suku Arab yang menolak tunduk kepada Madinah. 

Para ahli menegaskan bahwa khalifah tekanannya bukan pada masalah politik. 
Pemerintahan dalam Islam harus memegang teguh prinsip-prinsip agama sehingga kepentingan 
sosial politik ekonomi pendidikan maupun agama itu sendiri harus berdasarkan syariat 
(Purwanto, 2024). 

2) Umar Bin Khattab 

Umar Bin Khattab menjadi khalifah selama 10 tahun, yaitu dari 13-23 H atau 634-644 M. 
Di bidang administrasi, beliau banyak mengadaptasi sistem-sistem pemerintahan dari Sasania, 
Kostantinopel, dan Bizantium. Hal ini memang dapat terjadi karen hubungan yang dimilikinya 
dengan tiga imperium besar tersebut, dan juga akibat meluasnya wilayah kekuasaan yang 
memerlukan suatu pengaturan yang lebih rapi. Adapun dalam bidang hukum, beliau juga telah 
menetapkan qadi-qadi di setiap wilayah, dan juga menetapkan hukum acara peradilannya. 

Ada 3 faktor penting yang ikut andil mempengaruhi kebijakan-kebijakan Umar dalam 
bidang hukum, yaitu militer, ekonomi dan demografis 
a) Faktor militer Untuk mewujudkan dan menyiapkan pasukan profesional, Umar 

menciptakan suatu sistem militer yang tidak pernah dikenal sebelumnya, yaitu seluruh 
personel militer harus terdaftar dalam buku catatan negara dan mendapat tunjangan sesuai 
dengan pangkatnya. Pembentukan militer secara resmi menuntut untuk melakukan 
mekanisme baru yang sesuai dengan aturan-aturan militer. 

b) Faktor ekonomi Dengan semakin luasnya daerah kekuasaan Islam, tentu membawa 
dampak pada pendapatan negara. Sumber-sumber ekonomi mengalir ke dalam kas 
negara, mulai dari kharaj, jizyah, ghanimah, fai, dan tak ketinggalan pula zakat dan harta 
warisan yang tak terbagi. Penerimaan negara yang semakin bertumpuk mendorong Umar 
untuk merevisi kebijakan khalifah sebelumnya (Abu Bakar). Umar menetapkan 
tunjangan yang berbeda dan bertingkat kepada para rakyat sesuai dengan kedudukan 
sosial dan kontribusinya terhadap Islam, dimana sebelumnya semua tunjangan diberikan 
dalam porsi yang sama. 

c) Faktor demografis Faktor ini juga sangat berpengaruh pada kebijakan-kebijakan yang 
diambil oleh Umar. Jumlah warga Islam non-Arab semakin besar setelah terjadi 
penaklukan sehingga kelompok sosial dalam komunitas Islam semakin beragam dan 
kompleks sehingga terjadi asimilasi antara kelompok. Terlebih lagi setelah kota Kufah 
dijadikan sebagai kota pertemuan antarsuku baik dari utara maupun selatan. Perbauran 
inilah yang membawa pada perkenalan institusi baru. 

3) Utsman Bin Affwan 

Masa pemerintahannya adalah yang terpanjang dari semua khalifah di zaman 
khulafaurrasyidin, yaitu selama 12 tahun Prestasi yang terpenting bagi khalifah Utsman adalah 
menulis kembali Al-Quran yang telah ditulis pada zaman Abu Bakar yang pada waktu itu 
disimpan oleh Hafshah binti Umar. 

Selain sangat berjasa dalam pembukuan Al-Quran, khalifah Utsman juga melakukan 
usaha perluasan daerah kekuasaan Islam, sehingga pada saat itu, Islam telah mencapai Afrika 
(Tunisia, Sudan, Tripoli Barat) dan daerah Armenia. Khalifah Utsman menghadapi 

https://doi.org/10.58466/


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

9 
 

pemberontakan dari beberapa golongan, diantaranya adalah dari Khufah dan Basrah, demikian 
juga dari Abdullah bin Abu Bakar. Khalifah dikepung oleh para pemberontak selama 40 hari 
lamanya, sampai akhirnya beliau dibunuh oleh para pemberontak (Abdullah bin Saba) pada 
tahun 35 H. 

4) Ali Bin Abi Thalib 

Pengikut Usman, khususnya Mu'awiyah bin Abu Sufyan, menantang kepemimpinan Ali 
bin Abi Thalib, yang dibunuh seperti Usman. Hasan bin Ali dibai'at menggantikan jabatan Ali 
bin Abi Thalib, dan Mu'awiyah strategi untuk merebut kekuasaan dari tangan Hasan bin Ali. 
Untuk mengatasi hal tersebut, Hasan bin Ali melakukan negosiasi dengan Mu’awiyah untuk 
mengakhirinya. Peristiwa penyerahan kekuasaan yang dilakukan oleh Hasan bin Ali kepada 
Mu’awiyah yang terjadi di Kota Maskin disebut dengan ‘Am al- Jama’ah (Tahun 
Perdamaian) dan kemudian Mu'awiyah menjadi pemimpin pemerintahan Islam. 
Melihat perkembangan islam di masa Khulafaur rasyidin, maka fenomena multikulturalisme 

lebih kentara dari kehidupan sosial di wilayah yang dikuasai islam. Perkembangan budaya yang 
beragam tercermin dari pergumulan sosial yang secara stratifikasi terbagi menjadi tiga lapisan 
belsar. John L. ELsposito membaginya menjadi empat lapisan, dengan menyebutkan lapisan 
terakhir sebagai hamba sahaya. Namun yang terakhir ini tidak dijelaskan secara faktulal. Ketiga 
lapisan tersebut adalah: 

Pertama, elite muslim, merupakan kalangan Al-Shahabi. Atas kedudukannya ini mereka 
berperan sebagai penakluk, pemimpin dan pengembang pembinaan dan pengembangan 
komunitas.Kedua, warga muslim pada umumnya, baik Arab maupun non-Arab. Berkedudukan 
sama di hadapan Allah dan mengakui ajaran Muhammad, namun praktek kegamaan dan perilaku 
sosial mereka bervariasi sesulai lingkungan kebudayaan komunitas. 

Golongan ketiga, warga non islam yang mengakui kekuasaan Islam, khususnya kalangan 
Yahuldi, Nasrani dan Zorowastrian. Mereka memperoleh kebebasan dalam melaksanakan 
praktek keagamaan, dilindungi dari agresi pihak luar oleh pasukan islam dan berkewajiban 
membayar jizyah. Karena itu mereka juga berperan menopang kehidupan pluralitas agama dan 
budaya momuniats muslim. 

b. Multikulturalisme Pada masa Umayyah 
Masa Umayyah merupakan masa dinasti pertama kali. Hal itu dikarenakan, pada masa 

Rasulullah Saw memiliki sistem pemerintahan demokrasi. Perubahan sistem pemerintah 
dilatarbelakangi oleh banyaknya budaya asing yang masuk mewarnai budaya lokal. Daulah 
Umayyah, khususnya yang berpusat di Damaskus terkenal dengan kebijakan Arabisasi. Namun, 
sebagaimana dijelaskan Gerald Hawting, arus “Arabisasi” tidak lebih dari sekedar konstruksi dan 
ekspansi kebudayaan yang ditandai dengan penggunaan bahasa Arab di seluruh wilayah 
kekuasaan Islam Daulah Umayyah saat itu. 

Dalam catatan sejarah, konflik sosial yang terjadi di Damaskus adalah suku Himyariyah dan 
Mudariyah. Kerukunan antar umat beragama didorong oleh kebijakan pemerintah Daulah 
Umayyah, yang memiliki perhatian berimbang dan adil terhadap penganut agama lainnya. 
Pemerintahan Bani Umayyah memberikan kenyamanan kepada seluruh rakyatnya dengan adil 
seperti memberikan perlindungan secara proporsional terhadap tempat-tempat suci agama-agama 
di Damaskus, seperti gereja, katedral, sinagoge, dan tempat suci lainnya. Pihak penguasa Daulah 
Umayyah bahkan pernah mengambil kebijakan perbaikan bangunan gereja Kristen di wilayah 
Edessa yang rusak karena bencana gempa bumi. Biaya rehabilitasi bangunan itu diambil dari dana 
yang dihimpun dari umat Islam (Fransisca et al., 2024). 

Fakta multikulturalisme pada masa ini juga dapat dilihat dari struktur sosial. masyarakat 
Muslim-Arab menempati kelas tertinggi dalam stratifikasi sosial di Damaskus, mereka adalah para 
elit penguasa Daulah Umayyah, baik dari keluarga kerajaan maupun kelompok aristokrat Arab. 
Pengeluaran negara untuk membiayai golongan teratas ini cukup tinggi. Ketika Khalifah al Walid 
I berkuasa, anggaran pemerintah untuk subsidi golongan atas yang berada di Damaskus mencapai 
45.000. Sedangkan ketika Marwan I menjadi khalifah, kota Hims beserta distriknya 
menganggarkan dana sebesar 20.000 untuk biaya pensiun pada pejabat kekhalifahan. Meskipun 

https://doi.org/10.58466/


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

10 
 

menempati strata tertinggi dalam pelapisan sosial di kota Damaskus, bukan berarti golongan 
Muslim-Arab adalah golongan mayoritas.  

Philip K. Hitti mencatat bahwa meskipun Damaskus sebagai ibukota kekhalifahan Daulah 
Umayyah Timur telah bertransformasi menjadi sebuah kota dengan ciri khas Islam, secara umum 
penduduk Damaskus, bahkan hingga ke kota-kota kecil, pedesaan, dan daerah pegunungan, adalah 
penganut agama Kristen (Abdurahman, 2016). 

c. Komunitas-Multikulturalisme Masa Abbasiyah 

Runtuhnya Dinasti Umayyah disebabkan karena dinasti tersebut menghadapi tantangan sejak 
awal dinasti itu berdiri. Tantangan berat yang akhirnya berujung pada jatuhnya Bani Umayyah 
datang dari kelompok Syiah. Pada masa pemerintahan Abbasiyah kehidupan masyarakat lebih 
maju daripada sebelumnya. Hal itu dikarenakan pada masa ini ilmu pengetahuan sangat dihargai. 

Pada masa ini, multikultural berkembang karena sikap keterbukaan akan keragaman dari 
khalifahnya Harun al-Rasyid dan puncaknya pada masa al-Ma'mun, terjadi hubungan antara 
budaya luar Islam dan budaya Arab. Sikap keterbukaan terhadap keragaman etnis dan kultur serta 
agama pada masa Harun Al-Rasyid dilanjutkan oleh penerusnya yaitu Al Ma’mun yang terkenal 
sebagai khalifah yang sangat cinta terhadap ilmu sehingga pendidikan pada masa itu sangat maju 
dan berkembang pesat. Masyarakat nonmuslim yang berada dibawah kekuasaannya dilindungi 
dan diberikan haknya sebagai warga negara. Bahkan sejumlah nonmuslim menduduki jabatan 
penting di pemerintahan. Seperti Gabriel bin Bakhisthu, seorang sarjana Kristen yang memegang 
posisi penting di kekhalifahannya. (Achmad, 2014) 

Penerapan pendidikan multikultural telah ada pada masa pemerintahan Al-Ma'mun, Terdapat 
perbedaan signifikan dalam penerapan konsep dasar pendidikan multikultural di lembaga Bayt al-
Hikmah dengan institusi lain yang bersifat eksternal dan umum, yaitu semua orang bebas 
berekspresi, terbuka, toleransi dan kesetaraan dalam mencari ilmu, menerjemahkan, beribadah, 
bekerja. sedangkan institusi lain lebih menekankan aspek keragaman dan kesederajatan peserta 
didik dalam proses pembelajaran. 

Sejarah membuktikan khususnya pada masa pemerintahan khalifah al-Ma’mun terlihat pada 
aspek kelembagaan, penyelenggaraan institusi-institusi pendidikan diterapkan metode pengajaran 
yang menanamkan nilai-nilai multikulturalisme diantaranya adalah kebebasan, kesetaraan, 
kesederajatan dan keadilan pada peserta didik dan pendidik khususnya dan seluruh masyarakat 
pada umumnya. (Hasanah & Verawati, 2022) 

3.2  Multikultural Era Modern 
Periode modern (1800 M–sekarang) merupakan zaman kebangkitan umat Islam yang mulai sadar 

bahwa di Barat telah timbul peradaban baru yang lebih tinggi. Ekspedisi Napoleon di Mesir yang 
berakhir pada tahun 1801 M membuka mata dunia Islam, terutama Turki dan Mesir, akan kemunduran 
dan kelemahan umat Islam. Raja-raja dan para pemuka Islam mulai memikirkan cara meningkatkan 
mutu dan kekuatan umat Islam kembali. Kontak Islam dengan Barat sejak masa ini berlainan sekali 
dengan kontak Islam dengan Barat periode klasik.(Husna et al., 2023). 

Salah satu katalisator yang dikenal dari gerakan reformasi ini adalah Jamaluddin al- Afghani. Dia 
mengajarkan solidaritas dengan Pan-Islamisme dan pertahanan melawan imperialisme Eropa dengan 
kembali ke Islam di lingkungan yang dimodernisasi secara ilmiah. Salafiyyah adalah gerakan 
keagamaan yang percaya bahwa untuk meraih kembali kesuksesannya, umat Islam harus kembali ke 
ajaran Islam yang murni, yang dipraktikkan oleh generasi pertama Islam, disebut juga salafi 
(pendahulu) yang taat. 

Secara umum, dapat dikatakan bahwa reformasi atau pembaruan di bidang politik yang ingin 
diperjuangkan oleh Salafiyah (baru) di negara-negara Islam membatasi pelaksanaan ajaran Islam 
dengan berkonsultasi dengan dewan konstitusi dan badan perwakilan (rakyat). Kekuasaan dan 
kewenangan pemerintahan melalui konstitusi dan undang-undang serta pengerahan kekuatan dan 
potensi rakyat untuk mendukung reformasi politik dengan membebaskan dunia Islam dari penjajahan 
dan dominasi Barat. Caranya, salah satunya, melalui revolusi berdasarkan kekuatan rakyat (Rizal et al., 
2023). 

 

https://doi.org/10.58466/


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

11 
 

Kritisme umat Islam atas modernisasi Barat berkembang sangat cepat dengan berbagai 
keberagaman. Keberagaman ini menyebabkan kesukaran dalam mencari istilah yang tepat yang 
meliputi semua gejala. Istilah pertama yang digunakan adalah revivalisme (faham untuk memperoleh 
kembali kebangkitan kembali), aktivisme, milienarisme, militansi Islam (kegiatan yang terpancarkan 
dari ketinggian semangat berjuang di kalangan Islam), meseanisme, resurgence (kemunculan Kembali, 
dengan jumlah yang banyak dari sebelumnya), dan reassertion (penegakan Kembali).(Geno Berutu, 
2021) 

Multikulturalisme bukanlah sesuatu yang baru bagi masyarakat Nusantara/Indonesia, terutama 
sejak kedatangan Islam pada pada abad ke-7 dan lebih-lebih setelah mengalami perkembangan pesat 
pada abad ke-13 dan masa-masa sesudahnya.(Syaputra & Selvianti, 2021) Multikulturalisme di 
Indonesia mencerminkan keragaman budaya, suku, agama, dan bahasa yang ada dalam satu negara. Ini 
adalah upaya penting untuk mempererat persatuan di Indonesia. Beberapa aspek yang menggambarkan 
multikulturalisme di Indonesia diantaranya Pancasila, bhineka Tunggal ika, hari-hari keagamaan, 
Kesenian dan Budaya Lokal, dan Kewarganegaraan yang Adil. (Albina, 2024) Cita-cita tujuan 
masyarakat Indonesia berupa konsep kebersamaan, kebangsaan, keadilan, dan kesejahteraan. Hal itu 
tertuang pada pita yang dicepit pada kaki burung garuda. Filosofi Bhineka tunggal ika yang berarti 
berbeda- beda tetap satu jua belum dapat terimplementasi di negara Indonesia. (Suroyo et al., 2023) 

Masyarakat di Indonesia adalah masyarakat majemuk (plural society) yang terdiri dari beragam 
suku bangsa, memiliki keyakinan, dan agama yang beragam. Di Indonesia, yang kerap terjadi konflik 
antar-agama dengan menjadikan konsepkonsep agama untuk menyerang pemahaman agama lain 
dengan mengatasnamakan keyakinan. Jika para penganut agama khususnya Muslim, 
mengimplementasikan mahabbah dalam konteks bernegara, istilah Islam sebagai agama ekstrim tentu 
tidak akan ramai hinggi kini, walaupun secara objektif penulis meyakini bahwa semua agama 
mengajarkan aksi damai, dan toleransi dan gotong royong (Saumanti, 2023). Masyarakat 
Multikulturalisme di Indonesia seharusnyalah untuk memjadikan agama sebagai jalan damai, untuk 
menciptakan keadilan yang bersama, perbedaan suku, agama dan etnis tidaklah selalu menjadi 
penyebab konflik-konflik terjadi, justru menjadikan warna dalam bernegara di Indonesia.(Hariyanto, 
2024) 
3.3  Faktor Yang Melatarbelakangi Multikulturalisme Di Indonesia 

Ada beberapa faktor yang menyebabkan munculnya masyarakat multikultural, antara lain faktor 
geografis, pengaruh budaya dari luar, perkawinan antar-suku, dan perbedaan iklim. Dari segi 
geografis, Indonesia terdiri dari ribuan pulau yang membentang dari Barat ke Timur, mulai dari 
Sumatra hingga Papua. Setiap pulau memiliki kelompok suku, etnis, agama, dan ras yang berbeda. 
Faktor pengaruh budaya asing, seperti masuknya kelompok etnis Cina, Arab, dan India, telah lama 
berkontribusi pada keberagaman budaya di Indonesia. Selain itu, pengaruh dari budaya Barat, 
termasuk gagasan kesetaraan gender dan keberadaan lesbian dan gay yang semakin terbuka, telah 
menciptakan kelompok-kelompok yang merasa memiliki identitas yang berbeda dan ini mulai muncul 
meskipun dalam skala terbatas dan dikenal oleh sebagian kalangan. Di samping itu, perbedaan iklim 
dan cuaca di berbagai wilayah Indonesia telah memengaruhi kebiasaan bercocok tanam masyarakat 
yang berbeda- beda. Kombinasi faktor-faktor ini telah membuat masyarakat Indonesia menjadi 
masyarakat multicultural (Saripudin et al., 2023).  

Bikhu Chotalal Parekh atau biasa dipanggil dengan nama Bikhu Parekh merupakan ahli teori 
politik terkemuka di Inggris dan anggota aktif di House of Lords. Sebagai pelopor konsep tentang 
multikulturalisme, hak dan tanggung jawab kolektif dan masalah sosial budaya yang telah 
mempengaruhi tata kelola di Inggris, pandangan politik Parekh telah memberi pandangan politik tanpa 
mengintervensi dan dapat toleran, di mana orang-orang dari berbagai etnis dapat hidup dalam harmoni 
(Retpitasari & Zuhriyah, 2019) 

Berdasarkan fenomena yang terjadi di Indonesia salah satunya Sumatera Utara, sebagian besar 
menganut agama Islam, sedangkan minoritas terdapat beberapa agama, dari Hindu, Budha, Kristen, 
Katholik, dan Kong Hu Chu. Maka, seperti yang kita ketahui agama minoritas ini tidak pernah 
menantang agama mayoritas yang ada di Sumatera Utara. Sama halnya dengan suku yang dominan di 
Sumatera Utara yakni Suku Batak dan Melayu, sedangkan minoritas terdapat suku Jawa, suku Minang, 

https://doi.org/10.58466/


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

12 
 

Suku Aceh dan lain-lain, tetapi masyarakat tetap saling menghargai dan toleransi antara minoritas 
dengan mayoritas. 

Analisis diatas sudah sejalan dengan apa yang Bikhu Parekh tuturkan bahwasanya 
multikulturalisme akomodatif, merupakan suatu pemikiran dimana masyarakat plural saling 
menghargai, yang mana kebebasan kepada kaum minoritas untuk mempertahankan, namun tidak 
menantang kultur dominan yang ada. 

 
4. KESIMPULAN 

 

Perbedaan yang Allah berikan kepada setiap individu bukanlah untuk perpecahan melainkan 
untuk persatuan. Multikulturalisme telah hadir sejak lama. Multikulturalisme memiliki peran penting 
untuk menjaga kerukunan dan kedamaian di dunia, terdapat faktor yang menyebabkan munculnya 
masyarakat multikultural, geografis, budaya dari luar, perkawinan antar-suku, dan perbedaan iklim. 
Secara teoritis, negara yang pertama kali ada multikulturalnya adalah negara Kanada kemudian disusul 
oleh negara lain seperti Australia, Amerika, Inggris dan lainnya termasuk negara Indonesia. Makna 
falsafah Bhineka Tunggal Ika belum terealisasikan dengan baik di Indonesia, masih ada korban yang 
berjatuhan yang diakibatkan peperangan antar agama, suku dan lainnya. Beberapa aspek yang 
menggambarkan multikulturalisme di Indonesia diantaranya Pancasila, bhineka Tunggal ika, hari-hari 
keagamaan, Kesenian dan Budaya Lokal, dan Kewarganegaraan yang Adil. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Abdurahman, D.  (2016).  Fenomena Mutlikulturalisme Dalam Sejarah Islam Klasik. Thaqafiyyat, 

17(1), 36–53. https://doi.org/10.14421/thaq.2016.%25x 
Achmad, F. (2014). Sejarah Pemikiran Dan Peradaban Islam: Dari Masa Klasik, Tengah, Hingga 

Modern. Tangerang Selatan: Qoulun Pustaka. 
Albina, M. (2024). Harmoni Dalam Perbedaan, (Pendidikan Multikultural Sebagai Pilar Utama 

Dalam Mempererat Persatuan Bangsa). Cemara Education and Science, 2(2), 1–14. 
https://doi.org/10.62145/ces.v2i2.90 

Faiz, A & Kurniawaty, I. (2020), Konsep Merdeka Belajar Pendidikan Indonesia Dalam Perspektif 
Filsafat Progresivisme. Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 12(2). 155-164 

Fauzan, M. S., & Ribawati, E. (2024). Sejarah Masuk dan Interaksi Islam dalam Multikulturalisme di 
Australia. Al-I’timad: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Masyarakat Islam, 2(1), 57–74. 
https://doi.org/10.35878/alitimad.v2i1.1017 

Fransisca, M., Rusli, R., Sani, A., & Fauji, S. (2024). Akulturasi Budaya Pada Masa Umayyah Dan 
Abbasiyyah: Analisis Karya Dudung Abdurrahman. An-Nas: Jurnal Humaniora, 8(2), 112–
128. https://doi.org/10.32665/annas.v8i2.3017 

Geno Berutu, A. (2021). Pemikiran Hukum Islam Modern. Salatiga: LP2M IAIN Salatiga. 
Hariyanto. (2024). Transformasi Tasawuf Modern Menurut Nasaruddin Umar dan Relevansinya Dalam 

Masyarakat Multikulturalisme Di Indonesia. Hikamia, 4(1), 1–21. 
https://doi.org/10.58572/hkm.v4i1.68 

Hasanah, U., & Verawati, H. (2022). Pendidikan Islam Multikultural : Analisis Historis Masa Dinasti 
Abbasiyah. ASANKA : Journal of Sosial Science and Education, 3(2), 198–217. 
https://doi.org/10.21154/asanka.v3i2.4847 

Hasibullah, M. U. (2023). Pendidikan Multikultural Perspektif Al-Qur’an Dan Hadits. Ta‟limDiniyah: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(2), 103–116. 
https://doi.org/10.53515/tdjpai.v3i2.61 

Husna, F., Lubis, F., Wardani, S., & Fatia, S. Al. (2023). Periodisasi dan Perkembangan Peradaban 
Islam dan Ciri-Cirinya. Journal on Education, 5(2), 2899–2907. 
https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939 

Noor, H. (2021). Analisis Sejarah Kebudayaan Islam Berbasis Multikultural. Kalimantan Selatan: CV. 
El Publisher. 

https://doi.org/10.58466/
https://doi.org/10.14421/thaq.2016.%25x
https://doi.org/10.62145/ces.v2i2.90
https://doi.org/10.35878/alitimad.v2i1.1017
https://doi.org/10.32665/annas.v8i2.3017
https://doi.org/10.58572/hkm.v4i1.68
https://doi.org/10.21154/asanka.v3i2.4847
https://doi.org/10.53515/tdjpai.v3i2.61
https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939


Jurnal  Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial  

| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025) 
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya 

 
 

13 
 

Nurasmawi, & Ristiliana. (2021). Buku Pendidikan Multikultural. Riau: Cv. Asa Riau. 
Purwanto, A. (2024). Kebijakan Strategis Abu Bakar Ash-Shiddiq Pada Masa Khalifah Rasyidah.

 Global Education Journal, 2(2), 111–122. 
https://doi.org/10.59525/gej.v2i2.347 

Rasyid, M. (2017). Islam Dan Pendidikan Multikultural. Ittihad Jurnal Kopertais Wilayah XI 

Kalimantan, 15(27), 51–61. https://doi.org/10.18592/ittihad.v15i27.1599 
Retpitasari, E., & Zuhriyah, L. F. (2019). Refleksi Pemikiran Multikulturalisme bagi Dakwah. 

Proceedings of International Conference on Da’wa and Communication, 1(1), 52–61. 
https://doi.org/10.15642/icondac.v1i1.277 

Rizal, M. C., Saputri, F. I., & Imanda, S. A. R. (2023). Sejarah Pemerintahan Islam: Suatu Tinjauan 
Singkat. Verfassung: Jurnal Hukum Tata Negara, 2(1), 41–62. 
https://doi.org/10.30762/vjhtn.v2i1.212 

Saripudin, Diah E, & Erina S. (2023). Multikultural Di Era Modern. Jurnal Budimas, 06(01). 
http://dx.doi.org/10.29040/budimas.v6i1.11480 

Shidiq, A. S., & Isroani, F. (2020). Geneologi Arab Pra Islam: Eksplorasi Multikulturalisme dalam 
Masyarakat Islam. Al Fuadiy : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 2(2), 01–18. 
https://doi.org/10.55606/af.v2i2.712 

Sumadiyah, S. (2024). Harmoni Lintas Budaya: Eksplorasi Multikulturalisme dalam Masyarakat Islam 
pada Zaman Nabi dan Khulafaur Rasyidin. AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies, 7(2), 
1252–1266. https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1267 

Suroyo, Putra, B. M., Yuliantoro, Bedriati, & Ibrahim. (2023). Development Of Multiculturalism On 

Ethnic And Relegion In Indonesia Perkembangan Multikulturalisme Pada Etnis Dan Agama Di 
Indonesia. Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidikan Dan Humaniora), 7(1). 
https://doi.org/10.36526/js.v3i2. 

Syaputra, E., & Selvianti, R. (2021). Masyarakat Multikultural pada Masa Awal Perkembangan Islam 
di Nusantara: Sebuah Telaah Literatur. Tarikhuna: Journal of History and History Education, 
3(2), 139–149. https://doi.org/10.15548/thje.v3i2.3071 

Wahdiah, Ismail, R., & Mahmud, H. M. N. (2023). Dimensi Pendidikan Multikultural. Jurnal Ilmiah 

Wahana Pendidikan, 9(1), 571–580. https://doi.org/10.5281/zenodo.7554012. 
 

https://doi.org/10.58466/
https://doi.org/10.59525/gej.v2i2.347
https://doi.org/10.18592/ittihad.v15i27.1599
https://doi.org/10.15642/icondac.v1i1.277
https://doi.org/10.30762/vjhtn.v2i1.212
http://dx.doi.org/10.29040/budimas.v6i1.11480
https://doi.org/10.55606/af.v2i2.712
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1267
https://doi.org/10.36526/js.v3i2
https://doi.org/10.15548/thje.v3i2.3071
https://doi.org/10.5281/zenodo.7554012

