Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

MULTIKULTURALISME DALAM SEJARAH: DARI MASA KLASIK
HINGGA MASA MODERN

Chairunnisa Sahril Chaniago', Meyniar Albina?
1.2 Pendidikan Agama Islam, Fakultas [lmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara.
e-mail: chairunnisa0301212164 @uinsu.ac.id!, meyniaralbina@uinsu.ac.id?

Abstrak

Penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (library research) yang sumber datanya diperoleh dari
beberapa buku dan bahan-bahan dokumentasi, majalah, jurnal, serta surat kabar. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji tentang perkembangan multikulturalisme dari masa klasik hingga masa modern. Hasil penelitian
menjelaskan bahwa multikulturalisme itu memiliki peran penting untuk menjaga kerukunan dan kedamaian
di dunia. Terdapat juga beberapa faktor yang menyebabkan munculnya masyarakat multikultural, antara lain
faktor geografis, pengaruh budaya dari luar, perkawinan antar-suku, dan perbedaan iklim. Seiring waktu yang
berjalan, multikulturalisme memiliki perkembangan hingga memiliki peran penting dalam pembentukan
identitas sosial dan politik di masyarakat yang beragam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa meskipun
tantangan dalam penerapan multikulturalisme terus ada, konsep ini tetap relevan dalam menciptakan
masyarakat yang inklusif dan harmonis di era modern.

Kata Kunci: Multikultural, Masa Klasik, Masa Modern
Abstract

This research uses library research whose data sources are obtained from several books and
documentation materials, magazines, journals, and newspapers. This research aims to examine the
development of multiculturalism from classical to modern times. The results explain that multiculturalism
has an important role to maintain harmony and peace in the world. There are also several factors that
cause the emergence of multicultural societies, including geographical factors, cultural influences from
outside, inter-tribal marriages, and climate differences. Over time, multiculturalism has evolved to play
an important role in the formation of sosial and political identities in diverse societies. This research
concludes that although challenges in the application of multiculturalism persist, the concept remains
relevant in creating an inclusive and harmonious society in the modern era.

Keywords: Multicultural, Classical Period, Modern Period

1. PENDAHULUAN

Pada hakikatnya, manusia adalah makhluk sosial. Allah Swt menciptakan manusia untuk saling
berinteraksi dengan lingkungan sekitarnya baik itu hubungan vertical maupun hubungan horizontal.
Keragaman dan multidimensi kehidupan manusia itu diisi dengan perbedaan-perbedaan yang menjadi
identitas diri yang terlekat pada setiap individu (Wahdiah et al., 2023).Perbedaan adalah anugerah
terindah yang Allah Swt berikan kepada seluruh ciptaannya (Hasibullah, 2023). Hal ini menunjukkan
bahwa sebenarnya kehidupan akan terasa indah dan nyaman jika perbedaan itu menjadi kunci
kebersamaan. Untuk menjaga kerukunan diantara perbedaan itu dapat menjadikan multikulturalisme
sebagai jembatan atau jalan alternatif yang akan mengakomodasi perbedaan setiap individu
(Nurasmawi & Ristiliana, 2021).

Multikulturalisme merupakan sebuah ideologi yang menekankan kesetaraan, kesederajatan dalam
perbedaan kebudayaan. Adanya multikulturalisme menjadi jaminan antar kelompok masyarakat untuk
saling menghormati perbedaan kebudayaan disekitarnya (Wahdiah et al., 2023) Jika multikulturalisme
dikelola dengan sebaik mungkin maka akan menjadi kekuatan bagi bangsa sehingga tidak pernah ada
namanya konflik yang berkepanjangan.Allah Swt memberikan sinyal kuat mengenai menjaga
kerukunan dan kedamaian. Sebagalmana telah dijelaskan di dalam surat al-Hujurat ayat 13:

@Peﬂc‘m\u\e&mm\mg‘;\u\ 13850 (W85 U pacs a&ila 5 5 %0 Ga 21K 1) 2l LD
Artinya: “Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-

5


https://doi.org/10.58466/
mailto:chairunnisa0301212164@uinsu.ac.id
mailto:meyniaralbina@uinsu.ac.id

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, Ilmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling
takwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. (QS. Al-Hujurat:
13).

Ayat ini menegaskan bahwa Allah Swt menciptakan manusia dari asal yang sama, kemudian
dijadikan dalam kelompok syu 'ub an qabail. Hakikatnya, seluruh manusia yang ada di muka bumi
memiliki kesetaraan yang sama dalam kemuliaan sebagai keturunan Adam dan Hawa yang tercipta
dari tanah. Mereka menjadi lebih mulia daripada yang lain hanya berdasarkan tingkat ketaatan mereka
kepada Allah dan rasul-Nya. Sedangkan tujuan penciptaan semacam itu ialah agar masing-masing
saling kenal-mengenal.Secara historis, gerakan multikultarisme terjadi pertama kalinya di Kanada dan
Australia sekitar tahun 1970-an. Kemudian disusul di negara Amerika Serikat, Inggris, Jerman, dan
lainnya. Adapun faktor yang melatarbelakanginya adalah menyangkut permasalahan rasisme dan
tindakan-tindakan diskriminasi terhadap kelompok minoritas (Rasyid, 2017).

rua
gutis
Presentase Umat Beragama di Indonesia

Konghucu | —

Gambar 1. Persentase umat beragam di Indonesia

Salah satu negara multikultural terbesar di dunia adalah Indonesia. Didalam penelitian etnologis
misalnya, diketahui bahwa Indonesia terdiri atas banyak suku, agama dan sebagainya. Selain daripada
itu, terdapat pula perbedaan kehidupan setiap suku yang migrasidengan kehidupan suku yang
terkonsentrasi pada daerah-daerah tertentu sehingga tak jarang konflik itu terjadi (Indrawan dalam
Wabhdiah et al., 2023), meskipun sebenarnya Indonesia memiliki falsafah bhineka tunggal ika akan
tetapi falsafah itu ibarat angin yang telah berlalu, sekarang sudah tidak berfikir kesana, namun lebih
menuruti egonya masing-masing.

Penelitian yang membahas mengenai ini telah banyak dilakukan sebelumnya, namun terdapat
perbedaan dengan penelitian lainnya. Untuk mengetahui perbedaan tersebut, berikut dieksplorasi
ragam penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian ini ialah; Multikultural Di Era Modern
(Saripudin et al., 2023), Sejarah Masuk dan Interaksi Islam dalam Multikulturalisme di Australia
(Fauzan & Ribawati, 2024).Berdasarkan uraian diatas, peneliti akan menganalisis lebih lanjut
bagaimana multikulturalisme dalam sejarah ummat. Maka focus dan tujuan penelitian pada 3 hal
yakni: (1) bagaimana sejarah multikulturalisme pada masa klasik? (2) bagaimana sejarah
multikulturalisme pada masa modern? (3) apa saja faktor yang melatarbelakangi multikulturalisme di
Indonesia? Dalam penelitian ini, peneliti ingin membatasi pembahasan dalam kacamata penulis yaitu
mengenai batas masa klasik yang dimulai dari tahun 640 M hingga 1450 M, dan batas masa modern
dimulai dari tahun 1800 M hingga sekarang.

2. METODE

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan jenis kualitatif. Pendekatan yang
digunakan studi deskriptif. Menurut Suharsimi dalam Aiman Faiz, pendekatan deskriptif adalah
penelitian yang dilakukan demi mendapatkan informasi terkait dengan status atau gejala yang ada.
Berawal dari multikulturalisme sejak masa klasik hingga modern saat ini yakni dimulai dari tahun 650
M hingga 1800 M.Dalam menggunakan metode penelitian library research, ataupun penelitian
kepustakaan. Library research atau kepustakaan yaitu penelitian yang pengumpulan datanya
dilakukan dengan menghimpun data dari berbagai literatur. Literatur yang diteliti tidak terbatas pada

6


https://doi.org/10.58466/

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

buku-buku tetapi dapat juga berupa bahan-bahan dokumentasi, majalah, jurnal, dan surat kabar.
Penekanan penelitian kepustakaan adalah ingin menemukan berbagai teori, hukum, dalil, prinsip,
pendapat, gagasan dan lain-lain yang dapat dipakai untuk menganalisis dan memecahkan masalah
yang diteliti.

3.

HASIL DAN PEMBAHASAN

3.1Multikulturalisme Pada Masa Klasik (650 M sampai 1450 M)

a.

Multikulturalisme masa Nabi Muhammad Saw

Multikulturalisme sudah terjadi sejak zaman nabi Muhammad Saw. Kala itu, peperangan antar
suku, bangsa, dan budaya sudah sering terjadi. Salah satu peperangan antar suku ialah perang Fujjar
yang terjadi sekitaran 15 tahun sebelum Rasulullah Saw diutus. Perang ini terjadi beberapa kali
antar suku, yang pertama perang antara suku Kinanah dan Hawazan, kemudian Quraisy dan
Hawazan serta Kinanah dan Hawazan lagi (Achmad, 2014).Sejak zaman jahiliyah telah banyak
perbedaan-perbedaan, seperti sifat dan karakter, kesetiaan pada suku dan sebagainya. Sebelum
agama Islam masuk, sebagian penduduk Arab banyak yang menyembah berhala, Sebagian yang
lain ada yang percaya pada roh- roh dan benda langit bahkan beberapa dari masyarakat Arab ada
yang menyakini bahwa hidup di dunia itu bukan untuk di akhirat (Shidiq & Isroani, 2020).

Nabi Muhammad Saw. adalah tokoh yang patut dijadikan teladan dalam hal membumikan
multikulturalisme. Ketika Nabi saw., hijrah ke Madinah, beliau mulai memimpin berbagai
komunitas yang berbeda latar belakang agama, suku, politik yang disatukan dalam satu bingkai
dimana imam sebagai payung hukum utama di atas tata sosial berdasarkan suku dan kabilah
tertentu. Muhammad saw. adalah orang yang berhasil menjadi pemimpin seluruh komponen
masyarakat, dan bukan hanya kaum Islam saja (Noor, 2021).Pada masa dakwah Nabi Muhammad
Saw di Madinah, Nabi Muhammad Saw mampu menciptakan kedamaian di kalangan masyarakat
multikultural dikarenakan beliau berhasil meletakkan dasar hubungan persahabatan yang baik
dengan pihak-pihak lain yang tidak beragama Islam agar stabilitas masyarakat dapat diwujudkan,
Nabi Saw merupakan pelopor multikulturalisme terlihat dari kebijakan reformatifnya dalam
membangun dinamika sosial masyarakat agar hidup dalam kedamaian. Padahal masyarakat
Madinah sangatlah plural, perbedaan suku, budaya, keyakinan, bahkan perbedaan nasab merupakan
suatu realitas yang ada saat itu.

Menurut Dudung dalam Siti Sumadiyah menjelaskan bahwa pada tahap awal Nabi Muhammad
berusaha menghapus secara perlahan kesukuan di antara kabilah-kabilah yang ada. Kaum muhajirin
yang berasal dari suku Quraisy dan kaum anshar yang terdiri dari Aus dan kazraj disatulkan atas
nama agama bukan darah atau suku (Sumadiyah, 2024).Nabi Muhammad Saw mengadakan ikatan
perjanjian dengan mereka. Ikatan perjanjian itu dituangkan dalam sebuah piagam yang menjamin
kebebasan beragama orang-orang Yahudi sebagai suatu komunitas. Dalam perjanjian itu jelas
disebutkan bahwa Nabi Muhammad menjadi kepala pemerintahan karena sejauh menyangkut
peraturan dan tata tertib umum, otoritas mutlak diberikan kepada beliau. Dalam bidang sosial,
beliau juga meletakkan dasar persamaan antar sesama.

Refleksi multikultural yang terkandung dalam Piagam Madinah mengalami gejolak yang
beragam. Kejelasan akan hak dan kewajiban muslim dan non-muslim mulai diporsikan sesuai
dengan kebutuhan dan kepentingannya dalam dakwah Islam. Pada masa peperangan, tujuan dari
gerakan milisi bukan hanya memerangi kaum Quraisy Mekah yang menentang Islam, namun juga
sebagai bentuk perluasan kekuasan Islam baik secara geografis maupun perluasan area dakwabh.
Maka dari itu, bukan hanya penduduk Mekah, namun semua kabilah Arab (non-muslim) terlibat
permusuhan dengan Madinah baik langsung ataupun karena terikat dalam perjanjian.

Munculnya multikulturalisme pada masa Nabi Muhammad SAW disusul dengan masa
pemerintahan Khulafaurrasyidin, selain dilatar belakangi perubahan sistem sosial- politik pada
masanya juga bertambahnya jumlah kaum muslim yang semakin tersebar di berbagai wilayah baik
di Arab dan sekitarnya.


https://doi.org/10.58466/

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

Pasca wafatnya Nabi Muhammad Saw, terjadi perdebatan mengenai estafet kepemimpinan

karena sebelumnya Nabi Muhammad Saw tidak memberikan informasi apapun mengenai
kepemimpinan. Era Khulafaul rasyidin, yang merujuk kepada empat khalifah pertama dalam Islam
setelah wafatnya Nabi Muhammad, dikenal sebagai masa dimana Islam berkembang pesat dan
banyak wilayah yang ditaklukkan. Meskipun pada awalnya konsentrasi utama adalah untuk
menyatukan wilayah-wilayah yang luas dibawah kekuasaan Islam. Khulafaul rasyidin mengusung
prinsip-prinsip multikulturalisme yang mencerminkan toleransi terhadap berbagai suku dan agama.

1y

2)

3)

Abu Bakar asShiddiq

Setelah Nabi Muhammad SAW wafat, Sayyidina Abu Bakar asShiddiq terpilih menjadi
khalifah pada tahun 632 M. Kepemimpinan Abu Bakar hanya berlangsung singkat, yaitu 2
(dua) tahun. Waktunya yang singkat tersebut beliau habiskan untuk menyelesaikan Perang
Riddah yang disebabkan oleh suku-suku Arab yang menolak tunduk kepada Madinah.

Para ahli menegaskan bahwa khalifah tekanannya bukan pada masalah politik.
Pemerintahan dalam Islam harus memegang teguh prinsip-prinsip agama sehingga kepentingan
sosial politik ekonomi pendidikan maupun agama itu sendiri harus berdasarkan syariat
(Purwanto, 2024).

Umar Bin Khattab

Umar Bin Khattab menjadi khalifah selama 10 tahun, yaitu dari 13-23 H atau 634-644 M.
Di bidang administrasi, beliau banyak mengadaptasi sistem-sistem pemerintahan dari Sasania,
Kostantinopel, dan Bizantium. Hal ini memang dapat terjadi karen hubungan yang dimilikinya
dengan tiga imperium besar tersebut, dan juga akibat meluasnya wilayah kekuasaan yang
memerlukan suatu pengaturan yang lebih rapi. Adapun dalam bidang hukum, beliau juga telah
menetapkan qadi-qadi di setiap wilayah, dan juga menetapkan hukum acara peradilannya.

Ada 3 faktor penting yang ikut andil mempengaruhi kebijakan-kebijakan Umar dalam
bidang hukum, yaitu militer, ekonomi dan demografis
a) Faktor militer Untuk mewujudkan dan menyiapkan pasukan profesional, Umar

menciptakan suatu sistem militer yang tidak pernah dikenal sebelumnya, yaitu seluruh

personel militer harus terdaftar dalam buku catatan negara dan mendapat tunjangan sesuai
dengan pangkatnya. Pembentukan militer secara resmi menuntut untuk melakukan
mekanisme baru yang sesuai dengan aturan-aturan militer.

b) Faktor ekonomi Dengan semakin luasnya daerah kekuasaan Islam, tentu membawa
dampak pada pendapatan negara. Sumber-sumber ekonomi mengalir ke dalam kas
negara, mulai dari kharaj, jizyah, ghanimah, fai, dan tak ketinggalan pula zakat dan harta
warisan yang tak terbagi. Penerimaan negara yang semakin bertumpuk mendorong Umar
untuk merevisi kebijakan khalifah sebelumnya (Abu Bakar). Umar menetapkan
tunjangan yang berbeda dan bertingkat kepada para rakyat sesuai dengan kedudukan
sosial dan kontribusinya terhadap Islam, dimana sebelumnya semua tunjangan diberikan
dalam porsi yang sama.

c) Faktor demografis Faktor ini juga sangat berpengaruh pada kebijakan-kebijakan yang
diambil oleh Umar. Jumlah warga Islam non-Arab semakin besar setelah terjadi
penaklukan sehingga kelompok sosial dalam komunitas Islam semakin beragam dan
kompleks sehingga terjadi asimilasi antara kelompok. Terlebih lagi setelah kota Kufah
dijadikan sebagai kota pertemuan antarsuku baik dari utara maupun selatan. Perbauran
inilah yang membawa pada perkenalan institusi baru.

Utsman Bin Affwan
Masa pemerintahannya adalah yang terpanjang dari semua khalifah di zaman

khulafaurrasyidin, yaitu selama 12 tahun Prestasi yang terpenting bagi khalifah Utsman adalah

menulis kembali Al-Quran yang telah ditulis pada zaman Abu Bakar yang pada waktu itu
disimpan oleh Hafshah binti Umar.

Selain sangat berjasa dalam pembukuan Al-Quran, khalifah Utsman juga melakukan
usaha perluasan daerah kekuasaan Islam, sehingga pada saat itu, Islam telah mencapai Afrika
(Tunisia, Sudan, Tripoli Barat) dan daerah Armenia. Khalifah Utsman menghadapi


https://doi.org/10.58466/

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

pemberontakan dari beberapa golongan, diantaranya adalah dari Khufah dan Basrah, demikian

juga dari Abdullah bin Abu Bakar. Khalifah dikepung oleh para pemberontak selama 40 hari

lamanya, sampai akhirnya beliau dibunuh oleh para pemberontak (Abdullah bin Saba) pada

tahun 35 H.

4) Ali Bin Abi Thalib
Pengikut Usman, khususnya Mu'awiyah bin Abu Sufyan, menantang kepemimpinan Ali
bin Abi Thalib, yang dibunuh seperti Usman. Hasan bin Ali dibai'at menggantikan jabatan Ali
bin Abi Thalib, dan Mu'awiyah strategi untuk merebut kekuasaan dari tangan Hasan bin Ali.

Untuk mengatasi hal tersebut, Hasan bin Ali melakukan negosiasi dengan Mu’awiyah untuk

mengakhirinya. Peristiwa penyerahan kekuasaan yang dilakukan oleh Hasan bin Ali kepada

Muvu’awiyah yang terjadi di Kota Maskin disebut dengan ‘Am al- Jama’ah (Tahun

Perdamaian) dan kemudian Mu'awiyah menjadi pemimpin pemerintahan Islam.

Melihat perkembangan islam di masa Khulafaur rasyidin, maka fenomena multikulturalisme
lebih kentara dari kehidupan sosial di wilayah yang dikuasai islam. Perkembangan budaya yang
beragam tercermin dari pergumulan sosial yang secara stratifikasi terbagi menjadi tiga lapisan
belsar. John L. ELsposito membaginya menjadi empat lapisan, dengan menyebutkan lapisan
terakhir sebagai hamba sahaya. Namun yang terakhir ini tidak dijelaskan secara faktulal. Ketiga
lapisan tersebut adalah:

Pertama, elite muslim, merupakan kalangan Al-Shahabi. Atas kedudukannya ini mereka
berperan sebagai penakluk, pemimpin dan pengembang pembinaan dan pengembangan
komunitas.Kedua, warga muslim pada umumnya, baik Arab maupun non-Arab. Berkedudukan
sama di hadapan Allah dan mengakui ajaran Muhammad, namun praktek kegamaan dan perilaku
sosial mereka bervariasi sesulai lingkungan kebudayaan komunitas.

Golongan ketiga, warga non islam yang mengakui kekuasaan Islam, khususnya kalangan
Yahuldi, Nasrani dan Zorowastrian. Mereka memperoleh kebebasan dalam melaksanakan
praktek keagamaan, dilindungi dari agresi pihak luar oleh pasukan islam dan berkewajiban
membayar jizyah. Karena itu mereka juga berperan menopang kehidupan pluralitas agama dan
budaya momuniats muslim.

Multikulturalisme Pada masa Umayyah

Masa Umayyah merupakan masa dinasti pertama kali. Hal itu dikarenakan, pada masa
Rasulullah Saw memiliki sistem pemerintahan demokrasi. Perubahan sistem pemerintah
dilatarbelakangi oleh banyaknya budaya asing yang masuk mewarnai budaya lokal. Daulah
Umayyah, khususnya yang berpusat di Damaskus terkenal dengan kebijakan Arabisasi. Namun,
sebagaimana dijelaskan Gerald Hawting, arus “Arabisasi” tidak lebih dari sekedar konstruksi dan
ekspansi kebudayaan yang ditandai dengan penggunaan bahasa Arab di seluruh wilayah
kekuasaan Islam Daulah Umayyah saat itu.

Dalam catatan sejarah, konflik sosial yang terjadi di Damaskus adalah suku Himyariyah dan
Mudariyah. Kerukunan antar umat beragama didorong oleh kebijakan pemerintah Daulah
Umayyah, yang memiliki perhatian berimbang dan adil terhadap penganut agama lainnya.
Pemerintahan Bani Umayyah memberikan kenyamanan kepada seluruh rakyatnya dengan adil
seperti memberikan perlindungan secara proporsional terhadap tempat-tempat suci agama-agama
di Damaskus, seperti gereja, katedral, sinagoge, dan tempat suci lainnya. Pihak penguasa Daulah
Umayyah bahkan pernah mengambil kebijakan perbaikan bangunan gereja Kristen di wilayah
Edessa yang rusak karena bencana gempa bumi. Biaya rehabilitasi bangunan itu diambil dari dana
yang dihimpun dari umat Islam (Fransisca et al., 2024).

Fakta multikulturalisme pada masa ini juga dapat dilihat dari struktur sosial. masyarakat
Muslim-Arab menempati kelas tertinggi dalam stratifikasi sosial di Damaskus, mereka adalah para
elit penguasa Daulah Umayyah, baik dari keluarga kerajaan maupun kelompok aristokrat Arab.
Pengeluaran negara untuk membiayai golongan teratas ini cukup tinggi. Ketika Khalifah al Walid
I berkuasa, anggaran pemerintah untuk subsidi golongan atas yang berada di Damaskus mencapai
45.000. Sedangkan ketika Marwan I menjadi khalifah, kota Hims beserta distriknya
menganggarkan dana sebesar 20.000 untuk biaya pensiun pada pejabat kekhalifahan. Meskipun


https://doi.org/10.58466/

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

menempati strata tertinggi dalam pelapisan sosial di kota Damaskus, bukan berarti golongan

Muslim-Arab adalah golongan mayoritas.

Philip K. Hitti mencatat bahwa meskipun Damaskus sebagai ibukota kekhalifahan Daulah
Umayyah Timur telah bertransformasi menjadi sebuah kota dengan ciri khas Islam, secara umum
penduduk Damaskus, bahkan hingga ke kota-kota kecil, pedesaan, dan daerah pegunungan, adalah
penganut agama Kristen (Abdurahman, 2016).

¢.  Komunitas-Multikulturalisme Masa Abbasiyah

Runtuhnya Dinasti Umayyah disebabkan karena dinasti tersebut menghadapi tantangan sejak
awal dinasti itu berdiri. Tantangan berat yang akhirnya berujung pada jatuhnya Bani Umayyah
datang dari kelompok Syiah. Pada masa pemerintahan Abbasiyah kehidupan masyarakat lebih
maju daripada sebelumnya. Hal itu dikarenakan pada masa ini ilmu pengetahuan sangat dihargai.

Pada masa ini, multikultural berkembang karena sikap keterbukaan akan keragaman dari
khalifahnya Harun al-Rasyid dan puncaknya pada masa al-Ma'mun, terjadi hubungan antara
budaya luar Islam dan budaya Arab. Sikap keterbukaan terhadap keragaman etnis dan kultur serta
agama pada masa Harun Al-Rasyid dilanjutkan oleh penerusnya yaitu Al Ma’mun yang terkenal
sebagai khalifah yang sangat cinta terhadap ilmu sehingga pendidikan pada masa itu sangat maju
dan berkembang pesat. Masyarakat nonmuslim yang berada dibawah kekuasaannya dilindungi
dan diberikan haknya sebagai warga negara. Bahkan sejumlah nonmuslim menduduki jabatan
penting di pemerintahan. Seperti Gabriel bin Bakhisthu, seorang sarjana Kristen yang memegang
posisi penting di kekhalifahannya. (Achmad, 2014)

Penerapan pendidikan multikultural telah ada pada masa pemerintahan Al-Ma'mun, Terdapat
perbedaan signifikan dalam penerapan konsep dasar pendidikan multikultural di lembaga Bayt al-
Hikmah dengan institusi lain yang bersifat eksternal dan umum, yaitu semua orang bebas
berekspresi, terbuka, toleransi dan kesetaraan dalam mencari ilmu, menerjemahkan, beribadah,
bekerja. sedangkan institusi lain lebih menekankan aspek keragaman dan kesederajatan peserta
didik dalam proses pembelajaran.

Sejarah membuktikan khususnya pada masa pemerintahan khalifah al-Ma’mun terlihat pada
aspek kelembagaan, penyelenggaraan institusi-institusi pendidikan diterapkan metode pengajaran
yang menanamkan nilai-nilai multikulturalisme diantaranya adalah kebebasan, kesetaraan,
kesederajatan dan keadilan pada peserta didik dan pendidik khususnya dan seluruh masyarakat
pada umumnya. (Hasanah & Verawati, 2022)

3.2 Multikultural Era Modern

Periode modern (1800 M—sekarang) merupakan zaman kebangkitan umat Islam yang mulai sadar
bahwa di Barat telah timbul peradaban baru yang lebih tinggi. Ekspedisi Napoleon di Mesir yang
berakhir pada tahun 1801 M membuka mata dunia Islam, terutama Turki dan Mesir, akan kemunduran
dan kelemahan umat Islam. Raja-raja dan para pemuka Islam mulai memikirkan cara meningkatkan
mutu dan kekuatan umat Islam kembali. Kontak Islam dengan Barat sejak masa ini berlainan sekali
dengan kontak Islam dengan Barat periode klasik.(Husna et al., 2023).

Salah satu katalisator yang dikenal dari gerakan reformasi ini adalah Jamaluddin al- Afghani. Dia
mengajarkan solidaritas dengan Pan-Islamisme dan pertahanan melawan imperialisme Eropa dengan
kembali ke Islam di lingkungan yang dimodernisasi secara ilmiah. Salafiyyah adalah gerakan
keagamaan yang percaya bahwa untuk meraih kembali kesuksesannya, umat Islam harus kembali ke
ajaran Islam yang murni, yang dipraktikkan oleh generasi pertama Islam, disebut juga salafi
(pendahulu) yang taat.

Secara umum, dapat dikatakan bahwa reformasi atau pembaruan di bidang politik yang ingin
diperjuangkan oleh Salafiyah (baru) di negara-negara Islam membatasi pelaksanaan ajaran Islam
dengan berkonsultasi dengan dewan konstitusi dan badan perwakilan (rakyat). Kekuasaan dan
kewenangan pemerintahan melalui konstitusi dan undang-undang serta pengerahan kekuatan dan
potensi rakyat untuk mendukung reformasi politik dengan membebaskan dunia Islam dari penjajahan
dan dominasi Barat. Caranya, salah satunya, melalui revolusi berdasarkan kekuatan rakyat (Rizal et al.,
2023).

10


https://doi.org/10.58466/

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

Kritisme umat Islam atas modernisasi Barat berkembang sangat cepat dengan berbagai
keberagaman. Keberagaman ini menyebabkan kesukaran dalam mencari istilah yang tepat yang
meliputi semua gejala. Istilah pertama yang digunakan adalah revivalisme (faham untuk memperoleh
kembali kebangkitan kembali), aktivisme, milienarisme, militansi Islam (kegiatan yang terpancarkan
dari ketinggian semangat berjuang di kalangan Islam), meseanisme, resurgence (kemunculan Kembali,
dengan jumlah yang banyak dari sebelumnya), dan reassertion (penegakan Kembali).(Geno Berutu,
2021)

Multikulturalisme bukanlah sesuatu yang baru bagi masyarakat Nusantara/Indonesia, terutama
sejak kedatangan Islam pada pada abad ke-7 dan lebih-lebih setelah mengalami perkembangan pesat
pada abad ke-13 dan masa-masa sesudahnya.(Syaputra & Selvianti, 2021) Multikulturalisme di
Indonesia mencerminkan keragaman budaya, suku, agama, dan bahasa yang ada dalam satu negara. Ini
adalah upaya penting untuk mempererat persatuan di Indonesia. Beberapa aspek yang menggambarkan
multikulturalisme di Indonesia diantaranya Pancasila, bhineka Tunggal ika, hari-hari keagamaan,
Kesenian dan Budaya Lokal, dan Kewarganegaraan yang Adil. (Albina, 2024) Cita-cita tujuan
masyarakat Indonesia berupa konsep kebersamaan, kebangsaan, keadilan, dan kesejahteraan. Hal itu
tertuang pada pita yang dicepit pada kaki burung garuda. Filosofi Bhineka tunggal ika yang berarti
berbeda- beda tetap satu jua belum dapat terimplementasi di negara Indonesia. (Suroyo et al., 2023)

Masyarakat di Indonesia adalah masyarakat majemuk (plural society) yang terdiri dari beragam
suku bangsa, memiliki keyakinan, dan agama yang beragam. Di Indonesia, yang kerap terjadi konflik
antar-agama dengan menjadikan konsepkonsep agama untuk menyerang pemahaman agama lain
dengan mengatasnamakan keyakinan. Jika para penganut agama khususnya Muslim,
mengimplementasikan mahabbah dalam konteks bernegara, istilah Islam sebagai agama ekstrim tentu
tidak akan ramai hinggi kini, walaupun secara objektif penulis meyakini bahwa semua agama
mengajarkan aksi damai, dan toleransi dan gotong royong (Saumanti, 2023). Masyarakat
Multikulturalisme di Indonesia seharusnyalah untuk memjadikan agama sebagai jalan damai, untuk
menciptakan keadilan yang bersama, perbedaan suku, agama dan etnis tidaklah selalu menjadi
penyebab konflik-konflik terjadi, justru menjadikan warna dalam bernegara di Indonesia.(Hariyanto,
2024)

3.3 Faktor Yang Melatarbelakangi Multikulturalisme Di Indonesia

Ada beberapa faktor yang menyebabkan munculnya masyarakat multikultural, antara lain faktor
geografis, pengaruh budaya dari luar, perkawinan antar-suku, dan perbedaan iklim. Dari segi
geografis, Indonesia terdiri dari ribuan pulau yang membentang dari Barat ke Timur, mulai dari
Sumatra hingga Papua. Setiap pulau memiliki kelompok suku, etnis, agama, dan ras yang berbeda.
Faktor pengaruh budaya asing, seperti masuknya kelompok etnis Cina, Arab, dan India, telah lama
berkontribusi pada keberagaman budaya di Indonesia. Selain itu, pengaruh dari budaya Barat,
termasuk gagasan kesetaraan gender dan keberadaan lesbian dan gay yang semakin terbuka, telah
menciptakan kelompok-kelompok yang merasa memiliki identitas yang berbeda dan ini mulai muncul
meskipun dalam skala terbatas dan dikenal oleh sebagian kalangan. Di samping itu, perbedaan iklim
dan cuaca di berbagai wilayah Indonesia telah memengaruhi kebiasaan bercocok tanam masyarakat
yang berbeda- beda. Kombinasi faktor-faktor ini telah membuat masyarakat Indonesia menjadi
masyarakat multicultural (Saripudin et al., 2023).

Bikhu Chotalal Parekh atau biasa dipanggil dengan nama Bikhu Parekh merupakan ahli teori
politik terkemuka di Inggris dan anggota aktif di House of Lords. Sebagai pelopor konsep tentang
multikulturalisme, hak dan tanggung jawab kolektif dan masalah sosial budaya yang telah
mempengaruhi tata kelola di Inggris, pandangan politik Parekh telah memberi pandangan politik tanpa
mengintervensi dan dapat toleran, di mana orang-orang dari berbagai etnis dapat hidup dalam harmoni
(Retpitasari & Zuhriyah, 2019)

Berdasarkan fenomena yang terjadi di Indonesia salah satunya Sumatera Utara, sebagian besar
menganut agama Islam, sedangkan minoritas terdapat beberapa agama, dari Hindu, Budha, Kristen,
Katholik, dan Kong Hu Chu. Maka, seperti yang kita ketahui agama minoritas ini tidak pernah
menantang agama mayoritas yang ada di Sumatera Utara. Sama halnya dengan suku yang dominan di
Sumatera Utara yakni Suku Batak dan Melayu, sedangkan minoritas terdapat suku Jawa, suku Minang,

11


https://doi.org/10.58466/

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

Suku Aceh dan lain-lain, tetapi masyarakat tetap saling menghargai dan toleransi antara minoritas
dengan mayoritas.

Analisis diatas sudah sejalan dengan apa yang Bikhu Parekh tuturkan bahwasanya
multikulturalisme akomodatif, merupakan suatu pemikiran dimana masyarakat plural saling
menghargai, yang mana kebebasan kepada kaum minoritas untuk mempertahankan, namun tidak
menantang kultur dominan yang ada.

4. KESIMPULAN

Perbedaan yang Allah berikan kepada setiap individu bukanlah untuk perpecahan melainkan
untuk persatuan. Multikulturalisme telah hadir sejak lama. Multikulturalisme memiliki peran penting
untuk menjaga kerukunan dan kedamaian di dunia, terdapat faktor yang menyebabkan munculnya
masyarakat multikultural, geografis, budaya dari luar, perkawinan antar-suku, dan perbedaan iklim.
Secara teoritis, negara yang pertama kali ada multikulturalnya adalah negara Kanada kemudian disusul
oleh negara lain seperti Australia, Amerika, Inggris dan lainnya termasuk negara Indonesia. Makna
falsafah Bhineka Tunggal Ika belum terealisasikan dengan baik di Indonesia, masih ada korban yang
berjatuhan yang diakibatkan peperangan antar agama, suku dan lainnya. Beberapa aspek yang
menggambarkan multikulturalisme di Indonesia diantaranya Pancasila, bhineka Tunggal ika, hari-hari
keagamaan, Kesenian dan Budaya Lokal, dan Kewarganegaraan yang Adil.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurahman, D. (2016). Fenomena Mutlikulturalisme Dalam Sejarah Islam Klasik. Thagafiyyat,
17(1), 36-53. https://doi.org/10.14421/thaq.2016.%25x

Achmad, F. (2014). Sejarah Pemikiran Dan Peradaban Islam: Dari Masa Klasik, Tengah, Hingga
Modern. Tangerang Selatan: Qoulun Pustaka.

Albina, M. (2024). Harmoni Dalam Perbedaan, (Pendidikan Multikultural Sebagai Pilar Utama
Dalam Mempererat Persatuan Bangsa). Cemara Education and Science, 2(2), 1-14.
https://doi.org/10.62145/ces.v212.90

Faiz, A & Kurniawaty, 1. (2020), Konsep Merdeka Belajar Pendidikan Indonesia Dalam Perspektif
Filsafat Progresivisme. Konstruktivisme: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 12(2). 155-164

Fauzan, M. S., & Ribawati, E. (2024). Sejarah Masuk dan Interaksi Islam dalam Multikulturalisme di
Australia. Al-I'timad: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Masyarakat Islam, 2(1), 57-74.
https://doi.org/10.35878/alitimad.v2i1.1017

Fransisca, M., Rusli, R., Sani, A., & Fauji, S. (2024). Akulturasi Budaya Pada Masa Umayyah Dan
Abbasiyyah: Analisis Karya Dudung Abdurrahman. An-Nas: Jurnal Humaniora, 8(2), 112—
128. https://doi.org/10.32665/annas.v8i2.3017

Geno Berutu, A. (2021). Pemikiran Hukum Islam Modern. Salatiga: LP2M TAIN Salatiga.

Hariyanto. (2024). Transformasi Tasawuf Modern Menurut Nasaruddin Umar dan Relevansinya Dalam
Masyarakat Multikulturalisme Di Indonesia. Hikamia, 4(1), 1-21.
https://doi.org/10.58572/hkm.v4il.68

Hasanah, U., & Verawati, H. (2022). Pendidikan Islam Multikultural : Analisis Historis Masa Dinasti
Abbasiyah. ASANKA : Journal of Sosial Science and Education, 3(2), 198-217.
https://doi.org/10.21154/asanka.v3i12.4847

Hasibullah, M. U. (2023). Pendidikan Multikultural Perspektif Al-Qur’an Dan Hadits. Ta “limDiniyah:
Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(2), 103—116.
https://doi.ore/10.53515/tdjpai.v3i2.61

Husna, F., Lubis, F., Wardani, S., & Fatia, S. Al. (2023). Periodisasi dan Perkembangan Peradaban
Islam dan Ciri-Cirinya. Journal on Education, 5(2), 2899-2907.
https://doi.org/10.31004/j0e.v512.939

Noor, H. (2021). Analisis Sejarah Kebudayaan Islam Berbasis Multikultural. Kalimantan Selatan: CV.
El Publisher.

12


https://doi.org/10.58466/
https://doi.org/10.14421/thaq.2016.%25x
https://doi.org/10.62145/ces.v2i2.90
https://doi.org/10.35878/alitimad.v2i1.1017
https://doi.org/10.32665/annas.v8i2.3017
https://doi.org/10.58572/hkm.v4i1.68
https://doi.org/10.21154/asanka.v3i2.4847
https://doi.org/10.53515/tdjpai.v3i2.61
https://doi.org/10.31004/joe.v5i2.939

Jurnal Aplikasi Pendidikan dan Sosial Budaya : Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, [lmu Ekonomi, dan Ilmu Sosial
| E-ISSN 3063-2021 | Volume 2 Nomor 1 (2025)
DOI:https://doi.org/10.58466/adidaya

Nurasmawi, & Ristiliana. (2021). Buku Pendidikan Multikultural. Riau: Cv. Asa Riau.

Purwanto, A. (2024). Kebijakan Strategis Abu Bakar Ash-Shiddiq Pada Masa Khalifah Rasyidah.
Global Education Journal, 22), 111-122.
https://doi.org/10.59525/g¢ej.v2i2.347

Rasyid, M. (2017). Islam Dan Pendidikan Multikultural. Ittihad Jurnal Kopertais Wilayah XI
Kalimantan, 15(27), 51-61. https://doi.org/10.18592/ittihad.v15i27.1599

Retpitasari, E., & Zuhriyah, L. F. (2019). Refleksi Pemikiran Multikulturalisme bagi Dakwah.
Proceedings of International Conference on Da’wa and Communication, 1(1), 52-61.
https://doi.org/10.15642/icondac.v1il.277

Rizal, M. C., Saputri, F. L., & Imanda, S. A. R. (2023). Sejarah Pemerintahan Islam: Suatu Tinjauan
Singkat. Verfassung: Jurnal Hukum Tata Negara, 2(1), 41-62.
https://doi.org/10.30762/vihtn.v2il.212

Saripudin, Diah E, & Erina S. (2023). Multikultural Di Era Modern. Jurnal Budimas, 06(01).
http://dx.doi.org/10.29040/budimas.v6il.11480

Shidig, A. S., & Isroani, F. (2020). Geneologi Arab Pra Islam: Eksplorasi Multikulturalisme dalam
Masyarakat Islam. Al Fuadiy : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 2(2), 01-18.
https://doi.ore/10.55606/af.v2i2.712

Sumadiyah, S. (2024). Harmoni Lintas Budaya: Eksplorasi Multikulturalisme dalam Masyarakat Islam
pada Zaman Nabi dan Khulafaur Rasyidin. AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies, 7(2),
1252-1266. https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1267

Suroyo, Putra, B. M., Yuliantoro, Bedriati, & Ibrahim. (2023). Development Of Multiculturalism On
Ethnic And Relegion In Indonesia Perkembangan Multikulturalisme Pada Etnis Dan Agama Di
Indonesia.  Santhet:  (Jurnal  Sejarah,  Pendidikan =~ Dan  Humaniora),  7(1).
https://doi.org/10.36526/js.v3i2.

Syaputra, E., & Selvianti, R. (2021). Masyarakat Multikultural pada Masa Awal Perkembangan Islam
di Nusantara: Sebuah Telaah Literatur. Tarikhuna: Journal of History and History Education,
3(2), 139-149. https://doi.org/10.15548/thje.v3i2.3071

Wahdiah, Ismail, R., & Mahmud, H. M. N. (2023). Dimensi Pendidikan Multikultural. Jurnal Ilmiah
Wahana Pendidikan, 9(1), 571-580. https://doi.org/10.5281/zenodo.7554012.

13


https://doi.org/10.58466/
https://doi.org/10.59525/gej.v2i2.347
https://doi.org/10.18592/ittihad.v15i27.1599
https://doi.org/10.15642/icondac.v1i1.277
https://doi.org/10.30762/vjhtn.v2i1.212
http://dx.doi.org/10.29040/budimas.v6i1.11480
https://doi.org/10.55606/af.v2i2.712
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1267
https://doi.org/10.36526/js.v3i2
https://doi.org/10.15548/thje.v3i2.3071
https://doi.org/10.5281/zenodo.7554012

