
	

⁠	AL-MUSTAQBAL:	Jurnal	Agama	Islam	

	 	 	 Volume.	2,	Nomor.	4	November	2025	

e-ISSN:	3064-0970,	p-ISSN:	3064-1519,	Hal	208-219	

DOI:	https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i4.321	

Tersedia:	https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL	

	

Naskah Masuk: 17 September 2025; Revisi: 21 Oktober 2025; Diterima: 28 November 2025;  

Terbit: 30 November 2025 

 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 
 

Muhammad Fadhiil1*, Moh. Restu Hoeruman2 

1-2Prodi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri Raden Fatah 

Palembang, Indonesia 
Email: m.fadhiil2701@gmail.com1*, mohrestu@radenfatah.ac.id2 

*Penulis korespondensi: m.fadhiil2701@gmail.com1 

 

Abstract. This study aims to review the historical development of theology from the classical period to the 

contemporary period and its relationship with Islamic theological thought in the modern era. Theology plays an 

important role as a basis for understanding the creed and an intellectual response to the challenges of thought in 

every period of Islamic history. This study uses a qualitative approach with a literature study method on ten major 

scientific works that discuss the development of Islamic theology. Data were collected through document review 

and analyzed using descriptive-analytical techniques to trace the evolution of theological thought. The results 

show that theology of theology experienced three main phases of development: the classical period which 

emphasized rational defense of faith, the medieval period which combined reason and revelation in theological 
thought, and the modern period which focused on the issue of pluralism and contemporary socio-religious 

challenges. This study concludes that Islamic theology is a dynamic discipline and continues to adapt to the 

intellectual and social contexts of each era. 

 

Keywords: Contemporary Thought; Development of Thought; Islamic History; Islamic Theology; Kalam Science 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan mengulas untuk perkembangan sejarah Ilmu Kalam dari masa klasik sampai 

masa kontemporer serta keterkaitannya dengan pemikiran teologi Islam pada era modern. Ilmu Kalam memiliki 

peran penting sebagai dasar pemahaman akidah dan respons intelektual terhadap tantangan pemikiran dalam 

setiap periode sejarah Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan Kualitatif dengan metode studi literatur 

terhadap sepuluh karya Ilmiah utama yang membahas perkembangan teologi Islam. Data dikumpulkan melalui 
telaah dokumen dan dianalisis dengan teknik deskriptif-analitis untuk menelusuri evolusi pemikiran teologis. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ilmu Kalam mengalami tiga fase perkembangan utama: masa klasik yang 

menekankan pembelaan iman secara rasional, masa pertengahan yang memadukan akal dan wahyu dalam 

pemikiran teologi, serta masa modern yang berfokus pada isu pluralisme dan tantangan sosial-keagamaan 

kontemporer. Penelitian ini menyimpulkan bahwa teologi Islam merupakan displin ilmu yang bersifat dinamis 

dan terus beradaptasi dengan konteks intelektual dan sosial di setiap masa. 

 

Kata kunci: Ilmu Kalam; Pemikiran Kontemporer; Perkembangan Pemikiran; Sejarah Islam; Teologi Islam 

 

1. LATAR BELAKANG 

Ilmu Kalam merupakan salah satu cabang ilmu keislaman yang memiliki posisi sentral 

dalam sejarah intelektual Islam, karena berfungsi menjaga kemurnian akidah dan menegakkan 

dasar teologis umat. Secara etimologis, kalam berarti “pembicaraan” atau “dialog”, yang dalam 

konteks teologis menunjuk pada upaya rasional untuk menjelaskan dan mempertahankan 

keyakinan Islam dari berbagai tantangan internal maupun eksternal. Dalam sejarahnya, Ilmu 

Kalam muncul sebagai respons terhadap dinamika sosial-politik yang melanda umat Islam 

pasca wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم, terutama setelah peristiwa fitnah kubra, perang Jamal, dan 

perang Shiffin, yang memunculkan persoalan teologis tentang iman, dosa besar, dan takdir 

manusia (Yanti Naimah et al., 2025). 

Pada fase awal, perdebatan politik berubah menjadi diskursus teologis yang melahirkan 

berbagai aliran pemikiran seperti Khawarij, Qadariyah, Jabariyah, dan Murji’ah, masing-

https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i4.321
https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL
mailto:m.fadhiil2701@gmail.com
mailto:mohrestu@radenfatah.ac.id
mailto:m.fadhiil2701@gmail.com


 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 

209        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 

masing dengan pandangan yang ekstrem dalam memahami hubungan antara iman, amal, dan 

dosa (Muhammad Zakir Hasibuan & Sapri Sapri, 2025). Dari ketegangan ini kemudian muncul 

aliran moderat yang dikenal sebagai Ahlussunnah wal Jama‘ah, dipelopori oleh dua tokoh 

besar, Abu al-Hasan al-Asy‘ari (w. 324 H) dan Abu Mansur al-Maturidi (w. 333 H), yang 

berusaha menyeimbangkan antara dalil naqli dan ‘aqli dalam membangun teologi Islam(Putri 

et al., 2025). Pemikiran mereka menjadi pondasi bagi apa yang kemudian dikenal sebagai arus 

utama teologi Islam yang moderat dan inklusif, sebagaimana diuraikan oleh Hasibuan & Sapri 

(2025) bahwa keseimbangan antara akal dan wahyu menjadi kunci harmoni pemikiran Islam 

sepanjang sejarah (Muhammad Zakir Hasibuan & Sapri Sapri, 2025). 

Ilmu Kalam mencapai masa kejayaan pada periode Dinasti Abbasiyah, ketika gerakan 

penerjemahan besar-besaran terhadap karya-karya filsafat Yunani melahirkan pertemuan 

antara rasionalitas dan iman. Dalam konteks ini, pemikir seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu 

Sina, dan Al-Ghazali berperan penting dalam mengintegrasikan kalam, filsafat, dan tasawuf 

sebagai tiga pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi dalam memahami Tuhan dan 

eksistensi manusia (Khasanah Uswatun, 2024). Masa ini menandai lahirnya “teologi rasional 

Islam” yang tidak hanya berfungsi mempertahankan akidah, tetapi juga mengembangkan 

tradisi intelektual Islam yang meluas ke bidang sains dan filsafat (Yanti Naimah et al., 2025). 

Di sisi lain, muncul pula aliran Mu‘tazilah, yang menekankan peran akal dalam 

memahami agama. Mereka mengembangkan prinsip-prinsip seperti keadilan Tuhan, kebebasan 

kehendak manusia, dan rasionalitas wahyu (Assakinah, 2022). Namun dominasi rasionalitas 

ini mendapat kritik tajam dari kalangan Asy‘ariyah yang menilai bahwa akal tidak dapat berdiri 

sendiri tanpa bimbingan wahyu. Pertarungan intelektual antara dua kutub ini melahirkan 

dinamika teologis yang kaya, sebagaimana dijelaskan oleh Nurul Hidayah (2023), bahwa 

perbedaan metodologis ini justru memperluas horizon pemikiran Islam dari teologi defensif 

menuju teologi dialogis (Nurul Hidayah & Diah Novita Fardani, 2025). 

Perkembangan Ilmu Kalam tidak terhenti pada masa klasik. Di era modern, muncul 

pemikir seperti Ahmad Hanafi, Harun Nasution, dan Amin Abdullah yang berupaya 

merevitalisasi Ilmu Kalam agar relevan dengan konteks kontemporer. Hanafi memperkenalkan 

istilah Teologi Islam sebagai padanan modern dari Ilmu Kalam, dengan menggunakan 

pendekatan historis-komparatif yang menggabungkan antara kalam klasik, filsafat, dan tradisi 

Barat (Mukhlis, 2015). Ia menegaskan bahwa teologi Islam harus bersifat rasional dan terbuka 

terhadap perkembangan zaman, serta membandingkan pandangan Islam dengan tradisi teologi 

Yahudi dan Kristen sebagai bentuk perluasan wacana ilmiah (Mukhlis, 2015) Sementara itu, 



	

	

e-ISSN:	3064-0970,	p-ISSN:	3064-1519,	Hal	208-219 

 

Amin Abdullah mendorong terjadinya rekonstruksi teologi Islam melalui paradigma integratif-

interkonektif yang menghubungkan teologi, ilmu sosial, dan kemanusiaan (Abdullah, 2000). 

Kajian-kajian kontemporer lainnya juga menunjukkan bahwa Ilmu Kalam memiliki 

peran strategis dalam mengatasi problem sosial modern, seperti pluralisme, ekstremisme, dan 

krisis kemanusiaan. Nurul Fajri Assakinah (2024) menegaskan bahwa asal-usul ilmu kalam 

tidak semata bersumber dari perdebatan internal umat Islam, tetapi juga hasil interaksi dengan 

pemikiran lintas agama yang memperkaya tradisi intelektual Islam(Assakinah, 2022). 

Sedangkan Amat Zuhri (2023) menyoroti perlunya Ilmu Kalam dibangun di atas landasan 

filsafat ilmu agar mampu menjawab persoalan kebenaran dan relevansi teologi di masa kini. 

Dengan demikian, Ilmu Kalam mengalami evolusi dari teologi apologetik menuju 

teologi kritis dan kontekstual. Jika pada masa klasik ia berfungsi mempertahankan akidah dari 

serangan eksternal, maka pada masa modern Ilmu Kalam menjadi sarana dialog antaragama 

dan pemikiran lintas disiplin. Transformasi ini mencerminkan semangat Islam yang dinamis 

dan terbuka terhadap perubahan zaman, sebagaimana ditegaskan oleh berbagai penelitian dari 

masa Dinasti Abbasiyah hingga era akademik kontemporer Indonesia bahwa teologi Islam 

yang hidup adalah teologi yang mampu berdialog dengan akal, realitas sosial, dan kemajuan 

ilmu pengetahuan. 

Namun, Sebagian besar penelitian sebelumnya hanya berfokus pada salah satu periode 

perkembangan Ilmu Kalam, baik klasik maupun modern, sehingga belum banyak kajian yang 

memetakan secara komprehensif kesinambungan historis antara keduanya. Selain itu, relevansi 

Ilmu Kalam terhadap isu-isu kontemporer masih sering diposisikan secara parsial dan belum 

dianalisis dalam satu kerangka teori yang utuh. Oleh karena itu, diperlukan kajian yang dapat 

menjelaskan evolusi Ilmu Kalam dari masa awal higga masa modern sekaligus menegaskan 

kontribusinya dalam menjawab persoalan teologis umat Islam saat ini. 

Berdasrkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

perkembangan sejarah Ilmu Kalam dari masa klasik hingga kontemporer serta menjelaskan 

relevansinya bagi pemikiran teologi Islam modern. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Ilmu Kalam merupakan disiplin teologi Islam yang lahir dari dialektika sejarah, 

sosial, dan intelektual umat Islam. Ia muncul sebagai respons terhadap problem keagamaan 

dan politik yang timbul pasca wafatnya Rasulullahصلى الله عليه وسلم, terutama menyangkut persoalan 

kepemimpinan, dosa besar, dan keadilan Ilahi (Putri et al., 2025). Pada tahap awal, Ilmu Kalam 

berfungsi mempertahankan kemurnian akidah Islam dari penyimpangan aliran-aliran seperti 



 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 

211        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 

Khawarij, Qadariyah, Jabariyah, dan Murji’ah (Karo-karo et al., 2024). Dari konteks ini, 

terlihat bahwa kemunculan Ilmu Kalam merupakan jawaban historis terhadap pergolakan 

sosial dan ideologis umat Islam, sekaligus bentuk rasionalisasi iman agar tidak terjebak pada 

dogmatisme semata (Assakinah, 2022). 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, Ilmu Kalam mencapai puncak kejayaan intelektualnya. 

Perjumpaan antara teologi Islam dan filsafat Yunani melalui lembaga Baitul Hikmah 

melahirkan tradisi rasionalisme yang kuat dalam Islam (Yanti Naimah et al., 2025). Tokoh-

tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina mengembangkan argumentasi metafisis untuk 

menjelaskan eksistensi Tuhan (Khasanah Uswatun, 2024), sedangkan Al-Ghazali 

mengintegrasikan rasionalitas dengan spiritualitas (Putri et al., 2025). Perdebatan antara 

Mu‘tazilah dan Ahlussunnah wal Jama‘ah memperkaya struktur berpikir teologis Islam, 

menunjukkan bahwa Ilmu Kalam merupakan arena intelektual yang dinamis dan produktif, di 

mana akal dan wahyu berinteraksi secara harmonis untuk memahami kebenaran (Anwar & 

Basri, 2021). 

Secara epistemologis, Ilmu Kalam memiliki karakter unik karena menggabungkan tiga 

dimensi kebenaran: wahyu, akal, dan realitas sosial. Ia berangkat dari keyakinan bahwa 

kebenaran agama tidak dapat dilepaskan dari rasionalitas manusia dan kemaslahatan 

masyarakat. Amat Zuhri dan Miftahul Ula menegaskan bahwa Ilmu Kalam menempati posisi 

istimewa dalam filsafat ilmu Islam karena mengajarkan cara berpikir logis, kritis, dan etis 

(M.B. Fikrul Fahmy Ali & M. Yunus Abu Bakar, 2025). Oleh karena itu, Ilmu Kalam tidak 

berhenti sebagai ilmu dogmatis, melainkan menjadi ilmu reflektif dan aplikatif yang 

menghubungkan keimanan dengan kehidupan sosial (Syafii, 2012). Pandangan Syafii dan M. 

Amin Abdullah memperkuat hal ini dengan menekankan pentingnya teologi praksis dan 

paradigma integratif-interkonektif yang membuka dialog antara agama, sains, dan 

kemanusiaan (Abdullah, 2000). 

Dalam konteks modern dan kontemporer, Ilmu Kalam mengalami rekonstruksi menjadi 

Teologi Islam yang terbuka dan lintas disiplin. Melalui pemikiran Ahmad Hanafi, Ilmu Kalam 

dikembangkan menjadi teologi rasional-komparatif yang mampu berdialog dengan tradisi 

keagamaan lain tanpa kehilangan esensi tauhid (Mukhlis, 2015). Di era sains dan globalisasi, 

Ilmu Kalam berperan penting dalam menjembatani agama dan ilmu pengetahuan modern, 

sebagaimana disoroti dalam artikel Ilmu Kalam dalam Menjawab Tantangan Modernitas dan 

Sains (Nabilah et al., 2024). Paradigma ini memperlihatkan bahwa Islam tidak menolak 

modernitas, tetapi menuntut agar modernitas dimaknai secara teologis, etis, dan humanistik. 



	

	

e-ISSN:	3064-0970,	p-ISSN:	3064-1519,	Hal	208-219 

 

Selain dimensi epistemologis dan historis, Ilmu Kalam juga memiliki relevansi sosial 

yang kuat. Nurul Hidayah, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Zakir Hasibuan menegaskan 

bahwa Ilmu Kalam modern berfungsi membangun moderasi beragama dan etika sosial umat 

Islam (Nurul Hidayah & Diah Novita Fardani, 2025). Dengan mengintegrasikan akal dan 

wahyu, Ilmu Kalam mampu menolak ekstremisme, intoleransi, dan fanatisme, serta 

menumbuhkan kesadaran kemanusiaan universal. Dalam konteks ini, Ilmu Kalam tidak lagi 

terbatas pada wacana ketuhanan, tetapi juga menjadi ilmu kemanusiaan yang mengarahkan 

manusia untuk berbuat adil, berfikir kritis, dan berakhlak mulia (Muhammad Zakir Hasibuan 

& Sapri Sapri, 2025). 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa sejarah dan perkembangan Ilmu Kalam 

menunjukkan perjalanan panjang transformasi intelektual Islam — dari teologi apologetik 

menuju teologi dialogis dan praksis; dari sistem dogma menuju disiplin ilmiah yang rasional; 

dan dari wacana internal ke ruang publik yang universal. Ilmu Kalam membuktikan bahwa 

Islam adalah agama yang menghargai akal, mengedepankan keadilan, dan terbuka terhadap 

perubahan zaman tanpa kehilangan akar spiritualnya. Oleh karena itu, Ilmu Kalam tetap 

relevan untuk dijadikan dasar pengembangan ilmu, etika, dan peradaban Islam di masa kini 

dan masa depan. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka. 

Pendekatan ini dipilih karena penelitian ini fokus pada pemahaman konseptual dan sejarah 

perkembangan Ilmu Kalam, bukan pada fenomena yang diamati di lapangan. Sumber data 

terdiri atas buku, jurnal ilmiah, artikel akademik, dan dokumen digital yang membahas 

pemikiran teologi Islam dari masa klasik hingga kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu mengidentifikasi, 

memilih, dan mengumpulkan literatur yang relevan (Annur, 2018; Ibrahim et al., 2022). 

Analisis data mengunakan teknik deskriptif-analitis, yaitu mendeskripsikan isi literatur secara 

sistematis, kemudian menganalisis makna dan relevansi teologisnya terhadap konteks 

pemikiran Islam modern. 

Prosedur penelitian dilakukan melalui empat tahap: (1) pengumpulan data literatur, (2) 

reduksi data untuk memilih sumber yang relevan, (3) penyajian data (Ibrahim et al., 2023; 

Sugiyono, 2020), dengan mengklasifikasi perkembangan Ilmu kalam berdasarkan periodisasi 

historis, (4) penarikan kesimpulan mengenai relevansi Ilmu Kalam dalam teologi kontemporer. 

 



 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 

213        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Latar Historis dan Dinamika Awal Kemunculan Ilmu Kalam 

Ilmu Kalam lahir sebagai respons terhadap dinamika sosial, politik, dan keagamaan 

yang melanda umat Islam pasca wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Pada masa Khulafaur Rasyidin, 

terutama setelah peristiwa fitnah kubra, terjadi berbagai perdebatan terkait legitimasi 

kekuasaan dan konsep keimanan yang memunculkan dampak teologis besar. Delia Putri dkk. 

menegaskan bahwa Ilmu Kalam pada awalnya tumbuh dari pergulatan internal umat Islam 

untuk menjawab persoalan tentang dosa besar, takdir, dan keadilan Tuhan (Putri et al., 2025). 

Konflik politik tersebut kemudian berkembang menjadi konflik intelektual, di mana persoalan 

iman dan amal menjadi bahan diskusi rasional. Dari konteks inilah muncul berbagai aliran awal 

seperti Khawarij, Murji’ah, Qadariyah, dan Jabariyah, yang menandai fase embrional lahirnya 

Ilmu Kalam. 

Aliran Khawarij menjadi pelopor perdebatan teologis pertama dalam Islam. Menurut 

artikel Aliran Khawarij dalam Perspektif Ilmu Kalam, kelompok ini menilai bahwa pelaku 

dosa besar keluar dari Islam dan dianggap kafir, sementara kaum Murji’ah menunda penilaian 

iman seseorang hingga akhirat (Karo-karo et al., 2024). Sementara itu, Qadariyah menekankan 

kebebasan manusia dalam menentukan nasibnya, berseberangan dengan Jabariyah yang 

menilai segala sesuatu sudah ditentukan sepenuhnya oleh Tuhan. Perbedaan-perbedaan ini 

menunjukkan bahwa Ilmu Kalam bukan sekadar wacana teologis, tetapi juga respons sosial 

atas krisis keimanan dan moral di tengah masyarakat Islam awal. Maka, pada fase ini, Ilmu 

Kalam berperan sebagai media dialektika dan klarifikasi teologis terhadap berbagai peristiwa 

politik dan etika keagamaan yang terjadi. 

Nurul Fajri Assakinah menambahkan bahwa kemunculan Ilmu Kalam tidak hanya 

disebabkan oleh faktor internal Islam, tetapi juga oleh interaksi lintas agama di wilayah Timur 

Tengah, khususnya dengan pemikiran Yahudi dan Kristen (Assakinah, 2022). Dalam situasi 

masyarakat multikultural itu, umat Islam harus mampu mempertahankan prinsip tauhid dan 

konsep kenabian secara rasional. Oleh karena itu, kalam menjadi wadah bagi para ulama untuk 

menyusun argumentasi intelektual terhadap tantangan teologis dari luar. Asal-usul Ilmu Kalam 

dengan demikian menunjukkan bahwa ia lahir bukan sekadar hasil konflik ideologis, tetapi 

juga buah dari dialog antaragama yang memperkaya pemikiran Islam. 

Perkembangan awal ini kemudian menghasilkan kesadaran bahwa keimanan tidak 

cukup dijaga dengan dogma, tetapi harus dipahami secara intelektual. Hal ini menandai 

perubahan paradigma dalam sejarah pemikiran Islam: dari teologi normatif menjadi teologi 

reflektif. Cecep Anwar dan Hasan Basri mencatat bahwa sejak awal, Ilmu Kalam sudah 



	

	

e-ISSN:	3064-0970,	p-ISSN:	3064-1519,	Hal	208-219 

 

menunjukkan ciri khasnya sebagai ilmu yang berpijak pada rasionalitas dalam membela wahyu 

(Anwar & Basri, 2021). Akal menjadi instrumen penting untuk meneguhkan keimanan, bukan 

untuk menggantikannya. Di sinilah Ilmu Kalam menempati posisi unik dalam sistem keilmuan 

Islam  ia berdiri di antara iman dan logika, antara wahyu dan realitas. 

Masa Keemasan Ilmu Kalam dan Pengaruh Filsafat 

Ilmu Kalam mencapai puncak kejayaannya pada masa Dinasti Abbasiyah (750–1258 

M), ketika kegiatan intelektual Islam berkembang pesat berkat dukungan politik dan ekonomi 

yang stabil. Rezzi Yanti Naimah dkk. menegaskan bahwa pada periode ini, Ilmu Kalam 

menjadi bagian penting dari tradisi intelektual Islam yang dipengaruhi oleh masuknya karya-

karya filsafat Yunani ke dunia Islam (Yanti Naimah et al., 2025). Lembaga Baitul Hikmah di 

Baghdad memainkan peran sentral dalam proses penerjemahan teks-teks Aristoteles, Plato, dan 

Plotinus. Hasilnya, muncul dialog intelektual antara pemikir Islam dan filsafat Yunani yang 

mendorong lahirnya tradisi rasional dalam Islam. 

Perpaduan antara akal dan wahyu melahirkan dua arus utama: Mu‘tazilah dan 

Ahlussunnah wal Jama‘ah. Delia Putri dkk. menjelaskan bahwa Mu‘tazilah dikenal dengan 

lima prinsip dasar ajaran mereka, yaitu tauhid, al-‘adl, al-wa‘d wa al-wa‘id, al-manzilah bayna 

al-manzilatayn, dan amar ma‘ruf nahi munkar (Putri et al., 2025). Mu‘tazilah menekankan 

rasionalitas Tuhan dan kebebasan manusia, namun pandangan mereka kemudian dianggap 

terlalu rasional hingga mengabaikan aspek spiritual. Sebagai tanggapan, muncul Asy‘ariyah 

dan Maturidiyah, yang berupaya menyeimbangkan antara akal dan wahyu, menolak 

ekstremisme rasional, tetapi juga menghindari fanatisme tekstual. 

Siti Uswatun Khasanah menyoroti bahwa pada masa ini terjadi integrasi besar antara 

filsafat, tasawuf, dan Ilmu Kalam yang melahirkan struktur keilmuan Islam yang harmonis 

(Khasanah Uswatun, 2024). Filsafat memberikan dasar metodologis, tasawuf memperdalam 

dimensi spiritual, dan Ilmu Kalam menegakkan argumentasi keimanan. Para pemikir seperti 

Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina mencoba menjelaskan eksistensi Tuhan melalui pendekatan 

logika dan metafisika. Di sisi lain, Al-Ghazali berperan besar dalam mengembalikan 

keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas dengan kritiknya terhadap para filosof dalam 

Tahafut al-Falasifah. Ia menegaskan bahwa akal perlu ditundukkan pada wahyu agar 

rasionalitas tidak kehilangan arah moral dan teologis. 

Kehadiran Al-Ghazali membawa Ilmu Kalam ke arah yang lebih komprehensif. Ia 

memadukan rasionalitas kalam dengan dimensi etika sufistik, sehingga menghasilkan teologi 

yang menyentuh aspek intelektual sekaligus spiritual umat Islam. Hal ini membuktikan bahwa 

Ilmu Kalam bukan hanya sistem logika teologis, tetapi juga sarana mendekatkan diri kepada 



 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 

215        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 

Allah melalui kesadaran rasional dan moral. Puncak masa ini menunjukkan bahwa Islam 

mampu berdialog dengan ilmu dan filsafat tanpa kehilangan keimanannya. 

Perubahan Paradigma Epistemologi dan Filsafat Ilmu dalam Ilmu Kalam 

Epistemologi Ilmu Kalam berkembang seiring kemajuan peradaban Islam dan 

tantangan intelektual yang dihadapi. Amat Zuhri dan Miftahul Ula menjelaskan bahwa Ilmu 

Kalam memiliki struktur epistemologis yang unik karena memadukan tiga pendekatan 

kebenaran: korespondensi (kebenaran wahyu), koherensi (logika rasional), dan pragmatisme 

(kemanfaatan sosial) (M.B. Fikrul Fahmy Ali & M. Yunus Abu Bakar, 2025). Pendekatan ini 

menjadikan kalam sebagai ilmu rasional sekaligus spiritual. Kebenaran Ilmu Kalam bukan 

hanya benar secara tekstual, tetapi juga harus logis dan memberi manfaat bagi masyarakat. 

Pandangan ini mengangkat Ilmu Kalam dari sekadar teologi dogmatis menjadi teologi 

fungsional yang relevan dengan kehidupan sosial. 

Syafii, dalam Dari Ilmu Tauhid/Ilmu Kalam ke Teologi, menilai bahwa teologi Islam 

harus mengalami pergeseran paradigma menuju teologi praksis, yaitu teologi yang berbicara 

tentang realitas sosial dan kemanusiaan (Syafii, 2012). Ia mengusulkan agar Ilmu Kalam tidak 

berhenti pada tataran metafisika Tuhan, tetapi juga menjawab persoalan konkret seperti 

ketidakadilan sosial, kemiskinan, dan disintegrasi moral. Hal ini menunjukkan bahwa 

epistemologi kalam modern mengarah pada keterlibatan sosial dan aktualisasi iman dalam 

tindakan. 

Sementara itu, M. Amin Abdullah mengembangkan konsep integratif-interkonektif 

untuk menjembatani Ilmu Kalam dengan ilmu sosial dan humaniora (Abdullah, 2000). Ia 

menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional modern, dengan menegaskan bahwa 

keduanya berasal dari sumber ilahi yang sama. Paradigma ini menjadikan Ilmu Kalam sebagai 

meta-discipline yang dapat berdialog dengan sains, etika, dan budaya. Dengan pendekatan ini, 

Ilmu Kalam tidak hanya mempertahankan iman, tetapi juga mengarahkan manusia untuk 

menggunakan akalnya demi kemaslahatan umat. 

Perkembangan epistemologi ini menunjukkan bahwa Ilmu Kalam selalu dinamis dan 

adaptif terhadap konteks zamannya. Pada masa klasik, ia menjadi alat pembelaan iman; 

sedangkan pada masa modern, ia berfungsi sebagai sarana dialog dan refleksi. Oleh karena itu, 

Ilmu Kalam dapat dianggap sebagai cerminan evolusi rasionalitas Islam dari apologetik menuju 

kritis, dari defensif menuju dialogis, dan dari dogmatis menuju praksis. 

Rekonstruksi Ilmu Kalam di Era Modern dan Kontemporer 

Perkembangan Ilmu Kalam di era modern ditandai dengan usaha para pemikir untuk 

menyesuaikan teologi Islam dengan kemajuan zaman. Syaiful Arif, dalam kajiannya terhadap 



	

	

e-ISSN:	3064-0970,	p-ISSN:	3064-1519,	Hal	208-219 

 

pemikiran Ahmad Hanafi, menyebut bahwa Ilmu Kalam modern mengalami transformasi 

menuju Teologi Islam sebagai disiplin akademik(Mukhlis, 2015). Hanafi memperkenalkan 

pendekatan historis-komparatif dengan membandingkan Islam, Kristen, dan Yahudi. 

Tujuannya bukan menyamakan ajaran, tetapi menegaskan keunggulan teologi Islam melalui 

pendekatan rasional dan ilmiah. Pendekatan ini memperluas cakrawala kalam dan 

menjadikannya ilmu yang inklusif dan kontekstual. 

Artikel Ilmu Kalam dalam Menjawab Tantangan Modernitas dan Sains menekankan 

pentingnya dialog antara agama dan sains sebagai sarana untuk memperkuat relevansi teologi 

Islam di era modern (Nabilah et al., 2024). Dalam konteks modernitas, umat Islam dihadapkan 

pada pertanyaan-pertanyaan baru seputar eksistensi Tuhan, penciptaan alam, dan relasi agama 

dengan sains. Ilmu Kalam modern harus mampu menjawabnya dengan argumentasi ilmiah 

tanpa kehilangan dasar keimanannya. Oleh karena itu, rekonstruksi Ilmu Kalam modern 

diarahkan untuk menjadi teologi rasional dan empiris, yang memadukan wahyu dengan hasil 

pengamatan ilmiah. 

Nurul Hidayah dan Diah Novita Fardani menyatakan bahwa Ilmu Kalam kontemporer 

harus berfungsi sebagai pendekatan keagamaan yang moderat dan dialogis (Nurul Hidayah & 

Diah Novita Fardani, 2025). Di tengah meningkatnya polarisasi ideologis, Ilmu Kalam 

berperan menanamkan nilai toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman. Dengan cara 

ini, Ilmu Kalam tidak lagi sekadar sistem keyakinan, tetapi juga instrumen sosial untuk 

membangun harmoni di tengah masyarakat plural. 

Muhammad Zakir Hasibuan dan Sapri menegaskan bahwa inti dari teologi moderat 

adalah keseimbangan antara akal dan wahyu (Muhammad Zakir Hasibuan & Sapri Sapri, 

2025). Mereka menilai bahwa Ilmu Kalam berperan penting dalam membangun wasathiyah 

(moderasi Islam), karena melalui teologi rasional, umat mampu menolak ekstremisme dan 

sikap fanatik. Dengan demikian, Ilmu Kalam modern bukan hanya teologi untuk Tuhan, tetapi 

juga teologi untuk kemanusiaan dan perdamaian global. 

Relevansi dan Implikasi Ilmu Kalam bagi Kehidupan Sosial dan Intelektual 

Amat Zuhri dan Miftahul Ula menyebut Ilmu Kalam sebagai pilar filsafat ilmu Islam 

karena mengajarkan prinsip berpikir kritis, objektif, dan reflektif dalam beragama(M.B. Fikrul 

Fahmy Ali & M. Yunus Abu Bakar, 2025) Dengan demikian, Ilmu Kalam melatih umat untuk 

berpikir sistematis, tidak fanatik, dan terbuka terhadap perbedaan pandangan. Prinsip ini 

menjadi dasar bagi perkembangan ilmu-ilmu lain seperti fikih, tafsir, dan tasawuf yang 

semuanya bersandar pada rasionalitas iman. Maka, Ilmu Kalam bukan sekadar ilmu teologi, 

tetapi juga metodologi berpikir keislaman. 



 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 

217        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 

Siti Uswatun Khasanah menegaskan bahwa Ilmu Kalam dapat memperkuat moralitas 

dan spiritualitas masyarakat (Khasanah Uswatun, 2024). Ketika manusia memahami Tuhan 

melalui nalar yang sehat, maka keimanannya menjadi kokoh dan aplikatif. Ilmu Kalam 

mengajarkan bahwa iman harus berbuah pada amal dan etika sosial. Hal ini menjadikan kalam 

tidak hanya membahas Tuhan, tetapi juga membentuk kesadaran manusia tentang tanggung 

jawab sosial dan moral. 

Dalam konteks modern Indonesia, M. Amin Abdullah dan Nurul Hidayah menilai 

bahwa Ilmu Kalam dapat menjadi pijakan konseptual bagi moderasi beragama dan kehidupan 

multicultural (Nurul Hidayah & Diah Novita Fardani, 2025). Pendekatan rasional dalam Ilmu 

Kalam memungkinkan terjadinya dialog lintas agama dan budaya, serta menghindarkan umat 

dari eksklusivisme. Melalui integrasi antara wahyu dan akal, Ilmu Kalam berfungsi menjaga 

keseimbangan antara keyakinan dan keterbukaan. 

Akhirnya, Ilmu Kalam yang relevan bagi zaman kini adalah Ilmu Kalam yang hidup di 

tengah realitas, bukan yang berhenti di ruang debat akademik. Ia harus menjawab persoalan 

keadilan sosial, krisis moral, dan spiritualitas modern. Dengan demikian, Ilmu Kalam menjadi 

sumber inspirasi untuk membangun peradaban Islam yang rasional, moderat, dan berkeadaban. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa ilmu kalam 

merupakan disiplin keilmuan dalam Islam yang berkembang sebagai upaya untuk 

mempertahankan kemurnian akidah serta menjawab berbagai persoalan teologis yang muncul 

sepanjang sejarah. Akar kelahirannya dapat ditelusuri sejak masa sahabat, ketika umat Islam 

mulai berhadapan dengan persoalan politik, perbedaan penafsiran, dan masuknya pemikiran 

asing. Pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, ilmu kalam berkembang pesat melalui 

perdebatan teologis antara berbagai aliran, seperti Khawarij, Murji’ah, Mu‘tazilah, dan Ahlus 

Sunnah wal Jama‘ah. Puncak perkembangan ilmu kalam terjadi ketika para ulama seperti al-

Asy‘ari dan al-Maturidi berhasil menyusun kerangka teologis yang lebih moderat dan mampu 

menjembatani antara akal dan wahyu. Sejak itu ilmu kalam tidak hanya berfungsi sebagai alat 

mempertahankan akidah, tetapi juga menjadi instrumen intelektual yang mempengaruhi 

filsafat, hukum Islam, serta dinamika pemikiran keagamaan. Dalam perkembangannya, ilmu 

kalam terus mengalami pembaruan, terutama ketika berhadapan dengan isu-isu kontemporer 

seperti modernitas, sains, pluralisme, dan tantangan global lainnya. Secara keseluruhan, ilmu 



	

	

e-ISSN:	3064-0970,	p-ISSN:	3064-1519,	Hal	208-219 

 

kalam telah memberikan kontribusi besar dalam membentuk sistem teologi Islam yang 

rasional, sistematis, dan mampu menjawab tantangan zaman. 

Saran 

Berdasarkan kesimpulan di atas, maka ada beberapa saran yang akan disampaikan 

penulis, yakni Pertama, studi ilmu kalam perlu terus dikembangkan dengan pendekatan 

interdisipliner sehingga mampu berdialog dengan ilmu pengetahuan modern. Kedua, penelitian 

historis tentang dinamika aliran-aliran teologi Islam perlu diperluas agar pemahaman umat 

lebih komprehensif. Ketiga, pendidikan Islam hendaknya mengintegrasikan ilmu kalam secara 

proporsional untuk menumbuhkan cara berpikir kritis dan moderat. Keempat, ulama dan 

akademisi perlu menyusun formulasi teologi baru yang tetap berakar pada tradisi, namun 

relevan dengan persoalan kontemporer umat Islam. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Abdullah, M. A. (2000). Kajian Ilmu Kalam di IAIN Menyongsong Perguliran Paradigma 
Keilmuan Keislaman pada Era Milenium Ketiga. Journal Aljamiah, 61(65), 78–101. 

Annur, S. (2018). Metodologi Penelitian Pendidikan Analisis Data Kuantitatif dan Kualitatif. 
Noer Fikri Offset. 

Anwar, C., & Basri, H. (2021). Modul Ilmu Kalam (N. Hannah (ed.); kedua). Direktorat Jendral 
Pendidikan Islam. 

Assakinah, N. F. (2022). Risalah : Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Asal Usul Ilmu Kalam 

Persefektif Ilmuwan Timur dan Barat Analisis Karya Alexander Treiger. 8(4), 1200–
1212. 

Ibrahim, Marhama, & Alya, N. (2023). Kepala Madrasah Sebagai Motivator. PRODU: 

Prokurasi Edukasi-Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 46–55. 

Ibrahim, Prasetyo, A., Niswah, C., & Zulkipli. (2022). Sarana dan Prasarana Pendidikan di 
Madrasah Ibtidaiyah. Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 2(3), 
170–181. https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v2i3.578 

Karo-karo, S., Maulana, I., & Lubis, Z. (2024). Aliran Khawarij Dalam Perspektif Ilmu Kalam. 
9(1), 14–22. 

Khasanah Uswatun, S. (2024). FILSAFAT ISLAM, TASAWUF DAN ILMU KALAM: Suatu 
Tinjauan Historis. Jurnal Al Ashriyyah, 10(1), 41–50. 

M.B. Fikrul Fahmy Ali, & M. Yunus Abu Bakar. (2025). Ilmu Kalam dalam Bingkai Filsafat 
Ilmu. AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam, 2(1), 152–169. 
https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i1.58 

Muhammad Zakir Hasibuan, & Sapri Sapri. (2025). Aliran Ilmu Kalam dan Pokok Pikirannya 
Masing-masing. Jurnal Miftahul Ilmi: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 138–
158. https://doi.org/10.59841/miftahulilmi.v2i1.46 

Mukhlis, F. H. (2015). Model Penelitian Kalam; Teologi Islam (Ilmu Kalam) Ahmad Hanafi. 
Dialogia, 13(2), 177–190. https://doi.org/10.21154/dialogia.v13i2.293 

https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v2i3.578
https://doi.org/10.59841/miftahulilmi.v2i1.46
https://doi.org/10.21154/dialogia.v13i2.293


 
 
 

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam 

219        AL-MUSTAQBAL– VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025  

 

Nabilah, N. W., Eti, & Kambali. (2024). Kajian periode klasik ilmu kalam: sejarah, pemikiran 
dan pengaruhnya. Journal UNISBA, 13(1), 11–18. 
https://doi.org/10.29313/tjpi.v13i1.12956 

Nurul Hidayah, & Diah Novita Fardani. (2025). Pemahaman Konseptual Ilmu Kalam Dalam 
Perspektif Pemikiran Islam Klasik Dan Kontemporer. Journal Central Publisher, 
3(3), 292–299. https://doi.org/10.60145/jcp.v3i3.374 

Putri, D., Azzahra, A. M., Sidik, M. F., Faturahman, N., Nurul, F., Amirudin, J., Islam, P. A., 
& Garut, U. (2025). Sejarah Dan Perkembangan Pemikiran Ilmu Kalam History and 
Development of Natural Science Thinking. Jurnal Jicn Nusantara Cendikiawan, 1, 
11257–11264. 

Sugiyono. (2020). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D. 

Syafii. (2012). DARI ILMU TAUHID / ILMU KALAM KE TEOLOGI : Journal 

Amintheologia, 23(1), 1–15. 

Yanti Naimah, R., Afrizal, A., & Sawaluddin, S. (2025). Bani Abbas: Kemajuan Ilmu, Ilmu 
Kalam, Filsafat, Sains. Global: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(1), 1–7. 

 

 

https://doi.org/10.29313/tjpi.v13i1.12956
https://doi.org/10.60145/jcp.v3i3.374

