AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam

Volume. 2, Nomor. 4 November 2025

e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 208-219

DOI: https://doi.org/10.59841 /al-mustagbal.v2i4.321

Tersedia: https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL

Sejarah dan Perkembangan Ilmu Kalam

Muhammad Fadhiil'*, Moh. Restu Hoeruman?

12Prodi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri Raden Fatah
Palembang, Indonesia
Email: m.fadhiil2701@email.com'”, mohrestu@radenfatah.ac.id?
*Penulis korespondensi: m.fadhiil2701@gmail.com’

Abstract. This study aims to review the historical development of theology from the classical period to the
contemporary period and its relationship with Islamic theological thought in the modern era. Theology plays an
important role as a basis for understanding the creed and an intellectual response to the challenges of thought in
every period of Islamic history. This study uses a qualitative approach with a literature study method on ten major
scientific works that discuss the development of Islamic theology. Data were collected through document review
and analyzed using descriptive-analytical techniques to trace the evolution of theological thought. The results
show that theology of theology experienced three main phases of development: the classical period which
emphasized rational defense of faith, the medieval period which combined reason and revelation in theological
thought, and the modern period which focused on the issue of pluralism and contemporary socio-religious
challenges. This study concludes that Islamic theology is a dynamic discipline and continues to adapt to the
intellectual and social contexts of each era.

Keywords: Contemporary Thought, Development of Thought, Islamic History; Islamic Theology; Kalam Science

Abstrak. Penelitian ini bertujuan mengulas untuk perkembangan sejarah Ilmu Kalam dari masa klasik sampai
masa kontemporer serta keterkaitannya dengan pemikiran teologi Islam pada era modern. Ilmu Kalam memiliki
peran penting sebagai dasar pemahaman akidah dan respons intelektual terhadap tantangan pemikiran dalam
setiap periode sejarah Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan Kualitatif dengan metode studi literatur
terhadap sepuluh karya Ilmiah utama yang membahas perkembangan teologi Islam. Data dikumpulkan melalui
telaah dokumen dan dianalisis dengan teknik deskriptif-analitis untuk menelusuri evolusi pemikiran teologis.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ilmu Kalam mengalami tiga fase perkembangan utama: masa klasik yang
menekankan pembelaan iman secara rasional, masa pertengahan yang memadukan akal dan wahyu dalam
pemikiran teologi, serta masa modern yang berfokus pada isu pluralisme dan tantangan sosial-keagamaan
kontemporer. Penelitian ini menyimpulkan bahwa teologi Islam merupakan displin ilmu yang bersifat dinamis
dan terus beradaptasi dengan konteks intelektual dan sosial di setiap masa.

Kata kunci: Ilmu Kalam; Pemikiran Kontemporer; Perkembangan Pemikiran; Sejarah Islam; Teologi Islam

1. LATAR BELAKANG

Ilmu Kalam merupakan salah satu cabang ilmu keislaman yang memiliki posisi sentral
dalam sejarah intelektual Islam, karena berfungsi menjaga kemurnian akidah dan menegakkan
dasar teologis umat. Secara etimologis, kalam berarti “pembicaraan” atau “dialog”, yang dalam
konteks teologis menunjuk pada upaya rasional untuk menjelaskan dan mempertahankan
keyakinan Islam dari berbagai tantangan internal maupun eksternal. Dalam sejarahnya, Ilmu
Kalam muncul sebagai respons terhadap dinamika sosial-politik yang melanda umat Islam
pasca wafatnya Rasulullah %, terutama setelah peristiwa fitnah kubra, perang Jamal, dan
perang Shiffin, yang memunculkan persoalan teologis tentang iman, dosa besar, dan takdir
manusia (Yanti Naimah et al., 2025).

Pada fase awal, perdebatan politik berubah menjadi diskursus teologis yang melahirkan

berbagai aliran pemikiran seperti Khawarij, Qadariyah, Jabariyah, dan Murji’ah, masing-

Naskah Masuk: 17 September 2025; Revisi: 21 Oktober 2025; Diterima: 28 November 2025;
Terbit: 30 November 2025


https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i4.321
https://ibnusinapublisher.org/index.php/AL-MUSTAQBAL
mailto:m.fadhiil2701@gmail.com
mailto:mohrestu@radenfatah.ac.id
mailto:m.fadhiil2701@gmail.com

Sejarah dan Perkembangan limu Kalam

masing dengan pandangan yang ekstrem dalam memahami hubungan antara iman, amal, dan
dosa (Muhammad Zakir Hasibuan & Sapri Sapri, 2025). Dari ketegangan ini kemudian muncul
aliran moderat yang dikenal sebagai Ahlussunnah wal Jama‘ah, dipelopori oleh dua tokoh
besar, Abu al-Hasan al-Asy‘ari (w. 324 H) dan Abu Mansur al-Maturidi (w. 333 H), yang
berusaha menyeimbangkan antara dalil naq/i dan ‘aqli dalam membangun teologi Islam(Putri
et al., 2025). Pemikiran mereka menjadi pondasi bagi apa yang kemudian dikenal sebagai arus
utama teologi Islam yang moderat dan inklusif, sebagaimana diuraikan oleh Hasibuan & Sapri
(2025) bahwa keseimbangan antara akal dan wahyu menjadi kunci harmoni pemikiran Islam
sepanjang sejarah (Muhammad Zakir Hasibuan & Sapri Sapri, 2025).

Ilmu Kalam mencapai masa kejayaan pada periode Dinasti Abbasiyah, ketika gerakan
penerjemahan besar-besaran terhadap karya-karya filsafat Yunani melahirkan pertemuan
antara rasionalitas dan iman. Dalam konteks ini, pemikir seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu
Sina, dan Al-Ghazali berperan penting dalam mengintegrasikan kalam, filsafat, dan tasawuf
sebagai tiga pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi dalam memahami Tuhan dan
eksistensi manusia (Khasanah Uswatun, 2024). Masa ini menandai lahirnya “teologi rasional
Islam” yang tidak hanya berfungsi mempertahankan akidah, tetapi juga mengembangkan
tradisi intelektual Islam yang meluas ke bidang sains dan filsafat (Yanti Naimah et al., 2025).

Di sisi lain, muncul pula aliran Mu‘tazilah, yang menekankan peran akal dalam
memahami agama. Mereka mengembangkan prinsip-prinsip seperti keadilan Tuhan, kebebasan
kehendak manusia, dan rasionalitas wahyu (Assakinah, 2022). Namun dominasi rasionalitas
ini mendapat kritik tajam dari kalangan Asy‘ariyah yang menilai bahwa akal tidak dapat berdiri
sendiri tanpa bimbingan wahyu. Pertarungan intelektual antara dua kutub ini melahirkan
dinamika teologis yang kaya, sebagaimana dijelaskan oleh Nurul Hidayah (2023), bahwa
perbedaan metodologis ini justru memperluas horizon pemikiran Islam dari teologi defensif
menuju teologi dialogis (Nurul Hidayah & Diah Novita Fardani, 2025).

Perkembangan Ilmu Kalam tidak terhenti pada masa klasik. Di era modern, muncul
pemikir seperti Ahmad Hanafi, Harun Nasution, dan Amin Abdullah yang berupaya
merevitalisasi [lImu Kalam agar relevan dengan konteks kontemporer. Hanafi memperkenalkan
istilah Teologi Islam sebagai padanan modern dari /lmu Kalam, dengan menggunakan
pendekatan historis-komparatif yang menggabungkan antara kalam klasik, filsafat, dan tradisi
Barat (Mukhlis, 2015). Ia menegaskan bahwa teologi Islam harus bersifat rasional dan terbuka
terhadap perkembangan zaman, serta membandingkan pandangan Islam dengan tradisi teologi

Yahudi dan Kristen sebagai bentuk perluasan wacana ilmiah (Mukhlis, 2015) Sementara itu,

209 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 208-219

Amin Abdullah mendorong terjadinya rekonstruksi teologi Islam melalui paradigma integratif-
interkonektif yang menghubungkan teologi, ilmu sosial, dan kemanusiaan (Abdullah, 2000).

Kajian-kajian kontemporer lainnya juga menunjukkan bahwa Ilmu Kalam memiliki
peran strategis dalam mengatasi problem sosial modern, seperti pluralisme, ekstremisme, dan
krisis kemanusiaan. Nurul Fajri Assakinah (2024) menegaskan bahwa asal-usul ilmu kalam
tidak semata bersumber dari perdebatan internal umat Islam, tetapi juga hasil interaksi dengan
pemikiran lintas agama yang memperkaya tradisi intelektual Islam(Assakinah, 2022).
Sedangkan Amat Zuhri (2023) menyoroti perlunya I[lmu Kalam dibangun di atas landasan
filsafat ilmu agar mampu menjawab persoalan kebenaran dan relevansi teologi di masa kini.

Dengan demikian, [lmu Kalam mengalami evolusi dari teologi apologetik menuju
teologi kritis dan kontekstual. Jika pada masa klasik ia berfungsi mempertahankan akidah dari
serangan eksternal, maka pada masa modern Ilmu Kalam menjadi sarana dialog antaragama
dan pemikiran lintas disiplin. Transformasi ini mencerminkan semangat Islam yang dinamis
dan terbuka terhadap perubahan zaman, sebagaimana ditegaskan oleh berbagai penelitian dari
masa Dinasti Abbasiyah hingga era akademik kontemporer Indonesia bahwa teologi Islam
yang hidup adalah teologi yang mampu berdialog dengan akal, realitas sosial, dan kemajuan
ilmu pengetahuan.

Namun, Sebagian besar penelitian sebelumnya hanya berfokus pada salah satu periode
perkembangan Ilmu Kalam, baik klasik maupun modern, sehingga belum banyak kajian yang
memetakan secara komprehensif kesinambungan historis antara keduanya. Selain itu, relevansi
Ilmu Kalam terhadap isu-isu kontemporer masih sering diposisikan secara parsial dan belum
dianalisis dalam satu kerangka teori yang utuh. Oleh karena itu, diperlukan kajian yang dapat
menjelaskan evolusi Ilmu Kalam dari masa awal higga masa modern sekaligus menegaskan
kontribusinya dalam menjawab persoalan teologis umat Islam saat ini.

Berdasrkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
perkembangan sejarah Ilmu Kalam dari masa klasik hingga kontemporer serta menjelaskan

relevansinya bagi pemikiran teologi Islam modern.

2. KAJIAN TEORITIS

Ilmu Kalam merupakan disiplin teologi Islam yang lahir dari dialektika sejarah,
sosial, dan intelektual umat Islam. Ia muncul sebagai respons terhadap problem keagamaan
dan politik yang timbul pasca wafatnya Rasulullah®, terutama menyangkut persoalan
kepemimpinan, dosa besar, dan keadilan Ilahi (Putri et al., 2025). Pada tahap awal, Ilmu Kalam

berfungsi mempertahankan kemurnian akidah Islam dari penyimpangan aliran-aliran seperti



Sejarah dan Perkembangan limu Kalam

Khawarij, Qadariyah, Jabariyah, dan Murji’ah (Karo-karo et al., 2024). Dari konteks ini,
terlihat bahwa kemunculan Ilmu Kalam merupakan jawaban historis terhadap pergolakan
sosial dan ideologis umat Islam, sekaligus bentuk rasionalisasi iman agar tidak terjebak pada
dogmatisme semata (Assakinah, 2022).

Pada masa Dinasti Abbasiyah, [lmu Kalam mencapai puncak kejayaan intelektualnya.
Perjumpaan antara teologi Islam dan filsafat Yunani melalui lembaga Baitul Hikmah
melahirkan tradisi rasionalisme yang kuat dalam Islam (Yanti Naimah et al., 2025). Tokoh-
tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina mengembangkan argumentasi metafisis untuk
menjelaskan eksistensi Tuhan (Khasanah Uswatun, 2024), sedangkan Al-Ghazali
mengintegrasikan rasionalitas dengan spiritualitas (Putri et al., 2025). Perdebatan antara
Mu‘tazilah dan Ahlussunnah wal Jama‘ah memperkaya struktur berpikir teologis Islam,
menunjukkan bahwa Ilmu Kalam merupakan arena intelektual yang dinamis dan produktif, di
mana akal dan wahyu berinteraksi secara harmonis untuk memahami kebenaran (Anwar &
Basri, 2021).

Secara epistemologis, [lmu Kalam memiliki karakter unik karena menggabungkan tiga
dimensi kebenaran: wahyu, akal, dan realitas sosial. Ia berangkat dari keyakinan bahwa
kebenaran agama tidak dapat dilepaskan dari rasionalitas manusia dan kemaslahatan
masyarakat. Amat Zuhri dan Miftahul Ula menegaskan bahwa Ilmu Kalam menempati posisi
istimewa dalam filsafat ilmu Islam karena mengajarkan cara berpikir logis, kritis, dan etis
(M.B. Fikrul Fahmy Ali & M. Yunus Abu Bakar, 2025). Oleh karena itu, [Imu Kalam tidak
berhenti sebagai ilmu dogmatis, melainkan menjadi ilmu reflektif dan aplikatif yang
menghubungkan keimanan dengan kehidupan sosial (Syafii, 2012). Pandangan Syafii dan M.
Amin Abdullah memperkuat hal ini dengan menekankan pentingnya teologi praksis dan
paradigma integratif-interkonektif yang membuka dialog antara agama, sains, dan
kemanusiaan (Abdullah, 2000).

Dalam konteks modern dan kontemporer, Ilmu Kalam mengalami rekonstruksi menjadi
Teologi Islam yang terbuka dan lintas disiplin. Melalui pemikiran Ahmad Hanafi, [lmu Kalam
dikembangkan menjadi teologi rasional-komparatif yang mampu berdialog dengan tradisi
keagamaan lain tanpa kehilangan esensi tauhid (Mukhlis, 2015). Di era sains dan globalisasi,
Ilmu Kalam berperan penting dalam menjembatani agama dan ilmu pengetahuan modern,
sebagaimana disoroti dalam artikel /lmu Kalam dalam Menjawab Tantangan Modernitas dan
Sains (Nabilah et al., 2024). Paradigma ini memperlihatkan bahwa Islam tidak menolak

modernitas, tetapi menuntut agar modernitas dimaknai secara teologis, etis, dan humanistik.

211 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 208-219

Selain dimensi epistemologis dan historis, [lImu Kalam juga memiliki relevansi sosial
yang kuat. Nurul Hidayah, M. Amin Abdullah, dan Muhammad Zakir Hasibuan menegaskan
bahwa Ilmu Kalam modern berfungsi membangun moderasi beragama dan etika sosial umat
Islam (Nurul Hidayah & Diah Novita Fardani, 2025). Dengan mengintegrasikan akal dan
wahyu, Ilmu Kalam mampu menolak ekstremisme, intoleransi, dan fanatisme, serta
menumbuhkan kesadaran kemanusiaan universal. Dalam konteks ini, [lmu Kalam tidak lagi
terbatas pada wacana ketuhanan, tetapi juga menjadi ilmu kemanusiaan yang mengarahkan
manusia untuk berbuat adil, berfikir kritis, dan berakhlak mulia (Muhammad Zakir Hasibuan
& Sapri Sapri, 2025).

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa sejarah dan perkembangan Ilmu Kalam
menunjukkan perjalanan panjang transformasi intelektual Islam — dari teologi apologetik
menuju teologi dialogis dan praksis; dari sistem dogma menuju disiplin ilmiah yang rasional;
dan dari wacana internal ke ruang publik yang universal. [lmu Kalam membuktikan bahwa
Islam adalah agama yang menghargai akal, mengedepankan keadilan, dan terbuka terhadap
perubahan zaman tanpa kehilangan akar spiritualnya. Oleh karena itu, Ilmu Kalam tetap
relevan untuk dijadikan dasar pengembangan ilmu, etika, dan peradaban Islam di masa kini

dan masa depan.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka.
Pendekatan ini dipilih karena penelitian ini fokus pada pemahaman konseptual dan sejarah
perkembangan Ilmu Kalam, bukan pada fenomena yang diamati di lapangan. Sumber data
terdiri atas buku, jurnal ilmiah, artikel akademik, dan dokumen digital yang membahas
pemikiran teologi Islam dari masa klasik hingga kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu mengidentifikasi,
memilih, dan mengumpulkan literatur yang relevan (Annur, 2018; Ibrahim et al., 2022).
Analisis data mengunakan teknik deskriptif-analitis, yaitu mendeskripsikan isi literatur secara
sistematis, kemudian menganalisis makna dan relevansi teologisnya terhadap konteks
pemikiran Islam modern.

Prosedur penelitian dilakukan melalui empat tahap: (1) pengumpulan data literatur, (2)
reduksi data untuk memilih sumber yang relevan, (3) penyajian data (Ibrahim et al., 2023;
Sugiyono, 2020), dengan mengklasifikasi perkembangan Ilmu kalam berdasarkan periodisasi

historis, (4) penarikan kesimpulan mengenai relevansi [lmu Kalam dalam teologi kontemporer.



Sejarah dan Perkembangan limu Kalam

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Historis dan Dinamika Awal Kemunculan Ilmu Kalam

Ilmu Kalam lahir sebagai respons terhadap dinamika sosial, politik, dan keagamaan
yang melanda umat Islam pasca wafatnya Rasulullah *#. Pada masa Khulafaur Rasyidin,
terutama setelah peristiwa fitnah kubra, terjadi berbagai perdebatan terkait legitimasi
kekuasaan dan konsep keimanan yang memunculkan dampak teologis besar. Delia Putri dkk.
menegaskan bahwa Ilmu Kalam pada awalnya tumbuh dari pergulatan internal umat Islam
untuk menjawab persoalan tentang dosa besar, takdir, dan keadilan Tuhan (Putri et al., 2025).
Konflik politik tersebut kemudian berkembang menjadi konflik intelektual, di mana persoalan
iman dan amal menjadi bahan diskusi rasional. Dari konteks inilah muncul berbagai aliran awal
seperti Khawarij, Murji’ah, Qadariyah, dan Jabariyah, yang menandai fase embrional lahirnya
[lmu Kalam.

Aliran Khawarij menjadi pelopor perdebatan teologis pertama dalam Islam. Menurut
artikel Aliran Khawarij dalam Perspektif lImu Kalam, kelompok ini menilai bahwa pelaku
dosa besar keluar dari Islam dan dianggap kafir, sementara kaum Murji’ah menunda penilaian
iman seseorang hingga akhirat (Karo-karo et al., 2024). Sementara itu, Qadariyah menekankan
kebebasan manusia dalam menentukan nasibnya, berseberangan dengan Jabariyah yang
menilai segala sesuatu sudah ditentukan sepenuhnya oleh Tuhan. Perbedaan-perbedaan ini
menunjukkan bahwa Ilmu Kalam bukan sekadar wacana teologis, tetapi juga respons sosial
atas krisis keimanan dan moral di tengah masyarakat Islam awal. Maka, pada fase ini, Ilmu
Kalam berperan sebagai media dialektika dan klarifikasi teologis terhadap berbagai peristiwa
politik dan etika keagamaan yang terjadi.

Nurul Fajri Assakinah menambahkan bahwa kemunculan Ilmu Kalam tidak hanya
disebabkan oleh faktor internal Islam, tetapi juga oleh interaksi lintas agama di wilayah Timur
Tengah, khususnya dengan pemikiran Yahudi dan Kristen (Assakinah, 2022). Dalam situasi
masyarakat multikultural itu, umat Islam harus mampu mempertahankan prinsip tauhid dan
konsep kenabian secara rasional. Oleh karena itu, kalam menjadi wadah bagi para ulama untuk
menyusun argumentasi intelektual terhadap tantangan teologis dari luar. Asal-usul [lmu Kalam
dengan demikian menunjukkan bahwa ia lahir bukan sekadar hasil konflik ideologis, tetapi
juga buah dari dialog antaragama yang memperkaya pemikiran Islam.

Perkembangan awal ini kemudian menghasilkan kesadaran bahwa keimanan tidak
cukup dijaga dengan dogma, tetapi harus dipahami secara intelektual. Hal ini menandai
perubahan paradigma dalam sejarah pemikiran Islam: dari teologi normatif menjadi teologi

reflektif. Cecep Anwar dan Hasan Basri mencatat bahwa sejak awal, Ilmu Kalam sudah

213 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 208-219

menunjukkan ciri khasnya sebagai ilmu yang berpijak pada rasionalitas dalam membela wahyu
(Anwar & Basri, 2021). Akal menjadi instrumen penting untuk meneguhkan keimanan, bukan
untuk menggantikannya. Di sinilah [lmu Kalam menempati posisi unik dalam sistem keilmuan
Islam ia berdiri di antara iman dan logika, antara wahyu dan realitas.

Masa Keemasan Ilmu Kalam dan Pengaruh Filsafat

Ilmu Kalam mencapai puncak kejayaannya pada masa Dinasti Abbasiyah (750-1258
M), ketika kegiatan intelektual Islam berkembang pesat berkat dukungan politik dan ekonomi
yang stabil. Rezzi Yanti Naimah dkk. menegaskan bahwa pada periode ini, Ilmu Kalam
menjadi bagian penting dari tradisi intelektual Islam yang dipengaruhi oleh masuknya karya-
karya filsafat Yunani ke dunia Islam (Yanti Naimah et al., 2025). Lembaga Baitul Hikmah di
Baghdad memainkan peran sentral dalam proses penerjemahan teks-teks Aristoteles, Plato, dan
Plotinus. Hasilnya, muncul dialog intelektual antara pemikir Islam dan filsafat Yunani yang
mendorong lahirnya tradisi rasional dalam Islam.

Perpaduan antara akal dan wahyu melahirkan dua arus utama: Mu‘tazilah dan
Ahlussunnah wal Jama‘ah. Delia Putri dkk. menjelaskan bahwa Mu‘tazilah dikenal dengan
lima prinsip dasar ajaran mereka, yaitu tauhid, al- ‘adl, al-wa ‘d wa al-wa ‘id, al-manzilah bayna
al-manzilatayn, dan amar ma ‘ruf nahi munkar (Putri et al., 2025). Mu‘tazilah menekankan
rasionalitas Tuhan dan kebebasan manusia, namun pandangan mereka kemudian dianggap
terlalu rasional hingga mengabaikan aspek spiritual. Sebagai tanggapan, muncul Asy‘ariyah
dan Maturidiyah, yang berupaya menyeimbangkan antara akal dan wahyu, menolak
ekstremisme rasional, tetapi juga menghindari fanatisme tekstual.

Siti Uswatun Khasanah menyoroti bahwa pada masa ini terjadi integrasi besar antara
filsafat, tasawuf, dan Ilmu Kalam yang melahirkan struktur keilmuan Islam yang harmonis
(Khasanah Uswatun, 2024). Filsafat memberikan dasar metodologis, tasawuf memperdalam
dimensi spiritual, dan Ilmu Kalam menegakkan argumentasi keimanan. Para pemikir seperti
Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina mencoba menjelaskan eksistensi Tuhan melalui pendekatan
logika dan metafisika. Di sisi lain, Al-Ghazali berperan besar dalam mengembalikan
keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas dengan kritiknya terhadap para filosof dalam
Tahafut al-Falasifah. la menegaskan bahwa akal perlu ditundukkan pada wahyu agar
rasionalitas tidak kehilangan arah moral dan teologis.

Kehadiran Al-Ghazali membawa Ilmu Kalam ke arah yang lebih komprehensif. Ia
memadukan rasionalitas kalam dengan dimensi etika sufistik, sehingga menghasilkan teologi
yang menyentuh aspek intelektual sekaligus spiritual umat Islam. Hal ini membuktikan bahwa

Ilmu Kalam bukan hanya sistem logika teologis, tetapi juga sarana mendekatkan diri kepada



Sejarah dan Perkembangan limu Kalam

Allah melalui kesadaran rasional dan moral. Puncak masa ini menunjukkan bahwa Islam
mampu berdialog dengan ilmu dan filsafat tanpa kehilangan keimanannya.
Perubahan Paradigma Epistemologi dan Filsafat Ilmu dalam Ilmu Kalam

Epistemologi Ilmu Kalam berkembang seiring kemajuan peradaban Islam dan
tantangan intelektual yang dihadapi. Amat Zuhri dan Miftahul Ula menjelaskan bahwa Ilmu
Kalam memiliki struktur epistemologis yang unik karena memadukan tiga pendekatan
kebenaran: korespondensi (kebenaran wahyu), koherensi (logika rasional), dan pragmatisme
(kemanfaatan sosial) (M.B. Fikrul Fahmy Ali & M. Yunus Abu Bakar, 2025). Pendekatan ini
menjadikan kalam sebagai ilmu rasional sekaligus spiritual. Kebenaran Ilmu Kalam bukan
hanya benar secara tekstual, tetapi juga harus logis dan memberi manfaat bagi masyarakat.
Pandangan ini mengangkat Ilmu Kalam dari sekadar teologi dogmatis menjadi teologi
fungsional yang relevan dengan kehidupan sosial.

Syafii, dalam Dari Ilmu Tauhid/Ilmu Kalam ke Teologi, menilai bahwa teologi Islam
harus mengalami pergeseran paradigma menuju teologi praksis, yaitu teologi yang berbicara
tentang realitas sosial dan kemanusiaan (Syafii, 2012). Ia mengusulkan agar [lmu Kalam tidak
berhenti pada tataran metafisika Tuhan, tetapi juga menjawab persoalan konkret seperti
ketidakadilan sosial, kemiskinan, dan disintegrasi moral. Hal ini menunjukkan bahwa
epistemologi kalam modern mengarah pada keterlibatan sosial dan aktualisasi iman dalam
tindakan.

Sementara itu, M. Amin Abdullah mengembangkan konsep integratif-interkonektif
untuk menjembatani [lmu Kalam dengan ilmu sosial dan humaniora (Abdullah, 2000). Ia
menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional modern, dengan menegaskan bahwa
keduanya berasal dari sumber ilahi yang sama. Paradigma ini menjadikan Ilmu Kalam sebagai
meta-discipline yang dapat berdialog dengan sains, etika, dan budaya. Dengan pendekatan ini,
Ilmu Kalam tidak hanya mempertahankan iman, tetapi juga mengarahkan manusia untuk
menggunakan akalnya demi kemaslahatan umat.

Perkembangan epistemologi ini menunjukkan bahwa Ilmu Kalam selalu dinamis dan
adaptif terhadap konteks zamannya. Pada masa klasik, ia menjadi alat pembelaan iman;
sedangkan pada masa modern, ia berfungsi sebagai sarana dialog dan refleksi. Oleh karena itu,
Ilmu Kalam dapat dianggap sebagai cerminan evolusi rasionalitas Islam dari apologetik menuju
kritis, dari defensif menuju dialogis, dan dari dogmatis menuju praksis.

Rekonstruksi Ilmu Kalam di Era Modern dan Kontemporer
Perkembangan Ilmu Kalam di era modern ditandai dengan usaha para pemikir untuk

menyesuaikan teologi Islam dengan kemajuan zaman. Syaiful Arif, dalam kajiannya terhadap

215 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 208-219

pemikiran Ahmad Hanafi, menyebut bahwa Ilmu Kalam modern mengalami transformasi
menuju Teologi Islam sebagai disiplin akademik(Mukhlis, 2015). Hanafi memperkenalkan
pendekatan historis-komparatif dengan membandingkan Islam, Kristen, dan Yahudi.
Tujuannya bukan menyamakan ajaran, tetapi menegaskan keunggulan teologi Islam melalui
pendekatan rasional dan ilmiah. Pendekatan ini memperluas cakrawala kalam dan
menjadikannya ilmu yang inklusif dan kontekstual.

Artikel Ilmu Kalam dalam Menjawab Tantangan Modernitas dan Sains menekankan
pentingnya dialog antara agama dan sains sebagai sarana untuk memperkuat relevansi teologi
Islam di era modern (Nabilah et al., 2024). Dalam konteks modernitas, umat Islam dihadapkan
pada pertanyaan-pertanyaan baru seputar eksistensi Tuhan, penciptaan alam, dan relasi agama
dengan sains. I[lmu Kalam modern harus mampu menjawabnya dengan argumentasi ilmiah
tanpa kehilangan dasar keimanannya. Oleh karena itu, rekonstruksi Ilmu Kalam modern
diarahkan untuk menjadi teologi rasional dan empiris, yang memadukan wahyu dengan hasil
pengamatan ilmiah.

Nurul Hidayah dan Diah Novita Fardani menyatakan bahwa Ilmu Kalam kontemporer
harus berfungsi sebagai pendekatan keagamaan yang moderat dan dialogis (Nurul Hidayah &
Diah Novita Fardani, 2025). Di tengah meningkatnya polarisasi ideologis, Ilmu Kalam
berperan menanamkan nilai toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman. Dengan cara
ini, [lmu Kalam tidak lagi sekadar sistem keyakinan, tetapi juga instrumen sosial untuk
membangun harmoni di tengah masyarakat plural.

Muhammad Zakir Hasibuan dan Sapri menegaskan bahwa inti dari teologi moderat
adalah keseimbangan antara akal dan wahyu (Muhammad Zakir Hasibuan & Sapri Sapri,
2025). Mereka menilai bahwa Ilmu Kalam berperan penting dalam membangun wasathiyah
(moderasi Islam), karena melalui teologi rasional, umat mampu menolak ekstremisme dan
sikap fanatik. Dengan demikian, Ilmu Kalam modern bukan hanya teologi untuk Tuhan, tetapi
juga teologi untuk kemanusiaan dan perdamaian global.

Relevansi dan Implikasi Ilmu Kalam bagi Kehidupan Sosial dan Intelektual

Amat Zuhri dan Miftahul Ula menyebut [lmu Kalam sebagai pilar filsafat ilmu Islam
karena mengajarkan prinsip berpikir kritis, objektif, dan reflektif dalam beragama(M.B. Fikrul
Fahmy Ali & M. Yunus Abu Bakar, 2025) Dengan demikian, Ilmu Kalam melatih umat untuk
berpikir sistematis, tidak fanatik, dan terbuka terhadap perbedaan pandangan. Prinsip ini
menjadi dasar bagi perkembangan ilmu-ilmu lain seperti fikih, tafsir, dan tasawuf yang
semuanya bersandar pada rasionalitas iman. Maka, Ilmu Kalam bukan sekadar ilmu teologi,

tetapi juga metodologi berpikir keislaman.



Sejarah dan Perkembangan limu Kalam

Siti Uswatun Khasanah menegaskan bahwa Ilmu Kalam dapat memperkuat moralitas
dan spiritualitas masyarakat (Khasanah Uswatun, 2024). Ketika manusia memahami Tuhan
melalui nalar yang sehat, maka keimanannya menjadi kokoh dan aplikatif. [lmu Kalam
mengajarkan bahwa iman harus berbuah pada amal dan etika sosial. Hal ini menjadikan kalam
tidak hanya membahas Tuhan, tetapi juga membentuk kesadaran manusia tentang tanggung
jawab sosial dan moral.

Dalam konteks modern Indonesia, M. Amin Abdullah dan Nurul Hidayah menilai
bahwa IImu Kalam dapat menjadi pijakan konseptual bagi moderasi beragama dan kehidupan
multicultural (Nurul Hidayah & Diah Novita Fardani, 2025). Pendekatan rasional dalam Ilmu
Kalam memungkinkan terjadinya dialog lintas agama dan budaya, serta menghindarkan umat
dari eksklusivisme. Melalui integrasi antara wahyu dan akal, [lmu Kalam berfungsi menjaga
keseimbangan antara keyakinan dan keterbukaan.

Akhirnya, [lmu Kalam yang relevan bagi zaman kini adalah [lmu Kalam yang hidup di
tengah realitas, bukan yang berhenti di ruang debat akademik. Ia harus menjawab persoalan
keadilan sosial, krisis moral, dan spiritualitas modern. Dengan demikian, [lmu Kalam menjadi

sumber inspirasi untuk membangun peradaban Islam yang rasional, moderat, dan berkeadaban.

5. KESIMPULAN DAN SARAN
Kesimpulan

Berdasarkan hasil pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa ilmu kalam
merupakan disiplin keilmuan dalam Islam yang berkembang sebagai upaya untuk
mempertahankan kemurnian akidah serta menjawab berbagai persoalan teologis yang muncul
sepanjang sejarah. Akar kelahirannya dapat ditelusuri sejak masa sahabat, ketika umat Islam
mulai berhadapan dengan persoalan politik, perbedaan penafsiran, dan masuknya pemikiran
asing. Pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, ilmu kalam berkembang pesat melalui
perdebatan teologis antara berbagai aliran, seperti Khawarij, Murji’ah, Mu‘tazilah, dan Ahlus
Sunnah wal Jama“‘ah. Puncak perkembangan ilmu kalam terjadi ketika para ulama seperti al-
Asy‘ari dan al-Maturidi berhasil menyusun kerangka teologis yang lebih moderat dan mampu
menjembatani antara akal dan wahyu. Sejak itu ilmu kalam tidak hanya berfungsi sebagai alat
mempertahankan akidah, tetapi juga menjadi instrumen intelektual yang mempengaruhi
filsafat, hukum Islam, serta dinamika pemikiran keagamaan. Dalam perkembangannya, ilmu
kalam terus mengalami pembaruan, terutama ketika berhadapan dengan isu-isu kontemporer

seperti modernitas, sains, pluralisme, dan tantangan global lainnya. Secara keseluruhan, ilmu

217 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0970, p-ISSN: 3064-1519, Hal 208-219

kalam telah memberikan kontribusi besar dalam membentuk sistem teologi Islam yang
rasional, sistematis, dan mampu menjawab tantangan zaman.
Saran

Berdasarkan kesimpulan di atas, maka ada beberapa saran yang akan disampaikan
penulis, yakni Pertama, studi ilmu kalam perlu terus dikembangkan dengan pendekatan
interdisipliner sehingga mampu berdialog dengan ilmu pengetahuan modern. Kedua, penelitian
historis tentang dinamika aliran-aliran teologi Islam perlu diperluas agar pemahaman umat
lebih komprehensif. Ketiga, pendidikan Islam hendaknya mengintegrasikan ilmu kalam secara
proporsional untuk menumbuhkan cara berpikir kritis dan moderat. Keempat, ulama dan
akademisi perlu menyusun formulasi teologi baru yang tetap berakar pada tradisi, namun

relevan dengan persoalan kontemporer umat Islam.

DAFTAR REFERENSI

Abdullah, M. A. (2000). Kajian Ilmu Kalam di IAIN Menyongsong Perguliran Paradigma
Keilmuan Keislaman pada Era Milenium Ketiga. Journal Aljamiah, 61(65), 78-101.

Annur, S. (2018). Metodologi Penelitian Pendidikan Analisis Data Kuantitatif dan Kualitatif.
Noer Fikri Offset.

Anwar, C., & Basri, H. (2021). Modul Ilmu Kalam (N. Hannah (ed.); kedua). Direktorat Jendral
Pendidikan Islam.

Assakinah, N. F. (2022). Risalah : Jurnal Pendidikan dan Studi Islam Asal Usul Ilmu Kalam
Persefektif [lmuwan Timur dan Barat Analisis Karya Alexander Treiger. 8(4), 1200—
1212.

Ibrahim, Marhama, & Alya, N. (2023). Kepala Madrasah Sebagai Motivator. PRODU:
Prokurasi Edukasi-Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 46-55.

Ibrahim, Prasetyo, A., Niswah, C., & Zulkipli. (2022). Sarana dan Prasarana Pendidikan di
Madrasah Ibtidaiyah. Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 2(3),
170-181. https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v2i3.578

Karo-karo, S., Maulana, 1., & Lubis, Z. (2024). Aliran Khawarij Dalam Perspektif [Imu Kalam.
9(1), 14-22.

Khasanah Uswatun, S. (2024). FILSAFAT ISLAM, TASAWUF DAN ILMU KALAM: Suatu
Tinjauan Historis. Jurnal Al Ashriyyah, 10(1), 41-50.

M.B. Fikrul Fahmy Ali, & M. Yunus Abu Bakar. (2025). Ilmu Kalam dalam Bingkai Filsafat
[Imu. AL-MUSTAQBAL: Jurnal ~ Agama  Islam, 2(1), 152-169.
https://doi.org/10.5984 1/al-mustagbal.v2i1.58

Muhammad Zakir Hasibuan, & Sapri Sapri. (2025). Aliran [lmu Kalam dan Pokok Pikirannya
Masing-masing. Jurnal Miftahul llmi: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 138—
158. https://doi.org/10.5984 1/miftahulilmi.v2i1.46

Mukhlis, F. H. (2015). Model Penelitian Kalam; Teologi Islam (Ilmu Kalam) Ahmad Hanafi.
Dialogia, 13(2), 177-190. https://doi.org/10.21154/dialogia.v13i2.293



https://doi.org/10.55606/khatulistiwa.v2i3.578
https://doi.org/10.59841/miftahulilmi.v2i1.46
https://doi.org/10.21154/dialogia.v13i2.293

Sejarah dan Perkembangan limu Kalam

Nabilah, N. W., Eti, & Kambali. (2024). Kajian periode klasik ilmu kalam: sejarah, pemikiran
dan pengaruhnya. Journal UNISBA, 13(1), 11-18.
https://doi.org/10.29313/tjpi.v13i1.12956

Nurul Hidayah, & Diah Novita Fardani. (2025). Pemahaman Konseptual Ilmu Kalam Dalam
Perspektif Pemikiran Islam Klasik Dan Kontemporer. Journal Central Publisher,
3(3), 292-299. https://doi.org/10.60145/jcp.v3i3.374

Putri, D., Azzahra, A. M., Sidik, M. F., Faturahman, N., Nurul, F., Amirudin, J., Islam, P. A.,
& Garut, U. (2025). Sejarah Dan Perkembangan Pemikiran Ilmu Kalam History and

Development of Natural Science Thinking. Jurnal Jicn Nusantara Cendikiawan, 1,
11257-11264.

Sugiyono. (2020). Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R & D.

Syafii. (2012). DARI ILMU TAUHID / ILMU KALAM KE TEOLOGI: Journal
Amintheologia, 23(1), 1-15.

Yanti Naimah, R., Afrizal, A., & Sawaluddin, S. (2025). Bani Abbas: Kemajuan Ilmu, Ilmu
Kalam, Filsafat, Sains. Global: Jurnal lImiah Multidisiplin, 2(1), 1-7.

219 AL-MUSTAQBAL- VOLUME. 2, NOMOR. 4 NOVEMBER 2025


https://doi.org/10.29313/tjpi.v13i1.12956
https://doi.org/10.60145/jcp.v3i3.374

