
Pemahaman Hadits   <Makan dengan Tiga Jari= dan <Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan= 
(Kajian Ma9anil Hadits) 

  127 

Pemahaman Hadits*  <Makan dengan Tiga Jari= dan <Perbedaan Usus Orang Mukmin 
dan Orang Kafir Ketika Makan= (Kajian Ma’anil Hadits) 

M. Fatih 
 

aProgram Studi Pendidikan Agama Islam Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya 
Mojokerto  

*Koresponden penulis: filsafatih@yahoo.com 
 

Abstract 

The understanding about hadith should consider many aspects, such as customs or 
traditions of the environment in which the hadith was narrated, the situations and 
conditions at that time, form of the expression used, the classification between the 
means in which local-temporal and individualistic objectives, paying attention to the 

hadiths that have same theme, making sure the meaning of words of the hadith, and 
another important aspect is the presence of the Prophet in various positions and 
functions, in which the Prophet's role as a human being, as a person, as a husband, as a 
messenger of God, as the statesman, as society leaders, as war leader and as a judge. 
Therefore, it is very important to understand of the hadith in its accordance; when it is 
understood textually, contextually, universally, based on the situation and locality, since 
rigid, radical, and static understanding means reject the existence of Islam as shalih li 
kulli zaman wa makan. 

Keywords: Understanding expression, positions of hadith, and functions of Prophet 

Pendahuluan 

Makanan merupakan salah satu 

kebutuhan pokok dan sumber energi. Organ-

organ tubuh memerlukan asupan yang cukup 

untuk bergerak dan menjalankan fungsinya, 

makanan yang dikonsumsi harus mengandung 

zat-zat yang dapat memenuhi kebutuhan tubuh, 

semisal protein, karbohidrat, lipids, mineral, 

vitamin, dan lain-lain, baik yang bersumber dari 

bahan-bahan nabati  maupun hewani. Demikian 

pentingnya fungsi makanan bagi tubuh, al-

Qur9an memerintahkan agar manusia 

memperhatikan perihal makanannya,1 bahkan 

sebagian ulama menilai bahwa makan adalah 

                                                 

* Dalam bahasa Arab sering disebut dengan fahm al-
hadits atau fiqh al-hadits. Menurut kamus bahasa 
Arab, kata fahm sinonim dengan kata fiqh, yang 

artinya memahami, mengerti atau mengetahui 
(8alima, 8arafa, dan adraka,). Lihat Louis Ma9luf, al-
Munjid fi al-Lughah wa al-A9lam, Beirut: Dar al-

Masyriq 1986, 591, 598. Sedangkan menurut Kamus 
Bahasa Indonesia, memahami artinya mengerti 
benar atau mengetahui benar. Adapun pemahaman 
berarti proses, perbuatan, cara memahami atau 
memahamkan. Lihat W.J.S. Poerwodarminto, Kamus 
Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka 1976, 

694 

1 QS. 8Abasa: 24 

bagian dari agama, karena ia adalah prasarana 

untuk meraih ilmu dan amal menuju ketaqwaan 

kepada Allah. Dari sini maka sekian banyak 

ayat al-Qur9an dan hadits berbicara tentang 

tuntunan urusan makan.2  

Dalam Islam makanan harus halal dan 
thayyib. Halal artinya makanan itu dibolehkan 
oleh agama, tidak diharamkan memakannya. 
Makanan haram ada dua macam. Pertama, 
haram karena zatnya seperti bangkai, darah, 
babi, dan lain-lain. Kedua, haram karena cara 
perolehannya yang tidak dibenarkan oleh 
agama, seperti memakan makanan hasil curian. 
Sedangkan thayyib artinya makanan itu baik 
dan bermanfaat untuk tubuh. Dengan kata lain, 
halal adalah sesuai kaidah syar9iyyah (ukhrawi), 
sedangkan thayyib berarti sesuai kaidah 
kesehatan (duniawi). Surat Thaha ayat 81 
menyatakan: 

Artinya : <Makanlah dari rezeki yang baik-
baik yang telah Kami berikan kepadamu 
dan janganlah melampaui batas, yang 
menyebabkan kemurkaan-Ku 
menimpamu. Barangsiapa ditimpa 
kemurkaan-Ku maka sungguh binasalah 
dia.= 

                                                 
2 Al-Ghazali, Ihya9 Ulumiddin, II, 2.  



PROGRESSA Journal of Islamic Religious Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017 

 

  128 

Ayat ini memberikan dua tuntunan 
penting dalam urusan makanan. Pertama, kita 
harus selektif dalam memilih makanan dan 
hanya mengkonsumsi makanan yang baik dan 
bermanfaat saja bagi tubuh. Kedua, makan 
secara proporsional atau tidak berlebihan. 
Dengan kata lain kita harus berpegang pada 
prinsip keseimbangan, baik dalam jenis 
makanannya, ukuran atau porsinya, dan 
seimbang dalam polanya. Ayat tersebut juga 
mengingatkan, jika kedua hal ini tidak 
terpenuhi maka kemurkaan Allah akan datang 
menimpa dalam bentuk penyakit yang 
membawa kepada kematian.  

 Perhatian Nabi saw. tentang tuntunan 
yang berkenaan dengan soal makanan dan 
minuman sangatlah besar. Ini bisa dilihat dalam 
kitab-kitab hadits yang mencantumkan 
pembahasan secara khusus tentang makanan 
dan minuman, seperti misalnya dalam al-Kutub 
al-Sittah (enam kitab kumpulan hadits) yang 
meliputi kitab Shahih Bukhari,3 Shahih Muslim,4 
Sunan Abu Dawud,5 Sunan Tirmidzi,6 Sunan 
Nasa9i,7 dan Sunan Ibnu Majah.8 Dalam kitab-
kitab ini, pembahasan tentang tuntunan makan 
dan minum dimasukkan di bawah judul bab 

                                                 
3 Kitab al-Ath9imah (Bab tentang Makanan) memuat 
57 sub bab, berisi 90 hadits, mulai hadits nomor 5376 
hingga 5466. Kitab al-Asyribah (Bab tentang 
minuman) memuat 30 sub bab, berisi 64 hadits, 
mulai hadits nomor 5575 hingga 5639.  

4 Kitab al-Asyribah (Bab tentang Minuman, tetapi 
membahas juga tentang makanan) memuat 35 sub 
bab yang berisi sebanyak 85 hadits, mulai hadits 
nomor 1979 hingga 2064. 

5 Kitab al-Asyribah (Bab tentang minuman) memuat 
22 sub bab, berisi 66 hadits mulai hadits nomor 3669 
hingga 3735. Kitab al-Ath9imah (Bab tentang 
Makanan) memuat 55 sub bab, berisi 118 hadits, 
mulai hadits nomor 3736 hingga 3854. 

6 Abwab al-Ath9imah (Bab-bab tentang Makanan) 
memuat 48 bab, berisi 72 hadits, mulai hadits nomor 
1788 hingga 1860. Abwab al-Asyribah (Bab-bab 
tentang Minuman) memuat 21 bab, berisi 35 hadits, 
mulai hadits nomor 1861 hingga 1896.  

7 Kitab al-Asyribah (Bab tentang Minuman, tetapi 
membahas juga tentang makanan) memuat 59 sub 
bab, berisi 218 hadits, mulai hadits nomor 5540 
hingga 5758. 

8 Kitab al-Ath9imah (Bab tentang Makanan) memuat 
62 sub bab, berisi 119 hadits, mulai hadits nomor 
3251 hingga 3370. Kitab al-Asyribah (Bab tentang 
minuman) memuat 27 sub bab, berisi 64 hadits, 
mulai hadits nomor 3371 hingga 3435. 

tentang makanan (al-ath9imah) dan minuman (al-
asyribah). Jika dicermati lebih mendalam, 

tuntunan tentang hal tersebut sebenarnya 
terdapat pula dalam judul bab lainnya, semisal 
tentang sembelihan, berburu binatang, dan lain-
lain. Selain enam kitab di atas, masih banyak 
kitab-kitab hadits yang lain yang juga 
menampilkan hadits-hadits yang berisi 
tuntunan Nabi saw. tentang makan dan minum. 

Salah satu rahasia kesehatan Nabi saw. 
adalah terletak pada pengaturan makan dan 
minum yang bagus, sehingga beliau sangat 
jarang sakit dan itu pun disebabkan oleh faktor 
di luar dirinya bukan sebab kecerobohan atau 
kesengajaan, seperti sakit terkena sihir, terkena 
racun orang yahudi, terluka saat berperang, 
sakit kepala saat perjalanan, dan semisalnya.9 

Tulisan ini membahas beberapa hadits yang 
berkaitan dengan pola dan cara makan Nabi 
saw. dalam perspektif kajian ma9anil hadits, 
meliputi hadits tentang makan dengan tiga jari 
dan hadits tentang orang mukmin makan 
dengan satu usus sedangkan orang kafir dengan 
tujuh usus. Kajian ini dimaksudkan untuk 
memberikan pemahaman yang lebih segar dan 
aktual terhadap hadits-hadits dengan tema-
tema di atas, atau setidaknya memberikan 
second opinion terhadap pemahaman mengenai 
hadits-hadits tersebut.  

Pembahasan  

Salah satu tuntunan makan Nabi saw. 

yang disalahpahami sebagian orang adalah 
makan dengan tiga jari. Mereka memandang 
bahwa tuntunan tidak realistis karena sulit 
dipraktekkan dalam kehidupan sehari-hari. 
Penulis yakin,  pandangan ini muncul 
karena ketidaktahuan tentang tujuan dan 
pemahaman hadits yang menjelaskan tentang 
tuntunan tersebut. Hadits yang dimaksud 
adalah sebagai berikut:  

Artinya : <Dari Ibnu Ka9ab bin Malik dari 
bapaknya ia berkata: Dahulu Rasulullah 
saw. makan dengan menggunakan tiga 
jari, dan menjilati tangannya sebelum 
membersihkannya.= (HR. Muslim, No. 
2032)10 

                                                 
9 Abu Ibrahim Muhammad Ali A.M.. Pola makan 
sehat ala Nabi, dalam 
www.ibnumajjah.wordpress.com 

10 Hadits ini juga diriwayatkan oleh Abu Dawud, 
Bab: al-Ath9imah, sub bab: fi al-mindil, hadits nomor 



Pemahaman Hadits   <Makan dengan Tiga Jari= dan <Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan= 
(Kajian Ma9anil Hadits) 

  129 

  

Menurut an-Nawawi, tuntunan makan 
dengan tiga jari tidak berlaku untuk setiap jenis 
makanan. Makanan seperti kuah dan 
semisalnya, tentu tidak mungkin dikonsumsi 
dengan cara tersebut.11 Nabi saw. paling sering 
makan dengan tiga jari, karena cara ini 
dipandang paling maslahah dan manfaat. 
Makan dengan satu jari tentu sangat 
menyulitkan karena tidak bisa menjangkau 
makanan secara memadai, sehingga seseorang 
tidak dapat merasakan lezatnya makanan. Cara 
juga ini dinilai sebagai cara makan orang 
sombong yang kurang menghargai rezeki 
makanan. Sedangkan makan dengan dua jari 
menyerupai cara makan setan. Makan dengan 
empat jari dinilai kurang baik, karena Allah itu 
ganjil dan menyukai bilangan ganjil. Adapun 
makan dengan lima jari berdampak pada 
besarnya porsi yang masuk ke mulut, sehingga 
saluran percernaan menjadi sesak dan bekerja 
lebih ekstra untuk memprosesnya yang 
berdampak kurang baik bagi tubuh. Dari sini 
maka makan dengan tiga jari dipandang sebagai 
cara yang paling bagus dan bermanfaat.12 

Menurut Syekh Shalih bin 8Utsaimin, 
makan dengan tiga jari, yaitu jari tengah, 
telunjuk dan ibu jari, lebih menunjukkan 
ketidakrakusan dan sikap taawadhu9. Ini 
berlaku bagi makanan yang memang cukup 
dilakukan dengan tiga jari. Adapun makanan 
yang tidak mungkin dikonsumsi dengan tiga 

jari seperti nasi maka boleh dimakan dengan 
lebih dari tiga jari. Namun, makanan yang bisa 
dikonsumsi dengan tiga jari lebih utama bila 
dimakan dengan tiga jari, karena demikian 
itulah sunnah Nabi saw.13 Dalam riwayat Sa9id 
bin Manshur memang dikemukakan bahwa 
Nabi makan dengan lima jari, tetapi menurut 
an-Nawawi, cara ini jarang beliau lakukan dan 
sekedar untuk menjelaskan kebolehannya, atau 
beliau menggunakannya untuk memakan 

                                                                        

3848; HR. Tirmidzi, Bab: al-Ath9imah, sub bab: ma 
ja9a fi al-luqmah tasquthu, hadits nomor 1803; HR. 
Nasa9i bab: al-walimah, sub bab: bi kam ishbi9 
ya9kulu, hadits nomor 6719.  
11 Imam Nawawi, Syarh an-Nawawi 8ala Muslim, XIII, 

203-204. 

12 An-Nawawi, Dalilul Falihin, V, 234-235.  

13 Shalih bin 8Utsaimin, Syarah Riyadhus Shalihin, IV, 

229. 

makanan yang bersifat cair.14  

Mencermati penjelasan para pakar di 
atas, hadits tentang makan dengan tiga jari 
bersifat fleksible, moderat, dan kondisional. 
Pesan dan spirit yang diusung adalah makan 
secara proporsional, tidak berlebihan, menjaga 
kebersihan, dan mengedepankan etika baik 
secara vertikal maupun horisontal. Menurut 
Yusuf al-Qardhawi, dalam memahami hadits 
Nabi saw. harus berpegang dan mementingkan 
makna substansial atau tujuan dan sasaran 
hakiki teks hadits. Sebab sarana dan prasarana 
yang tampak pada lahiriyah hadits dapat 
berubah-ubah dari satu masa ke masa lainnya, 
dari satu lingkungan ke lingkungan lainnya, 
bahkan semua itu mengalami perubahan. Untuk 
itu, kata al-Qardhawi, kita tidak boleh 
mencampuradukkan antara tujuan (yang hakiki 
dan abadi) yang hendak dicapai oleh hadits 
dengan prasarana temporer atau local yang 
menunjang pencapaian tujuan. Dengan 
demikian, bila suatu hadits menyebutkan sarana 
tertentu untuk mencapai tujuan, maka sarana 
tersebut tidak bersifat mengikat, karena sarana 
tersebut adakalanya berubah dengan adanya 
perubahan lingkungan, zaman, adat kebiasaan, 
dan lain sebagainya.15  

Dengan ungkapan yang sangat tegas, al-
Qardhawi menyatakan bahwa ketika suatu 
hadits menunjuk kepada sesuatu yang 
menyangkut sarana atau prasarana tertentu, 
maka itu hanyalah untuk menjelaskan tentang 

suatu fakta, tetapi sama sekali tidak 
dimaksudkan untuk mengikat kita dengannya, 
atau pun membekukan diri kita di sampingnya. 
Bahkan seandainya al-Qur9an sendiri 
menegaskan tentang suatu sarana atau 
prasarana yang cocok untuk suatu tempat atau 
masa tertentu, hal itu tidak berarti bahwa kita 
harus berhenti padanya saja, dan tidak 
memikirkan tentang prasarana lainnya yang 
selalu berubah dengan berubahnya waktu dan 
tempat.16  

Sebagai contoh adalah hadits-hadits 
tentang alat-alat perang, yakni keutamaan kuda 

                                                 
14 An-Nawawi, Dalilul Falihin, V, 234-235. 

15 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi 
Perspektif Muhammad al-Ghazali dan Yusuf al-
Qardhawi, Yogyakarta: Teras 2008, 168-169.  

16 Yusuf al-Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis 
Nabi saw, Terj. Muhammad al-Baqir, Bandung: 

Karisma 1999, 149.  



PROGRESSA Journal of Islamic Religious Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017 

 

  130 

perang dan panah sebagai perlengkapan 
perang.17 Menurut al-Qardhawi, yang disebut 
dalam hadits tersebut hanyalah alat untuk 
mencapai kemenangan dalam peperangan, 
sedangkan yang menjadi tujuan dari hadits-
hadits seperti ini adalah persiapan dan 
perlengkapan umat Islam dalam 
mempertahankan kedaulatan Islam. Oleh 
karena itu, lanjut al-Qardhawi, umat Islam di 
zaman ini harus memperlengkapi diri dengan 
persenjataan modern sesuai dengan situasi dan 
kondisi saat ini. <Kuda perang= dalam zaman 
sekarang ini mencakup tank-tank, mobil-mobil 
lapis baja serta senjata-senjata modern lainnya. 
sedangkan menembak dengan panah bisa 
berupa senapan, meriam, rudal atau senjata 
lainnya yang semakin canggih di zaman 
modern ini.18 

Senada dengan al-Qardhawi, 
Muhammad al-Ghazali juga menekankan 
pentingnya memahami antara sarana dan tujuan 
dalam memahami sebuah hadits. Jihad misalnya 
adalah sesuatu yang wajib, tetapi alat-alat untuk 
jihad atau pun cara-cara pelaksanaannya tidak 
memiliki acuan yang tetap dan permanen. 
Ketika alat-alat persenjataan telah berubah dari 
pedang dan tombak menjadi Meriam dan 
peluru kendali, maka ketentuan-ketentuan lama 
mengenai jihad pun berubah. Dari kewajiban 
ribath al-khail (memelihara dan melatih kuda 
untuk perang) menjadi kewajiban membangun 
lapangan-lapangan pesawat terbang, benteng-
benteng modern, mendirikan lembaga-lembaga 
untuk ilmu kimia, nuklir dan sebagainya.19 

Berdasarkan uraian-uraian di atas, 
maka hadits tentang makan dengan tiga jari, 
menjilati tangan dan wadah dan lain sebagainya 
bisa dipahami dalam koridor washilah (sarana) 
dan ghayah (tujuan) tersebut. Makan dengan 
tiga jari dan menjilati tangan adalah sarana 
untuk mencapai tujuan, yakni makan tidak 
berlebihan, menjaga kebersihan, tidak sombong, 
dan menjaga etika baik secara horizontal 
maupun vertical, dan menghargai setiap 
karunia atau rezeki Allah. Substansi terpenting 
dari pesan hadits tersebut adalah memanfaatkan 

                                                 
17 HR. Bukhari nomor 2849, 2850. HR. Muslim 
nomor 1872.  

18 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis 
Nabi…, 170-171 

19 Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis Nabi 
saw. antara Pemahaman Tekstual dan Kontekstual, Terj. 

Muhammad al-Baqir, Bandung: Mizan 1998, 163-164. 

makanan tersebut sebaik-baiknya, menjaga 
kebersihan dan kesehatan, dan menghargai 
rezeki pemberian Allah dengan tidak 
mengkonsumsinya secara berlebihan. Tujuan ini 
bisa dicapai dengan berbagai cara. Bisa dengan 
cara menerapkan tuntunan hadits di atas secara 
tekstual dengan memperhatikan situasi dan 
kondisi yang ada, atau bisa juga dengan cara 
yang sesuai dengan tingkat kehidupan yang ada 
sekarang ini, misalnya dengan memakai sendok, 
garpu, atau yang lainnya ketika kita 
mengkonsumsi makanan berupa nasi atau 
semisalnya.  

Dalam konteks ini, menarik dikutip 
statemen Muhammad al-Ghazali, bahwa setiap 
orang boleh saja makan dengan tangan 
kanannya secara langsung ataupun 
menggunakan sendok. Semua itu tidak dilarang. 
Adapun bangsa Arab dahulu selalu makan 
dengan tangan, karena itu merupakan adat 
istiadat mereka. Oleh karena itu tidak aneh bila 
seseorang dari mereka, ketika selesai makan, 
langsung menjilati jari tangannya. Namun 
menjadikan kebiasaan seperti itu sebagai bagian 
dari agama, adalah tidak berdasar sama sekali. 
Sesungguhnya yang termasuk ajaran agama 
ialah apabila seorang muslim, hendaknya ia 
tidak meninggalkan sisa makanan di piringnya, 
baik banyak atau pun sedikit, lalu dibuang di 
tempat sampah, karena hal tersebut merupakan 
perilaku yang buruk. Oleh karenannya, 
melarang penggunaan sendok dalam memakan 
sesuatu dan mengharuskan menjilati jari tangan 
sesudah makan merupakan bentuk ekstrimitas 
yang justru merugikan Islam, karena akan 
membuka pintu isu-isu buruk terhadap umat 
Islam.20  

Mengamati pemikiran-pemikiran para 
pakar di atas, tampak jelas bahwa pembedaan 
antara sarana (washilah) dan tujuan (ghayah) 

dalam memahami hadits memang menjanjikan 
pemahaman yang rasional, actual dan fleksibel. 
Prinsip pemahaman seperti ini memberi ruang 
gerak bagi kreasi dan inovasi dalam 
pelaksanaan tuntunan-tuntunan dan petunjuk-
petunjuk yang ada dalam hadits. Namun 
demikian, hal tersebut tidak dapat kita 
berlakukan secara bebas dan mutlak. Harus ada 
batasan yang jelas tentang kriteria-kriteria 
tertentu untuk menentukan sarana dan tujuan 
agar tidak melanggar batas-batas tertentu yang 

                                                 
20 Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis Nabi 
saw…., 110-111 



Pemahaman Hadits   <Makan dengan Tiga Jari= dan <Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan= 
(Kajian Ma9anil Hadits) 

  131 

bernilai ta9abbudi dalam agama.21 Menurut 
Muhammad al-Ghazali, adalah tugas ulul albab 
untuk membedakan antara tujuan-tujuan yang 
tetap dan cara-cara yang boleh berubah, demi 
mencapai tujuan yang agung. Tentunya para 
pakar yang benar-benar ahli dalam bidang al-
Qur9an dan sunnah yang mampu 
menanganinya.22  

Hadits berikutnya adalah tentang 
perbedaan usus orang mukmin dan orang kafir 
saat makan. Berikut ini hadits dimaksud: 

Artinya : <Dari Abu Hurairah ra. : Ada 
seorang laki-laki yang makan sangat 
banyak. Ketika sudah masuk Islam, ia 
makan sedikit. Lalu disampaikanlah hal 
itu kepada Nabi saw. maka beliau 
bersabda, <Sesungguhnya orang mukmin 
makan dengan satu usus, sedangkan 
orang kafir makan dengan tujuh usus.= 
(HR. Bukhari, No. 5397) 

Selain Bukhari, hadits ini juga 
diriwayatkan oleh Muslim,23 Tirmidzi,24 Ibnu 
Majah,25 Ahmad bin Hanbal,26 dan lainnya. 
Hadits ini dipandang asing bahkan sinis oleh 
sebagian orang yang antipati terhadap Islam. Ini 
bisa dimengerti sebab secara tekstual, hadits ini 
menyebut adanya perbedaan usus antara orang 
mukmin dengan orang kafir ketika makan, 
yakni dikatakan bahwa orang kafir memilki 
tujuh usus, sedangkan orang mukmin memilki 
satu usus, padahal anatomi dan struktur tubuh 
manusia memiliki kesamaan komponen anggota 

tubuh, baik struktur luar maupun dalam, 
manusia memiliki kepala, tangan, kaki, rambut, 
hati, jantung, limpa, paru-paru dan termasuk 
usus, tanpa memandang agama dan 
keyakinannya.  

Dalam konteks ini perlu dipahami 

                                                 
21 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi, 

175.  

22 Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis Nabi 
saw…., 169-170 

23 Imam Muslim, Shahih Muslim, Bab: al-Asyribah, 
sub bab: Al-mu9min Ya9kulu fi mi9an wahid wal kafir fi 
sab9ati am9ain, hadits nomor 2060, 2061, 2062, 2063.  

24 Imam Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, Bab: Al 
Ath9imah, hadits nomor 1740. 

25 Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, Bab: al-Ath9imah, 
hadits nomor 3248. 

26 Ahmad bin Hambal, Musnad Ahmad bin Hanbal, 

Bab: Musnad al-Mukatstsirin min al-Shahabah, 
hadits nomor 4488, 4788,, 5181.  

kajian bahasa mengenal istilah ungkapan kiasan 
atau metafor (majaz), bahwa ungkapan dalam 
bentuk majaz seringkali lebih berkesan daripada 
ungkapan dalam bentuk hakiki (makna 
sebenarnya). Bangsa Arab dikenal sebagai 
bangsa yang mahir dalam bidang retorika 
bahasa. Nabi saw. adalah orang arab yang 
menguasai balaghah ( retorika), bahkan beliau 
dianugerahi Allah kemampuan untuk 
mengungkapkan perkataan yang singkat 
namun padat makna (jawami9 al-kalim). Dari sini 
bisa dipahami bila sabda-sabda beliau banyak 
menggunakan majaz untuk mengungkapkan 
maksud dengan cara yang sangat mengesankan.  

Dalam ilmu balaghah, majaz meliputi 
antara lain majaz lughawi, 8aqli, isti9arah, 
kinayah, dan berbagai ungkapan lainnya yang 
tidak menunjukkan makna sebenarnya secara 
langsung, tetapi hanya dapat dipahami melalui 
indikasi yang menyertainya baik yang bersifat 
tekstual maupun kontekstual. Majaz juga 
mencakup perlambangan atau tamsilan, dan 
tidak boleh dianggap sebagai bentuk 
kebohongan. Menurut Yusuf al-Qardhawi, 
pemahaman berdasarkan majaz terkadang 
merupakan suatu keharusan, karena jika tidak, 
orang akan terjatuh dalam kekeliruan. Hadits-
hadits yang tidak bisa dipahami secara tekstual, 
lanjut al-Qardhawi, maka bisa dilakukan takwil 
terhadapnya asalkan didukung dengan alasan 
yang kuat, jika tidak maka penakwilan tersebut 
harus ditolak, begitu juga penakwilan yang 
dipaksakan. Pemahaman hadits yang hanya 
sesuai dengan susunan lahiriyahnya saja pun 
harus ditolak jika bertentangan dengan konklusi 
akal yang jelas, atau hukum syariah yang benar, 
atau pengetahuan yang pasti, atau fakta yang 
meyakinkan.27 

Kekeliruan dalam memahami teks-teks 
agama baik al-Qur9an maupun hadits karena 
kurang memperhatikan ungkapan majaz juga 
sudah terjadi pada masa Nabi saw. Dalam 
hadits riwayat Muslim yang bersumber dari 
8Aisyah disebutkan bahwa Nabi saw. Pernah 
menyatakan kepada istri-istrinya bahwa yang 
paling cepat menyusul aku di antara kalian 
sepeninggalku adalah yang paling panjang 
tangannya. Menurut Aisyah, para istri Nabi lalu 
saling mengukur siapa di antara mereka yang 
paling panjang tangannya. Maka yang paling 
panjang tangannya di antara mereka adalah 

                                                 
27 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis 
Nabi…, 175-176. 



PROGRESSA Journal of Islamic Religious Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017 

 

  132 

Zainab, karena ia banyak bekerja dengan 
tangannya dan rajin bersedekah.28  

Menurut Muhammad Fuad Abdul Baqi, 
pada mulanya para istri Nabi menduga bahwa 
yang dimaksudkan oleh beliau adalah 
panjangnya tangan secara hakiki atau fisik, 
sehingga mereka saling mengukur panjang 
tangan masing-masing, dan yang paling 
panjang tangannya di antara mereka adalah 
Saudah. Sedangkan Zainab adalah yang paling 
panjang tangannya secara majazi karena beliau 
paling dermawan, sering bersedekah, dan rajin 
berbuat kebajikan. Setelah nyata bahwa Zainab 
yang paling dahulu meninggal atau menyusul 
Nabi saw., mereka mengetahui bahwa yang 
dimaksud adalah panjangnya tangan dalam 
bersedekah dan berlaku dermawan.29 

Kekeliruan serupa juga dilakukan oleh 
8Adiy bin Hatim ketika memahami penggalan 
ayat 187 surat al-Baqarah tentang batas waktu 
puasa, yaitu <…. Makan dan minumlah sampai 
tampak jelas bagimu benang putih dan benang 
hitam…=. Maksud ayat ini sebenarnya adalah 

putihnya siang dan hitamnya malam. Adiy 
memahami ayat tersebut secara hakiki atau 
literal, yakni benang putih dan benang hitam, 
sehingga ia meletakkan benang putih dan 
benang hitam di bawah bantalnya. Pada saat 
lewat sebagian malam ia menengok kedua 
benang tersebut dan belum bisa membedakan 
antara keduanya. Pada saat pagi hari, ia 
menuturkan hal itu kepada Nabi saw., lalu 
beliau bersabda: Alangkah lebarnya bantalmu 
atau tengkukmu, sesungguhnya yang dimaksud 
adalah hitamnya malam dan putihnya siang.30  

Berkaitan dengan hadits tentang usus 
orang mukmin dan orang kafir di atas, dalam 
riwayat Muslim31 yang bersumber dari Abu 
Hurairah dinyatakan bahwa Nabi saw. 
Kedatangan tamu seorang kafir. Beliau lalu 
memerintahkan agar ia diperahkan susu 
kambing lalu ia meminumnya, kemudian 
diperahkan susu kambing lain lalu ia 

                                                 
28 Hadits nomor 2452 

29 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Syarah 
Muhammad Fuad Abdul Baqi, dalam Shahih Muslim, 

Bab: Fadhail al-Shahabah, sub bab: Min Fadhail 
Zainab Umm al-Mukminin, hadits nomor 2452. 

30 Imam Bukhari, Shahih Bukhari, Bab: Tafsir al-
Qur9an, sub bab: wa kuluu wasyrabuu, hadits 
nomor 4509-4511. 

31 Hadits nomor 2063. 

meminumnya, kemudian diperahkan susu 
kambing lain lalu ia meminumnya, demikian 
seterusnya hingga ia meminum perahan susu 
tujuh kambing. Keesokannya harinya, ia 
menyatakan masuk Islam. Nabi lalu 
memerintahkan agar ia diperahkan susu 
kambing lalu ia meminumnya, kemudian beliau 
memerintahkan agai ia diperahkan susu 
kambing lagi tetapi ia menghabiskannya, lalu 
beliau bersabda, <Orang mukmin minum dengan 
satu usus sedangkan orang kafir minum dengan 
tujuh usus.=  

Berdasarkan riwayat di atas tampak 
jelas bahwa hadits tersebut sama sekali tidak 
disabdakan oleh Nabi dalam konteks 

menjelaskan perbedaan struktur dan anatomi 
tubuh orang mukmin dan orang kafir. 
Ungkapan yang disabdakan Nabi itu 
merupakan gaya bahasa kiasan atau metáfora 
(majazi) untuk menjelaskan perbedaan karakter 
dan orientasi hidup antara orang mukmin dan 
orang kafir. Karakter orang mukmin adalah 
sedikit makan sebab orientasi hidupnya adalah 
makan untuk hidup, sedangkan karakter orang 
kafir adalah banyak makan sebab orientasi 
hidupnya adalah hidup untuk makan. Dengan 
demikian, sabda Nabi <mukmin makan dengan 
satu usus= merupakan ungkapan majaz yang 
dimaksudkan untuk menjelaskan bahwa orang 
mukmin itu makannya sedikit, dan sabda beliau 
<orang kafir makan dengan tujuh usus= pun 
adalah ungkapan majazi untuk menjelaskan 
bahwa orang kafir itu makannya banyak.  

Pada sisi lain, angka tujuh pada frase 
<tujuh usus= dalam hadits tersebut tidak 
menunjuk pada angka antara enam dan 
delapan, tetapi sekedar untuk menunjukkan 
makna banyak (li al-katsrah), bukan untuk 
membatasi (li al-tahdid) pada bilangan tertentu. 
Dalam kultur orang Arab, angka tujuh atau 
tujuh puluh memang sering digunakan untuk 
menyebut jumlah banyak. Al-Qur9an yang 
diturunkan dalam bahasa Arab (bi lisani qaumihi) 
juga mengakomodir kultur tersebut. Ini 
misalnya terlihat pada ayat-ayat berikut ini: 

Kamu memohonkan ampun bagi mereka atau 
tidak kamu mohonkan ampun bagi mereka 
(adalah sama saja). kendatipun kamu 
memohonkan ampun bagi mereka tujuh puluh 
kali, namun Allah sekali-kali tidak akan 
memberi ampunan kepada mereka. yang 
demikian itu adalah karena mereka kafir 
kepada Allah dan Rasul-Nya. dan Allah tidak 
memberi petunjuk kepada kaum yang fasik. 



Pemahaman Hadits   <Makan dengan Tiga Jari= dan <Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan= 
(Kajian Ma9anil Hadits) 

  133 

(QS. At-Taubah: 80) 

Dan seandainya pohon-pohon di bumi 
menjadi pena dan laut (menjadi tinta), 
ditambahkan kepadanya tujuh laut (lagi) 
sesudah (kering)nya, niscaya tidak akan habis-
habisnya (dituliskan) kalimat Allah. 
Sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi 
Maha Bijaksana. (QS. Luqman: 27) 

Perumpamaan nafkah yang dikeluarkan oleh 
orang-orang yang menafkahkan hartanya di 
jalan Allah adalah serupa dengan sebutir 
benih yang menumbuhkan tujuh bulir, pada 
tiap-tiap bulir seratus biji. Allah melipat 
gandakan (ganjaran) bagi siapa yang dia 
kehendaki. dan Allah Maha luas (karunia-
Nya) lagi Maha Mengetahui.= (QS. Al-
Baqarah: 261) 

Ayat-ayat di atas menggunakan angka 
tujuh atau tujuh puluh secara majazi untuk 
menunjukkan makna banyak. Ini disebabkan 
oleh al-Qur9an yang berbahasa Arab itu 
mengakomodir beberapa kultur atau tradisi 
kebahasaan yang biasa digunakan orang Arab 
sehingga mereka mudah memahaminya. Pola 
ini tampaknya juga digunakan oleh Nabi saw. 
dalam mensabdakan hadits-haditsnya. 
Berdasarkan hal ini, maka kita memaknai frase 
<tujuh usus= dalam hadits di atas bukan dalam 
pengertian matematis <tujuh usus= melainkan 
banyak usus yang secara majazi dimaksudkan 
untuk menunjukkan sifat atau karakter rakus, 
tamak, dan berlebihan dalam urusan makan 
(duniawi).  

Dalam pada itu, sepanjang pengamatan 
penulis, hampir seluruh ulama salaf memahami 
hadits ini tidak dalam pengertian literalnya. 
Ibnu Hajar al-8Asqalani dalam karya 
monumentalnya, Fath al-Bari Syarah Shahih 
Bukhari, menguraikan setidaknya delapan 
pandangan ulama seputar hadits tersebut. 
Pertama, hadits ini tidak dipahami berdasarkan 

dzahirnya, tetapi merupakan ungkapan 
simbolik sebagai perumpamaan atas kezuhudan 
orang mukmin terhadap dunia dan ketamakan 
orang kafir terhadapnya. Jadi tidak spesifik soal 
makan. Uraian tentang makan hanya digunakan 
sebagai ungkapan simbolik tentang sikap 
terhadap dunia. Oleh karena seorang mukmin 
mempersedikit terhadap dunia, maka dikatakan 
bahwa ia makan dengan satu usus, sedangkan 
orang kafir yang tamak dan memperbanyak 
dunia maka dikatakan bahwa ia makan dengan 
tujuh usus. Dari sini maka orang nukmin hanya 

memakan yang halal, sedangkan orang kafir 
lebih banyak makan yang haram daripada yang 
halal.  

Ada juga yang memahaminya sebagai 
berbicara tentang kecintaan terhadap dunia; 
orang mukmin makan dengan satu usus artinya 
ia berlaku zuhud dan mengambil dunia 
sekedarnya, sedangkan orang kafir makan 
dengan tujuh usus artinya mereka sangat 
mencintai dan memperbanyak dunia. Ada juga 
yang memahami sebagai dorongan bagi seorang 
mukmin untuk sedikit makan, karena banyak 
makan adalah sifat orang kafir, sebab orang 
mukmin enggan bersifat seperti orang kafir. 
Surat Muhammad: 12 menggambarkan,=.. dan 
orang-orang kafir menikmati kesenangan (dunia) dan 
mereka makan makanan seperti hewan makan…=. 
Namun demikian, sebagian ulama bersikukuh 
memahami hadits ini sesuai teks dzahirnya, 
seperti Ibn 8Abdil Barr, al-Thahawi, dan Abu 
8Ubaidah. 

Kedua, hadits ini berbicara dalam 
konteks kebiasaan, dan bilangan dalam hadits 

tersebut tidak dimaksudkan secara sebenarnya. 
Pengkhususan bilangan tujuh hanya untuk 
menunjukkan banyak saja, seperti dalam surat 
Luqman ayat ayat 27, <Dan seandainya pohon-
pohon di bumi menjadi pena dan lautan (menjadi 
tinta), ditambahkan kepadanya tujuh lautan (lagi) 
niscaya tidak akan habis (dituliskan) kalimat-kalimat 
Allah…=. Orang mukmin biasanya sedikit 
makan karena mereka disibukkan dengan 
ibadah, mereka memahami tujuan syara9 dari 
makan (menghilangkan lapar dan kelemahan 
tubuh, supaya kuat beribadah) dan khawatir 
dengan hisab Tuhan. Hal-hal demikian ini tidak 
dimiliki orang-orang kafir yang tidak 
mengetahui tujuan syara9 dari makan, sehingga 
mereka biasanya bebas memperturutkan hawa 
nafsunya tanpa khawatir jatuh kepada 
perbuatan haram. Dari sini maka makannya 
orang mukmin jika dibandingkan dengan 
makannya orang kafir hanyalah sepertujuhnya.  

Oleh karena berkonteks kebiasaan, 
maka ketentuan hadits ini tidak berlaku 
menyeluruh untuk setiap orang mukmin 
maupun kafir. Sebagian orang mukmin bisa jadi 
ada yang banyak makan karena faktor 
kebiasaan atau alasan temporer semisal 
pelampiasan dari sakit hati atau lainnya. 
demikian juga sebagian orang kafir ada yang 
sedikit makannya karena beberapa alasan, 
seperti saran dokter untuk menjaga kesehatan, 



PROGRESSA Journal of Islamic Religious Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017 

 

  134 

nasehat pemuka agama untuk riyadhah, kondisi 
lambung yang tidak memungkinkan makan 
banyak.  

Al-Thibi menyimpulkan, umumnya 
orang mukmin berobsesi untuk zuhud dan puas 
dengan makan secukupnya, sedangkan orang 
kafir tidak. Jadi bila ada orang mukmin atau 
orang kafir yang kategori makannya tidak 
sesuai dengan uraian ini, maka tidak 
mencederai kebenaran hadits di atas. 
Pemahaman ini seperti dalam surat an-Nur ayat 
ayat 3, <Pezina laki-laki tidak menikah kecuali 
dengan pezina perempuan atau dengan perempuan 
musyrik, dan pezina perempuan tidak menikah 
kecuali dengan pezina laki-laki atau laki-laki 

musyrik…= karena tidak sedikit pezina laki-laki 
menikah dengan perempuan merdeka (baik-
baik) dan pezina perempuan dinikahi oleh laki-
laki merdeka (baik-baik). 

Ketiga, yang dimaksud <mukmin= 
dalam hadits di atas adalah orang yang 
memiliki keimanan sempurna. Orang yang 
sempurna imannya dan bagus islamnya sibuk 
memikirkan persiapan kematian dan 
sesudahnya, sehingga persiapannya itu 
mencegahnya dari memperturutkan syahwat 
secara berlebihan. Pemahaman ini didukung 
oleh dua hadits, pertama, hadits marfu9 
bersumber dari Abu Umamah, <Barangsiapa 
banyak berfikir maka sedikit makannya, dan 
barangsiapa sedikit berpikir maka banyak makannya 
dan keras hatinya.= Kedua, hadits shahih yang 
bersumber dari Abu Said, <Sesungguhnya harta 
ini bersifat manis dan hijau. Barangsiapa 
mengambilnya secara rakus maka ia seperti orang 
yang makan dan tidak pernah kenyang.= Ini 
menunjukkan bahwa <mukmin= dalam hadits 
di atas adalah orang yang tidak berlebihan 
dalam makan. Sedangkan orang kafir tamak dan 
rakus dalam makan layaknya binatang, dan 
tidak sesuai kemaslahatan badannya. Imam al-
Khatthabi menolak pemahaman ini. 
Menurutnya, banyak ulama salaf makan banyak 
tetapi tidak mengurangi keimanan mereka.  

Keempat, orang mukmin menyebut 
nama Allah ketika makan dan minum, sehingga 
setan tidak turut makan, maka makan sedikit 
telah cukup bagi mereka. Sedangkan orang kafir 
tidak menyebut nama Allah saat makan dan 
minum sehingga setan turut serta bersama 
mereka. Pemahaman ini didukung oleh hadits 
riwayat muslim, <Sesungguhnya setan 
menganggap halal makanan yang tidak disebut nama 
Allah atasnya.=  

Kelima, orang mukmin tidak rakus 
terhadap makanan sehingga mendapatkan 
keberkahan, sehingga sedikit makanan telah 
mengenyangkan bagi mereka. Sedangkan orang 
kafir sangat rakus sehingga tidak kenyang 
dengan sedikit makanan. Pemahaman ini bisa 
digabung dengan pemahaman sebelumnya. 
Keenam, pendapat ini dipilih oleh an-Nawawiy, 
bahwa sebagian orang mukmin makan dengan 
satu usus, dan kebanyakan orang kafir makan 
dengan tujuh usus, namun masing-masing dari 
tujuh ini tidak mesti sama dengan satu ususnya 
orang mukmin. Pendapat ini didukung oleh 
statemen Qadhi 8Iyadh yang menukil dari ahli 
bedah bahwa usus manusia ada tujuh. Artinya, 
kerakusan orang kafir membuat mereka tidak 
kenyang saat makan kecuali sesudah 
terpenuhinya ketujuh ususnya itu. Sedangkan 
orang mukmin telah merasa kenyang dengan 
terpenuhinya satu usus.  

Ketujuh, menurut an-Nawawiy, bisa 
jadi yang dimaksud tujuh adalah sifat-sifat 
orang kafir, yakni sifat loba, rakus, panjang 
angan-angan, tamak, tabiat buruk, iri hati, dan 
cinta kegemukan. Sedangkan satu pada orang 
mukmin adalah menutupi cela atau cacatnya. 
Kedelapan, menurut al-Qurthubi, syahwat-
syahwat makanan ada tujuh, yaitu syahwat 
tabiat, syahwat nafsu, syahwat mata, syahwat 
mulut, syahwat telinga, syahwat hidung, dan 
syahwat lapar. Yang terakhir inilah yang 
bersifat mendesak, dan dengan syahwat ini 
seorang mukmin makan. Sedangkan orang-
orang kafir makan dengan seluruh syahwat 
tersebut. Pendapat ini nampaknya merujuk 
pada Ibnu 8Arabi yang berpandangan bahwa 
tujuh usus yang dimaksud adalah panca indera, 
syahwat, dan hajat. Para ulama 
menggarisbawahi bahwa hadits di atas 
merupakan dorongan untuk meminimalisir 
keduniaan, berlaku zuhud dan qanaah terhadap 
dunia. Para cendekiawan baik pada masa 
jahiliyah maupun Islam menganjurkan sedikit 
makan dan mencela banyak makan.32 

M. Syuhudi Ismail berpendapat bahwa 
sabda Nabi saw. dalam hadits tentang 
perbedaan usus orang mukmin dan orang kafir 
merupakan ungkapan simbolik, dan itu berarti 
hadits tersebut harus dipahami secara 
kontekstual. Perbedaan usus dalam matan 
hadits tersebut menunjukkan perbedaan sikap 

                                                 
32 Ibnu Hajar al-8Asaqalani, Fath al-Bari, Juz IX, 538-

540 



Pemahaman Hadits   <Makan dengan Tiga Jari= dan <Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan= 
(Kajian Ma9anil Hadits) 

  135 

atau pandangan dalam menghadapi nikmat 
Allah, termasuk ketika makan. Orang mukmin 
memandang makan bukan sebagai tujuan 
hidup, sedangkan orang kafir menempatkannya 
sebagai bagian dari tujuan hidupnya. Oleh 
karenanya, orang mukmin semestinya tidak 
banyak menuntut dalam kelezatan makanan. 
Yang banyak menuntut kelezatan makan pada 
umumnya adalah orang kafir. Syuhudi juga 
menambahkan bahwa, orang mukmin selalu 
bersyukur dalam menerima nikmat Allah 
termasuk tatkala makan, sedangkan orang kafir 
mengingkari nikmat Allah yang diberikan 
kepadanya.33 

Penutup  

Berdasarkan kajian ma9anil hadits di atas, 

pemahaman terhadap hadits <makan dengan 
tiga jari dan menjilati jari sesudahnya= 
sepatutnya diletakkan dalam spectrum adat 
kebiasaan yang berlaku pada masa Nabi saw. 
dengan segala keterbatasan sarana pada saat itu, 
dan memahaminya dalam paradigma washilah 
(sarana) yang bersifat local-temporer dan ghayah 

(tujuan) yang bersifat abadi dan permanen. 
Kerangka pemahaman ini diyakini, dalam aspek 
dan kadar tertentu, dipastikan lebih 
memberikan kemudahan untuk memahami dan 
menangkap spirit dan substansi pesan-pesan 
teks-teks keagamaan secara lebih kontekstual. 
Semangat dan substansi dari hadits <makan 
dengan tiga jari dan menjilati jari sesudahnya= 
adalah memakan makanan secara proporsional, 
tidak berlebihan, menjaga kebersihan, dan sikap 
menghargai nikmat atau rezeki dari Allah.  

Tujuan, semangat dan substansi pesan 
Nabi tersebut tidak selalu harus dicapai melalui 
cara-cara yang dilakukan oleh Nabi yang 
mencerminkan kebiasaan, situasi dan kondisi 
yang ada ketika itu. Makan secara proporsional 
dengan menggunakan sendok atau sejenisnya 
sesuai kebiasaan dan situasi-kondisi kita, 
dengan tetap memelihara dan menjaga prinsip-
prinsip tuntunan makan nabi, juga merupakan 
perilaku mensuri tauladani nabi dalam kemasan 
dan tampilan yang lain. Pandangan yang 
memaksakan untuk harus meniru cara nabi 
dalam makan secara literal dengan 
menggunakan tiga jari dan menjilatinya 

                                                 
33 M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi yang Tekstual dan 
Kontekstual, Telaah Ma9anil Hadis tentang Ajaran Islam 
yang Universal, Temporal, dan Lokal, Jakarta: Bulan 

Bintang 1994, 21-22. 

merupakan ekstrimitas yang justru berpeluang 
merugikan citra Islam dan kaum muslimin. 

Adapun sabda Nabi saw. bahwa <orang 
mukmin makan dengan satu usus sedangkan 
orang kafir makan dengan tujuh usus= 
merupakan ungkapan simbolik atau majaz atau 
kiasan yang tidak patut dipahami secara literal 
dan tekstual. Secara struktur dan anatomi tubuh 
manusia, tidak ada perbedaan antara orang 
mukmin dan orang kafir, dan hadits tersebut 
tidak disabdakan oleh nabi dalam konteks 
menjelaskan perbedaan fisik dan anatomi tubuh 
manusia, tetapi dimaksudkan untuk 
menjelaskan perbedaan sifat, karakter, dan 
orientasi hidup antara orang mukmin dan orang 
kafir.  

Orang mukmin memandang bahwa 
kehidupan dunia bersifat sementara, sedangkan 
kehidupan akhirat bersifat abadi dan 
kenikmatannya hakiki. Mereka menjaga jarak 
dengan dunia, mengambil secukupnya, dan 
karenanya mereka makan secara proporsional, 
tidak rakus dan berlebihan, sehingga dikatakan 
secara simbolik atau kiasan (ungkapan majaz) 
bahwa mereka makan dengan satu usus. 
Sementara orang-orang kafir memandang 
bahwa dunia adalah segalanya. Mereka 
mementingkan dan larut dalam kesenangan 
dunia, dan karenanya mereka makan secara 
rakus, tamak, dan berlebihan, sehingga 
dikatakan secara simbolik atau kiasan 
(ungkapan majaz) bahwa mereka makan 

dengan tujuh usus. 

Pemahaman terhadap hadits harus 
dilakukan dengan memperhatikan banyak 
aspek, antara lain adat istiadat atau kebiasaan 
yang berlaku di lingkungan di mana hadits itu 
disabdakan, situasi kondisi yang melingkupi, 
bentuk ungkapan yang digunakan, pemilahan 
antara sarana yang bersifat lokal-temporal dan 
tujuan yang bersifat abadi, memperhatikan 
hadits-hadits yang setema, memastikan makna 
kata-kata dalam hadits, dan yang juga tak kalah 
pentingnya adalah memcermati keberadaan 
Nabi saw. dalam berbagai posisi dan fungsinya, 
yakni ada kalanya Nabi berperan sebagai 
manusia biasa, sebagai pribadi, sebagai suami, 
sebagai utusan Allah, sebagai kepala negara, 
sebagai pemimpin masyarakat, sebagai 
panglima perang maupun sebagai hakim. Oleh 
karenanya, penting sekali mendudukkan 
pemahaman hadits pada tempat yang 
proporsional; kapan dipahami secara tekstual, 



PROGRESSA Journal of Islamic Religious Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017 

 

  136 

kontekstual, universal, situasional maupun 
lokal, karena pemahaman yang kaku, radikal, 
dan statis sama saja artinya menutup 
keberadaan Islam yang shalih li kulli zaman wa 
makan.  

  
 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali, Ihya9 Ulumiddin, dalam Maktabah 
Syamilah edisi 3,48  

Imam Bukhari, Shahih Bukhari, dalam Maktabah 
Syamilah edisi 3,48 

Imam Muslim, Shahih Muslim, dalam Maktabah 

Syamilah edisi 3,48 

Imam Tirmidzi, Sunan Tirmidzi, dalam 

Maktabah Syamilah edisi 3,48  

Imam Abu Dawud, Sunan Abu Dawud, dalam 
Maktabah Syamilah edisi 3,48 

Imam Nasa9i, Sunan Nasa9i, dalam Maktabah 
Syamilah edisi 3,48 

Imam Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, dalam 
Maktabah Syamilah edisi 3,48 

Abu Ibrahim Muhammad Ali A.M.. Pola makan 

sehat ala Nabi, dalam 
www.ibnumajjah.wordpress.com 

Imam Nawawi, Syarh an-Nawawi 8ala Muslim, 
dalam Maktabah Syamilah edisi 3,48 

Imam An-Nawawi, Dalilul Falihin, dalam 

Maktabah Syamilah edisi 3,48 

Shalih bin 8Utsaimin, Syarah Riyadhus Shalihin, 

dalam Maktabah Syamilah edisi 3,48 

Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis 
Nabi Perspektif Muhammad al-Ghazali dan 
Yusuf al-Qardhawi, Yogyakarta: Teras 2008  

Yusuf al-Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis 
Nabi saw, Terj. Muhammad al-Baqir, 
Bandung: Karisma 1999  

Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis 
Nabi saw. antara Pemahaman Tekstual dan 
Kontekstual, Terj. Muhammad al-Baqir, 
Bandung: Mizan 1998 

Ibnu Hajar al-8Asaqalani, Fath al-Bari, dalam 

Maktabah Syamilah edisi 3,48  

M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi yang Tekstual dan 
Kontekstual, Telaah Ma9anil Hadis tentang 
Ajaran Islam yang Universal, Temporal, dan 
Lokal, Jakarta: Bulan Bintang 1994 

Louis Ma9luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A9lam, 
Beirut: Dar al-Masyriq 1986 

W.J.S. Poerwodarminto, Kamus Umum Bahasa 
Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka 1976 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


