(Kajian Ma’anil Hadits)

dan Orang Kafir Ketika Makan” (Kajian Ma’anil Hadits)

M. Fatih

Mojokerto
*Koresponden penulis: filsafatih@yahoo.com

Abstract

The understanding about hadith should consider many aspects, such as customs or
traditions of the environment in which the hadith was narrated, the situations and
conditions at that time, form of the expression used, the classification between the
means in which local-temporal and individualistic objectives, paying attention to the
hadiths that have same theme, making sure the meaning of words of the hadith, and
another important aspect is the presence of the Prophet in various positions and
functions, in which the Prophet's role as a human being, as a person, as a husband, as a
messenger of God, as the statesman, as society leaders, as war leader and as a judge.
Therefore, it is very important to understand of the hadith in its accordance; when it is
understood textually, contextually, universally, based on the situation and locality, since
rigid, radical, and static understanding means reject the existence of Islam as shalih li

Pemahaman Hadits “Makan dengan Tiga Jari” dan “Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan”

Pemahaman Hadits® “Makan dengan Tiga Jari” dan “Perbedaan Usus Orang Mukmin

aProgram Studi Pendidikan Agama Islam Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya

kulli zaman wa makan.

Keywords: Understanding expression, positions of hadith, and functions of Prophet

Pendahuluan

Makanan merupakan salah satu
kebutuhan pokok dan sumber energi. Organ-
organ tubuh memerlukan asupan yang cukup
untuk bergerak dan menjalankan fungsinya,
makanan yang dikonsumsi harus mengandung
zat-zat yang dapat memenuhi kebutuhan tububh,
semisal protein, karbohidrat, lipids, mineral,
vitamin, dan lain-lain, baik yang bersumber dari
bahan-bahan nabati maupun hewani. Demikian
pentingnya fungsi makanan bagi tubuh, al-
Qur'an  memerintahkan  agar
memperhatikan perihal makanannya,’ bahkan

sebagian ulama menilai bahwa makan adalah

manusia

* Dalam bahasa Arab sering disebut dengan fahm al-
hadits atau figh al-hadits. Menurut kamus bahasa
Arab, kata fahm sinonim dengan kata figh, yang
artinya memahami, mengerti atau mengetahui
(‘alima, ‘arafa, dan adraka,). Lihat Louis Ma’'luf, al-
Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam, Beirut: Dar al-
Masyriq 1986, 591, 598. Sedangkan menurut Kamus
Bahasa Indonesia, memahami artinya mengerti
benar atau mengetahui benar. Adapun pemahaman
berarti proses, perbuatan, cara memahami atau
memahamkan. Lihat W.J.S. Poerwodarminto, Kamus
Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka 1976,
694

1QS. ‘Abasa: 24

bagian dari agama, karena ia adalah prasarana
untuk meraih ilmu dan amal menuju ketaqwaan
kepada Allah. Dari sini maka sekian banyak
ayat al-Qur'an dan hadits' berbicara tentang

tuntunan urusan makan.?

Dalam Islam makanan harus halal dan
thayyib. Halal artinya makanan itu dibolehkan
oleh agama, tidak diharamkan memakannya.
Makanan haram ada dua macam. Pertama,
haram karena zatnya seperti bangkai, darah,
babi, dan lain-lain. Kedua, haram karena cara
perolehannya -yang tidak dibenarkan oleh
agama, seperti memakan makanan hasil curian.
Sedangkan thayyib artinya makanan itu baik
dan bermanfaat untuk tubuh. Dengan kata lain,
halal adalah sesuai kaidah syar’iyyah (ukhrawi),
sedangkan thayyib berarti sesuai kaidah
kesehatan (duniawi). Surat Thaha ayat 81
menyatakan:

Artinya : “Makanlah dari rezeki yang baik-
baik yang telah Kami berikan kepadamu
dan janganlah melampaui batas, yang
menyebabkan kemurkaan-Ku
menimpamu. Barangsiapa ditimpa
kemurkaan-Ku maka sungguh binasalah
dia.”

2 Al-Ghazali, Ihya” Ulumiddin, 11, 2.

127



PROGRESSA Journal of Islamic Religions Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017

Ayat ini memberikan dua tuntunan
penting dalam urusan makanan. Pertama, kita
harus selektif dalam memilih makanan dan
hanya mengkonsumsi makanan yang baik dan
bermanfaat saja bagi tubuh. Kedua, makan
secara proporsional atau tidak berlebihan.
Dengan kata lain kita harus berpegang pada
prinsip keseimbangan, baik dalam jenis
makanannya, ukuran atau porsinya, dan
seimbang dalam polanya. Ayat tersebut juga
mengingatkan, jika kedua hal ini tidak
terpenuhi maka kemurkaan Allah akan datang
menimpa dalam bentuk penyakit yang
membawa kepada kematian.

Perhatian Nabi saw. tentang tuntunan
yang berkenaan dengan soal makanan dan
minuman sangatlah besar. Ini bisa dilihat dalam
kitab-kitab  hadits yang  mencantumkan
pembahasan secara khusus tentang makanan
dan minuman, seperti misalnya dalam al-Kutub
al-Sittah (enam kitab kumpulan hadits) yang
meliputi kitab Shahih Bukhari,® Shahih Muslim,*
Sunan Abu Dawud,> Sunan Tirmidzi,®6 Sunan
Nasa'i,” dan Sunan Ibnu Majah.® Dalam kitab-
kitab ini, pembahasan tentang tuntunan makan
dan minum dimasukkan di bawah judul bab

3 Kitab al-Ath’imah (Bab tentang Makanan) memuat
57 sub bab, berisi 90 hadits, mulai hadits nomor 5376
hingga 5466. Kitab al-Asyribah (Bab tentang
minuman) memuat 30 sub bab, berisi 64 hadits,
mulai hadits nomor 5575 hingga 5639.

4 Kitab al-Asyribah (Bab tentang Minuman, tetapi
membahas juga tentang makanan) memuat 35 sub
bab yang berisi sebanyak 85 hadits, mulai hadits
nomor 1979 hingga 2064.

5 Kitab al-Asyribah (Bab tentang minuman) memuat
22 sub bab, berisi 66 hadits mulai hadits nomor 3669
hingga 3735. Kitab al-Ath’imah (Bab tentang
Makanan) memuat 55 sub bab, berisi 118 hadits,
mulai hadits nomor 3736 hingga 3854.

6 Abwab al-Ath’imah (Bab-bab tentang Makanan)
memuat 48 bab, berisi 72 hadits, mulai hadits nomor
1788 hingga 1860. Abwab al-Asyribah (Bab-bab
tentang Minuman) memuat 21 bab, berisi 35 hadits,
mulai hadits nomor 1861 hingga 1896.

7 Kitab al-Asyribah (Bab tentang Minuman, tetapi
membahas juga tentang makanan) memuat 59 sub
bab, berisi 218 hadits, mulai hadits nomor 5540
hingga 5758.

8 Kitab al-Ath’imah (Bab tentang Makanan) memuat
62 sub bab, berisi 119 hadits, mulai hadits nomor
3251 hingga 3370. Kitab al-Asyribah (Bab tentang
minuman) memuat 27 sub bab, berisi 64 hadits,
mulai hadits nomor 3371 hingga 3435.

tentang makanan (al-ath’imah) dan minuman (al-
asyribah). Jika dicermati lebih mendalam,
tuntunan tentang hal tersebut sebenarnya
terdapat pula dalam judul bab lainnya, semisal
tentang sembelihan, berburu binatang, dan lain-
lain. Selain enam kitab di atas, masih banyak
kitab-kitab hadits yang lain yang juga
menampilkan  hadits-hadits ~ yang  berisi
tuntunan Nabi saw. tentang makan dan minum.

Salah satu rahasia kesehatan Nabi saw.
adalah terletak pada pengaturan makan dan
minum yang bagus, sehingga beliau sangat
jarang sakit dan itu pun disebabkan oleh faktor
di luar dirinya bukan sebab kecerobohan atau
kesengajaan, seperti sakit terkena sihir, terkena
racun orang yahudi, terluka saat berperang,
sakit kepala saat perjalanan, dan semisalnya.’

Tulisan ini membahas beberapa hadits yang
berkaitan dengan pola dan cara makan Nabi
saw. dalam perspektif kajian ma’anil hadits,
meliputi hadits tentang makan dengan tiga jari
dan hadits tentang orang mukmin makan
dengan satu usus sedangkan orang kafir dengan
tujuh usus. Kajian ini dimaksudkan untuk
memberikan pemahaman yang lebih segar dan
aktual terhadap hadits-hadits dengan tema-
tema di atas, atau setidaknya memberikan
second opinion terhadap pemahaman mengenai
hadits-hadits tersebut.

Pembahasan

Salah satu tuntunan makan Nabi saw.
yang disalahpahami sebagian orang adalah
makan dengan tiga jari. Mereka memandang
bahwa tuntunan tidak realistis karena sulit
dipraktekkan dalam kehidupan sehari-hari.
Penulis yakin, pandangan ini muncul
karena ketidaktahuan tentang tujuan dan
pemahaman hadits yang menjelaskan tentang
tuntunan tersebut. Hadits yang dimaksud
adalah sebagai berikut:

Artinya : “Dari Ibnu Ka’ab bin Malik dari
bapaknya ia berkata: Dahulu Rasulullah
saw. makan dengan menggunakan tiga
jari, dan menjilati tangannya sebelum
membersihkannya.” (HR. Muslim, No.
2032)10

9 Abu Ibrahim Muhammad Ali A.M.. Pola makan
sehat ala Nabi, dalam
www.ibnumajjah.wordpress.com

10 Hadits ini juga diriwayatkan oleh Abu Dawud,
Bab: al-Ath’imah, sub bab: fi al-mindil, hadits nomor

128



Pemahaman Hadits “Makan dengan Tiga Jari” dan “Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan”
(Kajian Ma’anil Hadits)

Menurut an-Nawawi, tuntunan makan
dengan tiga jari tidak berlaku untuk setiap jenis
makanan. Makanan seperti kuah dan
semisalnya, tentu tidak mungkin dikonsumsi
dengan cara tersebut.! Nabi saw. paling sering
makan dengan tiga jari, karena cara ini
dipandang paling maslahah dan manfaat.
Makan dengan satu jari tentu sangat
menyulitkan karena tidak bisa menjangkau
makanan secara memadai, sehingga seseorang
tidak dapat merasakan lezatnya makanan. Cara
juga ini dinilai sebagai cara makan orang
sombong yang kurang menghargai rezeki
makanan. Sedangkan makan dengan dua jari
menyerupai cara makan setan. Makan dengan
empat jari dinilai kurang baik, karena Allah itu
ganjil dan menyukai bilangan ganjil. Adapun
makan dengan lima jari berdampak pada
besarnya porsi yang masuk ke mulut, sehingga
saluran percernaan menjadi sesak dan bekerja
lebih = ekstra untuk memprosesnya yang
berdampak kurang baik bagi tubuh. Dari sini
maka makan dengan tiga jari dipandang sebagai
cara yang paling bagus dan bermanfaat.!?

Menurut Syekh Shalih bin ‘Utsaimin,
makan dengan tiga jari, yaitu jari tengah,
telunjuk dan ibu jari, lebih menunjukkan
ketidakrakusan dan sikap taawadhu’.  Ini
berlaku bagi makanan yang memang cukup
dilakukan dengan tiga jari. Adapun makanan
yang tidak mungkin dikonsumsi dengan tiga
jari seperti nasi maka boleh dimakan dengan
lebih dari tiga jari. Namun, makanan yang bisa
dikonsumsi dengan tiga jari lebih utama bila
dimakan dengan tiga jari, karena demikian
itulah sunnah Nabi saw.1® Dalam riwayat-Sa"id
bin Manshur memang dikemukakan bahwa
Nabi makan dengan lima jari, tetapi menurut
an-Nawawi, cara ini jarang beliau lakukan dan
sekedar untuk menjelaskan kebolehannya, atau
beliau menggunakannya untuk memakan

3848; HR. Tirmidzi, Bab: al-Ath’imah, sub bab: ma
ja’a fi al-lugmah tasquthu, hadits nomor 1803; HR.
Nasa’i bab: al-walimah, sub bab: bi kam ishbi’
ya’kulu, hadits nomor 6719.

11 Imam Nawawi, Syarh an-Nawawi ‘ala Muslim, XIII,
203-204.

12 An-Nawawi, Dalilul Falihin, V, 234-235.

13 Shalih bin ‘Utsaimin, Syarah Riyadhus Shalihin, IV,
229.

makanan yang bersifat cair.'4

Mencermati penjelasan para pakar di
atas, hadits tentang makan dengan tiga jari
bersifat fleksible, moderat, dan kondisional.
Pesan dan spirit yang diusung adalah makan
secara proporsional, tidak berlebihan, menjaga
kebersihan, dan mengedepankan etika baik
secara vertikal maupun horisontal. Menurut
Yusuf al-Qardhawi, dalam memahami hadits
Nabi saw. harus berpegang dan mementingkan
makna “substansial atau tujuan dan sasaran
hakiki teks hadits. Sebab sarana dan prasarana
yang tampak pada lahiriyah hadits dapat
berubah-ubah dari satu masa ke masa lainnya,
dari satu lingkungan ke lingkungan lainnya,
bahkan semua itu mengalami perubahan. Untuk
itu, kata al-Qardhawi, kita tidak boleh
mencampuradukkan antara tujuan (yang hakiki
dan abadi) yang hendak dicapai oleh hadits
dengan prasarana temporer atau local yang
menunjang  pencapaian  tujuan. = Dengan
demikian, bila suatu hadits menyebutkan sarana
tertentu untuk mencapai tujuan, maka sarana
tersebut tidak bersifat mengikat, karena sarana
tersebut adakalanya berubah dengan adanya
perubahan lingkungan, zaman, adat kebiasaan,
dan lain sebagainya.!®

Dengan ungkapan yang sangat tegas, al-

"Qardhawi menyatakan bahwa ketika suatu

hadits menunjuk kepada sesuatu yang
menyangkut sarana atau prasarana tertentu,
maka itu hanyalah untuk menjelaskan tentang
suatu fakta, tetapi sama sekali tidak
dimaksudkan untuk mengikat kita dengannya,
atau pun membekukan diri kita di sampingnya.
Bahkan  seandainya @ al-Qur'an  sendiri
menegaskan  tentang suatu sarana atau
prasarana yang cocok untuk suatu tempat atau
masa tertentu, hal itu tidak berarti bahwa kita
harus berhenti padanya saja, dan tidak
memikirkan tentang prasarana lainnya yang
selalu berubah dengan berubahnya waktu dan
tempat.10

Sebagai contoh adalah hadits-hadits
tentang alat-alat perang, yakni keutamaan kuda

14 An-Nawawi, Dalilul Falihin, V, 234-235.

15 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi
Perspektif Muhammad —al-Ghazali dan  Yusuf al-
Qardhawi, Yogyakarta: Teras 2008, 168-169.

16 Yusuf al-Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis
Nabi saw, Terj. Muhammad al-Baqir, Bandung:
Karisma 1999, 149.

129



PROGRESSA Journal of Islamic Religions Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017

perang dan panah sebagai perlengkapan
perang.’” Menurut al-Qardhawi, yang disebut
dalam hadits tersebut hanyalah alat untuk
mencapai kemenangan dalam peperangan,
sedangkan yang menjadi tujuan dari hadits-

hadits seperti ini adalah persiapan dan
perlengkapan umat Islam dalam
mempertahankan kedaulatan Islam. Oleh

karena itu, lanjut al-Qardhawi, umat Islam di
zaman ini harus memperlengkapi diri dengan
persenjataan modern sesuai dengan situasi dan
kondisi saat ini. “Kuda perang” dalam zaman
sekarang ini mencakup tank-tank, mobil-mobil
lapis baja serta senjata-senjata modern lainnya.
sedangkan menembak dengan panah bisa
berupa senapan, meriam, rudal atau senjata
lainnya yang semakin canggih di zaman
modern ini.!8

Senada dengan al-Qardhawi,
Muhammad al-Ghazali juga menekankan
pentingnya memahami antara sarana dan tujuan
dalam memahami sebuah hadits. Jihad misalnya
adalah sesuatu yang wajib, tetapi alat-alat untuk
jihad atau pun cara-cara pelaksanaannya tidak
memiliki acuan yang tetap dan permanen.
Ketika alat-alat persenjataan telah berubah dari
pedang dan tombak menjadi Meriam dan
peluru kendali, maka ketentuan-ketentuan lama
mengenai jihad pun berubah. Dari kewajiban
ribath al-khail (memelihara dan melatih kuda
untuk perang) menjadi kewajiban membangun
lapangan-lapangan pesawat terbang, benteng-
benteng modern, mendirikan lembaga-lembaga
untuk ilmu kimia, nuklir dan sebagainya.’®

Berdasarkan uraian-uraian di atas,
maka hadits tentang makan dengan tiga jari,
menjilati tangan dan wadah dan lain sebagainya
bisa dipahami dalam koridor washilah (sarana)
dan ghayah (tujuan) tersebut. Makan dengan
tiga jari dan menjilati tangan adalah sarana
untuk mencapai tujuan, yakni makan tidak
berlebihan, menjaga kebersihan, tidak sombong,
dan menjaga etika baik secara horizontal
maupun vertical, dan menghargai setiap
karunia atau rezeki Allah. Substansi terpenting
dari pesan hadits tersebut adalah memanfaatkan

17 HR. Bukhari nomor 2849, 2850. HR. Muslim
nomor 1872.

18 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis
Nabi..., 170-171

19 Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis Nabi
saw. antara Pemahaman Tekstual dan Kontekstual, Terj.
Muhammad al-Bagqir, Bandung: Mizan 1998, 163-164.

makanan tersebut sebaik-baiknya, menjaga
kebersihan dan kesehatan, dan menghargai
rezeki pemberian Allah dengan tidak
mengkonsumsinya secara berlebihan. Tujuan ini
bisa dicapai dengan berbagai cara. Bisa dengan
cara menerapkan tuntunan hadits di atas secara
tekstual dengan memperhatikan situasi dan
kondisi yang ada, atau bisa juga dengan cara
yang sesuai dengan tingkat kehidupan yang ada
sekarang ini, misalnya dengan memakai sendok,
garpu, atau yang lainnya ketika kita
mengkonsumsi makanan berupa nasi atau
semisalnya.

Dalam konteks ini, menarik dikutip
statemen Muhammad al-Ghazali, bahwa setiap
orang boleh saja makan dengan tangan
kanannya secara langsung ataupun
menggunakan sendok. Semua itu tidak dilarang.
Adapun bangsa Arab dahulu selalu makan
dengan tangan, karena itu merupakan adat
istiadat mereka. Oleh karena itu tidak aneh bila
seseorang dari mereka, ketika selesai makan,
langsung menjilati jari tangannya. Namun
menjadikan kebiasaan seperti itu sebagai bagian
dari agama, adalah tidak berdasar sama sekali.
Sesungguhnya yang termasuk ajaran agama
ialah apabila seorang muslim, hendaknya ia
tidak meninggalkan sisa makanan di piringnya,
baik banyak atau pun sedikit, lalu dibuang di
tempat sampah, karena hal tersebut merupakan
perilaku yang buruk. Oleh karenannya,
melarang penggunaan sendok dalam memakan
sesuatu dan mengharuskan menjilati jari tangan
sesudah makan merupakan bentuk ekstrimitas
yang justru merugikan Islam, karena akan
membuka pintu isu-isu buruk terhadap umat
Islam.20

Mengamati pemikiran-pemikiran para
pakar di atas, tampak jelas bahwa pembedaan
antara sarana (washilah) dan tujuan (ghayah)
dalam memahami hadits memang menjanjikan
pemahaman yang rasional, actual dan fleksibel.
Prinsip pemahaman seperti ini memberi ruang
gerak bagi kreasi dan inovasi dalam
pelaksanaan tuntunan-tuntunan dan petunjuk-
petunjuk yang ada dalam hadits. Namun
demikian, hal tersebut tidak dapat kita
berlakukan secara bebas dan mutlak. Harus ada
batasan yang jelas tentang kriteria-kriteria
tertentu untuk menentukan sarana dan tujuan
agar tidak melanggar batas-batas tertentu yang

20 Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis Nabi
saw...., 110-111

130



Pemahaman Hadits “Makan dengan Tiga Jari” dan “Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan”
(Kajian Ma’anil Hadits)

bernilai ta’abbudi dalam agama.?! Menurut
Muhammad al-Ghazali, adalah tugas ulul albab
untuk membedakan antara tujuan-tujuan yang
tetap dan cara-cara yang boleh berubah, demi
mencapai tujuan yang agung. Tentunya para
pakar yang benar-benar ahli dalam bidang al-

Quran dan sunnah yang  mampu
menanganinya.??
Hadits berikutnya adalah tentang

perbedaan usus orang mukmin dan orang kafir
saat makan. Berikut ini hadits dimaksud:

Artinya : “Dari Abu Hurairah ra. : Ada
seorang laki-laki yang makan sangat
banyak. Ketika sudah masuk Islam, ia
makan sedikit. Lalu disampaikanlah hal
itu kepada Nabi saw. maka beliau
bersabda, “Sesungguhnya orang mukmin
makan dengan satu usus, sedangkan
orang kafir makan dengan tujuh usus.”
(HR. Bukhari, No. 5397)

Selain Bukhari, hadits ini juga
diriwayatkan oleh Muslim,? Tirmidzi,?* Ibnu
Majah,?> Ahmad bin Hanbal,?® dan lainnya.
Hadits ini dipandang asing bahkan sinis oleh
sebagian orang yang antipati terhadap Islam. Ini
bisa dimengerti sebab secara tekstual, hadits ini
menyebut adanya perbedaan usus antara orang
mukmin dengan orang kafir ketika makan,
yakni dikatakan bahwa orang kafir memilki
tujuh usus, sedangkan orang mukmin memilki
satu usus, padahal anatomi dan struktur tubuh
manusia memiliki kesamaan komponen anggota
tubuh, baik struktur luar maupun dalam,
manusia memiliki kepala, tangan, kaki, rambut,
hati, jantung, limpa, paru-paru dan termasuk
usus, tanpa memandang . agama dan
keyakinannya.

Dalam konteks ini perlu dipahami

21 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi,
175.

22 Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis Nabi
saw...., 169-170

2 Imam Muslim, Shahih Muslim, Bab: al-Asyribah,
sub bab: Al-mu’min Ya'kulu fi mi’an wahid wal kafir fi
sab’ati am’ain, hadits nomor 2060, 2061, 2062, 2063.

24 Imam Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, Bab: Al

Ath’imah, hadits nomor 1740.

% Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, Bab: al-Ath’imah,
hadits nomor 3248.

26. Ahmad bin Hambal, Musnad Ahmad bin Hanbal,

Bab: Musnad al-Mukatstsirin min al-Shahabah,
hadits nomor 4488, 4788,, 5181.

kajian bahasa mengenal istilah ungkapan kiasan
atau metafor (majaz), bahwa ungkapan dalam
bentuk majaz seringkali lebih berkesan daripada
ungkapan dalam bentuk hakiki (makna
sebenarnya). Bangsa Arab dikenal sebagai
bangsa yang mahir dalam bidang retorika
bahasa. Nabi saw. adalah orang arab yang
menguasai balaghah ( retorika), bahkan beliau
dianugerahi  Allah  kemampuan  untuk
mengungkapkan perkataan yang singkat
namun padat makna (jawami’ al-kalim). Dari sini
bisa dipahami bila sabda-sabda beliau banyak
menggunakan majaz untuk mengungkapkan
maksud dengan cara yang sangat mengesankan.

Dalam ilmu.balaghah, majaz meliputi
antara lain majaz lughawi, ‘aqli, isti’arah,
kinayah, dan berbagai ungkapan lainnya yang
tidak menunjukkan makna sebenarnya secara
langsung, tetapi hanya dapat dipahami melalui
indikasi yang menyertainya baik yang bersifat
tekstual maupun kontekstual. Majaz = juga
mencakup perlambangan atau tamsilan, dan

tidak boleh dianggap sebagai bentuk
kebohongan. Menurut Yusuf al-Qardhawi,
pemahaman berdasarkan majaz terkadang

merupakan suatu keharusan, karena jika tidak,
orang akan terjatuh dalam kekeliruan. Hadits-
hadits yang tidak bisa dipahami secara tekstual,

_lanjut al-Qardhawi, maka bisa dilakukan takwil

terhadapnya asalkan didukung dengan alasan
yang kuat, jika tidak maka penakwilan tersebut
harus ditolak, begitu juga penakwilan yang
dipaksakan. Pemahaman hadits yang hanya
sesuai dengan susunan lahiriyahnya saja pun
harus ditolak jika bertentangan dengan konklusi
akal yang jelas, atau hukum syariah yang benar,
atau pengetahuan yang pasti, atau fakta yang
meyakinkan.?”

Kekeliruan dalam memahami teks-teks
agama baik al-Qur'an maupun hadits karena
kurang memperhatikan ungkapan majaz juga
sudah terjadi pada masa Nabi saw. Dalam
hadits riwayat Muslim yang bersumber dari
‘Aisyah disebutkan bahwa Nabi saw. Pernah
menyatakan kepada istri-istrinya bahwa yang
paling cepat menyusul aku di antara kalian
sepeninggalku adalah yang paling panjang
tangannya. Menurut Aisyah, para istri Nabi lalu
saling mengukur siapa di antara mereka yang
paling panjang tangannya. Maka yang paling
panjang tangannya di antara mereka adalah

27 Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis
Nabi..., 175-176.

131



PROGRESSA Journal of Islamic Religions Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017

Zainab, karena ia banyak bekerja dengan
tangannya dan rajin bersedekah.?

Menurut Muhammad Fuad Abdul Bagqi,
pada mulanya para istri Nabi menduga bahwa
yang dimaksudkan oleh beliau adalah
panjangnya tangan secara hakiki atau fisik,
sehingga mereka saling mengukur panjang
tangan masing-masing, dan yang paling
panjang tangannya di antara mereka adalah
Saudah. Sedangkan Zainab adalah yang paling
panjang tangannya secara majazi karena beliau
paling dermawan, sering bersedekah, dan rajin
berbuat kebajikan. Setelah nyata bahwa Zainab
yang paling dahulu meninggal atau menyusul
Nabi saw., mereka mengetahui bahwa yang
dimaksud adalah panjangnya tangan dalam
bersedekah dan berlaku dermawan.?

Kekeliruan serupa juga dilakukan oleh
‘Adiy bin Hatim ketika memahami penggalan
ayat 187 surat al-Bagarah tentang batas waktu
puasa, yaitu “.... Makan dan minumlah sampai
tampak jelas bagimu benang putih dan benang
hitam...”. Maksud ayat ini sebenarnya adalah
putihnya siang dan hitamnya malam. Adiy
memahami ayat tersebut secara hakiki atau
literal, yakni benang putih dan benang hitam,
sehingga ia meletakkan benang putih dan
benang hitam di bawah bantalnya. Pada saat
lewat sebagian malam ia menengok kedua
benang tersebut dan belum bisa membedakan
antara keduanya. Pada saat pagi hari, ia
menuturkan hal itu kepada Nabi saw., lalu
beliau bersabda: Alangkah lebarnya bantalmu
atau tengkukmu, sesungguhnya yang dimaksud
adalah hitamnya malam dan putihnya siang.3

Berkaitan dengan hadits tentang usus
orang mukmin dan orang kafir di atas, dalam
riwayat Muslim® yang bersumber dari Abu
Hurairah dinyatakan bahwa Nabi saw.
Kedatangan tamu seorang kafir. Beliau lalu
memerintahkan agar ia diperahkan susu
kambing lalu ia meminumnya, kemudian
diperahkan susu kambing lain lalu ia

28 Hadits nomor 2452

2%  Muhammad Fuad Abdul Baqi, Syarah
Muhammad Fuad Abdul Baqi, dalam Shahih Muslim,
Bab: Fadhail al-Shahabah, sub bab: Min Fadhail
Zainab Umm al-Mukminin, hadits nomor 2452.

30 Imam Bukhari, Shahih Bukhari, Bab: Tafsir al-
Qur’an, sub bab: wa kuluu wasyrabuu, hadits
nomor 4509-4511.

31 Hadits nomor 2063.

meminumnya, kemudian diperahkan susu
kambing lain lalu ia meminumnya, demikian
seterusnya hingga ia meminum perahan susu
tujuh  kambing. Keesokannya harinya, ia
menyatakan masuk Islam. Nabi lalu
memerintahkan agar ia diperahkan susu
kambing lalu ia meminumnya, kemudian beliau
memerintahkan agai ia diperahkan susu
kambing lagi tetapi ia menghabiskannya, lalu
beliau bersabda, “Orang mukmin minum dengan
satu usus sedangkan orang kafir minum dengan
tujuh usus.”

Berdasarkan riwayat di atas tampak
jelas bahwa hadits tersebut sama sekali tidak
disabdakan oleh Nabi dalam konteks
menjelaskan perbedaan struktur dan anatomi
tubuh orang mukmin dan orang kafir.
Ungkapan yang disabdakan Nabi itu
merupakan gaya bahasa kiasan atau metafora
(majazi) untuk menjelaskan perbedaan karakter
dan orientasi hidup antara orang mukmin dan
orang kafir. Karakter orang mukmin adalah
sedikit makan sebab orientasi hidupnya adalah
makan untuk hidup, sedangkan karakter orang
kafir adalah banyak makan sebab orientasi
hidupnya adalah hidup untuk makan. Dengan
demikian, sabda Nabi “mukmin makan dengan
satu usus” merupakan ungkapan majaz yang
dimaksudkan untuk menjelaskan bahwa orang
mukmin itu makannya sedikit, dan sabda beliau
“orang kafir makan dengan tujuh usus” pun
adalah ungkapan majazi untuk menjelaskan
bahwa orang kafir itu makannya banyak.

Pada sisi lain, angka tujuh pada frase
“tujuh usus” dalam hadits tersebut tidak
menunjuk pada angka antara enam dan
delapan, tetapi sekedar untuk menunjukkan
makna banyak (i al-katsrah), bukan untuk
membatasi (/i al-tahdid) pada bilangan tertentu.
Dalam kultur orang Arab, angka tujuh atau
tujuh puluh memang sering digunakan untuk
menyebut jumlah banyak. Al-Qur'an yang
diturunkan dalam bahasa Arab (bi lisani gaumihi)
juga mengakomodir kultur tersebut. Ini
misalnya terlihat pada ayat-ayat berikut ini:

Kamu memohonkan ampun bagi mereka atau
tidak kamu mohonkan ampun bagi mereka
(adalah  sama  saja). kendatipun  kamu
memohonkan ampun bagi mereka tujuh puluh
kali, namun Allah sekali-kali tidak akan
memberi ampunan kepada mereka. yang
demikian itu adalah karena mereka kafir
kepada Allah dan Rasul-Nya. dan Allah tidak
memberi petunjuk kepada kaum yang fasik.

132



Pemahaman Hadits “Makan dengan Tiga Jari” dan “Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan”
(Kajian Ma’anil Hadits)

(QS. At-Taubah: 80)

Dan seandainya pohon-pohon di  bumi
menjadi pena dan laut (menjadi tinta),
ditambahkan kepadanya tujuh laut (lagi)
sesudah (kering)nya, niscaya tidak akan habis-
habisnya  (dituliskan)  kalimat  Allah.
Sesungquhnya Allah Maha Perkasa lagi
Maha Bijaksana. (QS. Lugman: 27)

Perumpamaan nafkah yang dikeluarkan oleh
orang-orang yang menafkahkan hartanya di
jalan Allah adalah serupa dengan sebutir
benih yang menumbuhkan tujuh bulir, pada
tiap-tiap bulir seratus biji. Allah melipat
gandakan (ganjaran). bagi- siapa yang dia
kehendaki. dan Allah _Maha luas (karunia-
Nya) lagi Maha Mengetahui.” (QS. Al-
Bagarah: 261)

Ayat-ayat di atas menggunakan angka
tujuh atau tujuh puluh secara majazi untuk
menunjukkan makna banyak. Ini disebabkan
oleh al-Qur'an yang berbahasa Arab itu
mengakomodir beberapa kultur atau tradisi
kebahasaan yang biasa digunakan orang Arab
sehingga mereka mudah memahaminya. Pola
ini tampaknya juga digunakan oleh Nabi saw.
dalam mensabdakan hadits-haditsnya.
Berdasarkan hal ini, maka kita memaknai frase
“tujuh usus” dalam hadits di atas bukan dalam
pengertian matematis “tujuh usus” melainkan
banyak usus yang secara majazi dimaksudkan
untuk menunjukkan sifat atau karakter rakus,
tamak, dan berlebihan dalam urusan makan
(duniawi).

Dalam pada itu, sepanjang pengamatan
penulis, hampir seluruh ulama salaf memahami
hadits ini tidak dalam pengertian literalnya.
Ibnu Hajar al-‘Asqalani dalam  karya
monumentalnya, Fath al-Bari Syarah Shahih
Bukhari, menguraikan setidaknya delapan
pandangan ulama seputar hadits tersebut.
Pertama, hadits ini tidak dipahami berdasarkan
dzahirnya, tetapi merupakan ungkapan
simbolik sebagai perumpamaan atas kezuhudan
orang mukmin terhadap dunia dan ketamakan
orang kafir terhadapnya. Jadi tidak spesifik soal
makan. Uraian tentang makan hanya digunakan
sebagai ungkapan simbolik tentang sikap
terhadap dunia. Oleh karena seorang mukmin
mempersedikit terhadap dunia, maka dikatakan
bahwa ia makan dengan satu usus, sedangkan
orang kafir yang tamak dan memperbanyak
dunia maka dikatakan bahwa ia makan dengan
tujuh usus. Dari sini maka orang nukmin hanya

memakan yang halal, sedangkan orang kafir
lebih banyak makan yang haram daripada yang
halal.

Ada juga yang memahaminya sebagai
berbicara tentang kecintaan terhadap dunia;
orang mukmin makan dengan satu usus artinya
ia berlaku zuhud dan mengambil dunia
sekedarnya, sedangkan orang kafir makan
dengan tujuh usus artinya mereka sangat
mencintai-dan memperbanyak dunia. Ada juga
yang memahami sebagai dorongan bagi seorang
mukmin untuk sedikit makan, karena banyak
makan adalah sifat orang kafir, sebab orang
mukmin enggan bersifat seperti orang kafir.
Surat Muhammad: 12 menggambarkan,”.. dan
orang-orang kafir menikmati kesenangan (dunia) dan
mereka makan makanan seperti hewan makan...”.
Namun demikian, sebagian ulama bersikukuh
memahami hadits ini sesuai teksdzahirnya,
seperti Ibn “Abdil Barr, al-Thahawi, dan Abu
‘Ubaidah.

Kedua, hadits ini berbicara dalam
konteks kebiasaan, dan bilangan dalam hadits
tersebut tidak dimaksudkan secara sebenarnya.
Pengkhususan bilangan tujuh hanya untuk
menunjukkan banyak saja, seperti dalam surat
Lugman ayat ayat 27, “Dan seandainya pohon-
pohon di bumi menjadi pena dan lautan (menjadi

~tinta), ditambahkan kepadanya tujuh lautan (lagi)

niscaya tidak akan habis (dituliskan) kalimat-kalimat
Allah...”. Orang mukmin biasanya sedikit
makan karena mereka disibukkan dengan
ibadah, mereka memahami tujuan syara’ dari
makan (menghilangkan lapar dan kelemahan
tubuh, supaya kuat beribadah) dan khawatir
dengan hisab Tuhan. Hal-hal demikian ini tidak
dimiliki  orang-orang kafir yang tidak
mengetahui tujuan syara’ dari makan, sehingga
mereka biasanya bebas memperturutkan hawa
nafsunya tanpa khawatir jatuh kepada
perbuatan haram. Dari sini maka makannya
orang mukmin jika dibandingkan dengan
makannya orang kafir hanyalah sepertujuhnya.

Oleh karena berkonteks kebiasaan,
maka ketentuan hadits ini tidak berlaku
menyeluruh untuk setiap orang mukmin
maupun kafir. Sebagian orang mukmin bisa jadi
ada yang banyak makan karena faktor
kebiasaan atau alasan temporer semisal
pelampiasan dari sakit hati atau lainnya.
demikian juga sebagian orang kafir ada yang
sedikit makannya karena beberapa alasan,
seperti saran dokter untuk menjaga kesehatan,

133



PROGRESSA Journal of Islamic Religions Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017

nasehat pemuka agama untuk riyadhah, kondisi
lambung yang tidak memungkinkan makan
banyak.

Al-Thibi menyimpulkan, umumnya
orang mukmin berobsesi untuk zuhud dan puas
dengan makan secukupnya, sedangkan orang
kafir tidak. Jadi bila ada orang mukmin atau
orang kafir yang kategori makannya tidak
sesuai dengan wuraian ini, maka tidak
mencederai  kebenaran hadits di atas.
Pemahaman ini seperti dalam surat an-Nur ayat
ayat 3, “Pezina laki-laki tidak menikah kecuali
dengan pezina perempuan atau dengan perempuan
musyrik, dan pezina perempuan tidak menikah
kecuali dengan pezina laki-laki atau laki-laki
musyrik...” karena tidak sedikit pezina laki-laki
menikah dengan perempuan merdeka (baik-
baik) dan pezina perempuan dinikahi oleh laki-
laki merdeka (baik-baik).

Ketiga, yang dimaksud “mukmin”
dalam hadits di atas adalah orang yang
memiliki keimanan sempurna. Orang yang
sempurna imannya dan bagus islamnya sibuk
memikirkan ~ persiapan = kematian = dan
sesudahnya, sehingga persiapannya itu
mencegahnya dari memperturutkan syahwat
secara berlebihan. Pemahaman ini didukung
oleh dua hadits, pertama, hadits marfu’
bersumber dari Abu Umamah, “Barangsiapa
banyak berfikir  maka sedikit makannya, dan
barangsiapa sedikit berpikir maka banyak makannya
dan keras hatinya.” Kedua, hadits shahih yang
bersumber dari Abu Said, “Sesungguhnya harta
ini  bersifat manis dan  hijau. Barangsiapa
mengambilnya secara rakus maka ia seperti orang
yang makan dan tidak pernah kenyang.” Ini
menunjukkan bahwa “mukmin” dalam hadits
di atas adalah orang yang tidak berlebihan
dalam makan. Sedangkan orang kafir tamak dan
rakus dalam makan layaknya binatang, dan
tidak sesuai kemaslahatan badannya. Imam al-
Khatthabi menolak pemahaman ini.
Menurutnya, banyak ulama salaf makan banyak
tetapi tidak mengurangi keimanan mereka.

Keempat, orang mukmin menyebut
nama Allah ketika makan dan minum, sehingga
setan tidak turut makan, maka makan sedikit
telah cukup bagi mereka. Sedangkan orang kafir
tidak menyebut nama Allah saat makan dan
minum sehingga setan turut serta bersama
mereka. Pemahaman ini didukung oleh hadits
riwayat ~ muslim, “Sesungguhnya  setan
menganggap halal makanan yang tidak disebut nama
Allah atasnya.”

Kelima, orang mukmin tidak rakus
terhadap makanan sehingga mendapatkan
keberkahan, sehingga sedikit makanan telah
mengenyangkan bagi mereka. Sedangkan orang
kafir sangat rakus sehingga tidak kenyang
dengan sedikit makanan. Pemahaman ini bisa
digabung dengan pemahaman sebelumnya.
Keenam, pendapat ini dipilih oleh an-Nawawiy,
bahwa sebagian orang mukmin makan dengan
satu usus, dan kebanyakan orang kafir makan
dengan tujuh usus, namun masing-masing dari
tujuh ini tidak mesti sama dengan satu ususnya
orang mukmin. Pendapat ini didukung oleh
statemen Qadhi ‘lyadh yang menukil dari ahli
bedah bahwa usus manusia ada tujuh. Artinya,
kerakusan orang kafir membuat mereka tidak
kenyang saat makan kecuali sesudah
terpenuhinya ketujuh ususnya itu. Sedangkan
orang mukmin telah merasa kenyang dengan
terpenuhinya satu usus.

Ketujuh, menurut an-Nawawiy, bisa
jadi yang dimaksud tujuh adalah sifat-sifat
orang kafir, yakni sifat loba, rakus, panjang
angan-angan, tamak, tabiat buruk, iri hati, dan
cinta kegemukan. Sedangkan satu pada orang
mukmin adalah menutupi cela atau cacatnya.
Kedelapan, menurut al-Qurthubi, syahwat-
syahwat makanan ada tujuh, yaitu syahwat
tabiat, syahwat nafsu, syahwat mata, syahwat
mulut, syahwat telinga, syahwat hidung, dan
syahwat lapar. Yang terakhir inilah yang
bersifat mendesak, dan dengan syahwat ini
seorang mukmin makan. Sedangkan orang-
orang kafir makan dengan seluruh syahwat
tersebut. Pendapat ini nampaknya merujuk
pada Ibnu ‘Arabi yang berpandangan bahwa
tujuh usus yang dimaksud adalah panca indera,
syahwat, dan hajat. Para ulama
menggarisbawahi bahwa hadits di atas
merupakan dorongan untuk meminimalisir
keduniaan, berlaku zuhud dan ganaah terhadap
dunia. Para cendekiawan baik pada masa
jahiliyah maupun Islam menganjurkan sedikit
makan dan mencela banyak makan.3?

M. Syuhudi Ismail berpendapat bahwa
sabda Nabi saw. dalam hadits tentang
perbedaan usus orang mukmin dan orang kafir
merupakan ungkapan simbolik, dan itu berarti
hadits tersebut harus dipahami secara
kontekstual. Perbedaan usus dalam matan
hadits tersebut menunjukkan perbedaan sikap

32 [bnu Hajar al-"Asaqalani, Fath al-Bari, Juz IX, 538-
540

134



Pemahaman Hadits “Makan dengan Tiga Jari” dan “Perbedaan Usus Orang Mukmin dan Orang Kafir Ketika Makan”
(Kajian Ma’anil Hadits)

atau pandangan dalam menghadapi nikmat
Allah, termasuk ketika makan. Orang mukmin
memandang makan bukan sebagai tujuan
hidup, sedangkan orang kafir menempatkannya
sebagai bagian dari tujuan hidupnya. Oleh
karenanya, orang mukmin semestinya tidak
banyak menuntut dalam kelezatan makanan.
Yang banyak menuntut kelezatan makan pada
umumnya adalah orang kafir. Syuhudi juga
menambahkan bahwa, orang mukmin selalu
bersyukur dalam menerima nikmat Allah
termasuk tatkala makan, sedangkan orang kafir
mengingkari nikmat Allah 'yang diberikan
kepadanya.3?

Penutup

Berdasarkan kajian ma’anil hadits di atas,
pemahaman terhadap hadits “makan dengan
tiga jari dan menjilati jari sesudahnya”
sepatutnya diletakkan dalam spectrum adat
kebiasaan yang berlaku pada masa Nabi saw.
dengan segala keterbatasan sarana pada saat itu,
dan memahaminya dalam paradigma washilah
(sarana) yang bersifat local-temporer dan ghayah
(tujuan) yang bersifat abadi dan permanen.
Kerangka pemahaman ini diyakini, dalam aspek
dan  kadar ' tertentu, dipastikan lebih
memberikan kemudahan untuk memahami dan
menangkap spirit ‘dan substansi pesan-pesan
teks-teks keagamaan secara lebih kontekstual.
Semangat dan substansi dari hadits “makan
dengan tiga jari dan menjilati jari sesudahnya”
adalah memakan makanan secara proporsional,
tidak berlebihan, menjaga kebersihan, dan sikap
menghargai nikmat atau rezeki dari Allah.

Tujuan, semangat dan substansi pesan
Nabi tersebut tidak selalu harus dicapai melalui
cara-cara yang dilakukan oleh Nabi yang
mencerminkan kebiasaan, situasi dan kondisi
yang ada ketika itu. Makan secara proporsional
dengan menggunakan sendok atau sejenisnya
sesuai kebiasaan dan situasi-kondisi kita,
dengan tetap memelihara dan menjaga prinsip-
prinsip tuntunan makan nabi, juga merupakan
perilaku mensuri tauladani nabi dalam kemasan
dan tampilan yang lain. Pandangan yang
memaksakan untuk harus meniru cara nabi
dalam  makan  secara literal dengan
menggunakan tiga jari dan menjilatinya

3 M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi yang Tekstual dan
Kontekstual, Telaah Ma’anil Hadis tentang Ajaran Islam
yang Universal, Temporal, dan Lokal, Jakarta: Bulan
Bintang 1994, 21-22.

merupakan ekstrimitas yang justru berpeluang
merugikan citra Islam dan kaum muslimin.

Adapun sabda Nabi saw. bahwa “orang
mukmin makan dengan satu usus sedangkan
orang kafir makan dengan tujuh usus”
merupakan ungkapan simbolik atau majaz atau
kiasan yang tidak patut dipahami secara literal
dan tekstual. Secara struktur dan anatomi tubuh
manusia, tidak ada perbedaan antara orang
mukmin dan orang kafir, dan hadits tersebut
tidak disabdakan oleh nabi dalam konteks
menjelaskan perbedaan fisik dan anatomi tubuh
manusia, tetapi dimaksudkan untuk
menjelaskan perbedaan sifat, karakter, dan
orientasi hidup antara orang mukmin dan orang
kafir.

Orang mukmin memandang bahwa
kehidupan dunia bersifat sementara, sedangkan
kehidupan  akhirat bersifat abadi dan
kenikmatannya hakiki. Mereka menjaga jarak
dengan dunia, mengambil secukupnya, dan
karenanya mereka makan secara proporsional,
tidak rakus dan berlebihan, sehingga dikatakan
secara simbolik atau kiasan (ungkapan majaz)
bahwa mereka makan dengan satu usus.
Sementara orang-orang kafir - memandang
bahwa dunia adalah segalanya. Mereka
mementingkan dan larut dalam kesenangan

“dunia, dan karenanya mereka makan secara

rakus, tamak, dan berlebihan, sehingga
dikatakan secara simbolik atau kiasan
(ungkapan majaz) bahwa mereka makan

dengan tujuh usus.

Pemahaman terhadap hadits harus
dilakukan dengan memperhatikan banyak
aspek, antara lain adat istiadat atau kebiasaan
yang berlaku di lingkungan di mana hadits itu
disabdakan, situasi kondisi yang melingkupi,
bentuk ungkapan yang digunakan, pemilahan
antara sarana yang bersifat lokal-temporal dan
tujuan yang bersifat abadi, memperhatikan
hadits-hadits yang setema, memastikan makna
kata-kata dalam hadits, dan yang juga tak kalah
pentingnya adalah memcermati keberadaan
Nabi saw. dalam berbagai posisi dan fungsinya,
yakni ada kalanya Nabi berperan sebagai
manusia biasa, sebagai pribadi, sebagai suami,
sebagai utusan Allah, sebagai kepala negara,

sebagai pemimpin  masyarakat, sebagai
panglima perang maupun sebagai hakim. Oleh
karenanya, penting sekali mendudukkan
pemahaman hadits pada tempat yang

proporsional; kapan dipahami secara tekstual,

135



PROGRESSA Journal of Islamic Religions Instruction Volume 1 Nomor 1 Pebruari 2017

kontekstual, universal, situasional maupun
lokal, karena pemahaman yang kaku, radikal,
dan statis sama saja artinya menutup
keberadaan Islam yang shalih li kulli zaman wa
makan.

Daftar Pustaka

Al-Ghazali, Thya" Ulumiddin, dalam Maktabah
Syamilah edisi 3,48

Imam Bukhari, Shahih Bukhari, dalam Maktabah
Syamilah edisi 3,48

Imam Muslim, Shahih Muslim, dalam Maktabah
Syamilah edisi 3,48

Imam Tirmidzi, Sunan Tirmidzi, dalam

Maktabah Syamilah edisi 3,48

Imam Abu Dawud, Sunan Abu Dawud, dalam
Maktabah Syamilah edisi 3,48

Imam Nasa’i, Sunan Nasa’i, dalam Maktabah
Syamilah edisi 3,48

Imam Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, dalam
Maktabah Syamilah edisi 3,48

Abu Ibrahim Muhammad Ali A.M.. Pola makan
sehat ala Nabi, dalam
www .ibnumajjah.wordpress.com

Imam Nawawi, Syarh an-Nawawi ‘ala Muslim,
dalam Maktabah Syamilah edisi 3,48

Imam An-Nawawi, Dalilul Falihin,
Maktabah Syamilah edisi 3,48

dalam

Shalih bin ‘Utsaimin, Syarah Riyadhus Shalihin,
dalam Maktabah Syamilah edisi 3,48

Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis
Nabi  Perspektif Muhammad al-Ghazali dan
Yusuf al-Qardhawi, Yogyakarta: Teras 2008

Yusuf al-Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis
Nabi  saw, Terj Muhammad al-Bagir,
Bandung: Karisma 1999

Muhammad al-Ghazali, Studi Kritis atas Hadis
Nabi saw. antara Pemahaman Tekstual dan
Kontekstual, Terj. Muhammad al-Bagqir,
Bandung: Mizan 1998

Ibnu Hajar al-‘Asaqalani, Fath al-Bari, dalam
Maktabah Syamilah edisi 3,48

M. Syuhudi Ismail, Hadis Nabi yang Tekstual dan
Kontekstual, Telaah Ma'anil Hadis tentang
Ajaran Islam yang Universal, Temporal, dan
Lokal, Jakarta: Bulan Bintang 1994

Louis Ma'luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam,
Beirut: Dar al-Masyriq 1986

W.J.S. Poerwodarminto, Kamus Umum Bahasa
Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka 1976

136



