
Keraton: Journal of History Education and Culture 

44 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton  

 

10.32585/keraton.v1i1.xxx                                                                                        jurnal_keraton@yahoo.com 

 

Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya dalam Komunitas Seminari 
Menengah Wacana Bhakti 

Franciscus Dicha Sidabutar1, Chontina Siahaan 2 

 
1 Universitas Kristen Indonesia, Jakarta, Indonesia 
1 Universitas Kristen Indonesia, Jakarta, Indonesia 

1 fransiskussidabutar18@gmail.com 
 

* Corresponding Author 

Received  30 Juli 2021; accepted 8 Agustus 2021; published 30 Desember 2021. 

ABSTRACT 

 

 KEYWORDS 

Community life is living together with other people based on one bond, one calling, and one 

commitment. This study aims to determine whether community life at the Wacana Bhakti 

Intermediate Seminary can help seminarians get to know other cultures so that cultural 

exchanges occur in the community, as well as see if there are inaccurate perceptions among 

seminarians. The respondents of this study were seminarians (community members) in the 

Wacana Bhakti Minor Seminary starting from grade 1 to the Upper Preparatory Class 

(KPA). The research method used in this scientific article uses descriptive quantitative 

methods. The findings in this study indicate that cultural exchange is already owned by 

almost the entire population and this is supported by intercultural communication that 

occurs within the community. This can be seen from as many as 58 seminarians who have 

understood correctly about intercultural communication. The most studied culture in this 

community is the culture of the Batak and Javanese tribes. Not only that, the researchers 

found that there are some people who do not even recognize the culture of their own tribe. 

Therefore, the community may be able to strengthen the communication that occurs between 

members from different cultures, either directly or indirectly. 

 Hidup 

berkomunitas; 

Seminari 

menengah; 

Komunikasi 

antarbudaya. 

 

This is an 

open-access 

article under 

the CC–BY-

SA license 

 

1. PENDAHULUAN 

Hidup berkomunitas menjadi salah satu cara bagi manusia dalam memenuhi hasrat untuk saling 
berkomunikasi. Seseorang yang berada dalam sebuah komunitas juga dapat mengembangkan 
kemampuan diri yang dimilikinya. 

McMillan dan Chavis (1986) menyatakan pandangan mereka bahwa komunitas adalah 
kumpulan anggota yang memiliki rasa saling memiliki, saling terhubung dan percaya bahwa 
kebutuhan anggotanya dapat dipenuhi selama anggota berkomitmen untuk hidup bersama dalam 
komunitas tersebut. (Comdev Bina Nusantara 2017) 

Menurut Baron dan Byrne sebuah kelompok atau komunitas mempunyai dua tanda psikologis. 
Pertama, anggota komunitas merasa terhubung – ada rasa memiliki – yang tidak dimiliki oleh non-
anggota. Kedua, nasib para anggota saling bergantung, sehingga hasil setiap orang dalam beberapa 
hal berkaitan dengan hasil orang lain (Wonodihardjo, 2014). Oleh karena kedua hal itu, maka 
komunitas merupakan sebuah bagian yang tidak dapat dilepas dari kehidupan. 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.32585/jgse.v2i2.xxx&domain=pdf


Keraton: Journal of History Education and Culture 45 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                  (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

 

Berdasarkan beberapa penjabaran diatas, komunitas bukan hanya sekadar sebuah perkumpulan, 
melainkan juga sebuah wadah bagi setiap anggotanya untuk berkembang. Hal ini mencakup konteks 
yang luas, seperti misalnya perkembangan akan iman, pertumbuhan akan rasa toleransi dalam diri 
anggotanya, dan masih banyak lagi contoh lainnya. Sebuah komunitas yang baik adalah komunitas 
yang mampu mengantarkan tiap anggotanya kepada pertumbuhan dan perkembangan tersebut 
melalui relasi yang baik antar anggota komunitas tersebut. 

Sebuah faktor pengaruh perkembangan dalam sebuah komunitas ialah relasi erat yang terjalin 
baik bagi tiap anggota komunitas tersebut. Menjalin relasi yang erat dalam sebuah komunitas tentu 
bukan perkara yang mudah, terlebih apabila anggota komunitas tersebut berasal dari latar belakang 
yang berbeda. Salah satu perbedaan yang sangat terlihat yakni perbedaan budaya dari setiap 
anggotanya. 

Bierstedt mengemukakan bahwa kebudayaan merupakan suatu kompleks totalitas yang terdiri 
dari semua cara orang berfikir dan berbuat dan segala sesuatu yang dimiliki (Robert Bierdstedt 1957). 
Gagasan, norma, dan benda hasil kebudayaan merupakan tiga buah komponen dasar yang terdapat 
dalam kebudayaan. 

Dalam sebuah komunitas yang para anggotanya terdiri dari berbagai latar belakang budaya, 
seringkali terjadi persepsi yang kurang cermat. Persepsi-persepsi tersebut, antara lain etnosentrisme, 
stereotip, prasangka, dan juga culture shock (gegar budaya), yang dapat menjadi penghambat dari 
terjadinya komunikasi. 

Irianto menjelaskan bahwa etnosentrisme merupakan kecenderungan berpikir bahwa 
kebudayaan miliknya lebih unggul apabila dibandingkan dengan kebudayaan-kebudayaan yang lain. 
Myers menambahkan bahwa etnosentrisme berarti percaya pada superioritas kelompok budaya 
sendiri dan membenci kelompok lain. Etnosentrisme ini dapat mendorong terjadinya fenomena 
intoleran terhadap kebudayaan yang bukan miliknya. (Sari and Samsuri 2020) 

Di sisi lain, komunikasi yang terjadi di dalam komunitas ini juga dapat memicu adanya 
pertukaran budaya. Hal ini diakibatkan orang-orang dari budaya berbeda yang saling 
memperkenalkan kebudayaan mereka. Dapat juga terjadi secara tidak langsung apabila seseorang 
menikmati media yang ditayangkan dengan budaya lain, seperti contohnya ketika seseorang dari suku 
Batak mendengarkan lagu berbahasa Jawa maka orang tersebut akan memahami bahasa Jawa secara 
tidak disadari. 

Komunikasi akan berlangsung dengan baik apabila terdapat persamaan latar belakang pada 
komunikator maupun komunikan. Namun begitupun sebaliknya, komunikasi akan mengalami 
kesulitan apabila diantara komunikator dan komunikan tidak terdapat latar belakang yang sama. 
Seperti contohnya seorang dengan budaya Batak tidak akan berkomunikasi yang efektif apabila 
berkomunikasi dengan yang berbudaya Minahasa, Jawa, dan lain sebagainya. Hal ini dikarenakan 
adanya perbedaan persepsi, kebiasaan, nilai, dan norma yang digunakan oleh komunikator ketika 
komunikasi tersebut berlangsung. Oleh karenanya diperlukan komunikasi antarbudaya. 



46 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 
 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                 (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

  

Mengingat bahwa komunitas juga dapat menjadi media bagi terjadinya komunikasi antarbudaya, 
maka peneliti merumuskan beberapa permasalahan yang kemudian menjadi bahasan pada artikel ini. 
Beberapa permasalahan tersebut, yakni: 

1. Apakah populasi mengetahui pengertian komunikasi antarbudaya? 
2. Apakah pada populasi terjadi persepsi-persepsi yang kurang cermat? 
3. Apakah hidup berkomunitas dapat membantu seseorang dalam mengenal budaya baru yang 

sebelumnya tidak diketahuinya? 

2. Tinjauan Penelitian 

2.1 Penelitian Terdahulu 

 Untuk mendapatkan perbandingan dan menghindari kesamaan anggapan pada penelitian 
ini, diperlukan referensi dari penelitian sebelumnya. Penelitian terdahulu ini berisikan bahasan 
mengenai beberapa penelitian terkait komunikasi antarbudaya yang telah dilakukan sebelumnya. 
Penelitian-penelitian terdahulu itu antara lain: 

Hasil penelitian Sinta Paramita dan Wulan Purnama Sari pada jurnal Pekommas yang berjudul 
“Komunikasi Antarbudaya dalam Menjaga Kerukunan antara Umat Beragama di Kampung Jaton 
Minahasa” ini bertujuan untuk mengetahui jenis komunikasi antarbudaya yang terjadi antara warga 
Kampung Jaton dengan warga mayoritas yang berbeda agama sehingga kerukunan umat beragama 
dapat tetap terjaga. Kesimpulan akhir yang dapat diambil dari penelitian tersebut bahwa terjadi 
akulturasi di antara warga yang beragama Islam dengan warga beragama Kristen. Kerukunan 
antarumat beragama di Jaton dapat terjaga karena nilai-nilai kehidupan yang dimiliki oleh masyarakat 
Minahasa. Nilai-nilai kehidupan tersebut menjadikan interaksi antarumat beragama bersifat asosiatif 
yang ditandai dengan terjadinya akulturasi budaya, sehingga tidak terjadi konflik seperti yang terdapat 
pada daerah-daerah lain. (Paramita and Purnama Sari 2016) 

Hasil penelitian yang dilakukan oleh Abdul Karim pada jurnal At-Tabsyir berjudul 
“Komunikasi Antarbudaya di Era Modern” ini menghasilkan kesimpulan bahwa faktor utama dalam 
komunikasi adalah kemampuan dalam mengetahui budaya lain demi membangun keberlangsungan 
atas kebutuhan semua masyarakat, serta ada kenyamanan di antara sesama (Karim, 2015). 

Hasil penelitian Maria Eva Rosalyn dan Yohanes Arie Kuncoroyakti yang berjudul 
“Komunikasi Antarbudaya Pada Komunitas PerCa” ini bertujuan untuk menilik komunikasi 
antarbudaya yang terjadi dalam pasangan yang tergabung dengan komunitas PerCa Indonesia, 
khususnya pasangan-pasangan yang berdomisili di Jabodetabek. Dari penelitian ini dapat ditarik 
kesimpulan bahwa komunikasi budaya yang terjadi di antara pasangan tersebut menimbulkan 
komunikasi transaksional serta memunculkan sebuah budaya baru dari perkawinan tersebut akibat 
salah satu budaya pasangan menjadi lebih dominan, namun hal itu tidak mempengaruhi relasi di 
antara pasangan itu.(Rosalyn et al. 2019) 

Hasil penelitian Remaja Putra Barus dan Rehia K. Barus dengan judul Komunikasi Antarbudaya 
pada Komunitas Aron di Berastagi” yang diterbitkan jurnal Simbolika ini bertujuan untuk 



Keraton: Journal of History Education and Culture 47 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                  (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

 

menganalisa proses dan pola komunikasi seperti apa yang terjadi di antara berbagai etnik dalam 
komunitas Aron, serta kendala dalam komunikasi antarbudaya di kota Berastagi. Kajian ini 
menunjukkan pola interaktif, transaksional, dinamis, dan juga interaktif terbatas. Selain itu, 
komunikasi antarbudaya pada komunitas Aron ini berupa komunikasi primer dan sekunder. Pada 
komunikasi antarbudaya yang diteliti ini juga terdapat hambatan komunikasi berupa prasangka dan 
stereotip dalam bentuk sindiran yang dilakukan oleh etnik Karo kepada etnik Batak Toba. (Putra 
Barus and Barus 2018) 

 

2.2 Kebudayaan 

Selo Soemardjan dan Soelaiman Soemardi menuliskan definisi kebudayaan yang mencakup 
semua hasil karya, rasa, dan cipta masyarakat (Ilafi 2020). Hal ini berkaitan dengan pengertian 
kebudayaan menurut Koentjaraningrat dimana menurutnya kebudayaan berasal dari kata buddhayah 
(Sanskerta) yang berarti budi dan akal (Karim, 2015). Dari pengertian tersebut, kebudayaan memiliki 
sifat yang sangat amat luas. 

Istilah budaya ini sendiri bisa dipahami sebagai pola perilaku, kesenian, kepercayaan, dan semua 
produk lain dari karya serta pemikiran manusia yang merupakan ciri dari kondisi suatu masyarakat. 
Fungsi utama budaya yakni untuk dapat memahami kondisi lingkungan dan juga menentukan 
bagaimana masyarakat suatu lingkungan merespons suatu hal, seperti menghadapi ketidakpastian 
tertentu (Sumarto, 2019). Pemimpin dalam masyarakat tersebut harus memikirkan dengan cermat 
mengenai pentingnya budaya karena berperan sangat penting dalam kesuksesan suatu kelompok. 

 J.J. Honigman membedakan fenomena kebudayaan ini mempunyai tiga wujud, yakni sebagai 
gagasan atau norma, sebagai pola tindakan manusia, dan sebagai benda-benda hasil karya (Kristiya 
et al., 2015). Kebudayaan sebagai gagasan memiliki beberapa sifat yakni abstrak dan tak dapat diraba, 
berlokasi hanya dalam pikiran masyarakat, serta dapat mengendalikan dan memberikan arahan 
kepada kelakuan masyarakat di lingkungan tersebut. 

Kebudayaan kemudian diperinci ke dalam beberapa unsur. Unsur-unsur tersebut merupakan isi 
pokok pada tiap kebudayaan di dunia, biasanya unsur ini disebut dengan cultural universals yang 
dikemukakan juga oleh Koenjaraningrat. Beberapa unsur tersebut antara lain bahasa, sistem 
pengetahuan, organisasi sosial, teknologi, mata pencaharian, agama, dan juga seni (Fuad et al. 2012). 
Unsur-unsur tersebut kemudian terejawantahkan secara nyata pada sistem budaya atau adat-istiadat, 
sistem sosial, maupun kebudayaan fisik. Unsur ini jugalah yang kemudian menjadi warisan bagi para 
penerus bangsa demi keberlangsungan budaya tersebut. 

2.3 Komunikasi Antarbudaya 

Komunikasi antarbudaya merujuk fenomena komunikasi dimana komunikator yang berbeda 
latar belakang kebudayaan saling berkomunikasi. Komunikasi antarbudaya pada hakikatnya 
merupakan upaya untuk menciptakan kebersaman di antara perbedaan budaya. Selain itu, 
komunikasi antarbudaya ini mengandung dimensi antarbudaya, atau dengan kata lain menunjukkan 
adanya komunikasi ini memberikan dampak positif untuk meminimalisir kesalahpahaman dan saling 
mengerti perbedaan budaya yang terdapat pada komunikator dan komunikan. 



48 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 
 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                 (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

  

Dalam komunikasi antarbudaya ini ada beberapa konsep yang menjadi karakteristiknya seperti 
misalnya pertukaran simbol, proses, perbedaan komunitas budaya, negosiasi makna, situasi 
interaktif, dan sistem sosial (Suryani 2013). 

 Pada komunikasi antarbudaya ini terdapat ide atau pemikiran seseorang yang kemudian 
diserap oleh lawan bicaranya, begitupun sebaliknya. Dalam komunikasi antarbudaya ini tentu kedua 
belah pihak (komunikator dan komunikan) melakukan pertukaran simbol berupa kata-kata maupun 
gerakan tubuh, pertukaran makna itu memerlukan proses untuk dapat saling menyesuaikan dengan 
budaya lainnya. Proses tersebut terhitung tidak mudah, namun salah satu kunci keberhasilan proses 
komunikasi antarbudaya ini adalah menjunjung tinggi tradisi bersama dan untuk mencapai itu sangat 
diperlukan adanya negosiasi makna agar para pelaku komunikasi dapat mengerti tujuan yang ingin 
dicapai dari komunikasi antarbudaya yang sedang dilakukan. 

Terdapat beberapa persepsi yang kurang tepat yang justru dapat menghalangi kinerja pertukaran 
budaya dalam komunikasi tersebut. Persepsi-persepsi yang kurang tepat tersebut diantaranya: 

2.3.1 Etnosentrisme 

Etnosentrisme adalah konsep dalam melihat budaya dalam kelompoknya sendiri sebagai pusat 
atas segalanya dan menginterpretasi budaya kelompok lain dari perspektifnya sehingga menolak 
orang yang berbeda budaya. (Fauzi & Asri, 2020). 

2.3.2 Stereotip 

Lippman mengemukakan bahwa sikap saat menghadapi kebudayaan lain diarahkan dengan 
adanya stereotip. Dalam komunikasi antarbudaya stereotip ini memiliki beberapa dimensi seperti 
dimensi arah atau tanggapan, dimensi intensitas atau tingkat kepercayaan terhadap stereotip yang 
beredar, dimensi keakuratan atau ketepatan stereotip yang beredar bila dilihat dari realitas yang 
ditemui, serta dimensi isi atau sifat khusus pada kelompok tertentu. (Aziz et al. 2020) 

2.3.3 Prasangka Antar Kelompok 

Baron dan Byrne mengemukakan bahwa prasangka ialah sikap negatif terhadap kelompok lain 
yang didasarkan pada keanggotaannya di kelompok tersebut (Sriwahyuningsih et al., 2016).  

Prasangka biasanya terjadi dikarenakan sebab yang sederhana (misal: saling ejek), namun 
permasalahan tersebut tidak diselesaikan sehingga muncullah prasangka yang pada akhirnya 
menimbulkan konflik secara fisik (Santhoso & Hakim, 2012). 

2.3.4 Culture Shock (Gegar Budaya) 

Istilah culture shock ini pertama kali diperkenalkan pada tahun 1960 oleh seorang ahli 
antropologis bernama Oberg. Dia mendefinisikan gegar budaya sebagai bentuk respons yang 
mendalam dan negatif terhadap depresi, frustrasi, dan disorientasi yang dialami individu dalam 
lingkungan baru. (Intan, 2019) 



Keraton: Journal of History Education and Culture 49 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                  (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

 

Gegar budaya ini terjadi karena ketidaksetaraan pandangan dalam beberapa budaya yang saling 
berinteraksi, sehingga membuat kebudayaan pendatang kehilangan harapan. Oleh karena itu pada 
dasarnya gegar budaya terjadi pada individu yang memulai kehidupan baru di daerah yang situasi dan 
kondisi budayanya berbeda dengan budaya asal individu tersebut, atau yang biasa disebut merantau 
(Maizan et al., 2020). 

Jenis gegar budaya yang paling jarang disadari bagi para pelaku komunikasi adalah dalam 
berbahasa, padahal bahasa merupakan aspek yang sangat penting dalam upaya menjalin komunikasi 
dengan orang lain (Maizan et al., 2020). 

Melalui konsep di atas, kondisi gegar budaya biasanya terjadi karena tiga penyebab utama 
(Devinta et al. 2015), yakni: 

1) Kehilangan tanda yang dikenal yang telah menjadi bagian kehidupan. Contohnya gerakan 
tubuh, ekspresi wajah, ataupun kebiasaan yang dapat menggambarkan tindakan. 

2) Putusnya komunikasi antarpribadi, baik yang disadari maupun yang mengarah pada keadaan 
frustrasi dan ketakutan. Salah satu penyebab jelas dari gangguan ini adalah halangan dalam segi 
bahasa. 

3) Terjadinya krisis identitas yang terjadi pada seseorang. 

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Hasibullah, upaya yang paling penting dalam mengatasi 
culture shock ini adalah dengan menyesuaikan diri terhadap bahasa dan budaya setempat sehingga 
terjadi komunikasi yang efektif antara individu tersebut dengan masyarakat lingkungan sekitar 
(Maizan, Bashori, and Hayati 2020) 

3. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan teknik kuantitatif deskriptif yang dilakukan dengan 
mendeskripsikan data hasil kuesioner. Penelitian untuk artikel ilmiah ini dilakukan pada pertengahan 
bulan Oktober 2021 dengan subjek penelitiannya yakni seluruh seminaris pada Seminari Menengah 
Wacana Bhakti. Populasi yang digunakan adalah seluruh seminaris dengan jumlah 74 (tujuh puluh 
empat) seminaris yang seluruhnya menjadi sampel dalam penelitian ini. 

Peneliti tertarik untuk menjadikan para seminaris dalam komunitas Seminari Menengah Wacana 
Bhakti ini dikarenakan cara hidup mereka. Mereka hidup dengan tanpa gawai sebagaimana layaknya 
pendidikan calon imam. Dengan hidup tanpa gawai, maka para seminaris dapat hidup berkomunitas 
dengan lebih intensif, terlebih dalam berkomunikasi. 

 

 

 

 



50 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 
 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                 (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

  

 

       Diagram 1: Rentang Usia Seminaris 

Dari diagram 1 dapat dilihat bahwa rentang usia responden sangat beragam, mulai dari usia 14 
tahun hingga 21 tahun. Seminaris yang kuantitasnya paling banyak berada di usia 18 tahun dengan 
jumlah 23 orang seminaris dan paling sedikit berada di usia 14 tahun dan 21 tahun dengan jumlah 
masing-masing satu orang seminaris. 

Penelitian ini menggunakan kuesioner yang dikirim langsung ke alamat Seminari Menengah 
Wacana Bhakti dengan seizin rektor seminari tersebut. Dikarenakan adanya peraturan internal yang 
melarang penggunaan gawai bagi para seminaris, maka peneliti menggunakan kuesioner berbasis 
kertas yang diisi langsung oleh para seminaris dengan menggunakan pena yang telah disediakan. 

Penelitian ini menggunakan analisa data dengan cara deskriptif. Data diolah apa adanya tanpa 
menggunakan teknik-teknik statistik secara lebih lanjut. Biarpun tidak menggunakan teknik-teknik 
statistik lebih lanjut, namun data pada penelitian ini disajikan dengan diagram lingkaran yang 
kemudian dideskripsikan oleh peneliti. 

4. Hasil dan Pembahasan 

Pertanyan nomor satu yang menanyakan kepada responden apakah mereka mengerti apa yang 
dimaksud dengan komunikasi antarbudaya, diperoleh hasil seperti pada diagram di bawah:  

 

Dari diagram 2 terlihat bahwa dari 74 orang seminaris ada sebanyak 58 seminaris (78%) yang 
sudah memahami terkait komunikasi antarbudaya ini. Namun di sisi lain, ada pula 16 seminaris 

78%

22%
MEMAHAMI

TIDAK MEMAHAMI

Diagram 2: Persentase Jawaban Nomor 1 

10

15

21

23

3

1
14 TAHUN

15 TAHUN

16 TAHUN

17 TAHUN

18 TAHUN

19 TAHUN

20 TAHUN

21 TAHUN



Keraton: Journal of History Education and Culture 51 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                  (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

 

(22%) yang belum memahaminya. Maka dari itu dapat ditarik kemungkinan bahwa sebagian kecil 
seminaris masih belum dapat memahami dengan benar mengenai apa yang dimaksud dengan 
komunikasi antarbudaya. 

Pada pertanyaan kedua peneliti menanyakan pengertian komunikasi antarbudaya menurut 
pemahaman mereka yang pada pertanyaan pertama mengatakan bahwa mereka mengetahuinya. Dari 
58 seminaris (78%), semua memahami dengan benar pengertian komunikasi antarbudaya. 

Pada pertanyaan ketiga peneliti ingin mengetahui apakah komunikasi antarbudaya dapat 
membantu terjadinya pertukaran budaya, sebagai berikut:  

Berdasarkan hasil data penelitian yang tertera pada diagram di atas, terlihat bahwa menurut 50 
seminaris (68%) komunikasi antarbudaya sangat membantu terjadinya pertukaran budaya. Ada juga 
24 seminaris (32%) yang mengatakan bahwa komunikasi antarbudaya dapat membantu terjadinya 
pertukaran budaya namun hal itu kurang efektif maupun kurang efisien. Namun tidak ada satu 
seminaris pun yang mengatakan bahwa komunikasi antarbudaya ini tidak membantu terjadinya 
proses pertukaran budaya. 

Untuk pertanyaan nomor empat yang menanyakan apakah para seminaris mengenal secara 
mendalam kebudayaan dari daerah asalnya, peneliti mendapatkan hasil berikut: 

Berdasarkan diagram di atas, mayoritas responden (60 seminaris; 81%) hanya sedikit memahami 
kebudayaan dari daerah asalnya. Sebagian besar lainnya (13 seminaris; 18%) telah memahami 
kebudayaan dari daerah asalnya secara mendalam. Namun ada pula seorang seminaris yang tidak 
memahami kebudayaan daerah asalnya. 

Diagram 4: Jawaban Kuesioner Nomor 4 

68%

32%
SANGAT MEMBANTU

KURANG EFEKTIF ATAU EFISIEN

TIDAK MEMBANTU

Diagram 3: Jawaban Kuesioner Nomor 3 

18%

81%

1%

MEMAHAMI SECARA MENDALAM

SEDIKIT MEMAHAMI

TIDAK MEMAHAMI



52 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 
 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                 (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

  

Untuk pertanyaan kelima yang menanyakan pandangan para responden akan kebudayaan yang 
lain, diperoleh hasil seperti yang ditunjukkan pada diagram berikut: 

Berdasarkan diagram terlihat lebih dari setengah populasi (43 seminaris; 58%) dapat menerima 
kebudayaan lain dengan sebaik-baiknya. Hal ini menunjukkan bahwa masih banyak seminaris yang 
memiliki persepsi yang kurang cermat. Persepsi kurang cermat yang paling banyak dimiliki para 
seminaris (23 seminaris; 31%) yakni percaya kepada stereotip yang masih beredar di masyarakat. 
Tidak hanya itu, sebanyak 4 seminaris (6%) mengalami gegar budaya saat mereka bergabung dengan 
komunitas ini dan 3 seminaris (4%) memiliki prasangka terhadap kebudayaan lain. Hanya ada 
seorang seminaris yang memiliki kepercayaan bahwa kebudayaannya lebih baik dari kebudayaan yang 
lain atau yang biasa disebut etnosentrisme. 

Untuk pertanyaan nomor enam yang menanyakan apakah para responden selama bergabung 
dengan komunitas ini telah mempelajari kebudayaan yang sebelumnya belum mereka ketahui, 
diperoleh hasil seperti berikut ini: 

 Bila dilihat dari diagram tersebut, sekitar 49% responden (36 seminaris) telah mempelajari 
lebih dari tiga kebudayaan yang tidak mereka kenal sebelum bergabung dengan komunitas tersebut. 
Tidak hanya itu, sebanyak 35% responden (26 seminaris) juga telah mempelajari kurang dari dua 
kebudayaan yang tidak mereka ketahui sebelumnya. Namun 12 seminaris sisanya belum dapat 
mempelajari kebudayaan lain. 

1%

31%

4%

6%

58%

ETNOSENTRISME

STEREOTIP

PRASANGKA

CULTURE SHOCK

MENERIMA KEBUDAYAAN LAIN

35%

49%

16%

<2 KEBUDAYAAN

>3 KEBUDAYAAN

TIDAK ADA

Diagram 5: Jawaban Kuesioner Nomor 5 

Diagram 6: Jawaban Kuesioner Nomor 6 



Keraton: Journal of History Education and Culture 53 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                  (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

 

Dari enam puluh dua seminaris tersebut, berikut persentase kebudayaan-kebudayaan yang telah 
mereka pelajari: 

Berdasarkan diagram di atas kebudayaan baru yang dipelajari oleh para seminaris adalah 
kebudayaan Batak dan Jawa (24%), hanya dengan selisih satu suara. Kebudayaan yang banyak 
dipelajari selanjutnya adalah kebudayaan Flores (13%). Banyak pula yang mempelajari kebudayaan 
Tiongkok (10%), namun hanya berselisih satu suara dengan kebudayaan Papua (9%). Selain 
kebudayaan-kebudayaan yang telah disebutkan, para seminaris juga telah mempelajari kebudayaan 
Bali, Manado, Kalimantan, Sunda, Betawi, Papua, Makassar, Toraja, Batak, dan Ambon dengan 
rentang antara 1% hingga 4%. 

 Perlu diingat, dikarenakan para responden memiliki jumlah kebudayaan yang berbeda maka 
kebudayaan-kebudayaan pada hasil terakhir bukan dihitung berdasarkan jumlah responden 
melainkan berdasarkan total seluruh kebudayaan yang disebutkan oleh responden pada kertas 
kuesioner. 

5. Kesimpulan 

Masyarakat banyak mengatakan bahwa anak-anak remaja generasi Z sudah tidak mengenal 
kebudayaan dari sukunya sendiri. Apabila kita melihat dari hasil kuesioner di atas, apa yang dikatakan 
masyarakat banyak itu tidak terbukti, dimana para seminaris masih mengenal kebudayaan dari suku 
mereka biarpun tidak mengenal secara mendalam. Tidak hanya itu, dari 74 (tujuh puluh empat) 
responden hanya satu orang yang mengatakan bahwa dirinya tidak mengenal kebudayaan asalnya. 
Hal ini dengan jelas bertolakbelakang dengan perbincangan tersebut. 

Meskipun terdapat banyak responden yang memiliki persepsi yang kurang cermat terhadap 
kebudayaan orang lain, namun hal ini justru menantang mereka untuk dapat mempelajari secara 
lebih mendalam mengenai kebudayaan-kebudayaan lain. Hal ini terbukti dengan hasil kuesioner 
dimana selama mereka hidup berkomunitas hanya ada 12 seminaris yang belum berhasil mempelajari 
kebudayaan lain. Hal ini menunjukkan bahwasanya 62 seminaris lain telah berhasil mempelajari 
kebudayaan-kebudayaan baru yang sebelumnya tidak mereka kenal. Kebudayaan baru yang paling 
banyak dipelajari oleh mereka adalah kebudayaan suku Jawa dan Batak. 

Hasil-hasil pertanyaan kuesioner tersebut menerangkan bahwa pengetahuan mengenai 
kebudayaan sudah dimiliki oleh hampir seluruh populasi. Hal ini dapat dilihat bahwa sebanyak 58 

24%

24%

4%1%

10%

13%

7%

2% 1%
9%

1%
2% 1% 1%JAWA BATAK

BALI MANADO

TIONGKOK FLORES

KALIMANTAN SUNDA

BETAWI PAPUA

MAKASSAR TORAJA

BATAM AMBON

Diagram 7: Kebudayaan Yang Berhasil Dipelajari 



54 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 
 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                 (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

  

seminaris telah memahami dengan benar mengenai komunikasi antarbudaya. Tidak hanya mengerti, 
namun mereka juga dapat mengatakan bahwa komunikasi antarbudaya ini sangat membantu 
terjadinya proses pertukaran budaya, terlebih di dalam komunitas Seminari Menengah Wacana 
Bhakti. Biarpun demikian, masih terdapat sekelompok kecil yang belum mengenal akan komunikasi 
antarbudaya ini. Sekelompok kecil ini perlu mendapatkan pengetahuan khusus mengenai pentingnya 
komunikasi antarbudaya. 

Pengetahuan khusus tersebut dapat diberlakukan pada Seminari Menengah Wacana Bhakti 
melalui cara langsung maupun tidak langsung. Salah satu cara langsung yang dapat diberlakukan 
adalah dengan mengadakan pembelajaran formal di kelas yang mengajarkan mengenai kebudayaan-
kebudayaan lain. Dapat pula diberlakukan cara yang tidak langsung, seperti misalkan dengan 
diberlakukannya peraturan berbicara dengan bahasa daerah pada waktu tertentu, atau bahkan bisa 
diberlakukannya jam khusus untuk sharing mengenai apa yang diketahui mereka akan 
kebudayaannya masing-masing. Dengan berbagai cara ini, maka eksistensi komunikasi antarbudaya 
pada komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti dapat berjalan lebih efektif. 

 

Ucapan Terimakasih 

Peneliti mengucapkan banyak terimakasih kepada komunitas Seminari Menengah Wacana 
Bhakti yang dengan rela hati mengisi kuesioner yang peneliti sediakan. Terimakasih juga peneliti 
haturkan kepada Romo Adrianus Andi Gunardi selaku Rektor Seminari Menengah Wacana Bhakti 
yang memberi izin untuk menyebar kuesioner guna melakukan penelitian di tempatnya berkarya. 

 

References 

Aziz, Abdul, Muhd Ar Imam Riauan, Amelia Fitri, and Osyi Mulyani. 2020. “Stereotip Budaya Pada 
Himpunan Mahasiswa Daerah Di Pekanbaru.” Jurnal Komunikasi |. Vol. 5. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.33376/ik.v5i1.698. 

Comdev Bina Nusantara. 2017. “Pengertian Dan Jenis-Jenis Komunitas Menurut Ahli.” Bina 
Nusantara. January 22, 2017. https://comdev.binus.ac.id/pengertian-dan-jenis-jenis-
komunitas-menurut-ahli/. 

Devinta, Marshellena, Nur Hidayah, Dan Grendi, and Hendrastomo Uny. 2015. “Fenomena Culture 
Shock (Gegar Budaya) Pada Mahasiswa Perantauan Di Yogyakarta” 

Fauzi, Firman, and Ramadhia Asri. 2020. “PENGARUH ETNOSENTRISME, CITRA MEREK 
DAN GAYA HIDUP TERHADAP KEPUTUSAN PEMBELIAN BATIK (Studi Pada 
Konsumen Di Wilayah Jakarta Barat).” Jurnal Ilmiah Manajemen Bisnis 14 (2): 87. 
https://doi.org/https://doi.org/10.9744/pemasaran.14.2.86-95. 

Fuad, Oleh :, Arif Fudiyartanto, Fakultas Adab, Dan Ilmu, Budaya Uin, Sunan Kalijaga, Jl Marsda, 
and Adisutjipto Yogyakarta. 2012. “PENERJEMAHAN BUTIR BUDAYA DARI BAHASA 



Keraton: Journal of History Education and Culture 55 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                  (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

 

INGGRIS KE BAHASA INDONESIA.” 
https://doi.org/https://doi.org/10.14421/ajbs.2012.11207. 

Ilafi, Afiliasi. 2020. “Tradisi Jamasan Pusaka Dan Kereta Kencana Di Kabupaten Pemalang.” 
Pangadereng 6 (1): 76. https://doi.org/10.36869/pjhpish. 

Intan, Tania. 2019. “GEGAR BUDAYA DAN PERGULATAN IDENTITAS DALAM NOVEL 
UNE ANNÉE CHEZ LES FRANÇAIS KARYA FOUAD LAROUI.” 163 | JURNAL 

ILMU BUDAYA. Vol. 7. 

Karim, Abdul. 2015. “KOMUNIKASI ANTAR BUDAYA DI ERA MODERN.” Vol. 3. 
https://doi.org/10.21043/at-tabsyir.v3i2.1650. 

Kristiya, Oleh :, Septian Putra, Guru Sma, and Negeri Banyumas. 2015. “IMPLEMENTASI 
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM MELALUI BUDAYA RELIGIUS (RELIGIOUS 
CULTURE) DI SEKOLAH.” Kristiya Septian Putra 14 Jurnal Kependidikan. Vol. III. 
https://doi.org/https://doi.org/10.24090/jk.v3i2.897. 

Maizan, Sabrina Hasyyati, Khoiruddin Bashori, and Elli Nur Hayati. 2020. “ANALYTICAL 
THEORY : GEGAR BUDAYA (CULTURE SHOCK) ANALYTICAL THEORY: 
CULTURAL EXTENSION (CULTURE SHOCK).” Agustus 2020 (2): 148. 

Paramita, Sinta, and Wulan Purnama Sari. 2016. “Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga 
Kerukunan Antara Umat Beragama Di Kampung Jaton Minahasa Intercultural 
Communication to Preserve Harmony Between Religious Group in Jaton Village Minahasa.” 
Jurnal Pekommas. Vol. 1. 

Putra Barus, Remaja, and Rehia K Barus. 2018. “JURNAL SIMBOLIKA Research and Learning in 
Comunication Study Komunikasi Antarbudaya Pada Komunitas Aron Di Berastagi 
Intercultural Communication in The Aron Community in Berastagi.” Jurnal Simbolika. Vol. 1. 
Online. https://doi.org/https://doi.org/10.31289/simbollika.v5i2.2842. 

Robert Bierdstedt. 1957. THE SOCIAL ORDER: AN INTRODUCTION TO SOCIOLOGY. By 

Robert Bierstedt. New York: McGraw-Hill Book Company, 1957. 577 Pp. $6.00. Vol. 36. New York: 
McGraw-Hill. https://doi.org/10.2307/2573875. 

Rosalyn, Maria Eva, Yohanes Arie Kuncoroyakti, Kata Kunci, : Komunikasi, and Antar Budaya. 
2019. “KOMUNIKASI ANTAR BUDAYA PADA KOMUNITAS PERCA (STUDI 
FENOMENOLOGI).” Jurkom 2 (1): 37. 
https://doi.org/https://doi.org/10.24329/jurkom.v2i1.51. 

Santhoso, Fauzan Heru, and Moh Abdul Hakim. 2012. “Deprivasi Relatif Dan Prasangka Antar 
Kelompok.” Vol. 39. https://doi.org/10.22146/jpsi.6971. 



56 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 3., No. 2, Desember 2021, pp. 44-56 

 
 

Franciscus Dicha Sidabutar, Chontina Siahaan                                                                 (Studi Eksistensi Komunikasi Antarbudaya                                  
dalam Komunitas Seminari Menengah Wacana Bhakti 

  

Sari, Elia Nurindah, and Samsuri Samsuri. 2020. “Etnosentrisme Dan Sikap Intoleran Pendatang 
Terhadap Orang Papua.” Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 22 (1): 142. 
https://doi.org/https://doi.org/10.25077/jantro.v22.n1.p142-150.2020. 

Sriwahyuningsih, Vera, Daharnis Daharnis, and A Muri Yusuf. 2016. “Hubungan Prasangka Dan 
Frustrasi  Dengan Perilaku Agresif Remaja.” JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia) 2 (2): 
40. https://doi.org/https://doi.org/10.29210/02017103. 

Sumarto. 2019. “Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya.” Literasiologi 1 (2): 152. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47783/literasiologi.v1i2.49. 

Suryani, Wahidah. 2013. “KOMUNIKASI ANTARBUDAYA: BERBAGI BUDAYA BERBAGI 
MAKNA.” 

Wonodihardjo, Felicia. 2014. “Komunikasi Kelompok Yang Mempengaruhi Diri Dalam 
Komunitas Cosplay ‘COSURA’ Surabaya.” 

 

 


