
Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana

Jurnal Kajian Bali
Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020

htp://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

..........................................................................................................................................

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan 
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

..........................................................................................................................................



515JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model 

Pencegahan Radikalisme untuk Menciptakan 

Harmoni Sosial di Bali

Dermawan Waruwu1, Made Nyandra2, 

Ni Made Diana Eroani3

1,2,3Universitas Dhyana Pura
3Penulis koresponden: dianaeroani@undhirabali.ac.id

Abstract
Empowerment of Social Capital as a Model for the 

Prevention of Radicalism to Create Social Harmony in Bali

The spread of radicalism has ruined the social, cultural, 
economic, and harmony between religious believers in Bali. 
The bombings in Bali on 2002 and 2005, were carried out by 
people who were exposed to radical understandings, and 
their acts not only killed innocent people but also destroyed 
harmonious inter-ethnic relationship in Bali. This article 
analyzes the form of empowering social capital, as a model for 
preventing radical understanding to create social harmony in 
Bali. Data is collected with religious leaders and communities 
through observations, interviews and documents related to 
the development of radicalism, terrorism and intolerance in 
Bali. Data is analyzed qualitatively and examined using social 
practice theory. The results show social capital in increasing 
solidarity in terms of diversity, social capital in improving 
social relations, and social capital in increasing spiritual 
value. These forms of social capital can be used as models in 
preventing radicalism in Bali.

Keywords:  social capital, radicalism, model, social harmony 
in Bali 

Abstrak
Penyebaran radikalisme telah merusak tatanan kehidupan 
sosial, budaya, ekonomi, dan keharmonisan antarumat 
beragama di Bali. Pelaku pengeboman di Bali tahun 2002 dan 
2005 dilakukan oleh orang-orang yang terpapar radikalisme, 
dan tindakannya tidak saja membunuh orang-orang tak 
berdosa tetapi juga menghancurkan hubungan inter-etnik 
yang harmonis di Bali. Artikel ini menganalisis bagaimana 



516 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

bentuk pemberdayaan modal sosial sebagai model pencegahan 
paham radikal untuk menciptakan harmoni sosial di Bali. 
Data diambil kepada tokoh agama dan masyarakat melalui 
observasi, wawancara, dan dokumen terkait radikalisme, 
terorisme, dan intoleransi di Bali. Data dianalisis secara 
kualitatif dan dikaji menggunakan teori praktik sosial. Hasil 
kajian ini menunjukkan modal sosial dalam peningkatan 
solidaritas keberagaman, modal sosial dalam peningkatan 
relasi sosial, dan modal sosial dalam peningkatan nilai 
spiritual. Modal sosial ini sebagai model dalam pencegahan 
radikalisme di Bali.

Kata kunci:  modal sosial, radikalisme, model, harmoni sosial 
di Bali

1. Pendahuluan

Penyebaran radikalisme telah menyasar lembaga keluarga, 

lembaga pendidikan, lembaga pemerintah, dan lembaga agama di 

Indonesia. Radikalisme adalah suatu ideologi yang mengatasnamakan 
suatu agama serta mengancam keamanan nasional (Siagian, 2020). 
Penyebaran paham ini dibuktikan dengan adanya 16 pondok pesantren 

dan 41 masjid yang mengajarkan aksi terorisme serta ideologi jihad, 
salah satunya pondok pesantren Ibn Mas9ud Bogor, Jawa Barat (Hamdi, 
2019). Setiap orang yang terpapar radikalisme akan bersikap intoleran 

serta berpotensi melakukan aksi bom bunuh diri. Pelaku bom bunuh 
diri di Bali, Surabaya, Jakarta, Sumatera Utara, Yogyakarta, Sulawesi, 

Banten, Nusa Tenggara Barat, dan Kalimantan merupakan jaringan 
terorisme (Suriastini, 2011; Raditya, 2019; Halim, 2019). 

Teroris melakukan pengeboman di Bali sebanyak dua kali, yaitu 
Kuta dan Legian tanggal 12 Oktober 2002 serta Kuta dan Jimbaran 

tanggal 1 Oktober 2005 (Suryana, 2012; Pujaastawa, 2011; Raditya, 
2019). Korban tewas tahun 2002 berjumlah 202 orang dan cedera 209 
orang, sedangkan tahun 2005 korban tewas 23 orang (Suryana, 2012; 
Sinaga dkk., 2018; Sartika, 2019). Pelaku pengeboman merupakan 
orang-orang yang terpapar radikalisme. Aksi teror ini berdampak 
secara psikologis, bukan hanya pada keluarga korban tetapi juga 
pada wisatawan yang datang ke Bali. Bukti kebiadaban para teroris 
ini dibangun tugu atau monumen kemanusiaan yang terletak di Jalan 



517JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

Legian, Kuta. Masyarakat dan wisatawan dihantui rasa ketakutan 
setiap melewati lokasi tersebut. 

Kehidupan sosial, budaya, dan ekonomi terganggu akibat 

penyebaran radikalisme, aksi terorisme, dan intoleransi di Indonesia 

(Raditya, 2019; Halim, 2019). Perilaku terorisme pada dasarnya 
bertujuan untuk menunjukkan sebuah politik identitas atas keberadaan 
kelompoknya guna menakuti masyarakat, wisatawan, dan pemerintah 

(Naharong, 2013). Perjuangan politik identitas ini merupakan pesan 
hegemonik yang menegaskan bahwa kelompoknya lebih kuat serta 

berkuasa atas individu atau kelompok lain (Putra, 2011). Penyebaran 
paham-paham ini akan berpotensi terjadi pada masa mendatang jika 
tidak dicegah mulai saat ini.

Penyebaran paham radikal, aksi teroris, dan sikap intoleran 

berdampak negatif pada relasi sosial dan dan keharmonisan umat 
beragama di Bali. Pelaku pengeboman di Bali tahun 2002 dan 2005 
dilakukan oleh orang yang beragama Islam dan salah satu aktor 

intelektualnya bernama Abu Bakar Ba9asyir yang mengajarkan 
ideologi jihad di pondok pesantren dan majelis taklim (Hamdi, 2019). 
Kelompok radikal ini dipengaruhi oleh gerakan Islam transnasional 

asal Timur Tengah berpaham Wahabi dan Al Qaeda (Siagian, 2020; 
Hamdi, 2019). Penyebaran paham ini tidak disetujui oleh ulama Islam 

dunia maupun masyarakat yang beragama Islam di Indonesia karena 

tidak sesuai ajaran Islam (Laisa, 2014). Akibatnya, masyarakat dan 
wisatawan kadang menilai bahwa agama Islam sebagai kelompok 

terorisme di Indonesia. 
Relasi sosial masyarakat Bali dengan umat yang beragama Islam 

maupun pendatang sempat terganggu akibat aksi pengeboman di 

Legian, Kuta, dan Jimbaran. Hubungan yang kurang harmonis ini 
tidak berlangsung lama. Masyarakat Bali yang mayoritas beragama 
Hindu tetap menjunjung tinggi nilai-nilai agama Hindu serta kearifan 
lokal melalui konsep Tri Hita Karana yaitu harmoni kepada Tuhan 

(Parhyangan), harmoni kepada sesama (Pawongan), dan harmoni 

terhadap lingkungan (Palemahan) (Suarjaya, 2015; Ardika, 2015). 
Pengimplementasian nilai-nilai Tri Hita Karana semakin memperkuat 

kearifan lokal dan modal sosial masyarakat Bali yang dikenal memiliki 
pola kehidupan humanis dan religius (Suwardani, 2015). 

Kearifan lokal akan berperan sebagai modal sosial bagi 



518 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

masyarakat dalam menumbuhkan sikap toleransi dan saling percaya 
(Suryawan, 2017). Teori modal sosial dalam pandangan Pierre Bourdieu 
menekankan pada perjuangan individu maupun kelompok untuk 
memperebutkan akses terbatas atau sumber daya dalam arena sosial 

(Jenkins, 2016; Field, 2014). Modal sosial terkait dengan adanya relasi, 

cara pandang, dan kesamaan dengan orang lain (Field, 2014). Modal 

sosial terkandung nilai kerja sama serta nilai kejujuran yang dapat 
dilihat dalam tindakan sosial pada ruang tempatnya berlangsung 

(Suryawan, 2017; Halim dan Adnan, 2018). Dengan demikian, 
modal sosial antarumat beragama tidak terlepas dari kearifan lokal 
masyarakat Bali.

Berdasarkan latar belakang di atas, maka artikel ini mengkaji 
tentang bentuk pemberdayaan modal sosial sebagai model 

pencegahan paham radikalisme, terorisme, dan intoleransi guna 

menciptakan harmoni sosial di Bali. Artikel ini menguraikan tiga 
bentuk pemberdayaan modal sosial di Bali yaitu modal sosial 
dalam peningkatan solidaritas keberagaman; modal sosial dalam 
peningkatan relasi sosial; dan modal sosial dalam peningkatan nilai 
spiritual. Ketiga bentuk pemberdayaan ini merupakan model dalam 
pencegahan penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali 
pada khususnya dan Indonesia pada umumnya.  

Beberapa penelitian yang terkait dengan radikalisme, terorisme, 

intoleransi, dan agama di Indonesia yang menjadi rujukan untuk 
membahas topik tersebut. Karya Siagian yang berjudul Ancaman Nyata 
Radikalisme Melalui Dunia Maya Terhadap Keamanan Nasional Indonesia 

(2020) mengulas tentang bahaya radikalisme yang menggunakan 

media sosial atau internet untuk mempengaruhi anggota masyarakat. 
Ruslan yang berjudul Islam dan Radikalisme: Upaya Antisipasi dan 
Penanggulangannya (2015) membahas tentang ajaran Islam yang 

digunakan oleh oknum beragama Islam untuk membernarkan 

tindakannya. 
Asrori dalam kajian berjudul Radikalisme di Indonesia: Antara 

Historisitas dan Antropisitas (2015) menjelaskan tentang penganut 
radikalisme menginginkan perubahan sosial, budaya, politik, dan 

ekonomi dengan cara kekerasan serta kekacauan di Indonesia. 
Kajian Kusmanto dkk. yang berjudul Dialektika Radikalisme dan 

Anti Radikalisme di Pesantren (2015) menemukan bahwa penyebaran 



519JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

paham radikalisme, terorisme, dan intoleransi telah menyasar 

lembaga keluarga, lembaga pendidikan, lembaga pemerintahan, 

dan lembaga agama di Indonesia. Faktor pemicu perkembangan 
radikalisme, terorisme, dan intoleransi karena kesalahan penafsiran 
terhadap teks-teks kitab suci sebagaimana hasil penelitian Mustofa 
yang berjudul Terorisme: Antara Aksi dan Reaksi (Gerakan Islam Radikal 

sebagai Respon terhadap Imperialisme Modern) (2012). 
Penelitian-penelitian tersebut sangat berbeda dengan 

topik penelitian yang dikaji dalam artikel ini. Perbedaan yang 
paling menonjol terletak pada lokasi serta membahas tentang 
pemberdayaan modal sosial sebagai model pencegahan radikalisme 

untuk menciptakan harmoni sosial di Bali. Dengan demikian, topik 
ini merupakan penelitian baru dan kajian pustaka di atas bermanfaat 
untuk mempertajam analisis kajian tersebut. 

2. Metode dan Teori

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif. Pe-
nelitian kualitatif adalah penelitian yang mengeksplorasi makna dari 
gejala sosial (Creswell, 2019; Satori dan Komariah, 2010). Metode 
penelitian kualitatif menekankan pada pengumpulan data melalui 
observasi, wawancara, dan dokumentasi serta disajikan secara 
deskriptif kualitatif (Sugiyono, 2010). Data dikumpulkan melalui 
observasi partisipatif atau observasi langsung, wawancara mendalam, 
dan studi dokumentasi (Creswell, 2018; Sugiyono, 2010; Satori dan 
Komariah, 2010). 

Penelitian ini dilakukan di Provinsi Bali pada tahun 2019, secara 
khusus berlokasi di Kabupaten Badung dan Kota Denpasar. Observasi 
dilakukan dengan cara mengikuti aktiotas keagamaan serta mengamati 
secara langsung pemanfaatan modal sosial dalam lingkungan 
masyarakat Bali, antara lain di tempat ibadah, kawasan Puja Mandala, 
Kuta, Legian, dan lembaga pendidikan. Peneliti mewawancarai tokoh-
tokoh agama (enam agama), Ketua Forum Kerukunan Umat Beragama 
Provinsi Bali dan sekaligus Ketua Umum Asosiasi Forum Kerukunan 
Umat Beragama di Indonesia, pemerintah, akademisi, masyarakat, 

dan wisatawan yang memiliki pengetahuan serta cara pencegahan 
radikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali. Data dilengkapi dengan 
dokumen yang terkait adikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali.



520 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

Data dianalisis menggunakan teori praktik sosial yang didasarkan 

pada pemikiran Pierre Bourdieu. Teori praktik Bourdieu (1990; 1991; 
1992) menegaskan bahwa pemanfaatan dan pemberdayaan modal 
sosial serta modal-modal lainnya dapat menciptakan kehidupan 
harmonis dalam masyarakat. Teori praktik sosial adalah pembangunan 

serta peningkatan potensi kreatif praktik pada setiap sendi kehidupan 
manusia (Bourdieu, 2015). Seluruh kehidupan manusia bersifat praktis 
yang dilakukan secara sadar maupun secara tidak sadar dalam ruang 
dan waktu tertentu (Jenkins, 2016). Teori praktik sosial digunakan 

untuk mengkaji berbagai kegiatan masyarakat, tokoh agama, dan 
wisatawan dalam mencegah radikalisme, terorisme, dan intoleransi di 

Bali. Dengan demikian, pencegahan penyebaran radikalisme melalui 

pemberdayaan modal sosial dapat menciptakan harmoni sosial di Bali. 

3. Hasil dan Pembahasan

Artikel ini mengidentiokasi tiga bentuk pemberdayaan modal 
sosial sebagai model pencegahan radikalisme guna menciptakan 
harmoni sosial di Bali. Ketiga model itu adalah (1) modal sosial 
dalam peningkatan solidaritas keberagaman; (2) modal sosial dalam 
peningkatan relasi sosial; dan (3) modal sosial dalam peningkatan nilai 
spiritual. Ketiga bentuk pemberdayaan ini diuraikan satu per satu 
berikut ini.

3.1 Modal Sosial dalam Peningkatan Solidaritas Keberagaman

Keberadaan kelompok radikal disebabkan oleh paham atau 

ideologi yang menafsirkan secara sempit nilai-nilai agama yang 
dianutnya maupun nilai agama yang dianut oleh orang lain. 
Perkembangan radikalisme merupakan isu global yang dilakukan 

oleh kelompok Al-Qaeda, Wahabi, dan ISIS (Asrori, 2015). Kelompok 
ini bercita-cita mendirikan khilafah Islamiyah serta berjihad untuk 
membunuh orang yang berbeda pandangan dengannya (Hamdi, 2019). 
Serangan bom di Bali merupakan bagian dari jaringan organisasi Al-
Qaeda (Sari, 2019). Ideologi ini mengatasnamakan agama Islam 

dengan tujuan untuk mendirikan syariat Islam (Ruslan, 2015). 
Radikalisme agama yang dilakukan oleh organisasi ini telah 
menyalahi syariat Islam serta bertentangan dengan agama Islam 

(Asrori, 2015).



521JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

Peristiwa pengemboman di Kuta dan Legian tanggal 12 Oktober 
2002 serta pengeboman di Kuta dan Jimbaran tanggal 1 Oktober 2005 

dilakukan oleh orang-orang yang terpapar radikalisme. Masyarakat 
Bali tersakiti oleh tindakan teroris yang mengakibatkan orang 
meninggal dunia pada tahun 2002 berjumlah 202 orang dan tahun 2005 
berjumlah 23 orang (Raditya, 2019; Sartika, 2019; Sinaga dkk., 2018; 
Suryana, 2012; Pujaastawa, 2011). Kendati demikian, masyarakat Bali 
yang mayoritas beragama Hindu tetap respek pada etnik dan umat 
pemeluk agama lain datang ke Bali. 

Risiko bagi masyarakat Bali yang memiliki destinasi wisata 
terbaik di dunia menjadi sasaran terorisme, sehingga tetap diwaspadai 
penyebaran paham tersebut (Wawancara, Ida Pangelingsir Agung 
Putra Sukahet, 30 Juli 2019). Pernyataan Ketua Umum Asosiasi 
Forum Kerukunan Umat Beragama Indonesia dan sekaligus Ketua 

Forum Kerukunan Umat Beragama Provinsi Bali menegaskan bahwa 
masyarakat Bali tetap terbuka bagi semua golongan masyarakat, namun 
perkembangan radikalisme dan tindakan terorisme tetap diwaspadai 

serta dicegah penyebarannya. Gerakan radikalisme maupun ancaman 
terorisme bisa saja membuat kembali kekacauan di Bali, sehingga 
harus dicegah melalui penguatan rasa nasionalisme serta menghargai 
keberagaman budaya (Badung, 2018). 

Keterbukaan terhadap agama maupun suku lain salah satu 

ciri khas masyarakat Bali, sehingga toleransi antarumat beragama 
tetap terjalin dengan baik (Wawancara, Dewa Nida Udayana, 20 Juni 
2019). Pernyataan tokoh agama Hindu ini yang sekaligus mewakili 
pemerintah di Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Bali 
menegaskan bahwa masyarakat Bali ramah kepada semua orang tanpa 
melihat agama, suku, dan budaya. Hal ini tidak terlepas dari kearifan 
lokal masyarakat Bali sebagai perekat civil society dan harmoni sosial 

yang berciri khas agama Hindu (Suryawan, 2017). Agama Hindu 
tetap menghargai serta teladan bagi semua golongan masyarakat 

(Suhardana, 2011). Keramahaman masyarakat Bali ini sebagai wujud 
pemanfaatan modal sosial yang tercipta di tengah keberagaman. 

Di balik keramahan serta keterbukaan masyarakat Bali, salah satu 
anggota Dewan Perwakilan Daerah (DPD) RI yang berasal dari Bali Dr. 
Shri I Gusti Ngurah Arya Wedakarna MWS III mengkritik pemeluk 
agama tertentu serta kurang menerima pendatang yang disebutnya 



522 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

sebagai pendatang liar di Bali (Wedakarna, 2018; Ramadhan, 2012). 
Pernyataan ini terkait dengan tindakan teroris yang telah melakukan 

pengeboman di Bali sebanyak dua kali yaitu tahun 2002 dan 2005 
yang mengaku berjuang atas nama agama Islam. Kendati demikian, 
Wedakarna (2018) tetap menghargai keberagaman sesuai ajaran agama 
Hindu yaitu kebencian dilawan dengan kasih sayang atau ahimsa 

(tanpa kekerasan). 
Sikap keterbukaan terhadap agama lain tidak terlepas dari 

olosoo hidup dan nilai sosial budaya masyarakat Bali, yaitu Tri Hita 

Karana. Filosoo ini terkait dengan sikap spiritual dan modal sosial 
masyarakat Bali yang didasarkan pada prinsip damai dengan Tuhan, 
damai dengan sesama, dan damai dengan alam semesta serta toleran 

(Ardika, 2015; Suarjaya, 2015). Bentuk konkret pemberdayaan modal 
sosial di Bali diwujudkan dalam pertemuan lintas agama sebagaimana 
ditujukan pada Foto 1 berikut ini.

Foto 1 menunjukkan antusiasme dan solidaritas keberagaman 
pada acara talkshow dengan tema <Nasionalisme vs Rasisme= yang 
di laksanakan di AULA E Universitas Dhyana Pura Bali pada tanggal 



523JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

18 November 2019. Kegiatan ini dihadiri oleh anggota masyarakat, 
pemerintah, akademisi, tokoh agama, dan mahasiswa dari berbagai 

agama yang berjumlah 385 orang. Kehadiran mahasiswa ini sebagai 
bentuk keterwakilan generasi milenial yang peduli terhadap toleransi 

beragama serta pencegahan penyebaran radikalisme pada lembaga 

pendidikan.
Narasumber dalam acara talkshow ini berasal dari enam agama 

di Provinsi Bali. Tokoh agama Hindu diwakili oleh Drs. Dewa Nida 
Udayana, M.Pd.H., selaku Kepala Bidang Urusan Agama Hindu dari 
Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Bali yang menegaskan 
bahwa agama Hindu mewujudkan keharmonisan dari berbagai agama 
yang didasarkan pada prinsip Tri Hita Karana dan menolak berbagai 

kekerasan seperti radikalisme, terorisme, dan intoleransi. Tokoh agama 
Islam diwakili oleh Drs. H. Abu Siri, S.Ag., M.Pd.I., selaku Kepala 
Bagian Tata Usaha, Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Bali 
dalam paparannya menegaskan bahwa agama Islam tidak identik 

dengan radikalisme, terorisme, dan intoleransi. 
Tokoh agama Kristen diwakili oleh Pdt. I Made Budiarsa, M.Si., 

selaku Ketua Musyawarah Pelayanan Antar Gereja Badung yang 
menegaskan bahwa ajaran agama Kristen menekankan pada sikap 

saling mengasihi karena bukti kita mengenal Allah dan beragama jika 
kita mengasihi semua umat manusia dari berbagai budaya. Tokoh 
agama Katolik diwakili oleh Drs. Lodovikus Lena, selaku Kepala 
Pembimbing Masyarakat Katolik, Kementerian Agama Provinsi Bali 
yang menegaskan bahwa semua kompenen bangsa harus saling 

menghargai, saling menghormati, dan menjaga toleransi di mana pun 
kita berada. 

Tokoh agama Budha diwakili oleh Pdt. DD. IKG Karyana 
Govinda, S.Ag., M.Pd. CPS., selaku Ketua Walubi Provinsi Bali yang 
menegaskan bahwa setiap umat manusia memiliki cahaya kehidupan 
yaitu kesadaran untuk menghargai sesamanya, jadilah pelita di tengah 
kegelapan serta semua warga bangsa harus menghargai sesamanya. 
Tokoh agama Konghucu diwakili oleh Js. Adinatha Lie selaku Ketua 
Majelis Tinggi Agama Konghucu Indonesia (Matakin) Provinsi Bali 
yang mengharapkan agar semua umat meningkatkan kualitas diri, 

sehingga menjadi pewaris umat dan bangsa yang terus menjaga 
toleransi.



524 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

Antusias kehadiran tokoh masyarakat, akademisi, dan mahasiswa 

terlihat pada jumlah kehadiran dan respons mereka terhadap materi 
yang disampaikan oleh narasumber. Salah seorang peserta dari 
generasi milenial yang beragama Islam bernama Desiana merespons 

penjelasan dari para narasumber dengan mengajukan pertanyaan 
yang menekankan pada pentingnya toleransi serta menghilangkan 

stigma negatif terhadap agama Islam yang dituduh sebagai penganut 

radikalisme, terorisme, dan intoleransi. Acara talkshow ini bertujuan 
untuk mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, intoleransi serta 

menjalin kerja sama dan menguatkan modal-modal sosial dalam 
masyarakat, secara khusus di perguruan tinggi di Provinsi Bali. 
Masalah perkembangan ideologi radikalisme telah menyasar dunia 

pendidikan, di mana sekitar 39 persen mahasiswa dari universitas 

ternama di Indonesia terpapar radikalisme (Hamdi, 2017).
Perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi menjadi 

tantangan dalam mewujudkan keharmonisan di Bali. Pemberdayaan 
modal sosial yang diwujudkan melalui nilai-nilai toleransi dapat 
mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi tersebut. 
Toleransi sebagai konsep konkret dalam komunitas masyarakat 

yang majemuk, sehingga tetap tercipta keharmonisan dalam hidup 
bermasyarakat atau antarumat beragama (Misrawi, 2010; Yunus, 2017). 
Oleh sebab itu, pemberdayaan modal sosial sebagai strategi untuk 

mencegah konnik bernuansa agama serta ras di Bali pada khususnya 
dan Indonesia pada umumnya. 

Perubahan peradigma individu maupun kelompok secara 
radikal disebabkan oleh relasi sosial yang belum berjalan maksimal. 
Penyebab lainnya, adanya penguasa di negara-negara Muslim yang 

gagal mendirikan negara Islam, sehingga memiliki keinginan untuk 

mengubah tatanan kehidupan sosial masyarakat menurut paham 

kelompoknya (Jainuri, 2016). Kemunculan kelompok ini sebagai 
wujud dari kekuasaan yang melawan ketidakadilan di seluruh dunia. 
Penyebaran kekuasaan berkaitan dengan ekonomi dan politik yang 

terlihat dari perilaku sosial (Bourdieu, 2015; Waruwu, 2018).
Agama Islam dan agama lain dipastikan tidak mengajarkan 

kekerasan kepada umatnya, namun akan memunculkan kekerasan 
maupun perlawanan dari kelompok lain jika ada ketidakadilan 
(Wawancara, Abu Siri, 9 Agustus 2019). Penegasan tokoh agama 



525JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

Islam ini membuktikan bahwa semua agama mengajarkan kebaikan 
tetapi menolak ketidakadilan di masyarakat. Ketidakadilan lahir dari 
kebijakan yang diambil oleh setiap pemimpin yang menghegemoni 
individu atau kelompok tertentu. Tindakan hegemonik merupakan 
sebuah sikap yang menjalankan kekuasaan terhadap kelas subordinat 
atau kelas di bawahnya secara kekerasan, persuasif, politik, ke-
pemimpinan moral, dan intelektual (Simon, 2004; Ratna, 2008). Praktik 
hegemoni akan dibalas dengan praktik kontra-hegemoni oleh individu 

maupun kelompok untuk merebut kekuasaan dari penguasa atau 

pemerintah. Dengan kata lain, social groups can counter-hegemony the 

government (Waruwu dan Mudana, 2018). 
Tindakan terorisme dan radikalisme hanya dilakukan oleh 

orang-orang yang tidak memahami agamanya secara utuh. Paham 
radikal merupakan akibat dari perubahan ideologi agama yang 

dianutnya. Dasar ideologi radikalisme Islam adalah fundamentalisme 
(Jainuri, 2016). Perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi 

merupakan sikap individu atau kelompok masyarakat yang melegalkan 

tindakannya yang salah melalui penggunaan nilai-nilai agama yang 

dianutnya atau pengaruh tokoh agama tertentu. 
Agama tidak mengajarkan kejahatan atau tidak membenarkan 

orang yang melakukan kesalahan. Pemahaman agama, nilai sosial, dan 
kearifan lokal yang baik senantiasa membawa seseorang kepada keda-

maian. Oleh sebab itu, modal sosial menjadi kekuatan masyarakat Bali. 
Modal sosial sebagai aset bernilai bagi masyarakat yang mengakuinya 

(Field, 2014). Modal sosial ini tidak terlepas dari faktor budaya dan 
faktor ekonomi sebagai modal penting lainnnya dalam masyarakat.

Masyarakat Bali yang menggantungkan ekonominya pada sektor 
pariwisata tetap memberikan pelayanan yang terbaik bagi sesamanya 

maupun wisatawan (Putra, dkk, 2017). Pemberdayaan modal sosial 
berdampak positif pada peningkatan kunjungan wisatawan serta 
pendapatan daerah maupun nasional (Irawanto dan Octastefani, 2019). 
Pemberdayaan modal sosial sekaligus memberikan edukasi kepada 

generasi muda tentang pelestarian budaya dan adat guna membina 

keharmonisan di masyarakat serta kepentingan industri pariwisata. 
Keadaan inilah yang mendesak pemberdayaan modal sosial sebagai 

model pencegahan perkembangan radikalisme, terorisme, dan 

intoleransi tersebut.



526 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

3.2 Modal Sosial dalam Peningkatan Relasi Sosial

Modal sosial yang dimiliki oleh masyarakat Bali menjadi solusi 
dalam mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi 

di Indonesia. Ketika relasi sosial terjalin antarkelompok yang berbeda 
pandangan seperti perbedaan pendangan politik, perbedaan paham 

keagamaan, suku, budaya dan sebagainya akan hidup harmonis jika 
terjalin interaksi sosial di tengah perbedaan tersebut. Perbedaan itu 
selalu ada dan secara kodratnya manusia diciptakan berbeda, sehingga 
perbedaan bukan bencana melainkan anugerah Tuhan Yang Maha Esa 
(Wawancara, Ida Pangelingsir Agung Putra Sukahet, 15 Juli 2019). 
Pernyataan Ketua Asosiasi FKUB Indonesia yang sekaligus sebagai 

Ketua Bandesa Agung Majelis Desa Adat Provinsi Bali ini menegaskan 
bahwa perbedaan bukan bencana tetapi perbedaan adalah berkat serta 
keunikan bagi setiap orang atau suatu bangsa di dunia.

Arus perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi 

merupakan produk bangsa lain yang berusaha membangun 

pengaruhnya di wilayah Indonesia. Setiap anggota masyarakat yang 
mempertentangkan agama, suku, budaya, dan ras akan mempertajam 
perbedaan serta berpotensi terjadinya konnik. Semakin tinggi 
perbedaan yang ditonjolkan oleh masyarakat maupun individu, maka 
intoleransi dan pembenaran diri dalam komunitasnya akan semakin 

kuat. Tindakan intoleransi sepanjang tahun 2018 meningkat di mana 
terjadi 109 kasus diskriminasi, intoleransi, dan ujaran kebencian 
pada 20 provinsi di Indonesia (Persada, 2019). Sosialisasi ideologi 
radikalisme, terorisme, dan intoleransi atas nama agama terus mencari 
pengikutnya, kendati perilaku ini menyalahi syariat Islam atau 

menyalahi aturan agama (Asrori, 2015). Tindakan intoleransi ini telah 
menyasar lembaga pendidikan di Indonesia yaitu sekitar 24 persen 

mahasiswa dan 23,3 persen SMA setuju intoleransi terhadap agama 
lain (Hamdi, 2017). Ada pesantren yang memiliki tradisi radikal dan 
intoleransi terhadap agama lain (Kosim, 2006). 

Pemberdayaan modal sosial dalam berbagai perbedaan di tengah 

masyarakat dapat menjadi perekat sosial dalam menuju keharmonisan 
antarumat beragama di Bali. Bentuk pemberdayaan modal sosial 
ditinjau dari aspek relasi sosial sebagaimana terlihat pada Foto 2 
berikut ini.



527JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

Foto 2 menunjukkan bentuk komunikasi melalui seminar 
nasional dengan tema <Merdeka Tanpa Radikalisme= yang dihadiri 
oleh masyarakat, FKUB Provinsi Bali, tokoh agama, penyuluh agama, 
guru agama, pemerintah, Kelian Adat, Lurah Benoa, TNI, Polri, 
Pengurus Paguyuban Puja Mandala, akademisi, dan mahasiswa. 
Seminar ini sebagai bentuk pemberdayaan modal sosial dan 

komunikasi antarumat beragama serta stakeholder terkait lainnya dalam 

mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali. 
Semakin sering dilakukan komunikasi dan pertemuan lintas agama, 

maka paham-paham yang bertentangan dengan Pancasila, UUD 1945, 
Bhineka Tunggal Ika, dan Negara Kesatuan Republik Indonesia dapat 

dicegah dengan cepat. Dengan demikian, pemberdayaan modal sosial 
semakin efektif dalam mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, 

dan intoleransi di Bali.
Solidaritas sosial antara masyarakat yang hidup dalam 

perbedaan dapat dilakukan dengan dua pendekatan yaitu pendekatan 

sistem sosial dan pendekatan sistem budaya. Pendekatan sistem 
sosial terwujud melalui inter-group relation. Pendekatan relasi sosial 



528 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

dan pemberdayaan modal sosial antara individu maupun kelompok 

masyarakat dapat mencegah penyebaran paham radikalisme serta 

kebencian terhadap sesama manusia. Semakin intensif hubungan 
antar individu atau kelompok, maka semakin tinggi tingkat integrasi 

dan harmoni sosial dalam masyarakat tersebut (Aryana, 2017). Semua 
manusia merindukan kedamaian, sehingga tokoh agama memiliki 

posisi strategis untuk mengajarkan kebenaran, keadilan, dan sikap 
saling mengasihi di lingkungannya masing-masing (Sairini, 2006). 
Modal sosial yang kuat bermanfaat untuk menetralisir berbagai konnik 
sosial di antara individu maupun kelompok pada suatu wilayah. 

3.3  Modal Sosial dalam Peningkatan Nilai Spiritual

Peningkatan sikap intoleransi dan perkembangan radikalisme 

serta terorisme pada beberapa wilayah di Indonesia tidak mempengaruhi 

masyarakat Bali dalam melakukan aktivitas keagamaan, sosial, budaya, 
dan ekonomi. Keberadaan Puja Mandala di Nusa Dua menunjukkan 
pola hidup harmoni dan bukti toleransi tengah masyarakat Bali (Putra, 
2014). Masyarakat Bali yang mayoritas penduduknya beragama Hindu 
mengakui bahwa toleransi harus dijunjung tinggi oleh masyarakat Bali 
pada khususnya dan Indonesia pada umumnya. Toleransi berpijak 
pada rasa hormat dan simpati terhadap orang lain (Wahid dan Ikeda, 
2011). Toleransi adalah desain sang pencipta bagi kehidupan manusia 
dengan latar belakang yang berbeda-beda. 

Landasan sosial yang melekat pada setiap insan manusia adalah 
kebergantungan hidup dengan sesamanya tanpa mempertentangkan 

perbedaan dalam segala aspek. Tidak ada manusia yang dapat 
menjalankan kehidupannya tanpa keterlibatan orang lain yang 
berbeda dengannya. Oleh sebab itu, setiap manusia dapat bertindak 
dalam arena tertentu tanpa mempertentangkan perbedaan-perbedaan 

guna terpenuhi keinginannya masing-masing. Mengekspresikan 
penerimaan terhadap orang lain dapat dilakukan lewat tindakan 

nyata seperti mengucapkan hari raya keagamaan, mendengar keluhan, 
bersahabat, dan memberikan dukungan kepada sesama.

Perspektif sosiologi antarmanusia mengalami perlakuan negatif 
oleh karena berkembangnya radikalisme, terorisme, dan materialistik. 
Setiap individu yang terpapar radikalisme dan bermuara pada 



529JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

tindakan terorisme tidak akan berpikir lagi tentang pentingnya 

ketakutan kepada Tuhan, mengasihi sesama, dan kedamaian dengan 

lingkungannya. Ideologi dan persaingan hidup menjadi penggerak 
yang dapat merusak hubungan antara umat manusia. Aspek agama 
sebagai lumbung nilai spiritual digunakan oleh segelintir orang untuk 

membinasakan sesamanya (Waruwu, 2017). Persaingan yang tidak 
hanya pada aspek yang bersifat penghasilan dan kenyamanan hidup, 
tetapi persaingan yang melibatkan pamor agama, etnis, suku dan 

kepercayaan. Konnik dan kekerasan seringkali terjadi terkait agama 
yang menonjolkan perbedaan terhadap kehidupan sosial budaya atau 
kearifan lokal pada suatu wilayah (Hamdi, 2019).

Kawasan Puja Mandala merupakan simbol perbedaan dan 
sekaligus menjadi simbol keharmonisan di antara suku bangsa, agama, 
budaya, dan golongan. Kawasan Puja Mandala satu-satunya tempat 
toleransi agama di Bali, Indonesia, dan bahkan dunia pada umumnya 

(Wawancara, I Wayan Solo, 12 Agustus 2019; Putra, 2014). Pernyataan 
Ketua Paguyuban Puja Mandala ini menegaskan bahwa toleransi di 
Bali diwujudkan dalam lima tempat ibadah yang saling berdampingan 
dan hidup harmonis di Puja Mandala tersebut. Keberadaan tempat 
ibadah yang saling berdampingan ini dapat mempererat relasi 

sosial, budaya, ekonomi, dan politik (Koswara, 2009). Keunikan 
tempat ibadah di kawasan Puja Mandala ini menjadi destinasi 
wisata spiritual serta wadah pembentukan karakter umat beragama 

(Takwin 2009; Junaedi & Waruwu, 2016; Widyastuti, dkk., 2017).
Masyarakat Bali memiliki kesadaran bahwa pemberdayaan modal 

sosial terwujud melalui hidup bersama, menyama braya, toleran, dan 

saling menghargai di tengah pluralisme masyarakatnya (Damayana, 
2011; Aryana, 2017). Keberhasilan pemberdayaan modal sosial akan 
terlihat jika masyarakat yang berbeda dalam latar belakang sosialnya 
hidup harmonis dalam suatu wilayah. Modal sosial dalam peningkatan 

nilai spiritual sebagaimana ditunjukan pada Foto 3 berikut ini. 



530 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

Foto 3 menunjukkan kehidupan umat beragama dan masyarakat 
di kawasan Puja Mandala yang hidup harmonis. Aktivitas keagamaan 
kadang dilakukan secara bersamaan, sehingga pemanfaatan lahan 
parkir serta wilayah di sekitar Puja Mandala digunakan secara bersa-

ma-sama tanpa ada konnik di tengah umat. Puja Mandala was symboli-
cally express tolerance and harmony between the members of diferent agama 
embodied in the national slogan, <unity in diversity= (Putra, 2014). Kehar-

monisan dan toleransi dapat dilihat dari implementasi nilai-nilai agama 

di masyarakat. Tempat ibadah yang saling berdampingan pada suatu 
wilayah dapat menjadi model peningkatan nilai-nilai spiritual dan tol-
eransi dalam kehidupan bermasyarakat di Bali maupun Indonesia.

Implementasi terhadap nilai spiritual dan toleransi di Bali yang 
terlihat dalam kawasan Puja Mandala diapresiasi oleh H. Lukman 
Hakim Saifuddin selaku Menteri Agama Republik Indonesia (Badung, 
2018). Salah satu tokoh agama dunia yang mengunjungi kawasan 
ini adalah Salman bin Abdulaziz Al Saud, yaitu Raja Arab Saudi 
(Gamar, 2017). Tempat ibadah agama Konghucu memang tidak ada 
di lokasi ini karena pada waktu pembangunannya, agama Konghucu 
belum disahkan sebagai agama resmi di Indonesia. Keberadaan 
dan keunikan kawasan Puja Mandala sebagai bukti terlaksananya 
pemberdayaan modal sosial ditinjau dari peningkatan nilai-nilai 
spiritual dalam masyarakat Bali.

Pencegahan paham radikalisme dan semangat toleransi antar-

umat beragama akan terwujud jika pemberdayaan modal sosial terus 



531JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

ditingkatkan oleh semua komponen masyarakat. Masyarakat Bali 
telah teruji dalam pemberdayaan modal sosial selama ini melalui 
penerapan nilai-nilai agama, budaya, dan kearifan lokal lainnya. 
Dengan demikian, pemberdayaan modal sosial terus disosialisasikan 

kepada masyarakat agar bertanggung jawab dalam menjaga ke-

ajeg-an Bali serta terhindar dari pengaruh radikalisme, terorisme, 

dan intoleransi di daerahnya masing-masing. Toleransi merupakan 
sebuah kebutuhan penting guna menciptakan harmoni sosial serta 
memberikan kenyamanan kepada wisatawan yang datang ke Bali. 
Pemberdayaan modal sosial merupakan model dalam pencegahan 
perkembangan paham radikalisme serta menciptakan kerukunan di 
tengah keberagaman masyarakat di Indonesia.

4. Simpulan

Perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi di In-

donesia telah menyebar ke berbagai lembaga seperti pendidikan, 

keluarga, pemerintah, dan agama. Kekejaman paham ini sangat 
dirasakan oleh masyarakat Bali dan wisatawan melalui dua peristiwa 
pengeboman pada tahun 2002 dan 2005 di Kuta, Legian, serta Jimbaran. 
Banyak korban jiwa dan kerusakan harta benda akibat peristiwa ini. 
Relasi sosial antara masyarakat Bali dengan umat yang beragama 
Islam maupun pendatang semakin kurang harmonis sejak peristiwa 
pengeboman tersebut. 

Penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi bisa berpotensi 

kembali terjadi di Bali. Berbagai konnik ini bisa terjadi karena Pulau Bali 
sebagai destinasi wisata dunia yang terbuka bagi semua orang serta 

menjadi arena perebutan masyarakat dari aspek ekonomi. Penyebaran 
paham dan konnik ini dapat dicegah melalui pemberdayaan modal 
sosial. Upaya pencegahan diperlukan penguatan modal sosial, selain 
modal budaya, kearifan lokal, dan pengimplementasian nilai-nilai 
keagamaan dengan benar. Pemberdayaan modal sosial masyarakat Bali 
diwujudkan melalui tiga bentuk yaitu modal sosial bagi peningkatan 
solidaritas keberagaman; modal sosial dalam peningkatan relasi 
sosial; dan modal sosial bagi peningkatan nilai spiritual. Modal sosial 

merupakan milik setiap kelompok masyarakat yang hidup dalam 

perbedaan dan keberagaman. 
Pemberdayaan modal sosial dapat memberikan solusi praktis 



532 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

atas ketegangan atau konnik yang ditimbulkan oleh penyebaran 
radikalisme, terorisme, dan intoleransi tersebut. Ketegangan yang 
terjadi akibat pengeboman di Bali secara perlahan-lahan terlupakan 
melalui peningkatan relasi sosial serta modal sosial yang kuat di 

masyarakat. Keberhasilan pemberdayaan modal sosial dibuktikan 
dengan adanya sikap persahabatan, kepedulian, hormat, dan saling 

menghargai dalam kelompok masyarakat, antarumat beragama, serta 

pendatang. Dengan demikian, keberagaman pada suatu wilayah 
menjadi modal dalam meminimalisir konnik melalui spirit kearifan 
lokal dan nilai agama yang dianut oleh masyarakat.

Ucapan terima kasih

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Direktorat Riset dan 
Pengabdian Masyarakat (DRPM) Kementerian Riset dan Teknologi/
Badan Riset dan Inovasi Nasional atas hibah Penelitian Terapan 
tahun 2019. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada 
LPPM Universitas Dhyana Pura Bali yang telah membantu proses 
administrasi penelitian ini.

Daftar Pustaka

Ardika, I Wayan. (2015). Warisan Budaya Perspektif Masa Kini. Denpasar: 
Udayana University Press.

Aryana, I.G.M. (2017). Kuasa di balik harmoni: Etnograo Kritis Relasi 
Etnis Tionghoa dan Etnis Bali di Desa Pupuan, Tabanan, Bali. Jurnal 
Kajian Bali, 7(1): 1316. 

Asrori, A. (2015). Radikalisme di Indonesia: Antara Historisitas dan 
Antropisitas. Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, 9(2): 
2533268. 

Badung. (2018). Badung Role Model Kerukunan Umat Beragama. htps://
badungkab.go.id/instansi/balitbang/baca-berita/1843/Badung-Role-
Model-Kerukunan-Umat-Beragama.html (Diakses 22 November 
2019).

Bourdieu, P. (2015). Arena Produksi Kultural: Sebuah Kajian Sosiologi Budaya. 
Bantul: Kreasi Wacana.

Bourdieu, P. (1992). An Invitatiton to Renexive Sociology. Chicago: The 
University of Chicago Press.



533JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

Bourdieu, P. (1991). Languageand Symbolic Power. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P. (1990). The Logic of Practice. Palo Alto: Stanford University 
Press.

Creswell, John W. (2018). 30 Keterampilan Esensial untuk Peneliti Kualitatif. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Creswell, John W. (2019). Research Design, Pendekatan Metode Kualitatif, 
Kuantitatif, dan Campuran. Edisi Keempat. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar.

Damayana, I.W. (2011). Menyama Braya: Studi Perubahan Masyarakat Bali. 
Salatiga: Fakultas Teologi, Universitas Kristen Satya Wacana.

Field, J. (2014). Modal Sosial. Bantul: Kreasi Wacana.

Gamar, R. (2017). Liburan di Bali, Raja Salman Diperkirakan Keluarkan 
Dana Ratusan Miliar Rupiah. regional.kompas.com, htps://regional.
kompas.com/read/2017/03/13/14582581/liburan.di.bali.raja.salman.
diperkirakan.keluarkan.dana.ratusan.miliar.rupiah (Diakses 4 
Agustus 2019).

Halim, Abdul dan Adnan, Abdul Mujib. (2018). < Problematika Hukum 
dan Ideologi Islam Radikal (Studi Bom Bunuh Diri Surabaya)=, 
Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam, 2(1): 31361.

Halim, Devina. (2019). Kaleideskop 2019: Sejumlah Teror yang 
Mengguncang Indonesia, Bom Bunuh Diri hingga Penusukan 
Wiranto.  : htps://nasional.kompas.com/read/2019/12/25/07485601/
kaleidoskop-2019-sejumlah-teroryang-guncang-indonesia-bom-
bunuh-diri-hingga?page=all (Diakses 3 Desember 2019).

Hamdi, I. (2017). Wahid Foundation: Lebih 60 Persen Aktivis Rohis Siap 
Jihad. Tempo.co, htps://nasional.tempo.co/read/847299/wahid-
foundation-lebih-60-persen-aktivis-rohis-siap-jihad (Diakses 3 
Oktober 2019).

Hamdi, S. 2019. <De-Kulturalisasi Islam dan Konnik Sosial dalam Dakwah 
Wahabi di Indonesia=, Kawistara, 9(2): 1643178.

Irawanto, B. dan Octastefani, T. (2019). <Film Dokumenter sebagai Katalis 
Perubahan Sosial Studi Kasus Ambon, Aceh, dan Bali=, Jurnal 
Kawistara, 9 (1): 1073119. 

Jainuri, A. (2016). Radikalisme dan Terorisme: Akar Ideologi dan Tuntutan Aksi. 
Malang: Intrans Publishing.

Jenkins, R. (2016). Membaca Pikiran Pierre Bourdieu. Bantul: Kreasi Wacana.



534 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

Junaedi, I Wayan Ruspendi dan Waruwu, Dermawan. (2016). Kepemimpinan 
dan Transformasi Ekonomi: Kajian Desa Blimbingsari. Denpasar: 
Pustaka Larasan.

Kosim, M. (2006). Pesantren dan Wacana Radikalisme. Jurnal Karsa, 9(1): 
842 - 853.

Koswara, V.D. (2009). Sains dan Teknologi 2: Berbagai Ide untuk Menjawab 
Tantangan & Kebutuhan oleh Ristek. Jakarta: PT Gramedia Pustaka 
Utama.

Kusmanto, Thohir Yuli dkk. (2015). Dialektika Radikalisme dan Anti 
Radikalisme di Pesantren. Jurnal Walisongo, 23(1): 27 - 50.

Laisa, Emna. (2014). Islam dan Radikalisme. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 
1(1): 1318.

Misrawi, Z. (2010). Pandangan Muslim Moderat: Toleransi, Terorisme, dan 
Oase Perdamaian. Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara.

Mustofa, I. (2012). Terorisme: Antara Aksi dan Reaksi (Gerakan Islam 
Radikal sebagai Respon terhadap Imperialisme Modern). Religia, 
15(1): 65387.

Naharong, Abdul Muis. (2013). Terorisme Atas Nama Agama. Reneksi, 
13(5): 5933622.

Persada, S. (2019). Setara Institut: Intoleransi Terhadap Keyakinan Meningkat, 
htps://nasional.tempo.co. Available at: htps://nasional.tempo.co/
read/1118802/setara-institut-intoleransi-terhadap-keyakinan-
meningkat/full&view=ok (Diakses 22 November 2019).

Pujaastawa, I.B.G. (2011). <Perlawanan terhadap Hegemoni Penguasa 
dan Pengusaha di Bali. Pilar yang Rapuh Bali yang Runtuh. Nyoman 
Putrawan (Editor). Denpasar: PT. Pustaka Manikgeni.

Putra, I Nyoman Darma. 2011. Politik Identitas dalam Teks Sastrawan Bali. 
Jurnal Kajian Bali, 1(1):1243151.

Putra, I Nyoman Darma. (2014). Puja Mandala: an invented icon of Bali9s 
religious tolerance?, dalam Brigita Hauser-Schaublin and David 
D. Harnish (eds.) Between harmony and discrimination: negotiating 
religious identities within majority-minority relationships in Bali and 
Lombok, pp. 330-353. Leiden: Brill.

Putra, I Nyoman Darma. dkk. (2017). Denpasar Heritage Track: Revitalisasi 
Paket Wisata Denpasar City Tour. Jurnal Kajian Bali, 7(2): 39358. 

Raditya, Iswara N. (2019). Kronologi & Sejarah Bom Bunuh Diri di 
Indonesia: Bali Hingga Medan. htps://tirto.id/kronologi-sejarah-



535JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...Hlm. 5153536

bom-bunuh-diri-di-indonesia-bali-hingga-medan-elAt (Diakses 29 
Agustus 2019).

Ramadhan, Shodiq. (2012). Tokoh Hindu Bali Ini Pernah Fitnah Islam 
Sebagai Penyebar Virus HIV di Bali. htp://voa-islam.com/read/
suaraislam/2012/10/30/21453/tokoh-hindu-bali-ini-pernah-otnah-
islam-sebagai-penyebar-virus-hiv-di/#sthash.7iiqPQ9P.dpbs 
(Diakses 23 Desember 2019).

Ratna, N.K. (2008). Postkolonialisme Indonesia: Relevansi Sastra. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.

Ruslan, Indrus. (2015). Islam dan Radikalisme: Upaya Antisipasi dan 
Penanggulangannya. Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, 
9(2): 215-232.

Sairini, Weineta D. (2006). Kerukukan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan 
Berbangsa. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Sari, H.P. (2019). Surya Paloh: Radikalisme Ada di Mana-mana, Jangan 
Bilang Tak Ada. Available at: htps://nasional.kompas.com/
read/2019/08/14/20144971/surya-paloh-radikalisme-ada-di-mana-
mana-jangan-bilang-tak-ada (Diakses, 22 November 2019).

Sartika, R. (2019). Hari Ini dalam Sejarah: Tragedi Bom Bali I Renggut 202 
Nyawa, htps://www.kompas.com. Available at: htps://www.kompas.
com/tren/read/2019/10/12/063000665/hari-ini-dalam-sejarah-
-tragedi-bom-bali-i-renggut-202-nyawa?page=all (Diakses 22 
November 2019).

Satori, Djam9an dan Komariah, Aan. (2010). Metode Penelitian Kualitatif. 
Bandung: Alfabeta.

Siagian, B.D.O. (2020). Ancaman Nyata Radikalisme Melalui Dunia Maya 
Terhadap Keamanan Nasional Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Simon, R. (2004). Gagasan-Gagasan Politik Gramsci. Yogyakarta: INSIST 
bekerjasama dengan Pustaka Pelajar.

Sinaga, Obsatar dkk. (2018). Terorisme Kanan Indonesia, Dinamika dan 
Penanggulangannya. Jakarta: Elex Media Komputindo. 

Suarjaya, I Wayan. (2015). Kepemimpinan Hulu Apad Desa Pakraman 
Tinggan Ditinjau dari Sistem Demokrasi Pancasila. Jurnal Kajian 
Bali, 5(2): 285-308.

Sugiyono. (2010). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D. 
Bandung: Alfabeta.

Suhardana, KM. (2011). Intropeksi Diri: Bahan Kajian Koreksi Diri Umat 



536 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Eroani Hlm.  5153536

Hindu. Surabaya: Paramita.

Suriastini, Ni Wayan. (2011). Strategi Bertahan Hidup Rumah Tangga 
Setelah  Serangan Teroris: Pelajaran Dari Tragedi Bom Bali. Jurnal 
Sosiohumaniora, 13(3): 2983314.

Suryana, Dayat. (2012). Bali: Bali dan Sekitarnya. California: Create Space 
Independent Publishing Platform.

Suryawan, N. (2017). <Kearifan lokal sebagai modal sosial dalam integrasi 
antara etnik Bali dan etnik Bugis di Desa Petang, Badung, Bali=, 
Jurnal Kajian Bali, 7(1): 17332.

 Suwardani, Ni Putu. (2015). Pewarisan Nilai-nilai Kearifan Lokal untuk 
Memproteksi Masyarakat Bali dari Dampak Negatif Globalisasi. 
Jurnal Kajian Bali, 5(2): 247-264.

Takwin, B. (2009). Filsafat Timur: Sebuah Pengantar ke Pemikiran-pemikiran 
Timur. Yogyakarta: Jalasutra. 

Wedakarna, I Gusti Ngurah Arya. (2018). Wedakarna Minta Generasi 
Milinial Tidak Melupakan Aksi Kaum Radikal di Bom Bali I dan II. 
htp://vedakarna.net/?p=1617 (Diakses 24 November 2019).

Wahid, A. dan Ikeda, D. (2011). Dialog Peradaban untuk Toleransi dan 
Perdamaian. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Waruwu, Dermawan. (2017). Kawasan Puja Mandala Wujud Kearifan 
Lokal dan Destinasi Wisata Spiritual dalam Pengembangan Model 
Toleransi di Indonesia. Jurnal Vidya Samhita, 3(1): 15325. 

Waruwu, Dermawan. (2018). Bawomataluo Destinasi Wisata Nias Pulau 
Impian. Yogyakarta: Deepublish.

Waruwu, Dermawan and Mudana, I Gede. (2018). Counter-Hegemony in 
the Development of Bawomataluo Tourist Destination, Nias Selatan, 
Sumatera Utara. E-Journal of Cultural Studies, 11(2): 138.

Widyastuti, Ni Kadek, dkk. (2017). Pariwisata Spiritual: Daya Tarik Wisata 
Palasari Bali. Denpasar: Pustaka Larasan.

Yunus, M. (2017). Implementasi Nilai-Nilai Toleransi Beragama pada 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (Studi pada SMP Negeri 1 
Amparita, Kec. Tellu Limpoe, Kab. Sidrap. Jurnal Al-Ishlah: Jurnal 
Pendidikan Islam, 15(2): 1663187. 


