JURNAL KAJIAN BALI

Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020
http://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

vet don Pengembangan,
. dan Pendidican Tinggi

At TeImT

Kutigun dhari Ko ptasam Disvkber |ardeenl p.mnl-ni— Bangembangn
Karventeras Sast, Teboalegl don Pesdicban Tinggi Bepubll ledanrun

Hasese: B1JECRT 9058

Tambung Hasil Akrediteid Jurnsl llmiak Boviads & Tohas 2009

Jurnal Kajion Bali (Journal of Boli Studiea]

E55H HIa00a%8
Panusbit Pusa? Kajnn Bali don Puaad Unggulas Prrsimin Uniesiting Wdnyaan

mmpnn sskagai Jumal lminh

J.Jm.dnmh.-l.l..ulmn 5 [} Iﬂh-'-wi'l
Walume % Momar | Tahun 2008 sompal Yalume 13 Heemer | Tohun 3028

Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana



Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model
Pencegahan Radikalisme untuk Menciptakan
Harmoni Sosial di Bali

Dermawan Waruwu', Made Nyandra?
Ni Made Diana Erfiani®
123Universitas Dhyana Pura
*Penulis koresponden: dianaerfiani@undhirabali.ac.id

Abstract
Empowerment of Social Capital as a Model for the
Prevention of Radicalism to Create Social Harmony in Bali

The spread of radicalism has ruined the social, cultural,
economic, and harmony between religious believers in Bali.
The bombings in Bali on 2002 and 2005, were carried out by
people who were exposed to radical understandings, and
their acts not only killed innocent people but also destroyed
harmonious inter-ethnic relationship in Bali. This article
analyzes the form of empowering social capital, as a model for
preventing radical understanding to create social harmony in
Bali. Data is collected with religious leaders and communities
through observations, interviews and documents related to
the development of radicalism, terrorism and intolerance in
Bali. Data is analyzed qualitatively and examined using social
practice theory. The results show social capital in increasing
solidarity in terms of diversity, social capital in improving
social relations, and social capital in increasing spiritual
value. These forms of social capital can be used as models in
preventing radicalism in Bali.

Keywords: social capital, radicalism, model, social harmony
in Bali

Abstrak
Penyebaran radikalisme telah merusak tatanan kehidupan
sosial, budaya, ekonomi, dan keharmonisan antarumat
beragama di Bali. Pelaku pengeboman di Bali tahun 2002 dan
2005 dilakukan oleh orang-orang yang terpapar radikalisme,
dan tindakannya tidak saja membunuh orang-orang tak
berdosa tetapi juga menghancurkan hubungan inter-etnik
yang harmonis di Bali. Artikel ini menganalisis bagaimana

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 515



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

bentuk pemberdayaan modal sosial sebagai model pencegahan
paham radikal untuk menciptakan harmoni sosial di Bali.
Data diambil kepada tokoh agama dan masyarakat melalui
observasi, wawancara, dan dokumen terkait radikalisme,
terorisme, dan intoleransi di Bali. Data dianalisis secara
kualitatif dan dikaji menggunakan teori praktik sosial. Hasil
kajian ini menunjukkan modal sosial dalam peningkatan
solidaritas keberagaman, modal sosial dalam peningkatan
relasi sosial, dan modal sosial dalam peningkatan nilai
spiritual. Modal sosial ini sebagai model dalam pencegahan
radikalisme di Bali.

Kata kunci: modal sosial, radikalisme, model, harmoni sosial
di Bali

1. Pendahuluan

enyebaran radikalisme telah menyasar lembaga keluarga,

lembaga pendidikan, lembaga pemerintah, dan lembaga agama di
Indonesia. Radikalisme adalah suatu ideologi yang mengatasnamakan
suatu agama serta mengancam keamanan nasional (Siagian, 2020).
Penyebaran paham ini dibuktikan dengan adanya 16 pondok pesantren
dan 41 masjid yang mengajarkan aksi terorisme serta ideologi jihad,
salah satunya pondok pesantren Ibn Mas"ud Bogor, Jawa Barat (Hamdji,
2019). Setiap orang yang terpapar radikalisme akan bersikap intoleran
serta berpotensi melakukan aksi bom bunuh diri. Pelaku bom bunuh
diri di Bali, Surabaya, Jakarta, Sumatera Utara, Yogyakarta, Sulawesi,
Banten, Nusa Tenggara Barat, dan Kalimantan merupakan jaringan
terorisme (Suriastini, 2011; Raditya, 2019; Halim, 2019).

Teroris melakukan pengeboman di Bali sebanyak dua kali, yaitu
Kuta dan Legian tanggal 12 Oktober 2002 serta Kuta dan Jimbaran
tanggal 1 Oktober 2005 (Suryana, 2012; Pujaastawa, 2011; Raditya,
2019). Korban tewas tahun 2002 berjumlah 202 orang dan cedera 209
orang, sedangkan tahun 2005 korban tewas 23 orang (Suryana, 2012;
Sinaga dkk., 2018; Sartika, 2019). Pelaku pengeboman merupakan
orang-orang yang terpapar radikalisme. Aksi teror ini berdampak
secara psikologis, bukan hanya pada keluarga korban tetapi juga
pada wisatawan yang datang ke Bali. Bukti kebiadaban para teroris
ini dibangun tugu atau monumen kemanusiaan yang terletak di Jalan

516 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

Legian, Kuta. Masyarakat dan wisatawan dihantui rasa ketakutan
setiap melewati lokasi tersebut.

Kehidupan sosial, budaya, dan ekonomi terganggu akibat
penyebaran radikalisme, aksi terorisme, dan intoleransi di Indonesia
(Raditya, 2019; Halim, 2019). Perilaku terorisme pada dasarnya
bertujuan untuk menunjukkan sebuah politik identitas atas keberadaan
kelompoknya guna menakuti masyarakat, wisatawan, dan pemerintah
(Naharong, 2013). Perjuangan politik identitas ini merupakan pesan
hegemonik yang menegaskan bahwa kelompoknya lebih kuat serta
berkuasa atas individu atau kelompok lain (Putra, 2011). Penyebaran
paham-paham ini akan berpotensi terjadi pada masa mendatang jika
tidak dicegah mulai saat ini.

Penyebaran paham radikal, aksi teroris, dan sikap intoleran
berdampak negatif pada relasi sosial dan dan keharmonisan umat
beragama di Bali. Pelaku pengeboman di Bali tahun 2002 dan 2005
dilakukan oleh orang yang beragama Islam dan salah satu aktor
intelektualnya bernama Abu Bakar Ba’asyir yang mengajarkan
ideologi jthad di pondok pesantren dan majelis taklim (Hamdi, 2019).
Kelompok radikal ini dipengaruhi oleh gerakan Islam transnasional
asal Timur Tengah berpaham Wahabi dan Al Quaeda (Siagian, 2020;
Hamdi, 2019). Penyebaran paham ini tidak disetujui oleh ulama Islam
dunia maupun masyarakat yang beragama Islam di Indonesia karena
tidak sesuai ajaran Islam (Laisa, 2014). Akibatnya, masyarakat dan
wisatawan kadang menilai bahwa agama Islam sebagai kelompok
terorisme di Indonesia.

Relasi sosial masyarakat Bali dengan umat yang beragama Islam
maupun pendatang sempat terganggu akibat aksi pengeboman di
Legian, Kuta, dan Jimbaran. Hubungan yang kurang harmonis ini
tidak berlangsung lama. Masyarakat Bali yang mayoritas beragama
Hindu tetap menjunjung tinggi nilai-nilai agama Hindu serta kearifan
lokal melalui konsep Tri Hita Karana yaitu harmoni kepada Tuhan
(Parhyangan), harmoni kepada sesama (Pawongan), dan harmoni
terhadap lingkungan (Palemahan) (Suarjaya, 2015; Ardika, 2015).
Pengimplementasian nilai-nilai Tri Hita Karana semakin memperkuat
kearifan lokal dan modal sosial masyarakat Bali yang dikenal memiliki
pola kehidupan humanis dan religius (Suwardani, 2015).

Kearifan lokal akan berperan sebagai modal sosial bagi

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 517



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

masyarakat dalam menumbuhkan sikap toleransi dan saling percaya
(Suryawan, 2017). Teori modal sosial dalam pandangan Pierre Bourdieu
menekankan pada perjuangan individu maupun kelompok untuk
memperebutkan akses terbatas atau sumber daya dalam arena sosial
(Jenkins, 2016; Field, 2014). Modal sosial terkait dengan adanya relasi,
cara pandang, dan kesamaan dengan orang lain (Field, 2014). Modal
sosial terkandung nilai kerja sama serta nilai kejujuran yang dapat
dilihat dalam tindakan sosial pada ruang tempatnya berlangsung
(Suryawan, 2017; Halim dan Adnan, 2018). Dengan demikian,
modal sosial antarumat beragama tidak terlepas dari kearifan lokal
masyarakat Bali.

Berdasarkan latar belakang di atas, maka artikel ini mengkaji
tentang bentuk pemberdayaan modal sosial sebagai model
pencegahan paham radikalisme, terorisme, dan intoleransi guna
menciptakan harmoni sosial di Bali. Artikel ini menguraikan tiga
bentuk pemberdayaan modal sosial di Bali yaitu modal sosial
dalam peningkatan solidaritas keberagaman; modal sosial dalam
peningkatan relasi sosial; dan modal sosial dalam peningkatan nilai
spiritual. Ketiga bentuk pemberdayaan ini merupakan model dalam
pencegahan penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali
pada khususnya dan Indonesia pada umumnya.

Beberapa penelitian yang terkait dengan radikalisme, terorisme,
intoleransi, dan agama di Indonesia yang menjadi rujukan untuk
membahas topik tersebut. Karya Siagian yang berjudul Ancaman Nyata
Radikalisme Melalui Dunia Maya Terhadap Keamanan Nasional Indonesia
(2020) mengulas tentang bahaya radikalisme yang menggunakan
media sosial atau internet untuk mempengaruhi anggota masyarakat.
Ruslan yang berjudul Islam dan Radikalisme: Upaya Antisipasi dan
Penanggulangannya (2015) membahas tentang ajaran Islam yang
digunakan oleh oknum beragama Islam untuk membernarkan
tindakannya.

Asrori dalam kajian berjudul Radikalisme di Indonesia: Antara
Historisitas dan Antropisitas (2015) menjelaskan tentang penganut
radikalisme menginginkan perubahan sosial, budaya, politik, dan
ekonomi dengan cara kekerasan serta kekacauan di Indonesia.
Kajian Kusmanto dkk. yang berjudul Dialektika Radikalisme dan
Anti Radikalisme di Pesantren (2015) menemukan bahwa penyebaran

518 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

paham radikalisme, terorisme, dan intoleransi telah menyasar
lembaga keluarga, lembaga pendidikan, lembaga pemerintahan,
dan lembaga agama di Indonesia. Faktor pemicu perkembangan
radikalisme, terorisme, dan intoleransi karena kesalahan penafsiran
terhadap teks-teks kitab suci sebagaimana hasil penelitian Mustofa
yang berjudul Terorisme: Antara Aksi dan Reaksi (Gerakan Islam Radikal
sebagai Respon terhadap Imperialisme Modern) (2012).

Penelitian-penelitian tersebut sangat berbeda dengan
topik penelitian yang dikaji dalam artikel ini. Perbedaan yang
paling menonjol terletak pada lokasi serta membahas tentang
pemberdayaan modal sosial sebagai model pencegahan radikalisme
untuk menciptakan harmoni sosial di Bali. Dengan demikian, topik
ini merupakan penelitian baru dan kajian pustaka di atas bermanfaat
untuk mempertajam analisis kajian tersebut.

2. Metode dan Teori

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif. Pe-
nelitian kualitatif adalah penelitian yang mengeksplorasi makna dari
gejala sosial (Creswell, 2019; Satori dan Komariah, 2010). Metode
penelitian kualitatif menekankan pada pengumpulan data melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi serta disajikan secara
deskriptif kualitatif (Sugiyono, 2010). Data dikumpulkan melalui
observasi partisipatif atau observasi langsung, wawancara mendalam,
dan studi dokumentasi (Creswell, 2018; Sugiyono, 2010; Satori dan
Komariah, 2010).

Penelitian ini dilakukan di Provinsi Bali pada tahun 2019, secara
khusus berlokasi di Kabupaten Badung dan Kota Denpasar. Observasi
dilakukan dengan cara mengikuti aktifitas keagamaan serta mengamati
secara langsung pemanfaatan modal sosial dalam lingkungan
masyarakat Bali, antara lain di tempat ibadah, kawasan Puja Mandala,
Kuta, Legian, dan lembaga pendidikan. Peneliti mewawancarai tokoh-
tokoh agama (enam agama), Ketua Forum Kerukunan Umat Beragama
Provinsi Bali dan sekaligus Ketua Umum Asosiasi Forum Kerukunan
Umat Beragama di Indonesia, pemerintah, akademisi, masyarakat,
dan wisatawan yang memiliki pengetahuan serta cara pencegahan
radikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali. Data dilengkapi dengan
dokumen yang terkait adikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 519



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

Data dianalisis menggunakan teori praktik sosial yang didasarkan
pada pemikiran Pierre Bourdieu. Teori praktik Bourdieu (1990; 1991;
1992) menegaskan bahwa pemanfaatan dan pemberdayaan modal
sosial serta modal-modal lainnya dapat menciptakan kehidupan
harmonis dalam masyarakat. Teori praktik sosial adalah pembangunan
serta peningkatan potensi kreatif praktik pada setiap sendi kehidupan
manusia (Bourdieu, 2015). Seluruh kehidupan manusia bersifat praktis
yang dilakukan secara sadar maupun secara tidak sadar dalam ruang
dan waktu tertentu (Jenkins, 2016). Teori praktik sosial digunakan
untuk mengkaji berbagai kegiatan masyarakat, tokoh agama, dan
wisatawan dalam mencegah radikalisme, terorisme, dan intoleransi di
Bali. Dengan demikian, pencegahan penyebaran radikalisme melalui
pemberdayaan modal sosial dapat menciptakan harmoni sosial di Bali.

3. Hasil dan Pembahasan

Artikel ini mengidentifikasi tiga bentuk pemberdayaan modal
sosial sebagai model pencegahan radikalisme guna menciptakan
harmoni sosial di Bali. Ketiga model itu adalah (1) modal sosial
dalam peningkatan solidaritas keberagaman; (2) modal sosial dalam
peningkatan relasi sosial; dan (3) modal sosial dalam peningkatan nilai
spiritual. Ketiga bentuk pemberdayaan ini diuraikan satu per satu
berikut ini.

3.1 Modal Sosial dalam Peningkatan Solidaritas Keberagaman

Keberadaan kelompok radikal disebabkan oleh paham atau
ideologi yang menafsirkan secara sempit nilai-nilai agama yang
dianutnya maupun nilai agama yang dianut oleh orang lain.
Perkembangan radikalisme merupakan isu global yang dilakukan
oleh kelompok Al-Qaeda, Wahabi, dan ISIS (Asrori, 2015). Kelompok
ini bercita-cita mendirikan khilafah Islamiyah serta berjihad untuk
membunuh orang yang berbeda pandangan dengannya (Hamdji, 2019).
Serangan bom di Bali merupakan bagian dari jaringan organisasi Al-
Qaeda (Sari, 2019). Ideologi ini mengatasnamakan agama Islam
dengan tujuan untuk mendirikan syariat Islam (Ruslan, 2015).
Radikalisme agama yang dilakukan oleh organisasi ini telah
menyalahi syariat Islam serta bertentangan dengan agama Islam
(Asrori, 2015).

520 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

Peristiwa pengemboman di Kuta dan Legian tanggal 12 Oktober
2002 serta pengeboman di Kuta dan Jimbaran tanggal 1 Oktober 2005
dilakukan oleh orang-orang yang terpapar radikalisme. Masyarakat
Bali tersakiti oleh tindakan teroris yang mengakibatkan orang
meninggal dunia pada tahun 2002 berjumlah 202 orang dan tahun 2005
berjumlah 23 orang (Raditya, 2019; Sartika, 2019; Sinaga dkk., 2018;
Suryana, 2012; Pujaastawa, 2011). Kendati demikian, masyarakat Bali
yang mayoritas beragama Hindu tetap respek pada etnik dan umat
pemeluk agama lain datang ke Bali.

Risiko bagi masyarakat Bali yang memiliki destinasi wisata
terbaik di dunia menjadi sasaran terorisme, sehingga tetap diwaspadai
penyebaran paham tersebut (Wawancara, Ida Pangelingsir Agung
Putra Sukahet, 30 Juli 2019). Pernyataan Ketua Umum Asosiasi
Forum Kerukunan Umat Beragama Indonesia dan sekaligus Ketua
Forum Kerukunan Umat Beragama Provinsi Bali menegaskan bahwa
masyarakat Bali tetap terbuka bagi semua golongan masyarakat, namun
perkembangan radikalisme dan tindakan terorisme tetap diwaspadai
serta dicegah penyebarannya. Gerakan radikalisme maupun ancaman
terorisme bisa saja membuat kembali kekacauan di Bali, sehingga
harus dicegah melalui penguatan rasa nasionalisme serta menghargai
keberagaman budaya (Badung, 2018).

Keterbukaan terhadap agama maupun suku lain salah satu
ciri khas masyarakat Bali, sehingga toleransi antarumat beragama
tetap terjalin dengan baik (Wawancara, Dewa Nida Udayana, 20 Juni
2019). Pernyataan tokoh agama Hindu ini yang sekaligus mewakili
pemerintah di Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Bali
menegaskan bahwa masyarakat Bali ramah kepada semua orang tanpa
melihat agama, suku, dan budaya. Hal ini tidak terlepas dari kearifan
lokal masyarakat Bali sebagai perekat civil society dan harmoni sosial
yang berciri khas agama Hindu (Suryawan, 2017). Agama Hindu
tetap menghargai serta teladan bagi semua golongan masyarakat
(Suhardana, 2011). Keramahaman masyarakat Bali ini sebagai wujud
pemanfaatan modal sosial yang tercipta di tengah keberagaman.

Di balik keramahan serta keterbukaan masyarakat Bali, salah satu
anggota Dewan Perwakilan Daerah (DPD) RI yang berasal dari Bali Dr.
Shri I Gusti Ngurah Arya Wedakarna MWS III mengkritik pemeluk
agama tertentu serta kurang menerima pendatang yang disebutnya

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 521



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

sebagai pendatang liar di Bali (Wedakarna, 2018; Ramadhan, 2012).
Pernyataan ini terkait dengan tindakan teroris yang telah melakukan
pengeboman di Bali sebanyak dua kali yaitu tahun 2002 dan 2005
yang mengaku berjuang atas nama agama Islam. Kendati demikian,
Wedakarna (2018) tetap menghargai keberagaman sesuai ajaran agama
Hindu yaitu kebencian dilawan dengan kasih sayang atau ahimsa
(tanpa kekerasan).

Sikap keterbukaan terhadap agama lain tidak terlepas dari
filosofi hidup dan nilai sosial budaya masyarakat Bali, yaitu Tri Hita
Karana. Filosofi ini terkait dengan sikap spiritual dan modal sosial
masyarakat Bali yang didasarkan pada prinsip damai dengan Tuhan,
damai dengan sesama, dan damai dengan alam semesta serta toleran
(Ardika, 2015; Suarjaya, 2015). Bentuk konkret pemberdayaan modal
sosial di Bali diwujudkan dalam pertemuan lintas agama sebagaimana
ditujukan pada Foto 1 berikut ini.

Foto 1. Talkshow keberagaman di Universitas Dhyana Pura Bali

(Foto: Dermawan Waruwu)

Foto 1 menunjukkan antusiasme dan solidaritas keberagaman
pada acara talkshow dengan tema “Nasionalisme vs Rasisme” yang
dilaksanakan di AULA E Universitas Dhyana Pura Bali pada tanggal

522 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

18 November 2019. Kegiatan ini dihadiri oleh anggota masyarakat,
pemerintah, akademisi, tokoh agama, dan mahasiswa dari berbagai
agama yang berjumlah 385 orang. Kehadiran mahasiswa ini sebagai
bentuk keterwakilan generasi milenial yang peduli terhadap toleransi
beragama serta pencegahan penyebaran radikalisme pada lembaga
pendidikan.

Narasumber dalam acara falkshow ini berasal dari enam agama
di Provinsi Bali. Tokoh agama Hindu diwakili oleh Drs. Dewa Nida
Udayana, M.Pd.H., selaku Kepala Bidang Urusan Agama Hindu dari
Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Bali yang menegaskan
bahwa agama Hindu mewujudkan keharmonisan dari berbagai agama
yang didasarkan pada prinsip Tri Hita Karana dan menolak berbagai
kekerasan seperti radikalisme, terorisme, dan intoleransi. Tokoh agama
Islam diwakili oleh Drs. H. Abu Siri, S.Ag., M.Pd.L,, selaku Kepala
Bagian Tata Usaha, Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Bali
dalam paparannya menegaskan bahwa agama Islam tidak identik
dengan radikalisme, terorisme, dan intoleransi.

Tokoh agama Kristen diwakili oleh Pdt. I Made Budiarsa, M.5i.,
selaku Ketua Musyawarah Pelayanan Antar Gereja Badung yang
menegaskan bahwa ajaran agama Kristen menekankan pada sikap
saling mengasihi karena bukti kita mengenal Allah dan beragama jika
kita mengasihi semua umat manusia dari berbagai budaya. Tokoh
agama Katolik diwakili oleh Drs. Lodovikus Lena, selaku Kepala
Pembimbing Masyarakat Katolik, Kementerian Agama Provinsi Bali
yang menegaskan bahwa semua kompenen bangsa harus saling
menghargai, saling menghormati, dan menjaga toleransi di mana pun
kita berada.

Tokoh agama Budha diwakili oleh Pdt. DD. IKG Karyana
Govinda, S.Ag., M.Pd. CPS., selaku Ketua Walubi Provinsi Bali yang
menegaskan bahwa setiap umat manusia memiliki cahaya kehidupan
yaitu kesadaran untuk menghargai sesamanya, jadilah pelita di tengah
kegelapan serta semua warga bangsa harus menghargai sesamanya.
Tokoh agama Konghucu diwakili oleh Js. Adinatha Lie selaku Ketua
Majelis Tinggi Agama Konghucu Indonesia (Matakin) Provinsi Bali
yang mengharapkan agar semua umat meningkatkan kualitas diri,
sehingga menjadi pewaris umat dan bangsa yang terus menjaga
toleransi.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 523



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

Antusias kehadiran tokoh masyarakat, akademisi, dan mahasiswa
terlihat pada jumlah kehadiran dan respons mereka terhadap materi
yang disampaikan oleh narasumber. Salah seorang peserta dari
generasi milenial yang beragama Islam bernama Desiana merespons
penjelasan dari para narasumber dengan mengajukan pertanyaan
yang menekankan pada pentingnya toleransi serta menghilangkan
stigma negatif terhadap agama Islam yang dituduh sebagai penganut
radikalisme, terorisme, dan intoleransi. Acara talkshow ini bertujuan
untuk mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, intoleransi serta
menjalin kerja sama dan menguatkan modal-modal sosial dalam
masyarakat, secara khusus di perguruan tinggi di Provinsi Bali.
Masalah perkembangan ideologi radikalisme telah menyasar dunia
pendidikan, di mana sekitar 39 persen mahasiswa dari universitas
ternama di Indonesia terpapar radikalisme (Hamdi, 2017).

Perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi menjadi
tantangan dalam mewujudkan keharmonisan di Bali. Pemberdayaan
modal sosial yang diwujudkan melalui nilai-nilai toleransi dapat
mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi tersebut.
Toleransi sebagai konsep konkret dalam komunitas masyarakat
yang majemuk, sehingga tetap tercipta keharmonisan dalam hidup
bermasyarakat atau antarumat beragama (Misrawi, 2010; Yunus, 2017).
Oleh sebab itu, pemberdayaan modal sosial sebagai strategi untuk
mencegah konflik bernuansa agama serta ras di Bali pada khususnya
dan Indonesia pada umumnya.

Perubahan peradigma individu maupun kelompok secara
radikal disebabkan oleh relasi sosial yang belum berjalan maksimal.
Penyebab lainnya, adanya penguasa di negara-negara Muslim yang
gagal mendirikan negara Islam, sehingga memiliki keinginan untuk
mengubah tatanan kehidupan sosial masyarakat menurut paham
kelompoknya (Jainuri, 2016). Kemunculan kelompok ini sebagai
wujud dari kekuasaan yang melawan ketidakadilan di seluruh dunia.
Penyebaran kekuasaan berkaitan dengan ekonomi dan politik yang
terlihat dari perilaku sosial (Bourdieu, 2015; Waruwu, 2018).

Agama Islam dan agama lain dipastikan tidak mengajarkan
kekerasan kepada umatnya, namun akan memunculkan kekerasan
maupun perlawanan dari kelompok lain jika ada ketidakadilan
(Wawancara, Abu Siri, 9 Agustus 2019). Penegasan tokoh agama

524 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

Islam ini membuktikan bahwa semua agama mengajarkan kebaikan
tetapi menolak ketidakadilan di masyarakat. Ketidakadilan lahir dari
kebijakan yang diambil oleh setiap pemimpin yang menghegemoni
individu atau kelompok tertentu. Tindakan hegemonik merupakan
sebuah sikap yang menjalankan kekuasaan terhadap kelas subordinat
atau kelas di bawahnya secara kekerasan, persuasif, politik, ke-
pemimpinan moral, dan intelektual (Simon, 2004; Ratna, 2008). Praktik
hegemoni akan dibalas dengan praktik kontra-hegemoni oleh individu
maupun kelompok untuk merebut kekuasaan dari penguasa atau
pemerintah. Dengan kata lain, social groups can counter-hegemony the
government (Waruwu dan Mudana, 2018).

Tindakan terorisme dan radikalisme hanya dilakukan oleh
orang-orang yang tidak memahami agamanya secara utuh. Paham
radikal merupakan akibat dari perubahan ideologi agama yang
dianutnya. Dasar ideologi radikalisme Islam adalah fundamentalisme
(Jainuri, 2016). Perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi
merupakan sikap individu atau kelompok masyarakat yang melegalkan
tindakannya yang salah melalui penggunaan nilai-nilai agama yang
dianutnya atau pengaruh tokoh agama tertentu.

Agama tidak mengajarkan kejahatan atau tidak membenarkan
orang yang melakukan kesalahan. Pemahaman agama, nilai sosial, dan
kearifan lokal yang baik senantiasa membawa seseorang kepada keda-
maian. Oleh sebab itu, modal sosial menjadi kekuatan masyarakat Bali.
Modal sosial sebagai aset bernilai bagi masyarakat yang mengakuinya
(Field, 2014). Modal sosial ini tidak terlepas dari faktor budaya dan
faktor ekonomi sebagai modal penting lainnnya dalam masyarakat.

Masyarakat Bali yang menggantungkan ekonominya pada sektor
pariwisata tetap memberikan pelayanan yang terbaik bagi sesamanya
maupun wisatawan (Putra, dkk, 2017). Pemberdayaan modal sosial
berdampak positif pada peningkatan kunjungan wisatawan serta
pendapatan daerah maupun nasional (Irawanto dan Octastefani, 2019).
Pemberdayaan modal sosial sekaligus memberikan edukasi kepada
generasi muda tentang pelestarian budaya dan adat guna membina
keharmonisan di masyarakat serta kepentingan industri pariwisata.
Keadaan inilah yang mendesak pemberdayaan modal sosial sebagai
model pencegahan perkembangan radikalisme, terorisme, dan
intoleransi tersebut.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 525



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

3.2 Modal Sosial dalam Peningkatan Relasi Sosial

Modal sosial yang dimiliki oleh masyarakat Bali menjadi solusi
dalam mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi
di Indonesia. Ketika relasi sosial terjalin antarkelompok yang berbeda
pandangan seperti perbedaan pendangan politik, perbedaan paham
keagamaan, suku, budaya dan sebagainya akan hidup harmonis jika
terjalin interaksi sosial di tengah perbedaan tersebut. Perbedaan itu
selalu ada dan secara kodratnya manusia diciptakan berbeda, sehingga
perbedaan bukan bencana melainkan anugerah Tuhan Yang Maha Esa
(Wawancara, Ida Pangelingsir Agung Putra Sukahet, 15 Juli 2019).
Pernyataan Ketua Asosiasi FKUB Indonesia yang sekaligus sebagai
Ketua Bandesa Agung Majelis Desa Adat Provinsi Bali ini menegaskan
bahwa perbedaan bukan bencana tetapi perbedaan adalah berkat serta
keunikan bagi setiap orang atau suatu bangsa di dunia.

Arus perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi
merupakan produk bangsa lain yang berusaha membangun
pengaruhnya di wilayah Indonesia. Setiap anggota masyarakat yang
mempertentangkan agama, suku, budaya, dan ras akan mempertajam
perbedaan serta berpotensi terjadinya konflik. Semakin tinggi
perbedaan yang ditonjolkan oleh masyarakat maupun individu, maka
intoleransi dan pembenaran diri dalam komunitasnya akan semakin
kuat. Tindakan intoleransi sepanjang tahun 2018 meningkat di mana
terjadi 109 kasus diskriminasi, intoleransi, dan ujaran kebencian
pada 20 provinsi di Indonesia (Persada, 2019). Sosialisasi ideologi
radikalisme, terorisme, dan intoleransi atas nama agama terus mencari
pengikutnya, kendati perilaku ini menyalahi syariat Islam atau
menyalahi aturan agama (Asrori, 2015). Tindakan intoleransi ini telah
menyasar lembaga pendidikan di Indonesia yaitu sekitar 24 persen
mahasiswa dan 23,3 persen SMA setuju intoleransi terhadap agama
lain (Hamdi, 2017). Ada pesantren yang memiliki tradisi radikal dan
intoleransi terhadap agama lain (Kosim, 2006).

Pemberdayaan modal sosial dalam berbagai perbedaan di tengah
masyarakat dapat menjadi perekat sosial dalam menuju keharmonisan
antarumat beragama di Bali. Bentuk pemberdayaan modal sosial
ditinjau dari aspek relasi sosial sebagaimana terlihat pada Foto 2
berikut ini.

526 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

Foto 2. Suasana diskusi dan kebersamaan lintas agama di Puja Manda Nusa Dua
(Foto: Dermawan Waruwu)

Foto 2 menunjukkan bentuk komunikasi melalui seminar
nasional dengan tema “Merdeka Tanpa Radikalisme” yang dihadiri
oleh masyarakat, FKUB Provinsi Bali, tokoh agama, penyuluh agama,
guru agama, pemerintah, Kelian Adat, Lurah Benoa, TNI, Polri,
Pengurus Paguyuban Puja Mandala, akademisi, dan mahasiswa.
Seminar ini sebagai bentuk pemberdayaan modal sosial dan
komunikasi antarumat beragama serta stakeholder terkait lainnya dalam
mencegah penyebaran radikalisme, terorisme, dan intoleransi di Bali.
Semakin sering dilakukan komunikasi dan pertemuan lintas agama,
maka paham-paham yang bertentangan dengan Pancasila, UUD 1945,
Bhineka Tunggal Ika, dan Negara Kesatuan Republik Indonesia dapat
dicegah dengan cepat. Dengan demikian, pemberdayaan modal sosial
semakin efektif dalam mencegah penyebaran radikalisme, terorisme,
dan intoleransi di Bali.

Solidaritas sosial antara masyarakat yang hidup dalam
perbedaan dapat dilakukan dengan dua pendekatan yaitu pendekatan
sistem sosial dan pendekatan sistem budaya. Pendekatan sistem
sosial terwujud melalui inter-group relation. Pendekatan relasi sosial

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 527



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

dan pemberdayaan modal sosial antara individu maupun kelompok
masyarakat dapat mencegah penyebaran paham radikalisme serta
kebencian terhadap sesama manusia. Semakin intensif hubungan
antar individu atau kelompok, maka semakin tinggi tingkat integrasi
dan harmoni sosial dalam masyarakat tersebut (Aryana, 2017). Semua
manusia merindukan kedamaian, sehingga tokoh agama memiliki
posisi strategis untuk mengajarkan kebenaran, keadilan, dan sikap
saling mengasihi di lingkungannya masing-masing (Sairini, 2006).
Modal sosial yang kuat bermanfaat untuk menetralisir berbagai konflik
sosial di antara individu maupun kelompok pada suatu wilayah.

3.3 Modal Sosial dalam Peningkatan Nilai Spiritual

Peningkatan sikap intoleransi dan perkembangan radikalisme
sertaterorismepadabeberapawilayahdilndonesiatidakmempengaruhi
masyarakat Bali dalam melakukan aktivitas keagamaan, sosial, budaya,
dan ekonomi. Keberadaan Puja Mandala di Nusa Dua menunjukkan
pola hidup harmoni dan bukti toleransi tengah masyarakat Bali (Putra,
2014). Masyarakat Bali yang mayoritas penduduknya beragama Hindu
mengakui bahwa toleransi harus dijunjung tinggi oleh masyarakat Bali
pada khususnya dan Indonesia pada umumnya. Toleransi berpijak
pada rasa hormat dan simpati terhadap orang lain (Wahid dan Ikeda,
2011). Toleransi adalah desain sang pencipta bagi kehidupan manusia
dengan latar belakang yang berbeda-beda.

Landasan sosial yang melekat pada setiap insan manusia adalah
kebergantungan hidup dengan sesamanya tanpa mempertentangkan
perbedaan dalam segala aspek. Tidak ada manusia yang dapat
menjalankan kehidupannya tanpa keterlibatan orang lain yang
berbeda dengannya. Oleh sebab itu, setiap manusia dapat bertindak
dalam arena tertentu tanpa mempertentangkan perbedaan-perbedaan
guna terpenuhi keinginannya masing-masing. Mengekspresikan
penerimaan terhadap orang lain dapat dilakukan lewat tindakan
nyata seperti mengucapkan hari raya keagamaan, mendengar keluhan,
bersahabat, dan memberikan dukungan kepada sesama.

Perspektif sosiologi antarmanusia mengalami perlakuan negatif
oleh karena berkembangnya radikalisme, terorisme, dan materialistik.
Setiap individu yang terpapar radikalisme dan bermuara pada

528 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

tindakan terorisme tidak akan berpikir lagi tentang pentingnya
ketakutan kepada Tuhan, mengasihi sesama, dan kedamaian dengan
lingkungannya. Ideologi dan persaingan hidup menjadi penggerak
yang dapat merusak hubungan antara umat manusia. Aspek agama
sebagai lumbung nilai spiritual digunakan oleh segelintir orang untuk
membinasakan sesamanya (Waruwu, 2017). Persaingan yang tidak
hanya pada aspek yang bersifat penghasilan dan kenyamanan hidup,
tetapi persaingan yang melibatkan pamor agama, etnis, suku dan
kepercayaan. Konflik dan kekerasan seringkali terjadi terkait agama
yang menonjolkan perbedaan terhadap kehidupan sosial budaya atau
kearifan lokal pada suatu wilayah (Hamdi, 2019).

Kawasan Puja Mandala merupakan simbol perbedaan dan
sekaligus menjadi simbol keharmonisan di antara suku bangsa, agama,
budaya, dan golongan. Kawasan Puja Mandala satu-satunya tempat
toleransi agama di Bali, Indonesia, dan bahkan dunia pada umumnya
(Wawancara, I Wayan Solo, 12 Agustus 2019; Putra, 2014). Pernyataan
Ketua Paguyuban Puja Mandala ini menegaskan bahwa toleransi di
Bali diwujudkan dalam lima tempat ibadah yang saling berdampingan
dan hidup harmonis di Puja Mandala tersebut. Keberadaan tempat
ibadah yang saling berdampingan ini dapat mempererat relasi
sosial, budaya, ekonomi, dan politik (Koswara, 2009). Keunikan
tempat ibadah di kawasan Puja Mandala ini menjadi destinasi
wisata spiritual serta wadah pembentukan karakter umat beragama
(Takwin 2009; Junaedi & Waruwu, 2016; Widyastuti, dkk., 2017).

Masyarakat Bali memiliki kesadaran bahwa pemberdayaan modal
sosial terwujud melalui hidup bersama, menyama braya, toleran, dan
saling menghargai di tengah pluralisme masyarakatnya (Damayana,
2011; Aryana, 2017). Keberhasilan pemberdayaan modal sosial akan
terlihat jika masyarakat yang berbeda dalam latar belakang sosialnya
hidup harmonis dalam suatu wilayah. Modal sosial dalam peningkatan
nilai spiritual sebagaimana ditunjukan pada Foto 3 berikut ini.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 529



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

Foto 3: Bentuk modal sosial ditinjau dari implementasi nilai spiritual di Puja Mandala
(Foto: Dermawan Waruwu)

Foto 3 menunjukkan kehidupan umat beragama dan masyarakat
di kawasan Puja Mandala yang hidup harmonis. Aktivitas keagamaan
kadang dilakukan secara bersamaan, sehingga pemanfaatan lahan
parkir serta wilayah di sekitar Puja Mandala digunakan secara bersa-
ma-sama tanpa ada konflik di tengah umat. Puja Mandala was symboli-
cally express tolerance and harmony between the members of different agama
embodied in the national slogan, “unity in diversity” (Putra, 2014). Kehar-
monisan dan toleransi dapat dilihat dari implementasi nilai-nilai agama
di masyarakat. Tempat ibadah yang saling berdampingan pada suatu
wilayah dapat menjadi model peningkatan nilai-nilai spiritual dan tol-
eransi dalam kehidupan bermasyarakat di Bali maupun Indonesia.

Implementasi terhadap nilai spiritual dan toleransi di Bali yang
terlihat dalam kawasan Puja Mandala diapresiasi oleh H. Lukman
Hakim Saifuddin selaku Menteri Agama Republik Indonesia (Badung,
2018). Salah satu tokoh agama dunia yang mengunjungi kawasan
ini adalah Salman bin Abdulaziz Al Saud, yaitu Raja Arab Saudi
(Gamar, 2017). Tempat ibadah agama Konghucu memang tidak ada
di lokasi ini karena pada waktu pembangunannya, agama Konghucu
belum disahkan sebagai agama resmi di Indonesia. Keberadaan
dan keunikan kawasan Puja Mandala sebagai bukti terlaksananya
pemberdayaan modal sosial ditinjau dari peningkatan nilai-nilai
spiritual dalam masyarakat Bali.

Pencegahan paham radikalisme dan semangat toleransi antar-
umat beragama akan terwujud jika pemberdayaan modal sosial terus

530 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

ditingkatkan oleh semua komponen masyarakat. Masyarakat Bali
telah teruji dalam pemberdayaan modal sosial selama ini melalui
penerapan nilai-nilai agama, budaya, dan kearifan lokal lainnya.
Dengan demikian, pemberdayaan modal sosial terus disosialisasikan
kepada masyarakat agar bertanggung jawab dalam menjaga ke-
ajeg-an Bali serta terhindar dari pengaruh radikalisme, terorisme,
dan intoleransi di daerahnya masing-masing. Toleransi merupakan
sebuah kebutuhan penting guna menciptakan harmoni sosial serta
memberikan kenyamanan kepada wisatawan yang datang ke Bali.
Pemberdayaan modal sosial merupakan model dalam pencegahan
perkembangan paham radikalisme serta menciptakan kerukunan di
tengah keberagaman masyarakat di Indonesia.

4. Simpulan

Perkembangan radikalisme, terorisme, dan intoleransi di In-
donesia telah menyebar ke berbagai lembaga seperti pendidikan,
keluarga, pemerintah, dan agama. Kekejaman paham ini sangat
dirasakan oleh masyarakat Bali dan wisatawan melalui dua peristiwa
pengeboman pada tahun 2002 dan 2005 di Kuta, Legian, serta Jimbaran.
Banyak korban jiwa dan kerusakan harta benda akibat peristiwa ini.
Relasi sosial antara masyarakat Bali dengan umat yang beragama
Islam maupun pendatang semakin kurang harmonis sejak peristiwa
pengeboman tersebut.

Penyebaranradikalisme, terorisme, danintoleransibisaberpotensi
kembali terjadi di Bali. Berbagai konflik ini bisa terjadi karena Pulau Bali
sebagai destinasi wisata dunia yang terbuka bagi semua orang serta
menjadi arena perebutan masyarakat dari aspek ekonomi. Penyebaran
paham dan konflik ini dapat dicegah melalui pemberdayaan modal
sosial. Upaya pencegahan diperlukan penguatan modal sosial, selain
modal budaya, kearifan lokal, dan pengimplementasian nilai-nilai
keagamaan dengan benar. Pemberdayaan modal sosial masyarakat Bali
diwujudkan melalui tiga bentuk yaitu modal sosial bagi peningkatan
solidaritas keberagaman; modal sosial dalam peningkatan relasi
sosial; dan modal sosial bagi peningkatan nilai spiritual. Modal sosial
merupakan milik setiap kelompok masyarakat yang hidup dalam
perbedaan dan keberagaman.

Pemberdayaan modal sosial dapat memberikan solusi praktis

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 531



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

atas ketegangan atau konflik yang ditimbulkan oleh penyebaran
radikalisme, terorisme, dan intoleransi tersebut. Ketegangan yang
terjadi akibat pengeboman di Bali secara perlahan-lahan terlupakan
melalui peningkatan relasi sosial serta modal sosial yang kuat di
masyarakat. Keberhasilan pemberdayaan modal sosial dibuktikan
dengan adanya sikap persahabatan, kepedulian, hormat, dan saling
menghargai dalam kelompok masyarakat, antarumat beragama, serta
pendatang. Dengan demikian, keberagaman pada suatu wilayah
menjadi modal dalam meminimalisir konflik melalui spirit kearifan
lokal dan nilai agama yang dianut oleh masyarakat.

Ucapan terima kasih

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Direktorat Riset dan
Pengabdian Masyarakat (DRPM) Kementerian Riset dan Teknologi/
Badan Riset dan Inovasi Nasional atas hibah Penelitian Terapan
tahun 2019. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada
LPPM Universitas Dhyana Pura Bali yang telah membantu proses
administrasi penelitian ini.

Daftar Pustaka

Ardika, I Wayan. (2015). Warisan Budaya Perspektif Masa Kini. Denpasar:
Udayana University Press.

Aryana, 1.G.M. (2017). Kuasa di balik harmoni: Etnografi Kritis Relasi
Etnis Tionghoa dan Etnis Bali di Desa Pupuan, Tabanan, Bali. Jurnal
Kajian Bali, 7(1): 1-16.

Asrori, A. (2015). Radikalisme di Indonesia: Antara Historisitas dan
Antropisitas. Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, 9(2):
253-268.

Badung. (2018). Badung Role Model Kerukunan Umat Beragama. https://
badungkab.go.id/instansi/balitbang/baca-berita/1843/Badung-Role-
Model-Kerukunan-Umat-Beragama.html (Diakses 22 November
2019).

Bourdieu, P. (2015). Arena Produksi Kultural: Sebuah Kajian Sosiologi Budaya.
Bantul: Kreasi Wacana.

Bourdieu, P. (1992). An Invitatiton to Reflexive Sociology. Chicago: The
University of Chicago Press.

532 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

Bourdieu, P. (1991). Languageand Symbolic Power. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P. (1990). The Logic of Practice. Palo Alto: Stanford University
Press.

Creswell, John W. (2018). 30 Keterampilan Esensial untuk Peneliti Kualitatif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Creswell, John W. (2019). Research Design, Pendekatan Metode Kualitatif,
Kuantitatif, dan Campuran. Edisi Keempat. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Damayana, I.W. (2011). Menyama Braya: Studi Perubahan Masyarakat Bali.
Salatiga: Fakultas Teologi, Universitas Kristen Satya Wacana.

Field, J. (2014). Modal Sosial. Bantul: Kreasi Wacana.

Gamar, R. (2017). Liburan di Bali, Raja Salman Diperkirakan Keluarkan
Dana Ratusan Miliar Rupiah. regional.kompas.com, https://regional.
kompas.com/read/2017/03/13/14582581/liburan.di.bali.raja.salman.
diperkirakan.keluarkan.dana.ratusan.miliar.rupiah  (Diakses 4
Agustus 2019).

Halim, Abdul dan Adnan, Abdul Mujib. (2018). “ Problematika Hukum
dan Ideologi Islam Radikal (Studi Bom Bunuh Diri Surabaya)”,
Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam, 2(1): 31-61.

Halim, Devina. (2019). Kaleideskop 2019: Sejumlah Teror yang
Mengguncang Indonesia, Bom Bunuh Diri hingga Penusukan
Wiranto. : https://nasional.kompas.com/read/2019/12/25/07485601/
kaleidoskop-2019-sejumlah-teroryang-guncang-indonesia-bom-
bunuh-diri-hingga?page=all (Diakses 3 Desember 2019).

Hamdi, I. (2017). Wahid Foundation: Lebih 60 Persen Aktivis Rohis Siap
Jihad. Tempo.co, https://nasional.tempo.co/read/847299/wahid-
foundation-lebih-60-persen-aktivis-rohis-siap-jihad  (Diakses 3
Oktober 2019).

Hamdi, S. 2019. “De-Kulturalisasi Islam dan Konflik Sosial dalam Dakwah
Wahabi di Indonesia”, Kawistara, 9(2): 164-178.

Irawanto, B. dan Octastefani, T. (2019). “Film Dokumenter sebagai Katalis
Perubahan Sosial Studi Kasus Ambon, Aceh, dan Bali”, Jurnal
Kawistara, 9 (1): 107-119.

Jainuri, A. (2016). Radikalisme dan Terorisme: Akar Ideologi dan Tuntutan Aksi.
Malang: Intrans Publishing.

Jenkins, R. (2016). Membaca Pikiran Pierre Bourdieu. Bantul: Kreasi Wacana.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 533



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

Junaedi, I Wayan Ruspendi dan Waruwu, Dermawan. (2016). Kepemimpinan
dan Transformasi Ekonomi: Kajian Desa Blimbingsari. Denpasar:
Pustaka Larasan.

Kosim, M. (2006). Pesantren dan Wacana Radikalisme. Jurnal Karsa, 9(1):
842 - 853.

Koswara, V.D. (2009). Sains dan Teknologi 2: Berbagai Ide untuk Menjawab
Tantangan & Kebutuhan oleh Ristek. Jakarta: PT Gramedia Pustaka
Utama.

Kusmanto, Thohir Yuli dkk. (2015). Dialektika Radikalisme dan Anti
Radikalisme di Pesantren. Jurnal Walisongo, 23(1): 27 - 50.

Laisa, Emna. (2014). Islam dan Radikalisme. Islamuna: Jurnal Studi Islam,
1(1): 1-18.

Misrawi, Z. (2010). Pandangan Muslim Moderat: Toleransi, Terorisme, dan
Oase Perdamaian. Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara.

Mustofa, 1. (2012). Terorisme: Antara Aksi dan Reaksi (Gerakan Islam
Radikal sebagai Respon terhadap Imperialisme Modern). Religia,
15(1): 65-87.

Naharong, Abdul Muis. (2013). Terorisme Atas Nama Agama. Refleksi,
13(5): 593-622.

Persada, S. (2019). Setara Institut: Intoleransi Terhadap Keyakinan Meningkat,
https://nasional.tempo.co. Available at: https://nasional.tempo.co/
read/1118802/setara-institut-intoleransi-terhadap-keyakinan-
meningkat/full&view=ok (Diakses 22 November 2019).

Pujaastawa, [.B.G. (2011). “Perlawanan terhadap Hegemoni Penguasa
dan Pengusaha di Bali. Pilar yang Rapuh Bali yang Runtuh. Nyoman
Putrawan (Editor). Denpasar: PT. Pustaka Manikgeni.

Putra, INyoman Darma. 2011. Politik Identitas dalam Teks Sastrawan Bali.
Jurnal Kajian Bali, 1(1):124-151.

Putra, I Nyoman Darma. (2014). Puja Mandala: an invented icon of Bali’s
religious tolerance?, dalam Brigitta Hauser-Schaublin and David
D. Harnish (eds.) Between harmony and discrimination: negotiating
religious identities within majority-minority relationships in Bali and
Lombok, pp. 330-353. Leiden: Brill.

Putra, INyoman Darma. dkk. (2017). Denpasar Heritage Track: Revitalisasi
Paket Wisata Denpasar City Tour. Jurnal Kajian Bali, 7(2): 39-58.

Raditya, Iswara N. (2019). Kronologi & Sejarah Bom Bunuh Diri di
Indonesia: Bali Hingga Medan. https://tirto.id/kronologi-sejarah-

534 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 515-536 Pemberdayaan Modal Sosial sebagai Model Pencegahan Radikalisme ...

bom-bunuh-diri-di-indonesia-bali-hingga-medan-elAt (Diakses 29
Agustus 2019).

Ramadhan, Shodiq. (2012). Tokoh Hindu Bali Ini Pernah Fitnah Islam
Sebagai Penyebar Virus HIV di Bali. http://voa-islam.com/read/
suaraislam/2012/10/30/21453/tokoh-hindu-bali-ini-pernah-fitnah-
islam-sebagai-penyebar-virus-hiv-di/#sthash.7iiqPQ9P.dpbs
(Diakses 23 Desember 2019).

Ratna, N.K. (2008). Postkolonialisme Indonesia: Relevansi Sastra. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Ruslan, Indrus. (2015). Islam dan Radikalisme: Upaya Antisipasi dan
Penanggulangannya. Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam,
9(2): 215-232.

Sairini, Weineta D. (2006). Kerukukan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan
Berbangsa. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Sari, H.P. (2019). Surya Paloh: Radikalisme Ada di Mana-mana, Jangan
Bilang Tak Ada. Available at: https://nasional. kompas.com/
read/2019/08/14/20144971/surya-paloh-radikalisme-ada-di-mana-
mana-jangan-bilang-tak-ada (Diakses, 22 November 2019).

Sartika, R. (2019). Hari Ini dalam Sejarah: Tragedi Bom Bali I Renggut 202
Nyawa, https://www.kompas.com. Available at: https://www.kompas.
com/tren/read/2019/10/12/063000665/hari-ini-dalam-sejarah-
-tragedi-bom-bali-i-renggut-202-nyawa?page=all =~ (Diakses 22
November 2019).

Satori, Djam’an dan Komariah, Aan. (2010). Metode Penelitian Kualitatif.
Bandung: Alfabeta.

Siagian, B.D.O. (2020). Ancaman Nyata Radikalisme Melalui Dunia Maya
Terhadap Keamanan Nasional Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Simon, R. (2004). Gagasan-Gagasan Politik Gramsci. Yogyakarta: INSIST
bekerjasama dengan Pustaka Pelajar.

Sinaga, Obsatar dkk. (2018). Terorisme Kanan Indonesia, Dinamika dan
Penangqulangannya. Jakarta: Elex Media Komputindo.

Suarjaya, I Wayan. (2015). Kepemimpinan Hulu Apad Desa Pakraman
Tinggan Ditinjau dari Sistem Demokrasi Pancasila. Jurnal Kajian
Bali, 5(2): 285-308.

Sugiyono. (2010). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D.
Bandung: Alfabeta.

Suhardana, KM. (2011). Intropeksi Diri: Bahan Kajian Koreksi Diri Umat

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 535

H



Dermawan Waruwu, Made Nyandra, Ni Made Diana Erfiani Hlm. 515-536

Hindu. Surabaya: Paramita.

Suriastini, Ni Wayan. (2011). Strategi Bertahan Hidup Rumah Tangga
Setelah Serangan Teroris: Pelajaran Dari Tragedi Bom Bali. Jurnal
Sosiohumaniora, 13(3): 298-314.

Suryana, Dayat. (2012). Bali: Bali dan Sekitarnya. California: Create Space
Independent Publishing Platform.

Suryawan, N. (2017). “Kearifan lokal sebagai modal sosial dalam integrasi
antara etnik Bali dan etnik Bugis di Desa Petang, Badung, Bali”,
Jurnal Kajian Bali, 7(1): 17-32.

Suwardani, Ni Putu. (2015). Pewarisan Nilai-nilai Kearifan Lokal untuk
Memproteksi Masyarakat Bali dari Dampak Negatif Globalisasi.
Jurnal Kajian Bali, 5(2): 247-264.

Takwin, B. (2009). Filsafat Timur: Sebuah Pengantar ke Pemikiran-pemikiran
Timur. Yogyakarta: Jalasutra.

Wedakarna, I Gusti Ngurah Arya. (2018). Wedakarna Minta Generasi
Milinial Tidak Melupakan Aksi Kaum Radikal di Bom Bali I dan II
http://vedakarna.net/?p=1617 (Diakses 24 November 2019).

Wahid, A. dan Ikeda, D. (2011). Dialog Peradaban untuk Toleransi dan
Perdamaian. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Waruwu, Dermawan. (2017). Kawasan Puja Mandala Wujud Kearifan
Lokal dan Destinasi Wisata Spiritual dalam Pengembangan Model
Toleransi di Indonesia. Jurnal Vidya Samhita, 3(1): 15-25.

Waruwu, Dermawan. (2018). Bawomataluo Destinasi Wisata Nias Pulau
Impian. Yogyakarta: Deepublish.

Waruwu, Dermawan and Mudana, I Gede. (2018). Counter-Hegemony in
the Development of Bawomataluo Tourist Destination, Nias Selatan,
Sumatera Utara. E-Journal of Cultural Studies, 11(2): 1-8.

Widyastuti, Ni Kadek, dkk. (2017). Pariwisata Spiritual: Daya Tarik Wisata
Palasari Bali. Denpasar: Pustaka Larasan.

Yunus, M. (2017). Implementasi Nilai-Nilai Toleransi Beragama pada
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (Studi pada SMP Negeri 1
Amparita, Kec. Tellu Limpoe, Kab. Sidrap. Jurnal Al-Ishiah: Jurnal
Pendidikan Islam, 15(2): 166-187.

536 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



