PERSEKUTUAN

Mida Purba
STKIP Widya Yuwana
midapurba@widyayuwana.ac.id

Abstract

This article wants to explore the doctrin of Trinity by looking at the
experience of the believers of the early church. Their encounter with
God which they saw in Jesus himself and in Spirit provide the notion
of the doktrin of Trinity. The very being of God who reveal Himself in
Jesus dan in Spirit shows a harmonius relation among them and
simultaniously shows a communion. This communion becomes model
of the communion of the believers. The writer uses hermeneutic
approach to analyze topic of discussion.

Keywords: Trinity, communion, revelation, human nature.

L PENDAHULUAN
Keuskupan Surabaya mencanangkan suatu pola pastoral, suatu ‘“cara
bersama” yakni pola pastoral berbasis persekutuan. Mengapa memilih “Pola
Persekutuan” atau suatu cara bersama dalam hal menggembalakan umat Allah?
Alasannya adalah karena Realitas Plural (keanekaragaman wujud) dari umat
Katolik Keuskupan Surabaya. Realitas yang plural ini memicu, mendorong dan
menantang para gembala untuk mewujudkan jati diri Gereja dalam pelaksanaan
penggembalaannya. Keragaman itu meliputi: sebaran domisili umat, perbedaan
sosial-latar belakang budaya, aneka kelompok yang tumbuh subur, tingkat
pemahaman, unit-unit karya serta aneka mitra karya, dan aneka tahap jenjang
pertumbuhan. Keadaan umat yang aneka wujud tersebut sedang berjalan di antara
keanekaragaman arus masyarakat dan tantangan jaman (art. 3). Inilah keadaan
umat di Keuskupan Surabaya yang hendak digembalakan oleh para gembalanya.
Demi cara penggembalaan yang sehat dalam cara yang telah ditentukan ini
dan menumbuhkan kesejahteraan umat yang digembalakan kiranya baik menimba
inspirasi dari pengalaman iman Gereja Perdana. Sejak awal, Gereja Perdana
zaman para rasul, Gereja (mereka) memahami bahwa dirinya sebagai persekutuan.
Persekutuan inilah yang merupakan hakekat Gereja. Mereka bersekutu. Cara
hidup yang menghayati diri sebagai persekutuan tersebut dapat kita ketahui
melalui Kisah Para Rasul Bab 2 dan 4. Di sana dikisahkan cara hidup jemaat
perdana. Konsili Vatikan II, sejalan dengan ajaran para Bapa Gereja, menegaskan
16


mailto:midapurba@widyayuwana.ac.id

hakikat Gereja sebagai suatu kesatuan umat berasal dari kesatuan Allah Tritunggal
(Ecclesia de Trinitate): “Demikianlah seluruh Gereja nampak sebagai ‘umat yang
disatukan berdasarkan kesatuan Bapa dan Putera dan Roh Kudus’” (LG 4) (art. 4).

II. PEMBAHASAN
2.1 Trinitas

Pernyataan di atas tentang ‘“hakikat Gereja sebagai suatu kesatuan umat
berasal dari kesatuan Allah Tritunggal” adalah konsep yang sangat padat,
mungkin tidak jelas dengan sendirnya saat membaca. Maka demi manfaat yang
lebih besar kiranya perlu diuraikan agar arti yang terkandung di dalamnya dapat
dimengerti dengan baik dan, selanjutnya dapat diapplikasikan dalam pola
berpastoral.

Doktrin Trinitas berasal dari pengalaman orang tentang Allah. Pada
periode postbiblical, doktrin Trinitas muncul sebagai refleksi orang-orang
Kristen tentang Allah yang menyatakan diri dalam Yesus dan dalam Roh Kudus.
Orang-orang Kristen mengamati bahwa Yesus tak henti-hentinya berkhotbah
tentang datangnya Kerajaan Allah. Tetapi tak hanya berkhotbah, melainkan
serentak melalui segala sesuatu yang dia lakukan, perkataan dan perbuatannya
dia mewujudkan Kerajaan itu. Orang mengalami kehadiran Yang Ilahi melalui
dirinya. Orang meyakini kehadiran Yang Ilahi melalui kata-kata yang diucapkan
olehnya dan melalui segala sesuatu yang dia lakukan. Inilah keyakinan utama
yang tumbuh dalam komunitas Kristen awali, sebagaimana tampak secara
khusus dalam Injil sinoptik: Yesus dan wartanya tidak dapat dipisahkan. Setelah
kebangkitan Yesus, keyakinan yang telah tumbuh ini, bukan pudar melainkan
semakin kuat.

Warta tentang Kerajaan Allah menyatu dengan perjumpaan komunitas
Kristen awal dengan Yesus yang bangkit dan Rohnya. Pengertian mereka atas
warta tentang Kerajaan Allah yang telah disampaikan oleh Yesus dan isi ibadat
mereka menyediakan framework lahirnya formulasi Trinitarian. Perlahan-lahan
melalui berbagai bentuk pengajaran dan mukjizat yang dibuat oleh Yesus untuk
mewujudkan Kerajaan Allah, mereka mengalami sebuah undangan untuk masuk
ke dalam anugerah relasi dengan Allah melalui Kristus yang bangkit. Mereka
merasa diundang untuk masuk ke dalam anugerah relasi dengan Allah. Terjadi
pertobatan, dari sebuah keadaan yang berada di luar anugerah relasi dengan
Allah ke sebuah keadaan berada di dalam anugerah relasi dengan Allah yang
menyatakan diri-Nya yang sesungguhnya dalam Yesus dan dalam Roh Kudus.
Masuk ke dalam anugerah relasi dengan Allah adalah pengalaman yang paradox;
dari satu sisi sebagai keputusan karena mengikutsertakan sebuah sikap berserah
dari pihak mereka, dan dari sisi lain sebagai pemberian karena mengalami

17



bahwa sikap berserah ini hanya mungkin karena dikuatkan oleh Roh Allah, yang
selalu hadir di antara mereka.

Efek dari pengalaman pertobatan ini adalah rasa syukur. Bersyukur
karena berada dalam relasi dengan Allah, hidup dalam kesatuan dengan Allah,
yang diungkapkan dalam liturgi. Struktur doa liturgi mereka memperlihatkan
struktur pengalaman rahmat orang-orang Kristen awal. Melalui penguatan Roh
Kudus, orang beriman menyampaikan pujian kepada Allah dengan perantaraan
Kiristus. Ciri reciprocal dari persekutuan manusia dengan Allah memperlihatkan
unsur yang bergerak secara dinamis: Allah memberi anugerah dan orang-orang
yang percaya, manusia menyampaikan pujian. Di meja perjamuan Yesuslah ciri
reciprocal ini nyata; roti dan anggur serta pemberian diri komunitas yang sedang
berdoa dipersembahkan kepada Allah dan ditransformasikan bagi komunitas.
Ciri persatuan dari doa liturgi memperlihatkan 2 hal: vertikal dan horizontal dari
persekutuan. Pola doa liturgi ini menyediakan struktur awal dari doktrin refleksi
tentang Allah.

Gereja Kristen awal tumbuh dalam keyakinan bahwa Allah menyatakan
diri-Nya yang sesungguhnya dalam diri Yesus dan dalam Roh Kudus. Yang
tersingkap dalam Yesus dan dalam Roh, tidak lain dan tidak bukan hanyalah
diri Allah yang sesungguhnya yang menjadi dasar Deus pro nobis, Allah untuk
kita. Allah tidak dipenuhi dengan diri-Nya sendiri atau Ilahi yang introvert,
yang membosankan dan yang tidak tertarik dengan cinta dan lalu datang untuk
terlibat dengan dunia yang dicipta oleh-Nya. Bukan demikian! Sebaliknya,
karya Kristus dan Roh memperlihatkan diri Allah sebagai Allah yang ada
untuk yang lain (a being-for-others). Maka setiap tindakan Allah adalah wujud
dari diri-Nya yang dinamis: memberi hidup dan merangkul seluruh realitas ke
dalam kesatuan dengan-Nya. Dengan pengalaman yang demikian, Kerajaan
Allah, yang diwartakan oleh Yesus dan terwujud dalam dirinya, perlahan-
lahan dijadikan tema doktrin Trinitas sebagai formula dari ekspressi dari
hidup Ilahi dalam kesatuan (Richard R. Gaillardetz 1993: 418-420).

2.2  Hidup dalam Persekutuan

Allah yang ada sebagai “being-in-communion”, adalah Allah yang
menopang semua ciptaan dalam hidup persekutuan. Artinya, semua ciptaan
tergantung kepada Allah, dalam perbuatan Allah yang kreatif dalam
mewujudkan diri-Nya dan dalam relasi yang harmonis dengan manusia. Tapi
bagaimanapun, untuk manusia, hidup dalam persekutuan ini, mempunyai bentuk
yang personal. Melibatkan kapasitasnya sebagai manusia secara penuh, aktif dan
bersifat reciprocal, timbal balik dalam hidup persekutuan. Sebagai ciptaan yang
unik dalam gambar dan rupa Allah, pada dasarnya kita juga adalah orang yang
berada dalam persekutuan. Setiap orang Kristen dipanggil untuk

18



mengaktualisasikan diri dalam persekutuan dengan berpola pada kesatuan
harmonis antara Allah Bapa, Yesus dan Roh. Sebagai pribadi, relasi dengan
Allah sebagai persekutuan bukan relasi yang berciri manipulasi, dominasi atau
subordinasi, demikian juga manusia dipanggil untuk menolak semua jenis relasi
ini dan mengaktualisasikan dirinya dengan cara berelasi dengan orang lain yang
secara fundamental bersifat timbal-balik, dan saling memberi hidup (bdk.
Michael Downey 1997: 40- 48).

Mungkin secara konseptual kita ingin membedakan dua hal ini:
persekutuan dengan Allah dan persekutuan satu sama lain. Akan tetapi secara
konkrit model persekutuan Kristen periode awal, menampilkan 2 dimensi yang
berbeda ini sebagai orientasi yang sama secara fundamental. Tradisi biblis
mengaffirmasi hal ini. Jesus menekankan keunggulan dan ketidakterpisahan dari
dua perintah utama yaitu mencintai Allah dan mencintai sesama (Mark 12:28-34;
Luk 10:25-28; Mat 22:34-40). Injil Mateus menyampaikan kisah tentang
pengadilan yang terakhir. Dalam kisah ini, Jesus menunjukkan bahwa kemurahan
hati dan belas kasihan yang diperbuat untuk seseorang adalah juga perbuatan yang
dilakukan untuk Jesus sendiri (Mat 25:31-46). Dari tradisi biblis yang terkait
dengan komunitas Yohanes, kita menemukan keyakinan berikut ini: mencintai
Allah dan mencintai sesama tidak dapat dipisahkan. ... “barangsiapa tidak
mengasihi, ia tidak mengenal Allah, sebab Allah adalah kasih. ...Jikalau seorang
berkata: “Aku mengasihi Allah”, tapi ia membenci saudaranya, maka ia adalah
pendusta, karena barangsiapa tidak mengasihi saudaranya yang dilihatnya, tidak
mungkin mengasihi Allah, yang tidak dilihatnya” (1 John 4:8, 20). Tradisi biblis
ini menegaskan hubungan integral antara persatuan dengan Allah dan persatuan
dengan sesama.

Doktrin Trinitas adalah sebuah keyakinan tentang adanya Allah sebagai
"being-in-communion", ada dalam kesatuan yang harmonis. Dalam iman
Kristen, manusia dicipta secitra dengan Allah. Karena itu dipanggil untuk ambil
bagian dalam hidup Allah dengan memasuki relasi yang intim dengan-Nya. Hal
ini adalah hal yang sentral. Undangan kesatuan dengan Allah tidak dapat
dipisahkan dengan undangan kesatuan dengan sesama.

Dalam tradisi vinsensian keyakinan seperti ini amat kentara. Berulang
kali dalam pelbagai kesempatan, St. Vinsensius mengulang hal ini. Kesatuan
dengan Allah terjadi dalam kesatuan dengan sesama, khususnya mereka yang
berkekurangan. Kata St. Vinsensius: orang miskin bagaikan coin yang memiliki
2 wajah; wajah manusia dan wajah Allah. Dan baginya hal itu bukan methapor.
Dalam diri manusia dia berjumpa dengan Allah (Doherty, S.P. 1993: 790-792).

19



2.3  Lex Agendi Lex Essendi

Pola pastoral berbasis persekutuan yang sedang berlangsung di keuskupan
Surabaya mengutip pepatah Latin hal berikut ini. Lex agendi lex essendi (tata
perilaku hendaknya mengikuti hakekat jati dirinya) mengajarkan, bahwa tata
gerak dan kelola penggembalaan yang direncanakan di keuskupan Surabaya
hendaknya setia mengikuti hakekat jati diri Gereja sebagai communio
(persekutuan) (art. 5).

Bagaimana cara melaksanakan hal ini dengan baik? Martin Buber, seorang
filsuf, mengatakan bahwa terminologi persekutuan menamakan sebuah gerakan
dasar atau oritentasi ke luar, dan bukan kepada diri sendiri. Tertuju kepada orang
lain. Hal ini mengandaikan unsur melupakan diri, bukan unsur penolakan diri.
Sifat alamiah dari orientasi ini menjadi jelas bila kita melihat perbedaan antara
sebuah dialog dan gosip. Dalam gosip orang lebih didominasi oleh
keprihatinannya dan penilaiannya atas diri orang lain. Hal yang menonjol di sini
ialah orang selalu berpusat pada dirinya dan hanya sedikit saja terlibat atau peduli
dengan patner bicaranya. Pada umumnya gosip ditandai dengan unsur
kekhawatiran, pendapat pribadi dan kepentingan. Bisa saja dalam gosip tersebut
orang ingin memperoleh informasi atau pendapat, tetapi keterlibatan yang
fundamental dari diri sendiri terhadap patner bicara hampir tidak ada. Sebaliknya,
dalam dialog yang otentik, selalu muncul aspek melupakan diri. Orang
sepenuhnya hadir untuk patner dalam dialog itu dan mendengarkan hal-hal yang
diungkapkan tentang dirinya dalam dialog itu. Dalam suasana dialog itu, relasi
yang terjadi di antara mereka menjadi pusat. Perbedaan pokok antara gosip dan
dialog terletak pada kualitas relasi yang diciptakan. Relasi yang ada dalam dialog
yang otentik inilah yang persis dituntut dalam sebuah persekutuan. Relasi yang
ditandai dengan sikap melupakan diri dan menaruh perhatian sepenuhnya kepada
yang lain.

Salah satu refleksi yang sangat dalam mengenai sifat relasi manusia yang
dijelaskan dengan cara yang berbeda dan pentingnya hidup dalam persekutuan
untuk eksistensi manusia yang otentik, ditemukan dalam pemikiran Martin Buber.
Dalam karya klasiknya “I and Thou” Buber mengatakan, tidak ada lagi “I”’ yang
otonom, terpisah dari satu atau dua “kata-kata” atau “relasi” yaitu I-It atau I-You.
Relasi I-It adalah relasi yang berjarak dan terpisah. Misalnya, relasi saya dengan
meja atau laptop atau pakaian. Manusia mengatur dan memanfaatkannya. Kita
mempunyai kebutuhan penting untuk mengaturnya dan membuat “sesuatu” dari
barang yang tersedia untuk dimanfaatkan dan dimanipulasi. Dalam dirinya, tidak
ada yang salah dalam relasi jenis ini; dan sesungguhnya, hal itu esensial untuk
eksistensi manusia.

Pada saat yang sama, manusia dipanggil ke relasi yang lebih dalam
dengan dunia sekitar, yang disebut Buber dengan relasi I-You. Relasi ini

20



ditandai kedekatan, kesegaran, ambil bagian, ikut serta dan bersifat timbal-
balik. Dalam relasi ini ada sebuah gerakan untuk ke luar dari ego menuju
sebuah keterbukaan. Tidak memanfaatkan atau memanipulasi keikutsertaan
dengan orang lain.

Buber membedakan penguatan ego yang ditandai dengan jarak, terpisah
dari jenis relasi I-it dan penguatan orang didasari oleh relasi yang segar dan
bersifat timbal balik dari jenis relasi I-Thou. Ego muncul dengan menempatkan
dirinya terpisah dari ego yang lain. Sebaliknya, orang tampil dengan menjalin
relasi dengan orang lain. Dalam perjumpaan relasi I-You, partisipasi atau
keterlibatan inilah yang disebut Buber dengan “an actuality”, yang merupakan
hal yang utama. Siapa saja yang ada dalam relasi, ambil bagian dalam actuality;
itu bukan hanya bagian dari dia juga bukan hanya di luar dia. Semua actuality
adalah aktivitas. Dimana tidak ada keterlibatan, di sana tidak ada actuality.
Dimana ada sikap mengambil sesuatu untuk diri sendiri (self-appropriate), di
sana tidak ada actuality. Semakin langsung menyentuh orang lain, semakin
sempurnalah  keterlibatan  seseorang. “I” menjadi  aktual melalui
keterlibatannya. Makin sempurna keterlibatan, makin menjadi aktual “I”".

Dalam methapor dialog, relasi itu sendiri adalah hal yang utama. Relasi
I-You bertolak belakang dengan relasi “I-1¢”, “I” tidak pernah memiliki “you”
karena “you” bukan objek melainkan subyek yang lain. Dalam perjalan hidup
kita terombang ambing di antara dua relasi ini.

Pemikiran Buber menolong memahami kesatuan hidup Trinitarian.
Kesatuan hidup Trinitarian yang beroritentasi ke luar, dan bukan kepada diri
sendiri. Secara fundamental tertuju kepada yang lain. Melupakan diri, seperti
sebuah dialog yang otentik. Doktrin Trinity, menegaskan proses menjadi sebuah
komunitas (kita) direalisasikan dalam hidup di dalam persekutuan, relasi /-You
dari Buber. Menolak keadaan dimana yang satu menempatkan dirinya melawan
yang lain. Alasannya adalah bentuk relasi seperti ini terbuka pada dominasi,
manipulasi dan subordinasi. Munculnya pemikiran Buber tentang relasi “I-You”
bertalian erat dengan apa yang telah diesbut dengan hidup dalam persekutuan.
Sebagaimana dalam relasi ‘/-You” , hidup dalam persekutuan harus ditandai
dengan saling, timbal-balik, inclusive dan menghidupkan dan bukan dengan
egoisme, exclusivisme, dominasi, manipulasi atau subordinasi (Richard R.
Gaillardetz 1993: 423-426).

I11. KESIMPULAN

Para gembala dari keuskupan Surabaya ingin menuntun umatnya yang
plural: budaya yang berbeda, tempat yang berjauhan, aneka kelompok tumbuh
dengan subur dst. Para gembala ingin menanamkan semangat persekutuan dalam
realitas plural ini. Fondasi dan model yang solid dari persekutuan itu adalah

21



kesatuan hidup Trinitarian yang beroritentasi ke luar, dan bukan kepada diri
sendiri. Memiliki sikap yang secara fundamental tertuju kepada yang lain dalam
semua kalangan, baik hirarki maupun umat. Melupakan diri, seperti yang terjadi
dalam sebuah dialog yang otentik. Dengan cara inilah terjadi persekutuan yang
didambakan. Tentu hal ini adalah sebuah proses yang berlangsung terus menerus
dan selalu ada dalam godaan untuk terarah pada diri sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Buber, Martin., 2002, Between Man and Man, London and New York, Routledge
Classics.

Doherty, Barbara S.P., 1993, Providence: The new Dictionary of Catholic
Spirituality, Minnesota, The Liturgical Press.

Franciscus., 2020, Fratelli Tutti, Asisi.

Gaillardetz, Richard R, 1993, “In service of communion: A Trinitarian
Foundation for Christian Ministry.” Worship 67 (September, 1993): Pg.
418-3.

Pujo, Bernard., 2003, Vincent de Paul, The Trailblazer, Notre Dame, Indiana.

Roman, Jose Maria.,, 2002, St. Vinsensius de Paul Biography, London,
Melisende.

Ryan, Frances D.C, & Jhon E. Rybolt, C.M (ed.)., 1995, Vincent de Paul and
Louisa de Marillac, New Jersey, Paulist Press.

22



	I. PENDAHULUAN
	Keuskupan Surabaya mencanangkan suatu pola pastoral, suatu “cara bersama” yakni pola pastoral berbasis persekutuan. Mengapa memilih “Pola Persekutuan” atau suatu cara bersama dalam hal menggembalakan umat Allah? Alasannya adalah karena Realitas Plural...
	2.3 Lex Agendi Lex Essendi
	Pola pastoral berbasis persekutuan yang sedang berlangsung di keuskupan Surabaya mengutip pepatah Latin hal berikut ini. Lex agendi lex essendi (tata perilaku hendaknya mengikuti hakekat jati dirinya) mengajarkan, bahwa tata gerak dan kelola penggemba...

