
PERSEKUTUAN 

 

 
Mida Purba 

STKIP Widya Yuwana 

midapurba@widyayuwana.ac.id 

 

 

 

Abstract 

 
This article wants to explore the doctrin of Trinity by looking at the 

experience of the believers of the early church. Their encounter with 

God which they saw in Jesus himself and in Spirit provide the notion 

of the doktrin of Trinity. The very being of God who reveal Himself in 

Jesus dan in Spirit shows a harmonius relation among them and 

simultaniously shows a communion. This communion becomes model 

of the communion of the believers. The writer uses hermeneutic 

approach to analyze topic of discussion.  

 

Keywords: Trinity, communion, revelation, human nature. 

 

 

I. PENDAHULUAN 

Keuskupan Surabaya mencanangkan suatu pola pastoral, suatu “cara 

bersama” yakni pola pastoral berbasis persekutuan. Mengapa memilih “Pola 

Persekutuan” atau suatu cara bersama dalam hal menggembalakan umat Allah? 

Alasannya adalah karena Realitas Plural (keanekaragaman wujud) dari umat 

Katolik Keuskupan Surabaya. Realitas yang plural ini memicu, mendorong dan 

menantang para gembala untuk mewujudkan jati diri Gereja dalam pelaksanaan 

penggembalaannya. Keragaman itu meliputi: sebaran domisili umat, perbedaan 

sosial-latar belakang budaya, aneka kelompok yang tumbuh subur, tingkat 

pemahaman, unit-unit karya serta aneka mitra karya, dan aneka tahap jenjang 

pertumbuhan. Keadaan umat yang aneka wujud tersebut sedang berjalan di antara 

keanekaragaman arus masyarakat dan tantangan jaman (art. 3). Inilah keadaan 

umat di Keuskupan Surabaya yang hendak digembalakan oleh para gembalanya. 

Demi cara penggembalaan yang sehat dalam cara yang telah ditentukan ini 

dan menumbuhkan kesejahteraan umat yang digembalakan kiranya baik menimba 

inspirasi dari pengalaman iman Gereja Perdana. Sejak awal, Gereja Perdana 

zaman para rasul, Gereja (mereka) memahami bahwa dirinya sebagai persekutuan. 

Persekutuan inilah yang merupakan hakekat Gereja. Mereka bersekutu. Cara 

hidup yang menghayati diri sebagai persekutuan tersebut dapat kita ketahui 

melalui Kisah Para Rasul Bab 2 dan 4. Di sana dikisahkan cara hidup jemaat 

perdana. Konsili Vatikan II, sejalan dengan ajaran para Bapa Gereja, menegaskan 

16 

 

mailto:midapurba@widyayuwana.ac.id


hakikat Gereja sebagai suatu kesatuan umat berasal dari kesatuan Allah Tritunggal 

(Ecclesia de Trinitate): “Demikianlah seluruh Gereja nampak sebagai ‘umat yang 

disatukan berdasarkan kesatuan Bapa dan Putera dan Roh Kudus’” (LG 4) (art. 4). 

 

II. PEMBAHASAN 

2.1 Trinitas 

Pernyataan di atas tentang “hakikat Gereja sebagai suatu kesatuan umat 

berasal dari kesatuan Allah  Tritunggal” adalah konsep yang sangat padat, 

mungkin tidak jelas dengan sendirnya saat membaca. Maka demi manfaat yang 

lebih besar kiranya perlu diuraikan agar arti yang terkandung di dalamnya dapat 

dimengerti dengan baik dan, selanjutnya dapat diapplikasikan dalam pola 

berpastoral.  

Doktrin Trinitas berasal dari pengalaman orang tentang Allah. Pada 

periode postbiblical, doktrin Trinitas muncul sebagai refleksi orang-orang 

Kristen tentang Allah yang menyatakan diri dalam Yesus dan dalam Roh Kudus. 

Orang-orang Kristen mengamati bahwa Yesus tak henti-hentinya berkhotbah 

tentang datangnya Kerajaan Allah. Tetapi tak hanya berkhotbah, melainkan 

serentak melalui segala sesuatu yang dia lakukan, perkataan dan perbuatannya 

dia mewujudkan Kerajaan itu. Orang mengalami kehadiran Yang Ilahi melalui 

dirinya. Orang meyakini kehadiran Yang Ilahi melalui kata-kata yang diucapkan 

olehnya dan melalui segala sesuatu yang dia lakukan. Inilah keyakinan utama 

yang tumbuh dalam komunitas Kristen awali, sebagaimana tampak secara 

khusus dalam Injil sinoptik: Yesus dan wartanya tidak dapat dipisahkan. Setelah 

kebangkitan Yesus, keyakinan yang telah tumbuh ini, bukan pudar melainkan 

semakin kuat.   

Warta tentang Kerajaan Allah menyatu dengan perjumpaan komunitas 

Kristen awal dengan Yesus yang bangkit dan Rohnya. Pengertian mereka atas 

warta tentang Kerajaan Allah yang telah disampaikan oleh Yesus dan isi ibadat 

mereka menyediakan framework lahirnya formulasi Trinitarian. Perlahan-lahan 

melalui berbagai bentuk pengajaran dan mukjizat yang dibuat oleh Yesus untuk 

mewujudkan Kerajaan Allah, mereka mengalami sebuah undangan untuk masuk 

ke dalam anugerah relasi dengan Allah melalui Kristus yang bangkit. Mereka 

merasa diundang untuk masuk ke dalam anugerah relasi dengan Allah. Terjadi 

pertobatan, dari sebuah keadaan yang berada di luar anugerah relasi dengan 

Allah ke sebuah keadaan berada di dalam anugerah relasi dengan Allah yang 

menyatakan diri-Nya yang sesungguhnya dalam Yesus dan dalam Roh Kudus. 

Masuk ke dalam anugerah relasi dengan Allah adalah pengalaman yang paradox;  

dari satu sisi sebagai keputusan karena mengikutsertakan sebuah sikap berserah 

dari pihak mereka, dan dari sisi lain sebagai pemberian karena mengalami 

17 

 



bahwa sikap berserah ini hanya mungkin karena dikuatkan oleh Roh Allah, yang 

selalu hadir di antara mereka.   

Efek dari pengalaman pertobatan ini adalah rasa syukur. Bersyukur 

karena berada dalam relasi dengan Allah, hidup dalam kesatuan dengan Allah, 

yang diungkapkan dalam liturgi. Struktur doa liturgi mereka memperlihatkan 

struktur pengalaman rahmat orang-orang Kristen awal. Melalui penguatan Roh 

Kudus, orang beriman menyampaikan pujian kepada Allah dengan perantaraan 

Kristus. Ciri reciprocal dari persekutuan manusia dengan Allah memperlihatkan 

unsur yang bergerak secara dinamis: Allah memberi anugerah dan orang-orang 

yang percaya,  manusia menyampaikan pujian. Di meja perjamuan Yesuslah ciri 

reciprocal ini nyata; roti dan anggur serta pemberian diri komunitas yang sedang 

berdoa dipersembahkan kepada Allah dan ditransformasikan bagi komunitas. 

Ciri persatuan dari doa liturgi memperlihatkan 2 hal: vertikal dan horizontal dari 

persekutuan. Pola doa liturgi ini menyediakan struktur awal dari doktrin refleksi 

tentang Allah.  

Gereja Kristen awal tumbuh dalam keyakinan bahwa Allah menyatakan 

diri-Nya yang sesungguhnya dalam diri Yesus dan dalam Roh Kudus. Yang 

tersingkap dalam Yesus dan dalam Roh, tidak lain dan tidak bukan hanyalah 

diri Allah yang sesungguhnya yang menjadi dasar Deus pro nobis, Allah untuk 

kita. Allah tidak dipenuhi dengan diri-Nya sendiri atau Ilahi yang introvert, 

yang membosankan dan yang tidak tertarik dengan cinta dan lalu datang untuk 

terlibat dengan dunia yang dicipta oleh-Nya. Bukan demikian! Sebaliknya, 

karya Kristus dan Roh memperlihatkan diri Allah sebagai Allah yang ada 

untuk yang lain (a being-for-others). Maka setiap tindakan Allah adalah wujud 

dari diri-Nya yang dinamis: memberi hidup dan merangkul seluruh realitas ke 

dalam kesatuan dengan-Nya. Dengan pengalaman yang demikian, Kerajaan 

Allah, yang diwartakan oleh Yesus dan terwujud dalam dirinya,  perlahan-

lahan dijadikan tema doktrin Trinitas  sebagai formula dari ekspressi dari 

hidup Ilahi dalam kesatuan (Richard R. Gaillardetz 1993: 418-420).   

 

2.2 Hidup dalam Persekutuan 

Allah yang ada sebagai “being-in-communion”, adalah Allah yang 

menopang semua ciptaan dalam hidup persekutuan. Artinya, semua ciptaan 

tergantung kepada Allah, dalam perbuatan Allah yang kreatif dalam 

mewujudkan diri-Nya dan dalam relasi yang harmonis dengan manusia. Tapi 

bagaimanapun, untuk manusia, hidup dalam persekutuan ini, mempunyai bentuk 

yang personal. Melibatkan kapasitasnya sebagai manusia secara penuh, aktif dan 

bersifat reciprocal, timbal balik dalam hidup persekutuan. Sebagai ciptaan yang 

unik dalam gambar dan rupa Allah, pada dasarnya kita juga adalah orang yang 

berada dalam persekutuan. Setiap orang Kristen dipanggil untuk 

18 

 



mengaktualisasikan diri dalam persekutuan dengan berpola pada kesatuan 

harmonis antara Allah Bapa, Yesus dan Roh. Sebagai pribadi, relasi dengan 

Allah sebagai persekutuan bukan relasi yang berciri manipulasi, dominasi atau 

subordinasi, demikian juga manusia dipanggil untuk menolak semua jenis relasi 

ini dan mengaktualisasikan dirinya dengan cara berelasi dengan orang lain yang 

secara fundamental bersifat timbal-balik, dan saling memberi hidup (bdk. 

Michael Downey 1997: 40- 48).      

Mungkin secara konseptual kita ingin membedakan dua hal ini: 

persekutuan dengan Allah dan persekutuan satu sama lain. Akan tetapi secara 

konkrit model persekutuan Kristen periode awal, menampilkan 2 dimensi yang 

berbeda ini sebagai orientasi yang sama secara fundamental. Tradisi biblis 

mengaffirmasi hal ini. Jesus menekankan keunggulan dan ketidakterpisahan dari 

dua perintah utama yaitu mencintai Allah dan mencintai sesama (Mark 12:28-34; 

Luk 10:25-28; Mat 22:34-40). Injil Mateus menyampaikan kisah tentang 

pengadilan yang terakhir. Dalam kisah ini, Jesus menunjukkan bahwa kemurahan 

hati dan belas kasihan yang diperbuat untuk seseorang adalah juga perbuatan yang 

dilakukan untuk Jesus sendiri   (Mat 25:31-46). Dari tradisi biblis yang terkait 

dengan komunitas Yohanes, kita menemukan keyakinan berikut ini: mencintai 

Allah dan mencintai sesama tidak dapat dipisahkan. ... “barangsiapa tidak 

mengasihi, ia tidak mengenal Allah, sebab Allah adalah kasih. ...Jikalau seorang 

berkata: “Aku mengasihi Allah”, tapi ia membenci saudaranya, maka ia adalah 

pendusta, karena barangsiapa tidak mengasihi saudaranya yang dilihatnya, tidak 

mungkin mengasihi Allah, yang tidak dilihatnya”  (1 John 4:8, 20). Tradisi biblis 

ini menegaskan hubungan integral antara persatuan dengan Allah dan persatuan 

dengan sesama.  

Doktrin Trinitas adalah sebuah keyakinan tentang adanya Allah sebagai 

"being-in-communion", ada dalam kesatuan yang harmonis. Dalam iman 

Kristen, manusia dicipta secitra dengan Allah. Karena itu dipanggil untuk ambil 

bagian dalam hidup Allah dengan memasuki relasi yang intim dengan-Nya. Hal 

ini adalah hal yang sentral. Undangan kesatuan dengan Allah tidak dapat 

dipisahkan dengan undangan kesatuan dengan sesama.  

Dalam tradisi vinsensian keyakinan seperti ini amat kentara. Berulang 

kali dalam pelbagai kesempatan, St. Vinsensius mengulang hal ini. Kesatuan 

dengan Allah terjadi dalam kesatuan dengan sesama, khususnya mereka yang 

berkekurangan. Kata St. Vinsensius: orang miskin bagaikan coin yang memiliki 

2 wajah; wajah manusia dan wajah Allah. Dan baginya hal itu bukan methapor. 

Dalam diri manusia dia berjumpa dengan Allah (Doherty, S.P. 1993: 790-792). 

 

 

 

19 

 



2.3 Lex Agendi Lex Essendi 

Pola pastoral berbasis persekutuan yang sedang berlangsung di keuskupan 

Surabaya mengutip pepatah Latin hal berikut ini. Lex agendi lex essendi (tata 

perilaku hendaknya mengikuti hakekat jati dirinya) mengajarkan, bahwa tata 

gerak dan kelola penggembalaan yang direncanakan di keuskupan Surabaya 

hendaknya setia mengikuti hakekat jati diri Gereja sebagai communio 

(persekutuan) (art. 5).  

Bagaimana cara melaksanakan hal ini dengan baik? Martin Buber, seorang 

filsuf, mengatakan bahwa terminologi persekutuan menamakan sebuah gerakan 

dasar atau oritentasi ke luar, dan bukan kepada diri sendiri. Tertuju kepada orang 

lain. Hal ini mengandaikan unsur melupakan diri, bukan unsur penolakan diri. 

Sifat alamiah dari orientasi ini menjadi jelas bila kita melihat perbedaan antara 

sebuah dialog dan gosip. Dalam gosip orang lebih didominasi oleh 

keprihatinannya dan penilaiannya atas diri orang lain. Hal yang menonjol di sini 

ialah orang selalu berpusat pada dirinya dan hanya sedikit saja terlibat atau peduli 

dengan patner bicaranya. Pada umumnya gosip ditandai dengan unsur 

kekhawatiran, pendapat pribadi dan kepentingan. Bisa saja dalam gosip  tersebut 

orang ingin memperoleh informasi atau pendapat, tetapi keterlibatan yang 

fundamental dari diri sendiri terhadap patner bicara hampir tidak ada. Sebaliknya, 

dalam dialog yang otentik, selalu muncul aspek melupakan diri. Orang 

sepenuhnya hadir untuk patner dalam dialog itu dan mendengarkan hal-hal yang 

diungkapkan tentang dirinya dalam dialog itu. Dalam suasana dialog itu, relasi 

yang terjadi di antara mereka menjadi pusat. Perbedaan pokok antara gosip  dan 

dialog terletak pada kualitas relasi yang diciptakan. Relasi yang ada dalam dialog 

yang otentik inilah yang persis dituntut dalam sebuah persekutuan. Relasi yang 

ditandai dengan sikap melupakan diri dan menaruh perhatian sepenuhnya kepada 

yang lain.  

Salah satu refleksi yang sangat dalam mengenai sifat relasi manusia yang 

dijelaskan dengan cara yang berbeda dan pentingnya hidup dalam persekutuan 

untuk eksistensi manusia yang otentik, ditemukan dalam pemikiran Martin Buber. 

Dalam karya klasiknya “I and Thou” Buber mengatakan, tidak ada lagi “I” yang 

otonom, terpisah dari satu atau dua “kata-kata” atau “relasi” yaitu I-It atau I-You. 

Relasi I-It adalah relasi yang berjarak dan terpisah. Misalnya, relasi saya dengan 

meja atau laptop atau pakaian. Manusia mengatur dan memanfaatkannya. Kita 

mempunyai kebutuhan penting untuk mengaturnya dan membuat “sesuatu” dari 

barang yang tersedia untuk dimanfaatkan dan dimanipulasi. Dalam dirinya, tidak 

ada yang salah dalam relasi jenis ini; dan sesungguhnya, hal itu esensial untuk 

eksistensi manusia. 

Pada saat yang sama, manusia dipanggil ke relasi yang lebih dalam 

dengan dunia sekitar, yang disebut Buber dengan relasi I-You. Relasi ini 

20 

 



ditandai kedekatan, kesegaran, ambil bagian, ikut serta dan bersifat timbal-

balik. Dalam relasi ini ada sebuah gerakan untuk ke luar dari ego menuju 

sebuah keterbukaan. Tidak memanfaatkan atau memanipulasi keikutsertaan 

dengan orang lain.   

Buber membedakan penguatan ego yang ditandai dengan jarak, terpisah 

dari jenis relasi I-it dan penguatan orang didasari oleh relasi yang segar dan 

bersifat timbal balik dari jenis relasi I-Thou. Ego muncul dengan menempatkan 

dirinya terpisah dari ego yang lain. Sebaliknya, orang tampil dengan menjalin 

relasi dengan orang lain. Dalam perjumpaan relasi I-You, partisipasi atau 

keterlibatan inilah yang disebut Buber dengan “an actuality”, yang merupakan 

hal yang utama. Siapa saja yang ada dalam relasi, ambil bagian dalam actuality; 

itu bukan hanya bagian dari dia juga bukan hanya di luar dia. Semua actuality 

adalah aktivitas. Dimana tidak ada keterlibatan, di sana tidak ada actuality. 

Dimana ada sikap mengambil sesuatu untuk diri sendiri (self-appropriate), di 

sana tidak ada actuality. Semakin langsung menyentuh orang lain, semakin 

sempurnalah keterlibatan seseorang. “I” menjadi aktual melalui 

keterlibatannya. Makin sempurna keterlibatan, makin menjadi aktual “I”. 

Dalam methapor dialog, relasi itu sendiri adalah hal yang utama. Relasi 

I-You bertolak belakang dengan relasi “I-It”, “I” tidak pernah memiliki “you” 

karena “you” bukan objek melainkan subyek yang lain. Dalam perjalan hidup 

kita terombang ambing di antara dua relasi ini. 

Pemikiran Buber menolong memahami kesatuan hidup Trinitarian. 

Kesatuan hidup Trinitarian yang beroritentasi ke luar, dan bukan kepada diri 

sendiri. Secara fundamental tertuju kepada yang lain. Melupakan diri, seperti 

sebuah dialog yang otentik. Doktrin Trinity, menegaskan proses menjadi sebuah 

komunitas (kita) direalisasikan dalam hidup di dalam persekutuan, relasi I-You 

dari Buber. Menolak keadaan dimana yang satu menempatkan dirinya melawan 

yang  lain. Alasannya adalah bentuk relasi seperti ini terbuka pada dominasi, 

manipulasi dan subordinasi. Munculnya pemikiran Buber tentang relasi “I-You” 

bertalian erat dengan apa yang telah diesbut dengan hidup dalam persekutuan.  

Sebagaimana dalam relasi ‘I-You” , hidup dalam persekutuan harus ditandai 

dengan saling, timbal-balik, inclusive dan menghidupkan dan bukan dengan 

egoisme, exclusivisme, dominasi, manipulasi atau subordinasi (Richard R. 

Gaillardetz 1993: 423-426).   

 

III. KESIMPULAN 

Para gembala dari keuskupan Surabaya ingin menuntun umatnya yang 

plural: budaya yang berbeda, tempat yang berjauhan, aneka kelompok tumbuh 

dengan subur dst. Para gembala ingin menanamkan semangat persekutuan dalam 

realitas plural ini. Fondasi dan model yang solid dari persekutuan itu adalah 

21 

 



kesatuan hidup Trinitarian yang beroritentasi ke luar, dan bukan kepada diri 

sendiri. Memiliki sikap yang secara fundamental tertuju kepada yang lain dalam 

semua kalangan, baik hirarki maupun umat. Melupakan diri, seperti yang terjadi 

dalam sebuah dialog yang otentik. Dengan cara inilah terjadi persekutuan yang 

didambakan. Tentu hal ini adalah sebuah proses yang berlangsung terus menerus 

dan selalu ada dalam godaan untuk terarah pada diri sendiri.  

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Buber, Martin., 2002, Between Man and Man, London and New York, Routledge 

Classics. 

Doherty, Barbara S.P., 1993, Providence: The new Dictionary of Catholic 

Spirituality, Minnesota, The Liturgical Press. 

Franciscus., 2020,  Fratelli Tutti, Asisi. 

Gaillardetz, Richard R, 1993, “In service of communion: A Trinitarian 

Foundation for Christian Ministry.” Worship 67 (September, 1993): Pg. 

418-3. 

Pujo, Bernard., 2003, Vincent de Paul, The Trailblazer, Notre Dame, Indiana. 

Roman, Jose Maria., 2002, St. Vinsensius de Paul Biography, London, 

Melisende. 

Ryan, Frances D.C, & Jhon E. Rybolt, C.M (ed.)., 1995, Vincent de Paul and 

Louisa de Marillac, New Jersey, Paulist Press. 

 

 

 

22 

 


	I. PENDAHULUAN
	Keuskupan Surabaya mencanangkan suatu pola pastoral, suatu “cara bersama” yakni pola pastoral berbasis persekutuan. Mengapa memilih “Pola Persekutuan” atau suatu cara bersama dalam hal menggembalakan umat Allah? Alasannya adalah karena Realitas Plural...
	2.3 Lex Agendi Lex Essendi
	Pola pastoral berbasis persekutuan yang sedang berlangsung di keuskupan Surabaya mengutip pepatah Latin hal berikut ini. Lex agendi lex essendi (tata perilaku hendaknya mengikuti hakekat jati dirinya) mengajarkan, bahwa tata gerak dan kelola penggemba...

