
 

Hak Cipta (c) 2022 Jurnal Hukum Ekonomi Syariah (JHESY) 

 

 

Akad Wadi’ah Dalam Perspektif Ulama Madzhab 

 
Saep Saepudin1 Enceng Iip Syaripudin2 Neni Nuraeni3 Fauzan Januri4 

STAI Al Musadddadiyah Garut 

STAI Al Musadddadiyah Garut 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

saep.saepudin.1521@stai-musaddadiyah.ac.id 

enceng.iip@stai-musaddadiyah.ac.id 

neninuraeni@uinsgd.ac.id 

fauzanjanuari@uinsgd.ac.id 

DOI : 10.37968/jhesy.v1i1.139 

 

Abstrak 

 

Dalam Fiqh Muamalah ada Salah satu akad yang dilakukan dalam upaya untuk 

menjaga harta seseorang, yaitu akad wadhiah, karena akad ini setiap manusia 

pada dasarnya memiliki kemampuan yang berbeda-beda termasuk dalam 

menjaga hartanya. Akad wadhiah bukanlah akad yang baru, telah banyak karya 

tulis yang membahas tentang wadhiah.dalam tulisan ini penulis khusus akan 

membahas tentang akad wadhiah dalam perspektif Fiqih muamalah. Maka 

penulis akan mencoba mengkaji wadhiah (titipan)  ini dari sudut pandang para 

ulama madzhab yang memiliki pandangan yang berbeda- beda tentang 

pengertian /definisi wadhiah tersebut. Secara Fiqhiyah ,wadhiah dimaknai 

sebagai sebuah kepercayaan murni tanpa resiko brdasarkan akad tabarru (tolong 

menolong) ;dimana para pihak sepakat tidak ada keuntungan atau profit yang 

menjadi motivasi perbuatannya. Ulama Hanafiyah mendefinisikan bahwa yang 

dimaksud dengan wadhiah adalah mengikut sertakan orang lain dalam 

memelihara harta baik dengan ungkapan yang jelas ataupun dengan syarat. 

Adapun jumhur Ulama (Maliki,Syafii, Hambali) mendefinisikan wadhiah 

adalah mewakilkan orang lain untuk memelihara tertentu dengan cara tertentu. 

 

Kata kunci : wadhiah, Ulama, Perspektif, Madzhab; 

 

Abstract 

In Fiqh Muamalah, there is one contract performed in an effort to safeguard 

someone's wealth, namely the wadhiah contract, because through this contract, 

each individual inherently possesses varying abilities, including in 

safeguarding their wealth. The wadhiah contract is not a new concept; there 

have been numerous writings discussing wadhiah. In this particular text, the 

author will specifically delve into the wadhiah contract from the perspective of 

Fiqh Muamalah. Therefore, the author will attempt to examine this entrusted 

mailto:saep.saepudin.1521@stai-musaddadiyah.ac.id
mailto:enceng.iip@stai-musaddadiyah.ac.id
mailto:neninuraeni@uinsgd.ac.id
mailto:fauzanjanuari@uinsgd.ac.id


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
2                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

property from the viewpoints of scholars from different schools of thought who 

have differing interpretations/definitions of wadhiah.  

 

From a jurisprudential standpoint, wadhiah is understood as a pure trust 

without any risk based on the contract of tabarru (mutual assistance); where 

the parties agree that there is no profit or benefit motivating their actions. The 

Hanafi scholars define wadhiah as involving others in the preservation of 

wealth, either explicitly or implicitly. As for the majority of scholars (Maliki, 

Shafi'i, Hanbali), wadhiah is defined as entrusting someone else to safeguard 

certain assets in a specific manner. 

 

Keywords: wadhiah, Scholars, Perspective, Schools of Thought. 

 

 

1. Pendahuluan  

Dalam permasalahan yang berkaitan dengan ibadah sosial (Muamalah), terutama yang 

berkaitan akad Wadhiah, para Ulama Madzhab berbeda pendapat tentang cara menjaga 

titipan. Ulama Madhab Hanafi dan Hambali mengatakan bahwa orang yang dititipi 

hendaknya menjaga titipan itu sebagaimana dia menjaga hartanya sendiri yaitu dia 

menjaganya di tempat yang kualitas penjagaannya sama dengan ketika dia menjaga 

barangnya sendiri. 

Beberapa pendapat para Ulama madzhab, menjelaskan bahwa meskipun cara menjaga 

barang titipan berbeda-beda. Ada yang membolehkan barang titipan tersebut dijaga oleh 

keluarganya. Ada yang mengharuskan barang titipan tersebut dijaga sendiri. Ada pula yang 

membolehkan oleh orang lain menjaga barang titipan tersebut. Dalam hal ini, mengenai 

menjaga barang titipan tersebut barang yang dititipkan dijaga di rumah pihak yang menerima 

barang titipan tersebut dan ada pula cara menjaganya harus seperti dia menjaga barang titipan 

miliknya sendiri. 

Dalam Al-Qur’an banyak ayat yang  hanya menyapaikan prinsip- prinsip pokoknya saja, 

apalagi terkait dengan ayat-ayat sosial (muamalah) yang hanya sedikit termuat dalam Al-

Qur’an. 

Menurut Ibrahim, 2019 dalam bukunya “menyatakan kalau dalil-dalil hukum di dalam Al-

Qur’an sifatnya terbatas, kecuali tentang peribadahan dan sebagian tentang hukum keluarga. 
Menurut hitungan Ibnu Mubarok ada sekitar 900 ayat, menurut Al- Ghazali ada 500 ayat, 

menurut Ahmad Amin ada sekitar 200 ayat, sedangkan Tanthawi Jauhari menyatakan tidak 

lebih dari 150 ayat, dan menurut Abdul Wahab Khalaf ada sekitar 280 ayat hukum dalam 

Al-Qur’an. 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
3                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

Kondisi nash-nash hukum yang terbatas tersebut, tidak sejalan dengan semakin kompleksnya 

permasalahan-permasalahan hidup yang bermuncul dan semakin rumit untuk menentukan 

hukumnya. Ini memerlukan penentukan hukum dan  perlu penelaahanatau penafsiran  yang 

mendalam agar dapat menemukan esensi hukum yang termuat dalam ayat- ayat Al-Qur’an 
tersebut. 

Dengan demikian Al-Qur’an bisa bersifat statis sesuai dengan perkembangan zaman 
sekarang ini, hal ini bila didukung oleh hadits, ijma, dan ijtihad para ulama. Hadits dalam hal 

ini menjadi sumber tasyri kedua setelah Al-Qur’an. Hadist memiliki fungsi tersendiri bagi 

Al-Qur’an, seperti berfungsi sebagai penjelas terhadap ayat-ayat dalam Al-Qur’an. 
Pemahaman yang mendalam terhadap hadits akan mengantarkan dan membuktikan 

kebenaran serta kesempurnaan Al- Qur’an sebagai sumber hukum yang sempurna. Ia 

menempati tempat ke dua sesudah Al-Qur’an yang menempati tempat yang pertama dan 
utama. (M, 2011) 

Dalam tulisan ini penulis akan mencoba mengulas terkait dengan perbandingan 4 (empat) 

mazdhab yang bekaitan dengan bidang muamalah khususnya akad Wadhi’ah. Akad 

Wadhi’ah secara sederhana merupakan penitipan harta benda atau yang lainnya dari 

seseorang kepada yang lainnya. 

Perbedaan pendapat dalam konsep wadi’ah ini tentunya memerlukan pemahaman yang lebih 
mendalam, agar dapat memahami dan menerapkan konsep wadi’ah yang sesuai dengan 
pendapat para ulama madhab yang sesuai dengan kehidupan zaman sekarang. Pada dasarnya, 

munculnya perbedaan ini dikarenakan ada upaya untuk mencari hakikat dari kebenaran. 

Perbedaan pendapat dalam masalah Furu’iah ini menjadi hal yang wajar karena setiap 

manusia dianugerahi akal pikiran oleh Allah SWT yang dapat digunakan untuk berpikir. 

Tentunya tingkat pemahaman berpikir dan sudut pandang setiap orang pasti berbeda-beda, 

serta kondisi sosial orang itu sendiri. 

Pemahaman perbadaan tentang ajaran fiqih ini bermula dari suatu ajaran fiqih yang 

berkembang menjadi sebuah mazdhab dan perlu diingat, bahwa perbedaan pendapat ini 

bukan terletak pada esensi agama atau sariah, tetapi pada persoalan- persoalan tentang cara 

memahami dan memaknai nash untuk dapat menerapkan ajaran-ajaran cabang tersebut. 

Berdasarkan pemaparan ini, maka penulis tertarik untuk mengkaji lebih dalam lagi terkait 

dengan konsep wadi’ah menurut para ulama Madzhab. Dalam hal ini, penulis akan mencoba 
melakukan perbandingan antara ulama madhab hanapi, maliki, syafi;i dan mazhab hambali. 

2. Kajian Pustaka 

2.1 Pengertian Wadhiah 

Dalam tradisi Islam, wadi’ah dapat diartikan sebagai titipan murni dari satu pihak 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
4                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

ke 

pihak lain, baik individu maupun badan hukum, yang harus dijaga dan 

dikembalikan kapan saja si penitip menghendakinya. Wadi’ah menurut pasal 20 

ayat 17 komplikasi Hukum Ekonomi Syari’ah (2009) adalah penitipan dana antara 
pihak pemilik dengan pihak penerima titipan yang dipercaya untuk menjaga dana 

tersebut. Aplikasi wadi’ah terhadap dalam fatwa DSN-MUI No.36/DSN-

MUI/X/2002 tentang sertifikat wadi’ah Bank Indonesia. Setelah diketahui 

definisi wadi’ah, maka dapat dipahami bahwa yang dimaksud wadi’ah adalah 

penitipan, yaitu akad seseorang kepada yang lain dengan menitipkan benda untuk 

dijaganya secara layak. Apabila ada kerusakan pada benda titipan tidak wajib 

menggantinya, tapi bila kerusakan itu disebabkan oleh kelalaiannya maka 

diwajibkan menggantinya.(Desminar, 2019) 

Rasulullah shallallahu „alaihi wa sallam bersabda,    
“Tunaikanlah amanah kepada orang yang mengamanahkan kepadamu, dan 

janganlah kamu mengkhianati orang yang mengkhianatimu.” (HR. Abu Dawud 
dan Tirmidzi, dishahihkan oleh Syaikh Al Albani dalam Al Irwaa‟ 5/381). 
Orang yang merasa mampu dan sanggup menerima barang titipan adalah sangat 

baik dan mengandung nilai ibadah yang mendapat pahala disamping mempunyai 

nilai sosial yang tinggi. Akan tepai agar titipan tersebut tidak akan menimbulkan 

masalah dikemudian hari, maka disyaratkan : Barang titipan itu tidak 

memberatkan dirinya maupun keluarganya, Tidak memungut biaya pemeliharaan, 

Kalau sudah sampai waktunya diambil atau disampaikan kepada yang berhak. 

Dengan demikian apabila barang titipan itu mengalami kerusakan akibat kelalaian 

orang yang menerimanya, maka ia wajib menggantikannya. 

Adapun kriteria kelalaian antara lain: Orang yang dipercaya titipan menyerahakan 

kepada orang lain tanpa sepengetahuan yang memilikinya, Barang titipan itu 

dipergunakan atau dibawa pergi sehingga rusak atau hilang, Menyia-nyiakan 

barang titipan, Berkhianat, yaitu ketika barang titipan diminta tidak dikabulkan, 

tanpa sebab yang jelas, Lalai atau tidak hati-hati dalam memelihara barang titipan, 

Ketika yang dititipi barang itu sakit atau meninggal tidak berwasiat kepada ahli 

warisnya atau keluarganya tentang barang titipan, sehingga mengakibatkan 

barang rusak dan hilang. 

Hukum menerima wadi’ah atau barang titipan itu ada 4 (empat), yaitu :1. Sunnah, 

yaitu bagi orang yang percaya pada dirinya bahwa dia sanggup memelihara dan 

menjaganya, menerimanya bila disertai niat yang tulus ikhlas kepada Allah. 

Dianjurkan menerima wadii‟ah, karena ada pahala yang besar di sana. 

2.2 Konsep Ulama 

Pengertian Ulama, Ulama bentuk dari kata alim yang berarti orang yang ahli dalam 

pengetahuan agama Islam. Kata alim adalah kata benda dari kata kerja alima yang 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
5                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

artinya “mengerti atau mengetahui”. Di Indonesia, kata Ulama yang menjadi kata 
jama’ ‘alim, umumnya diartikan sebagai “orang yang berilmu”. Kata Ulama ini 
bila dihubungkan dengan perkataan lain, seperti Ulama hadist, Ulama tafsir dan 

sebagainya, mengandung arti yang luas, yakni meliputi semua orang yang berilmu. 

Menurut Ensiklopedia dalam Islam, Ulama adalah orang yang memiliki ilmu 

agama dan pengetahuan, keulamaan yang dengan pengetahuannya tersebut 

memiliki rasa takut dan tunduk kepada Allah Swt. Sebagai orang yang mempunyai 

pengetahuan luas, maka Ulama telah mengukir berbagai peran di masyarakat, salah 

satu peran Ulama sebagai tokoh Islam, yang patut dicatat adalah mereka sebagai 

kelompok terpelajar yang membawa pencerahan kepada masyarakat sekitarnya.(Ii 

& Ulama, n.d.) 

2.3 Konsep Madzhab 

Mazhab secara bahasa berarti jalan yang ditempuh atau dilewati. Bisa pula berarti 

sesuatu yang dituju oleh seseorang, baik yang nampak maupun maknawi. Menurut 

istilah umum, mazhab adalah suatu jalan (metodologi) yang dirancang oleh 

seseorang atau kelompok, baik dalam bidang akidah, etika, hukum atau lainnya. 

Tidaklah dikatakan sesuatu itu mazhab seseorang melainkan jika seseorang tersebut 

memiliki metodologi tersendiri yang berbeda dengan yang lainnya. Makan, minum 

dan tidur tidak bisa dikatakan mazhab yang mengkhususkan seseorang atau 

kelompok. 

Menurut para ulama, istilah mazhab hanya digunakan terhadap manhaj yang dibuat 

setelah kajian, dan dirancang dengan jelas, sitematis dan terarah oleh pemiliknya 

berdasarkan Ushul dan qawa’id. Dalam kitab Mu’jam al-Wasith dijelaskan, 

Mazdhab menurut ulama adalah sekumpulan pendapat dan teori ilmiah dan filosofi, 

dimana sebahagiannya terikat dengan sebahagian yang lain secara sistematis. Oleh 

karena itu, istilah mazhab bila digunakan terhadap manhaj yang dirancang oleh para 

ulama Kalam dalam persoalan akidah disebut mazhab Kalam. Orang yang 

menempuh metodologi ulama Kalam dalam mengambil dalil berarti ia bermazhab 

mereka. Begitu pula istilah mazhab digunakan oleh para ulama Fiqh terhadap 

manhaj Fiqh yang ditempuh oleh seorang faqih mujtahid, dimana ia memiliki 

metodologi tersendiri, dengannya menghasilkan sejumlah produk hukum dalam 

bidang ilmu furu‟ (Fiqh). Pengertian mazhab dalam istilah Fiqh atau ilmu Ushul 

Fiqh setidaknya meliputi dua 

pengertian, yaitu; Pertama, manhaj yang digunakan seorang mujtahid dalam 

menetapkan hukum suatu kejadian. Kedua, pendapat seorang mujtahid tentang 

hukum suatu kejadian. Dan yang perlu diketahui, meskipun ranah mazdhab itu 

persoalan furu’iyyah, namun tidak semua masalah furu’ itu bisa dikatakan mazdhab. 

Persoalan yang sudah disepakati hukumnya oleh para ulama, seperti kewajiban 

shalat lima waktu, puasa, zakat, shalat zhuhur empat rakaat, maghrib tiga rakaat dan 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
6                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

sebagainya, tidak bisa disebut mazhab seseorang. Maka tidak bisa dikatakan 

mazhab imam Abu Hanifah shalat lima waktu itu wajib, mazhab imam Malik puasa 

Ramadhan itu wajib, mazhab Syafi‟i zakat itu wajib dan lainnya. Dalam hal ini, 
tidak boleh ada pengkhususan bagi salah seorang di antara mereka dari persoalan 

yang telah dipakati tersebut, karena mazhab mereka semuanya sama.(Hadi, 2018) 

3. Metodologi 

Penelitian dalam tulisan ini termasuk ke dalam jenis studi kepustakaan, yaitu dengan 

mengambil referensi data dari buku-buku, artikel jurnal yang relevan, dan lain sebagainya 

kemudian selanjutnya akan dianalisis dan disampaikan secara deskriptif dengan pendekatan 

kualitatif. 

Dalam hal ini, yang menjadi datanya dari sumber utama yaitu Al-qur’an dan hadits dan 
pendapat-pendapat para imam madhab yang terkait dengan konsep wadi’ah, dengan cara 
membandingkan persamaan dan perbedaan pendapat para ulama mazdhab tentang wadi’ah 
agar dapat menyimpulkan konsep wadi’ah yang tepat dan relevan untuk diterapkan. 

 

4. Pembahasan 

4.1 Wadi’ah Perspektif Ulama Madzhab 

Secara bahasa, wadia’ah bisa diartikan dengan menginggalkan atau titipan. Sedangkan 

secaara istilah, wadi’ah adalah sesuatu yang dititpkan oleh satu pihak(pemilik) kepda pihak 
lain dengan tujuan untuk dijaga. 

Menurut pendapat madzhab hanafiyah, wadi’ah adalah memberikan kekuasaan kepada orang 
lain atas suatu barang yang dimiliki dengan tujuan untuk dijaga, baik secara lisan atau dengan 

isyarat (dilalah). Contohnya, “Aku titipkan barang ini kepada engkau”, kemudian pihak lain 

menerima dengan jelas. Atau seseorang datang dengan membawa baju, kemudian baju itu 

diletakkan di atas tangan orang lain, dan ia berkata, “Aku titipkan baju ini kepada engkau”. 
Si penerima hanya diam dan menerima baju tersebut. 

Menurut pendapat madzhab malikiyah dan safiyah wadi’ah adalah pemberian mandat untuk 
menjaga sebuah barang yang dimiliki atau barang sevara khusus dimiliki seseorang, dengan 

cara-cara tertentu(Djuwaini, 2010). 

Menurut pendapat mazdhzab Malikiyah, Syafi’iyah, Hanabilah yang lainnya mendefinisikan 

wadi’ah adalah mewakilkan orang lain untuk memelihara harta tertentu dengan cara tertentu. 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
7                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

Sedangkan menurut Bank Indonesia (2008) wadi’ah adalah akad penitipan barang atau uang 
antara pihak yang mempunyai barang atau uang dengan pihak yang diberi kepercayaan 

dengan tujuan untuk menjaga keselamatan, keamanan serta keutuhan barang atau uang. 

Dari pengertian di atas, maka dapat dipahami bahwa apabila ada kerusakan pada barang 

titipan, padahal benda tersebut sudah dijaga sebagai mana layaknya., maka si penerima 

titipan tidak wajib menggantinya. Tetapi apabila kerusakan itu disebabkan karena kelalaian, 

maka ia wajib menggantinya. Adapun yang dimaksud dengan “Barang” disini adalah sesuatu 
yang berharga seperti uang, dokumen, surat berharga dan barang lain yang berharga menurut 

hukum Islam. Dengan demikian akad wadi’ah ini mengandung unsur amanah dan 
kepercayaan. Dengan demikian prinsip dasar wadi’ah adalah amanah, bukan dhamanah. 
Wadi’ah pada dasarnya akad Tabarru (tolong menolong), bukan akad tijari (Komersil). 

4.1.2  Konsep Wadhi’ah dalam Islam 

 Pengertian Wadhi’ah 

Al Wadhiah adalah titipan murni dari satu pihak ke pihak lain, baik individu maupun badan 

hukum yang harus dijaga dan dikembalikan kapan saja si penyimpan menghendakinya. 

Barang titipan dalam fiqih dikenal dengan sebutan wadi’ah, menurut bahasa, wadi’ah ialah 
sesuatu yang ditempatkan bukan pada pemiliknya supaya dijaga (Ma Wudi’a ‘Inda Ghair 
Malikihi Layahfadzuhu), berarti bahwa wadi’ah ialah memberikan, makna yang kedua 
wadi’ah dari segi bahasa adalah menerima, seperti seseorang berkata: 

“awda”tubu” artinya aku menerima harta tersebut darinya (Qabiltu minhu dzalika al-Mal 

Liyakuna Wadi’ah “Indi), secara bahasa wadi’ah memiliki 2 makna, yakni memberikan harta 
untuk dijaga dan pada penerimaannya. (Desminar, 2019) 

Dalam tradisi islam, wadi’ah dapat diartikan sebagai titipan murni dari satu pihak ke pihak 
lain, baik individu maupun badan hukum, yang harus dijaga dan dikembalikan kapan saja si 

penitip menghendakinya. Wadi’ah menurut pasal 20 ayat 17 komplikasi Hukum Ekonomi 

Syari’ah(2009) ialah penitipan dana antara pihak pemilik dengan pihak penerima titipan yang 
dipercaya untuk menjaga dana tersebut. Aplikasi wadi’ah terhadap dalam fatwa DSN-MUI 

No.36/DSN-MUI/X/2002 tentang sertifikat wadi’ah Bank Indonesia. Setelah diketahui 

definisi wadi’ah, maka dapat dipahami bahwa yang dimaksud wadi’ah adalah penitipan, 
yaitu akad seseorang kepada yang lain dengan menitipkan benda untuk dijaganya secara 

layak. Apabila ada kerusakan pada benda titipan tidak wajib menggantinya, tapi bila 

kerusakan itu disebabkan oleh kelalaiannya maka diwajibkan menggantinya. (Desminar, 

2019) 

4.1.3. Keharusan menjaga wadi’ah Rasulullah 

Rasulullah shallallahu „alaihi wa sallam bersabda, yang artinya 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
8                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

“Tunaikanlah amanah kepada orang yang mengamanahkan kepadamu, dan janganlah kamu 

mengkhianati orang yang mengkhianatimu.” (HR. Abu Dawud dan Tirmidzi, dishahihkan 
oleh Syaikh Al Albani dalam Al Irwaa‟ 5/381) 

4.1.4  Landasan Hukum Wadi’ah 

4.1.5  Al-Qur’an 

Kebolehan melakukan akad Wadhi’ah diperkuat dengan dalil-dalil naqli dan aqli, 

diantaranya seperti Q.S.Al-Baqarah ayat 283:  

 

. 

“...Akan tetapi jika sebagian kamu mempercayai sebagian yang lain. Maka hendaklah yang 
dipercayai itu menunaikan amanahnya (utangnya) dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah 

tuhannya...”(Departemen Agama, 2010) 

4.1.6.  Hadits 

Hadist Nabi Muhammad yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah r.a., yaitu: 

 

 

“Rasulullah Saw bersabda: Tunaikanlah amanah (titipan) kepada yang berhak menerimanya 
dan janganlah membalas khianat kepada orang yang menghianatimu. (H.R Abu Daud). 

4.1.7  Rukun Wadhiah 

Rukun wadhiah berdasarkan mahzab yang dianutnya, dapat dibedakan menjadi dua, yaitu: 

a. Menurut Imam Abu Hanifah, rukun wadhiah hanya ijab dan qabul. 

b. Sedangkan menurut jumhur ulama rukun wadhiah ada tiga, yaitu : 

1) Wadhiah 

Wadhiah adalah barang yang dititipkan, adapun syaratnya adalah: 

a) Barang yang dititipkan harus dihormati (muhtaramah) dalam pandangan syariat. 

b) Barang titipan harus jelas dan bisa dipegang atau dikuasai. Jadi, barang yang dititipkan 

dapat diketahui identitasnya dan dapat dikuasai untuk dipelihara. 

2) Sighat 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
9                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

Sighat adalah akad, adapun syaratnya adalah lafadz dari kedua belah pihak dan tidak ada 

penolakannya dari pihak lainnya. Dan lafadz tersebut harus dikatakan di depan kedua belah 

pihak yang berakad (Mudi’ dan wadii’) . 

3) Orang yang berakad 

Orang yang berakad ada dua pihak yaitu Orang yang menitipkan, dalam ini barang  (Mudi’) 
dan ada Orang yang dititipkan (Wadii’). Adapun syarat dari orang yang berakad adalah : 

a) Baligh 

b) Berakal 

c) Kemauan sendiri, tidak dipaksa. 

Dalam mazhab Hanafi baligh dan telah berakal tidak dijadikan syarat dari orang yang 

berakad, jadi anak kecil yang dizinkan oleh walinya boleh untuk melakukan akad wadhiah 

ini. 

4.1.8  Sifat Wadhiah 

Ulama fikih sepakat mengatakan, bahwa akad wadi’ah bersifat mengikat kedua belah pihak. 
Akan tetapi, apakah tanggung jawab memelihara barang tersebut bersifat amanat atau 

bersifat ganti rugi (dhamaan). Ulama fikih sepakat, bahwa status wadi’ah bersifat amanah 

bukan dhamaan, sehingga semua kerusakan penitipan tidak menjadi tanggungjawab pihak 

yang dititipi, berbeda sekiranya kerusakan itu disengaja oleh orang yang dititipi, sebagai 

alasannya adalah sabda Rasulullah SAW “Orang yang dititipi barang, apabila tidak 

melakukan pengkhianatan tidak dikenakan ganti rugi (HR.Baihaqi dan Daru-Quthni)” 

Dengan demikian, maka apabila dalam akad wadi’ah ada disyaratkan ganti rugi atas orang 
yang dititipi maka akad itu tidak sah. Kemudian orang yang dititipi juga harus menjaga 

amanat dengan baik dan tidak boleh menuntut upah (jasa) dari orang yang menitipkan. 

Karena wadhiah termasuk akad yang tidak lazim, maka kedua belah pihak dapat 

membatalkan perjanjian akad ini kapan saja. Karena dalam wadhiah terdapat unsur 

permintaan tolong, maka memberikan pertolongan itu adalah hak dari wadii’. Kalau ia tidak 
mau, maka tidak ada keharusan untuk menjaga titipan. 

Namun kalau wadii’ mengharuskan pembayaran, semacam biaya administrasi misalnya, 
maka akad wadhiah ini berubah menjadi “akad sewa” (ijarah) dan mengandung unsur 
kelaziman. Artinya wadii’ harus menjaga dan bertanggung jawab terhadap barang yang 
dititipkan. Pada saat itu wadii’ tidak dapat membatalkan akad ini secara sepihak karena dia 
sudah dibayar. 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
10                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

4.1.9  Batasan-Batasan Dalam Menjaga Wadi’ah (Titipan) 

Standar batasan-batasan dalam menjaga barang titipan biasanya disesuaikan dengan jenis 

akadnya dan sebelum akad diikrarkan batasan-batasan ini harus diperjelas seperti al-wadi’ah 
bighar al- `ajr (wadi’ah tanpa jasa) yaitu wadi’ tidak bertanggung jawab terhadap kerusakan 
barang yang yang bukan karena kelalaiannya dan ia harus menjaga barang tersebut 

sebagaimana barangnya sendiri. 

Al-wadi’ah bi `ajr (wadi’ah dengan jasa) ialah wadi’ hanya menjaga barang titipan sesuai 
dengan yang diperjanjikan tanpa harus melakukan seperti halnya tradisi masyarakat. 

Kecerobohan atau kelalaian (tagshir) dari pihak penerima titipan itu biasa terjadi dan sering 

terjadi. Adapun kelalaian itu banyak ragamnya namun yang biasa terjadi ialah menjaga 

titipan tidak sesuai dengan yang diamanatkan oleh mudi’. Ini biasa terjadi pada wadi’ah bi 
`ajr, namun bila wadi’ lalai dari yang diamanatkan maka wadi’ harusbertangggung jawab 
terhadap segala kerusakan barang titipan tadi. 

Kesalahan yang lain membawa barang titipan bepergian (safar) tanpa ada sebelumnya 

pembolehan dari mudi`, maka wadi’ harus bertanggung jawab atas kehilangan barang 
tersebut, dalam hal ini wadi’sedang tidak bepergian. Apabila wadi’ menerima wadi’ah 
sedang ia dalam bepergian maka wadi’ sudah bertanggung jawab terhadap barang tersebut 

selama ia dalam perjalanan sampai ia pulang. Seterusnya kesalahan yang lain adalah 

menitipkan wadi’ah kepada orang lain yang bukan karena udzur, tidak melindungi barang 
titipan dari hal-hal yang merusak atau hilang maka penerima titipan harus mengganti dengan 

yang sejenis atau sama nilainya (qima). Ta`adli hampir sama dengan taqshir bedanya ialah 

taqshir adalah kelalaian penerima titipan karena ia tidak mematuhi akad wadi’ah sedangkan 
ta`addli adalah setiap perilaku yang bertentangan dengan penjagaan barang, diantara bentuk 

taqshir ialah menghilangkan barang dengan sengaja, memanfaatkan barang titipan 

(mengkonsumsi, menyewakan, meminjamkan dan menginvestasikan). 

4.1.10 Keuntungan Dalam Wadhiah 

Ulama berbeda pendapat mengenai pengambilan laba atau bonusnya, perbedaan itu adalah: 

a. Menurut ulama Syafi’iyah, tidak boleh mengambil keuntungan atau bonus yang tidak 
disyaratkan diawal akad dari pemanfaatan barang yang dititipkan dan akadnya bisa gugur. 

b. Sedangkan menurut ulama Hanafiyah dan Malikiyah boleh menerima laba yang diberikan 

oleh orang yang dititipi. 

c. Sedangkan apabila imbalan yang diterima dari bank berupa bunga, maka ulama Hanafiah 

mengatakan keuntungan tersebut harus disedekahkan, sedangkan menurut ulama Malikiyah 

keuntungan tersebut harus diserahkan ke baitul mal (kas negara). 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/


Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri                                                                                      Jurnal Jhesy 

                                                                                                                                    Vol. 01; No. 01; 2022 

 
  

 
 

                                                            
          
11                                                                                     https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/ 
 
 

 

5. Kesimpulan  

Wadia’ah secara  bahasa bisa diartikan dengan meninggalkan barang atau titipan barang 
yang berharga menurut Islam. Sedangkan secaara istilah, wadi’ah adalah sesuatu yang 
dititpkan oleh satu pihak (pemilik) kepada pihak lain dengan tujuan untuk dijaga. Ada 

beberapa rukun yang harus ada dalam akad wadhi’ah, yaitu adanya: muwaddi (orang yang 
menitipkan barang); wadi’i (Orang yang dititipi barang); wadi’ah (Objek atau barang yang 

dititipkan); dan Sighat (Ijab dan Qabul). 

Rukun wadhiah berdasarkan madhzab yang dianutnya, dapat dibedakan menjadi dua, 

Menurut Imam Abu Hanifah, rukun wadhiah hanya ijab dan qabul. Sedangkan menurut 

jumhur ulama rukun wadhiah ada tiga, yaitu, wadhiah, sighat dan orang yang berakad. Akad 

wadi’ah memiliki sifat mengikat kedua belah pihak. Juga terdapat batasan-batasan dalam 

menjaga titipan seperti al-wadi’ah bighar al- `ajr (wadi’ah tanpa jasa) yaitu wadi’ tidak 
bertanggung jawab terhadap kerusakan barang yang yang bukan karena kelalaiannya dan ia 

harus menjaga barang tersebut sebagaimana barangnya sendiri. Al-wadi’ah bi `ajr (wadi’ah 

dengan jasa) ialah wadi’ hanya menjaga barang titipan sesuai dengan yang diperjanjikan 
tanpa harus melakukan seperti halnya tradisi masyarakat. 

 

6. Daftar Pustaka 

Desminar. (2019). Akad Wadhiah Dalam Perspektif Fiqih Muamalah. Menara Ilmu, XIII(3), 

25–35. 

Hadi, M. Y. (2018). Mazhab Fiqh Dalam Pandangan Syariat Islam (Mengkritisi Pendapat 

Mewajibkan Satu Mazhab). Dusturiyah: Jurnal Hukum Islam, Perundang-

Undangan Dan Pranata Sosial, 7(2), 27–50. 

https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v7i2.3256 

Ii, B. A. B., & Ulama, A. P. (n.d.). Muhtarom, Reproduksi Ulama di Era Globalisasi 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 12. 17. 17–48. 

M, J. (2011). Kata Kunci: Sunnah, Kontekstual, Kekinian, Hukum Islam. Jurnal Adabiyah, 

VOL.XI No., 244. 

 

Hidayah, K., & Suwandi. (2014). Prinsip Iba Hah Sebagai Solusi Hukum Terhadap 

Kelemahan Prinsip Wadi ’ Ah Dan Mud Arabah Dalam Undang-Undang 

Perbankan Syari ’ Ah. Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 48(1), 73–
98. 

 

http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

