E-ISSN :2962-7648

 JHESy 1-5en

Jurnol Hukum Ekonomi Syari'ah

Akad Wadi’ah Dalam Perspektif Ulama Madzhab

Saep Saepudin' Enceng Ilip Syaripudin? Neni Nuraeni® Fauzan Januri*

STAI Al Musadddadiyah Garut

STAI Al Musadddadiyah Garut
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung

saep.saepudin.1521 @stai-musaddadivah.ac.id
enceng.iip @stai-musaddadiyah.ac.id
neninuraeni @uinsgd.ac.id
fauzanjanuari@uinsgd.ac.id
DOI : 10.37968/jhesy.v1il.139

Abstrak

Dalam Figh Muamalah ada Salah satu akad yang dilakukan dalam upaya untuk
menjaga harta seseorang, yaitu akad wadhiah, karena akad ini setiap manusia
pada dasarnya memiliki kemampuan yang berbeda-beda termasuk dalam
menjaga hartanya. Akad wadhiah bukanlah akad yang baru, telah banyak karya
tulis yang membahas tentang wadhiah.dalam tulisan ini penulis khusus akan
membahas tentang akad wadhiah dalam perspektif Figih muamalah. Maka
penulis akan mencoba mengkaji wadhiah (titipan) ini dari sudut pandang para
ulama madzhab yang memiliki pandangan yang berbeda- beda tentang
pengertian /definisi wadhiah tersebut. Secara Fighiyah ,wadhiah dimaknai
sebagai sebuah kepercayaan murni tanpa resiko brdasarkan akad tabarru (tolong
menolong) ;dimana para pihak sepakat tidak ada keuntungan atau profit yang
menjadi motivasi perbuatannya. Ulama Hanafiyah mendefinisikan bahwa yang
dimaksud dengan wadhiah adalah mengikut sertakan orang lain dalam
memelihara harta baik dengan ungkapan yang jelas ataupun dengan syarat.
Adapun jumhur Ulama (Maliki,Syafii, Hambali) mendefinisikan wadhiah
adalah mewakilkan orang lain untuk memelihara tertentu dengan cara tertentu.

Kata kunci : wadhiah, Ulama, Perspektif, Madzhab;

Abstract

In Figh Muamalah, there is one contract performed in an effort to safeguard
someone's wealth, namely the wadhiah contract, because through this contract,
each individual inherently possesses varying abilities, including in
safeguarding their wealth. The wadhiah contract is not a new concept; there
have been numerous writings discussing wadhiah. In this particular text, the
author will specifically delve into the wadhiah contract from the perspective of
Figh Muamalah. Therefore, the author will attempt to examine this entrusted

Hak Cipta (c) 2022 Jurnal Hukum Ekonomi Syariah (JHESY)


mailto:saep.saepudin.1521@stai-musaddadiyah.ac.id
mailto:enceng.iip@stai-musaddadiyah.ac.id
mailto:neninuraeni@uinsgd.ac.id
mailto:fauzanjanuari@uinsgd.ac.id

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

property from the viewpoints of scholars from different schools of thought who
have differing interpretations/definitions of wadhiah.

From a jurisprudential standpoint, wadhiah is understood as a pure trust
without any risk based on the contract of tabarru (mutual assistance); where
the parties agree that there is no profit or benefit motivating their actions. The
Hanafi scholars define wadhiah as involving others in the preservation of
wealth, either explicitly or implicitly. As for the majority of scholars (Maliki,
Shafi'i, Hanbali), wadhiah is defined as entrusting someone else to safeguard
certain assets in a specific manner.

Keywords: wadhiah, Scholars, Perspective, Schools of Thought.

1. Pendahuluan

Dalam permasalahan yang berkaitan dengan ibadah sosial (Muamalah), terutama yang
berkaitan akad Wadhiah, para Ulama Madzhab berbeda pendapat tentang cara menjaga
titipan. Ulama Madhab Hanafi dan Hambali mengatakan bahwa orang yang dititipi
hendaknya menjaga titipan itu sebagaimana dia menjaga hartanya sendiri yaitu dia
menjaganya di tempat yang kualitas penjagaannya sama dengan ketika dia menjaga
barangnya sendiri.

Beberapa pendapat para Ulama madzhab, menjelaskan bahwa meskipun cara menjaga
barang titipan berbeda-beda. Ada yang membolehkan barang titipan tersebut dijaga oleh
keluarganya. Ada yang mengharuskan barang titipan tersebut dijaga sendiri. Ada pula yang
membolehkan oleh orang lain menjaga barang titipan tersebut. Dalam hal ini, mengenai
menjaga barang titipan tersebut barang yang dititipkan dijaga di rumah pihak yang menerima
barang titipan tersebut dan ada pula cara menjaganya harus seperti dia menjaga barang titipan
miliknya sendiri.

Dalam Al-Qur’an banyak ayat yang hanya menyapaikan prinsip- prinsip pokoknya saja,
apalagi terkait dengan ayat-ayat sosial (muamalah) yang hanya sedikit termuat dalam Al-
Qur’an.

Menurut Ibrahim, 2019 dalam bukunya “menyatakan kalau dalil-dalil hukum di dalam Al-
Qur’an sifatnya terbatas, kecuali tentang peribadahan dan sebagian tentang hukum keluarga.
Menurut hitungan Ibnu Mubarok ada sekitar 900 ayat, menurut Al- Ghazali ada 500 ayat,
menurut Ahmad Amin ada sekitar 200 ayat, sedangkan Tanthawi Jauhari menyatakan tidak
lebih dari 150 ayat, dan menurut Abdul Wahab Khalaf ada sekitar 280 ayat hukum dalam
Al-Qur’an.

2 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

Kondisi nash-nash hukum yang terbatas tersebut, tidak sejalan dengan semakin kompleksnya
permasalahan-permasalahan hidup yang bermuncul dan semakin rumit untuk menentukan
hukumnya. Ini memerlukan penentukan hukum dan perlu penelaahanatau penafsiran yang
mendalam agar dapat menemukan esensi hukum yang termuat dalam ayat- ayat Al-Qur’an
tersebut.

Dengan demikian Al-Qur’an bisa bersifat statis sesuai dengan perkembangan zaman
sekarang ini, hal ini bila didukung oleh hadits, ijma, dan ijtihad para ulama. Hadits dalam hal
ini menjadi sumber tasyri kedua setelah Al-Qur’an. Hadist memiliki fungsi tersendiri bagi
Al-Qur’an, seperti berfungsi sebagai penjelas terhadap ayat-ayat dalam Al-Qur’an.
Pemahaman yang mendalam terhadap hadits akan mengantarkan dan membuktikan
kebenaran serta kesempurnaan Al- Qur’an sebagai sumber hukum yang sempurna. la
menempati tempat ke dua sesudah Al-Qur’an yang menempati tempat yang pertama dan
utama. (M, 2011)

Dalam tulisan ini penulis akan mencoba mengulas terkait dengan perbandingan 4 (empat)
mazdhab yang bekaitan dengan bidang muamalah khususnya akad Wadhi’'ah. Akad
Wadhi’ah secara sederhana merupakan penitipan harta benda atau yang lainnya dari
seseorang kepada yang lainnya.

Perbedaan pendapat dalam konsep wadi’ah ini tentunya memerlukan pemahaman yang lebih
mendalam, agar dapat memahami dan menerapkan konsep wadi’ah yang sesuai dengan
pendapat para ulama madhab yang sesuai dengan kehidupan zaman sekarang. Pada dasarnya,
munculnya perbedaan ini dikarenakan ada upaya untuk mencari hakikat dari kebenaran.
Perbedaan pendapat dalam masalah Furu’iah ini menjadi hal yang wajar karena setiap
manusia dianugerahi akal pikiran oleh Allah SWT yang dapat digunakan untuk berpikir.
Tentunya tingkat pemahaman berpikir dan sudut pandang setiap orang pasti berbeda-beda,
serta kondisi sosial orang itu sendiri.

Pemahaman perbadaan tentang ajaran fiqih ini bermula dari suatu ajaran figih yang
berkembang menjadi sebuah mazdhab dan perlu diingat, bahwa perbedaan pendapat ini
bukan terletak pada esensi agama atau sariah, tetapi pada persoalan- persoalan tentang cara
memahami dan memaknai nash untuk dapat menerapkan ajaran-ajaran cabang tersebut.

Berdasarkan pemaparan ini, maka penulis tertarik untuk mengkaji lebih dalam lagi terkait
dengan konsep wadi’ah menurut para ulama Madzhab. Dalam hal ini, penulis akan mencoba
melakukan perbandingan antara ulama madhab hanapi, maliki, syafi;i dan mazhab hambali.

2. Kajian Pustaka

2.1 Pengertian Wadhiah
Dalam tradisi Islam, wadi’ah dapat diartikan sebagai titipan murni dari satu pihak

3 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

ke

pihak lain, baik individu maupun badan hukum, yang harus dijaga dan
dikembalikan kapan saja si penitip menghendakinya. Wadi’ah menurut pasal 20
ayat 17 komplikasi Hukum Ekonomi Syari’ah (2009) adalah penitipan dana antara
pihak pemilik dengan pihak penerima titipan yang dipercaya untuk menjaga dana
tersebut. Aplikasi wadi’ah terhadap dalam fatwa DSN-MUI No.36/DSN-
MUI/X/2002 tentang sertifikat wadi’ah Bank Indonesia. Setelah diketahui
definisi wadi’ah, maka dapat dipahami bahwa yang dimaksud wadi’ah adalah
penitipan, yaitu akad seseorang kepada yang lain dengan menitipkan benda untuk
dijaganya secara layak. Apabila ada kerusakan pada benda titipan tidak wajib
menggantinya, tapi bila kerusakan itu disebabkan oleh kelalaiannya maka
diwajibkan menggantinya.(Desminar, 2019)

Rasulullah shallallahu ,,alaihi wa sallam bersabda,

“Tunaikanlah amanah kepada orang yang mengamanahkan kepadamu, dan
janganlah kamu mengkhianati orang yang mengkhianatimu.” (HR. Abu Dawud
dan Tirmidzi, dishahihkan oleh Syaikh Al Albani dalam Al Irwaa*™ 5/381).

Orang yang merasa mampu dan sanggup menerima barang titipan adalah sangat
baik dan mengandung nilai ibadah yang mendapat pahala disamping mempunyai
nilai sosial yang tinggi. Akan tepai agar titipan tersebut tidak akan menimbulkan
masalah dikemudian hari, maka disyaratkan : Barang titipan itu tidak
memberatkan dirinya maupun keluarganya, Tidak memungut biaya pemeliharaan,
Kalau sudah sampai waktunya diambil atau disampaikan kepada yang berhak.

Dengan demikian apabila barang titipan itu mengalami kerusakan akibat kelalaian
orang yang menerimanya, maka ia wajib menggantikannya.

Adapun kriteria kelalaian antara lain: Orang yang dipercaya titipan menyerahakan
kepada orang lain tanpa sepengetahuan yang memilikinya, Barang titipan itu
dipergunakan atau dibawa pergi sehingga rusak atau hilang, Menyia-nyiakan
barang titipan, Berkhianat, yaitu ketika barang titipan diminta tidak dikabulkan,
tanpa sebab yang jelas, Lalai atau tidak hati-hati dalam memelihara barang titipan,
Ketika yang dititipi barang itu sakit atau meninggal tidak berwasiat kepada ahli
warisnya atau keluarganya tentang barang titipan, sehingga mengakibatkan
barang rusak dan hilang.

Hukum menerima wadi’ah atau barang titipan itu ada 4 (empat), yaitu :1. Sunnah,
yaitu bagi orang yang percaya pada dirinya bahwa dia sanggup memelihara dan
menjaganya, menerimanya bila disertai niat yang tulus ikhlas kepada Allah.
Dianjurkan menerima wadii“ah, karena ada pahala yang besar di sana.

2.2 Konsep Ulama

Pengertian Ulama, Ulama bentuk dari kata alim yang berarti orang yang ahli dalam
pengetahuan agama Islam. Kata alim adalah kata benda dari kata kerja alima yang

4 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

artinya “mengerti atau mengetahui”. Di Indonesia, kata Ulama yang menjadi kata
jama’ ‘alim, umumnya diartikan sebagai “orang yang berilmu”. Kata Ulama ini
bila dihubungkan dengan perkataan lain, seperti Ulama hadist, Ulama tafsir dan
sebagainya, mengandung arti yang luas, yakni meliputi semua orang yang berilmu.
Menurut Ensiklopedia dalam Islam, Ulama adalah orang yang memiliki ilmu
agama dan pengetahuan, keulamaan yang dengan pengetahuannya tersebut
memiliki rasa takut dan tunduk kepada Allah Swt. Sebagai orang yang mempunyai
pengetahuan luas, maka Ulama telah mengukir berbagai peran di masyarakat, salah
satu peran Ulama sebagai tokoh Islam, yang patut dicatat adalah mereka sebagai
kelompok terpelajar yang membawa pencerahan kepada masyarakat sekitarnya.(li
& Ulama, n.d.)

2.3 Konsep Madzhab

Mazhab secara bahasa berarti jalan yang ditempuh atau dilewati. Bisa pula berarti
sesuatu yang dituju oleh seseorang, baik yang nampak maupun maknawi. Menurut
istilah umum, mazhab adalah suatu jalan (metodologi) yang dirancang oleh
seseorang atau kelompok, baik dalam bidang akidah, etika, hukum atau lainnya.
Tidaklah dikatakan sesuatu itu mazhab seseorang melainkan jika seseorang tersebut
memiliki metodologi tersendiri yang berbeda dengan yang lainnya. Makan, minum
dan tidur tidak bisa dikatakan mazhab yang mengkhususkan seseorang atau
kelompok.

Menurut para ulama, istilah mazhab hanya digunakan terhadap manhaj yang dibuat
setelah kajian, dan dirancang dengan jelas, sitematis dan terarah oleh pemiliknya
berdasarkan Ushul dan gawa’id. Dalam kitab Mu’jam al-Wasith dijelaskan,
Mazdhab menurut ulama adalah sekumpulan pendapat dan teori ilmiah dan filosofi,
dimana sebahagiannya terikat dengan sebahagian yang lain secara sistematis. Oleh
karena itu, istilah mazhab bila digunakan terhadap manhaj yang dirancang oleh para
ulama Kalam dalam persoalan akidah disebut mazhab Kalam. Orang yang
menempuh metodologi ulama Kalam dalam mengambil dalil berarti ia bermazhab
mereka. Begitu pula istilah mazhab digunakan oleh para ulama Figh terhadap
manhaj Figh yang ditempuh oleh seorang faqih mujtahid, dimana ia memiliki
metodologi tersendiri, dengannya menghasilkan sejumlah produk hukum dalam
bidang ilmu furu™ (Figh). Pengertian mazhab dalam istilah Figh atau ilmu Ushul
Figh setidaknya meliputi dua

pengertian, yaitu; Pertama, manhaj yang digunakan seorang mujtahid dalam
menetapkan hukum suatu kejadian. Kedua, pendapat seorang mujtahid tentang
hukum suatu kejadian. Dan yang perlu diketahui, meskipun ranah mazdhab itu
persoalan furu iyyah, namun tidak semua masalah furu ’ itu bisa dikatakan mazdhab.
Persoalan yang sudah disepakati hukumnya oleh para ulama, seperti kewajiban
shalat lima waktu, puasa, zakat, shalat zhuhur empat rakaat, maghrib tiga rakaat dan

5 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

sebagainya, tidak bisa disebut mazhab seseorang. Maka tidak bisa dikatakan
mazhab imam Abu Hanifah shalat lima waktu itu wajib, mazhab imam Malik puasa
Ramadhan itu wajib, mazhab Syafi*i zakat itu wajib dan lainnya. Dalam hal ini,
tidak boleh ada pengkhususan bagi salah seorang di antara mereka dari persoalan
yang telah dipakati tersebut, karena mazhab mereka semuanya sama.(Hadi, 2018)

3. Metodologi

Penelitian dalam tulisan ini termasuk ke dalam jenis studi kepustakaan, yaitu dengan
mengambil referensi data dari buku-buku, artikel jurnal yang relevan, dan lain sebagainya
kemudian selanjutnya akan dianalisis dan disampaikan secara deskriptif dengan pendekatan
kualitatif.

Dalam hal ini, yang menjadi datanya dari sumber utama yaitu Al-qur’an dan hadits dan
pendapat-pendapat para imam madhab yang terkait dengan konsep wadi’ah, dengan cara
membandingkan persamaan dan perbedaan pendapat para ulama mazdhab tentang wadi’ah
agar dapat menyimpulkan konsep wadi’ah yang tepat dan relevan untuk diterapkan.

4. Pembahasan
4.1 Wadi’ah Perspektif Ulama Madzhab

Secara bahasa, wadia’ah bisa diartikan dengan menginggalkan atau titipan. Sedangkan
secaara istilah, wadi’ah adalah sesuatu yang dititpkan oleh satu pihak(pemilik) kepda pihak
lain dengan tujuan untuk dijaga.

Menurut pendapat madzhab hanafiyah, wadi’ah adalah memberikan kekuasaan kepada orang
lain atas suatu barang yang dimiliki dengan tujuan untuk dijaga, baik secara lisan atau dengan
isyarat (dilalah). Contohnya, “Aku titipkan barang ini kepada engkau”, kemudian pihak lain
menerima dengan jelas. Atau seseorang datang dengan membawa baju, kemudian baju itu
diletakkan di atas tangan orang lain, dan ia berkata, “Aku titipkan baju ini kepada engkau”.
Si penerima hanya diam dan menerima baju tersebut.

Menurut pendapat madzhab malikiyah dan safiyah wadi’ah adalah pemberian mandat untuk
menjaga sebuah barang yang dimiliki atau barang sevara khusus dimiliki seseorang, dengan

cara-cara tertentu(Djuwaini, 2010).

Menurut pendapat mazdhzab Malikiyah, Syafi’iyah, Hanabilah yang lainnya mendefinisikan
wadi’ah adalah mewakilkan orang lain untuk memelihara harta tertentu dengan cara tertentu.

6 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

Sedangkan menurut Bank Indonesia (2008) wadi’ah adalah akad penitipan barang atau uang
antara pihak yang mempunyai barang atau uang dengan pihak yang diberi kepercayaan
dengan tujuan untuk menjaga keselamatan, keamanan serta keutuhan barang atau uang.

Dari pengertian di atas, maka dapat dipahami bahwa apabila ada kerusakan pada barang
titipan, padahal benda tersebut sudah dijaga sebagai mana layaknya., maka si penerima
titipan tidak wajib menggantinya. Tetapi apabila kerusakan itu disebabkan karena kelalaian,
maka ia wajib menggantinya. Adapun yang dimaksud dengan “Barang” disini adalah sesuatu
yang berharga seperti uang, dokumen, surat berharga dan barang lain yang berharga menurut
hukum Islam. Dengan demikian akad wadi’ah ini mengandung unsur amanah dan
kepercayaan. Dengan demikian prinsip dasar wadi’ah adalah amanah, bukan dhamanah.
Wadi’ah pada dasarnya akad Tabarru (tolong menolong), bukan akad tijari (Komersil).

4.1.2 Konsep Wadhi’ah dalam Islam
Pengertian Wadhi’ah

Al Wadhiah adalah titipan murni dari satu pihak ke pihak lain, baik individu maupun badan
hukum yang harus dijaga dan dikembalikan kapan saja si penyimpan menghendakinya.
Barang titipan dalam fiqih dikenal dengan sebutan wadi’ah, menurut bahasa, wadi’ah ialah
sesuatu yang ditempatkan bukan pada pemiliknya supaya dijaga (Ma Wudi’a ‘Inda Ghair
Malikihi Layahfadzuhu), berarti bahwa wadi’ah ialah memberikan, makna yang kedua
wadi’ah dari segi bahasa adalah menerima, seperti seseorang berkata:

“awda’tubu” artinya aku menerima harta tersebut darinya (Qabiltu minhu dzalika al-Mal
Liyakuna Wadi’ah “Indi), secara bahasa wadi’ah memiliki 2 makna, yakni memberikan harta
untuk dijaga dan pada penerimaannya. (Desminar, 2019)

Dalam tradisi islam, wadi’ah dapat diartikan sebagai titipan murni dari satu pihak ke pihak
lain, baik individu maupun badan hukum, yang harus dijaga dan dikembalikan kapan saja si
penitip menghendakinya. Wadi’ah menurut pasal 20 ayat 17 komplikasi Hukum Ekonomi
Syari’ah(2009) ialah penitipan dana antara pihak pemilik dengan pihak penerima titipan yang
dipercaya untuk menjaga dana tersebut. Aplikasi wadi’ah terhadap dalam fatwa DSN-MUI
No0.36/DSN-MUI/X/2002 tentang sertifikat wadi’ah Bank Indonesia. Setelah diketahui
definisi wadi’ah, maka dapat dipahami bahwa yang dimaksud wadi’ah adalah penitipan,
yaitu akad seseorang kepada yang lain dengan menitipkan benda untuk dijaganya secara
layak. Apabila ada kerusakan pada benda titipan tidak wajib menggantinya, tapi bila
kerusakan itu disebabkan oleh kelalaiannya maka diwajibkan menggantinya. (Desminar,
2019)

4.1.3. Keharusan menjaga wadi’ah Rasulullah

Rasulullah shallallahu ,,alaihi wa sallam bersabda, yang artinya

7 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

“Tunaikanlah amanah kepada orang yang mengamanahkan kepadamu, dan janganlah kamu
mengkhianati orang yang mengkhianatimu.” (HR. Abu Dawud dan Tirmidzi, dishahihkan
oleh Syaikh Al Albani dalam Al Irwaa® 5/381)

4.1.4 Landasan Hukum Wadi’ah
4.1.5 Al-Qur’an

Kebolehan melakukan akad Wadhi’ah diperkuat dengan dalil-dalil naqli dan aqli,
diantaranya seperti Q.S.Al-Baqgarah ayat 283:

’ 5. h 1 ¢ 1 g 4 § g
co 2l wf |- 25721 ¢ 29) ~ 11 o3 | - .~ g o 1
...4{) AN \”J. wl‘ v,-i&ﬁd' 6] .fQ' ;}:3 —ay r<£&) \:‘iﬂ J_\’...

“...Akan tetapi jika sebagian kamu mempercayai sebagian yang lain. Maka hendaklah yang
dipercayai itu menunaikan amanahnya (utangnya) dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah
tuhannya...”(Departemen Agama, 2010)

4.1.6. Hadits

Hadist Nabi Muhammad yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah r.a., yaitu:

ol s o232 4] Sle-zél 2- 1| 7 BT 7 e N T e AR N SRS
O {ER I I FRU RIS RV LY ,k.,j-u;i&a.ulg'w A Jads JB6

- o N

“Rasulullah Saw bersabda: Tunaikanlah amanah (titipan) kepada yang berhak menerimanya
dan janganlah membalas khianat kepada orang yang menghianatimu. (H.R Abu Daud).

4.1.7 Rukun Wadhiah

Rukun wadhiah berdasarkan mahzab yang dianutnya, dapat dibedakan menjadi dua, yaitu:
a. Menurut Imam Abu Hanifah, rukun wadhiah hanya ijab dan gabul.

b. Sedangkan menurut jumhur ulama rukun wadhiah ada tiga, yaitu :

1) Wadhiah

Wadhiah adalah barang yang dititipkan, adapun syaratnya adalah:

a) Barang yang dititipkan harus dihormati (muhtaramah) dalam pandangan syariat.

b) Barang titipan harus jelas dan bisa dipegang atau dikuasai. Jadi, barang yang dititipkan
dapat diketahui identitasnya dan dapat dikuasai untuk dipelihara.

2) Sighat

8 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

Sighat adalah akad, adapun syaratnya adalah lafadz dari kedua belah pihak dan tidak ada
penolakannya dari pihak lainnya. Dan lafadz tersebut harus dikatakan di depan kedua belah
pihak yang berakad (Mudi’ dan wadii’) .

3) Orang yang berakad

Orang yang berakad ada dua pihak yaitu Orang yang menitipkan, dalam ini barang (Mudi’)
dan ada Orang yang dititipkan (Wadii’). Adapun syarat dari orang yang berakad adalah :

a) Baligh
b) Berakal
¢) Kemauan sendiri, tidak dipaksa.

Dalam mazhab Hanafi baligh dan telah berakal tidak dijadikan syarat dari orang yang
berakad, jadi anak kecil yang dizinkan oleh walinya boleh untuk melakukan akad wadhiah
ini.

4.1.8 Sifat Wadhiah

Ulama fikih sepakat mengatakan, bahwa akad wadi’ah bersifat mengikat kedua belah pihak.
Akan tetapi, apakah tanggung jawab memelihara barang tersebut bersifat amanat atau
bersifat ganti rugi (dhamaan). Ulama fikih sepakat, bahwa status wadi’ah bersifat amanah
bukan dhamaan, sehingga semua kerusakan penitipan tidak menjadi tanggungjawab pihak
yang dititipi, berbeda sekiranya kerusakan itu disengaja oleh orang yang dititipi, sebagai
alasannya adalah sabda Rasulullah SAW “Orang yang dititipi barang, apabila tidak
melakukan pengkhianatan tidak dikenakan ganti rugi (HR.Baihaqi dan Daru-Quthni)”

Dengan demikian, maka apabila dalam akad wadi’ah ada disyaratkan ganti rugi atas orang
yang dititipi maka akad itu tidak sah. Kemudian orang yang dititipi juga harus menjaga
amanat dengan baik dan tidak boleh menuntut upah (jasa) dari orang yang menitipkan.
Karena wadhiah termasuk akad yang tidak lazim, maka kedua belah pihak dapat
membatalkan perjanjian akad ini kapan saja. Karena dalam wadhiah terdapat unsur
permintaan tolong, maka memberikan pertolongan itu adalah hak dari wadii’. Kalau ia tidak
mau, maka tidak ada keharusan untuk menjaga titipan.

Namun kalau wadii’ mengharuskan pembayaran, semacam biaya administrasi misalnya,
maka akad wadhiah ini berubah menjadi “akad sewa” (ijarah) dan mengandung unsur
kelaziman. Artinya wadii’ harus menjaga dan bertanggung jawab terhadap barang yang
dititipkan. Pada saat itu wadii’ tidak dapat membatalkan akad ini secara sepihak karena dia
sudah dibayar.

9 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

4.1.9 Batasan-Batasan Dalam Menjaga Wadi’ah (Titipan)

Standar batasan-batasan dalam menjaga barang titipan biasanya disesuaikan dengan jenis
akadnya dan sebelum akad diikrarkan batasan-batasan ini harus diperjelas seperti al-wadi’ah
bighar al- "ajr (wadi’ah tanpa jasa) yaitu wadi’ tidak bertanggung jawab terhadap kerusakan
barang yang yang bukan karena kelalaiannya dan ia harus menjaga barang tersebut
sebagaimana barangnya sendiri.

Al-wadi’ah bi ‘ajr (wadi’ah dengan jasa) ialah wadi’ hanya menjaga barang titipan sesuai
dengan yang diperjanjikan tanpa harus melakukan seperti halnya tradisi masyarakat.
Kecerobohan atau kelalaian (tagshir) dari pihak penerima titipan itu biasa terjadi dan sering
terjadi. Adapun kelalaian itu banyak ragamnya namun yang biasa terjadi ialah menjaga
titipan tidak sesuai dengan yang diamanatkan oleh mudi’. Ini biasa terjadi pada wadi’ah bi
‘ajr, namun bila wadi’ lalai dari yang diamanatkan maka wadi’ harusbertangggung jawab
terhadap segala kerusakan barang titipan tadi.

Kesalahan yang lain membawa barang titipan bepergian (safar) tanpa ada sebelumnya
pembolehan dari mudi’, maka wadi’ harus bertanggung jawab atas kehilangan barang
tersebut, dalam hal ini wadi’sedang tidak bepergian. Apabila wadi’ menerima wadi’ah
sedang ia dalam bepergian maka wadi’ sudah bertanggung jawab terhadap barang tersebut
selama ia dalam perjalanan sampai ia pulang. Seterusnya kesalahan yang lain adalah
menitipkan wadi’ah kepada orang lain yang bukan karena udzur, tidak melindungi barang
titipan dari hal-hal yang merusak atau hilang maka penerima titipan harus mengganti dengan
yang sejenis atau sama nilainya (qima). Ta adli hampir sama dengan taqshir bedanya ialah
tagshir adalah kelalaian penerima titipan karena ia tidak mematuhi akad wadi’ah sedangkan
ta’addli adalah setiap perilaku yang bertentangan dengan penjagaan barang, diantara bentuk
tagshir ialah menghilangkan barang dengan sengaja, memanfaatkan barang titipan
(mengkonsumsi, menyewakan, meminjamkan dan menginvestasikan).

4.1.10 Keuntungan Dalam Wadhiah
Ulama berbeda pendapat mengenai pengambilan laba atau bonusnya, perbedaan itu adalah:

a. Menurut ulama Syafi’iyah, tidak boleh mengambil keuntungan atau bonus yang tidak
disyaratkan diawal akad dari pemanfaatan barang yang dititipkan dan akadnya bisa gugur.

b. Sedangkan menurut ulama Hanafiyah dan Malikiyah boleh menerima laba yang diberikan
oleh orang yang dititipi.

c¢. Sedangkan apabila imbalan yang diterima dari bank berupa bunga, maka ulama Hanafiah

mengatakan keuntungan tersebut harus disedekahkan, sedangkan menurut ulama Malikiyah
keuntungan tersebut harus diserahkan ke baitul mal (kas negara).

10 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

Saepudin, Syaripudin, Nuraeni, Januri Jurnal Jhesy
Vol. 01; No. 01; 2022

5. Kesimpulan

Wadia’ah secara bahasa bisa diartikan dengan meninggalkan barang atau titipan barang
yang berharga menurut Islam. Sedangkan secaara istilah, wadi’ah adalah sesuatu yang
dititpkan oleh satu pihak (pemilik) kepada pihak lain dengan tujuan untuk dijaga. Ada
beberapa rukun yang harus ada dalam akad wadhi’ah, yaitu adanya: muwaddi (orang yang
menitipkan barang); wadi’i (Orang yang dititipi barang); wadi’ah (Objek atau barang yang
dititipkan); dan Sighat (Ijab dan Qabul).

Rukun wadhiah berdasarkan madhzab yang dianutnya, dapat dibedakan menjadi dua,
Menurut Imam Abu Hanifah, rukun wadhiah hanya ijab dan qabul. Sedangkan menurut
jumhur ulama rukun wadhiah ada tiga, yaitu, wadhiah, sighat dan orang yang berakad. Akad
wadi’ah memiliki sifat mengikat kedua belah pihak. Juga terdapat batasan-batasan dalam
menjaga titipan seperti al-wadi’ah bighar al- “ajr (wadi’ah tanpa jasa) yaitu wadi’ tidak
bertanggung jawab terhadap kerusakan barang yang yang bukan karena kelalaiannya dan ia
harus menjaga barang tersebut sebagaimana barangnya sendiri. Al-wadi’ah bi “ajr (wadi’ah
dengan jasa) ialah wadi’ hanya menjaga barang titipan sesuai dengan yang diperjanjikan
tanpa harus melakukan seperti halnya tradisi masyarakat.

6. Daftar Pustaka

Desminar. (2019). Akad Wadhiah Dalam Perspektif Figih Muamalah. Menara Ilmu, XIII(3),
25-35.

Hadi, M. Y. (2018). Mazhab Figh Dalam Pandangan Syariat Islam (Mengkritisi Pendapat
Mewajibkan Satu Mazhab). Dusturiyah: Jurnal Hukum Islam, Perundang-
Undangan Dan Pranata Sosial, 702), 27-50.
https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v7i2.3256

Ii, B. A. B., & Ulama, A. P. (n.d.). Muhtarom, Reproduksi Ulama di Era Globalisasi
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 12. 17. 17-48.

M, J. (2011). Kata Kunci: Sunnah, Kontekstual, Kekinian, Hukum Islam. Jurnal Adabiyah,
VOL.XI No., 244,

Hidayah, K., & Suwandi. (2014). Prinsip Iba Hah Sebagai Solusi Hukum Terhadap
Kelemahan Prinsip Wadi > Ah Dan Mud Arabah Dalam Undang-Undang
Perbankan Syari > Ah. Asy-Syir’ah: Jurnal llmu Syari’ah Dan Hukum, 48(1), 73—
98.

11 https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jhesy/



http://www.journal.stai-musaddadiyah.ac.id/

