PARADIGMA POLITISASI AGAMA:
UPAYA REPOSISI AGAMA DALAM WILAYAH PUBLIK

Idrus Ruslan
Fakultas Ushuluddin IAIN Raden Intan Lampung
JI. Letkol Hendro Suratmin Sukarame | Bandar Lampung 35131
Email: ruslan_idrus@yahoo.co.id

Abstract: Paradigm Deconstruction of Politicized Religion: An Efort to Re-position Religion in Public Area. Religion
is often used as a political “commodity” by many candidates of chief executive and legislative leader through
using jargons, slogans, issues in accordance with the term of religion as well as religious nuance. It can be
found when the general or regional election will be undertaken soon. The behavior can be analyzed through
the dramaturgi theory introduced by Erving Gofmann and identity manipulation theory stated by Amstrong.
The behavior is also considered as a common legel when it is manifested in real, empiric, and factual life- and
also applied responsibility. It is because the moral and religious values are not only as accessory but also as
something should be applied in real daily life. Of course, the out of such expected matter is hypocrite.

Keywords: religion, politic, societies, public area

Abstrak: Dekonstruksi Paradigma Politisasi Agama: Upaya Reposisi Agama dalam Wilayah Publik. Agama
seringkali dijadikan ‘“dagangan” politik oleh para calon pemimpin (legislatif dan eksekutif) dengan cara
menggunakan jargon-jargon, slogan-slogan juga isu-isu yang dirujuk dari terminologi agama, termasuk
penampilan yang bernuansa religius. Hal ini banyak ditemukan terutama menjelang suksesi kepemimpinan baik
ditingkat pusat maupun daerah. Perilaku tersebut dapat dianalisis dengan menggunakan teori dramaturgi yang
diintroduksikankan oleh Erving Gofmann dan manipulasi identitas yang dikemukan oleh Armstrong. Perilaku
tersebut dianggap sebagai hal sah-sah saja asalkan asalkan termanifestasi dalam kehidupan realitas empirik
serta faktual dan dilakukan secara bertanggungjawab. Sebab nilai-nilai atau moralitas Ilahiyah yang diajarkan
agama bukan untuk sekedar aksesori belaka, tetapi untuk diaplikasikan ke dalam realitas kehidupan sehari-hari.
Di luar batas hal tersebut, maka yang terjadi adalah hipokretisme (kemunafikan).

Kata kunci: agama, politik, masyarakat, wilayah publik

Pendahuluan

Agama merupakan interplay dominan,
kalau bukan satu-satunya dalam kehidupan
masyarakat Indonesia. Hampir tidak ada ranah
kehidupan yang absen dari pengaruh agama,
termasuk dunia politik seperti pelaksanaan
suksesi kepemimpinan baik pada tingkat legislatif
maupun eksekutif, dari pusat hingga daerah
(Provinsi dan Kabupaten/Kota). Hal tersebut
semakin terasa ketika melihat berbagai media
yang menayangkan iklan dari sosok yang
dipromosikan oleh partai politik. Tak ketinggalan
para calon wakil rakyat maupun calon kepada
daerah yang mencoba meraih simpati dengan
cara “tebar pesona”, yang ujung-ujungnya tidak
lain adalah agar dipilih oleh masyarakat.

Pada awal-awal reformasi melanda Indonesia,
Amien Rais pernah mengatakan “jika ungkapan-
ungkapan dan simbol-simbol keagamaan di-
gunakan untuk meningkatkan dukungan politik,
agama akan menjadi sebuah isu yang memecah
belah kaum muslimin, dan prinsip-prinsip serta
keyakinan-keyakinan yang sensitif yang mungkin
tidak dapat dinegosiasikan akan membebani
politik pemilu”.’

Pendapat Amien Rais tentu sangat ber-
alasan, sebab jika dikaitkan dengan masa kini,
penggunaan simbol-simbol keagamaan; sebut saja

' Amien Rais, “Islam and Politics in Contemporary

Indonesia”, dalam Geoff Forester (ed.), Post-Soeharto
Indonesia: Renewal or Chaos?, (Singapura: Institute of Southeast
Asian Studies, 1999), h. 201.

161] 4



MADANIA Vol. XVIIl, No. 2, Desember 2014

seperti kopiah/peci, jilbab, sorban, dan lain-lain
termasuk juga dari penganut agama lain (Hindu,
Budha, Nasrani) yang juga menggunakan simbol-
simbol sesuai dengan agama mereka masing-
masing, maka akan sangat rentan sekali dengan
perpecahan baik intern maupun antar umat
beragama itu sendiri. Hal tersebut disebabkan oleh
penggunaan simbol-simbol keagamaan merupakan
hal yang dapat menyentuh sentimen dan emosi
seorang penganut agama, sehingga sulit untuk
dinegosiasikan ketika terdapat ketersinggungan
pada diri mereka (umat).

Jika diamati, adalah satu hal yang sangat
menarik yakni fenomena penggunaan simbol-
simbol keagamaan, seperti penampilan (per-
formance) yang bersifat religius, maupun
slogan-slogan seperti amanah, jujur, merakyat
dan juga isu-isu yang menandakan sebuah
kehidupan religius yang terpampang pada
poster di jalan-jalan dan tempat umum lainnya.
Strategi ini cukup ampuh dan merupakan pintu
masuk terhadap kalangan pemilih yang “belum”
rasional. Sebab kalangan ini, sangat mudah
terjebak oleh penampilan maupun slogan-slogan.
Akan tetapi bagi pemilih yang tingkat rasionalnya
lebih tinggi, dapat dikatakan bahwa strategi
tersebut masih jauh dari yang mereka kehendaki,
sebab kelompok ini tidak akan hanya melihat
dari aspek luar saja, akan tetapi juga melihat
program-program yang ditawarkan apakah pro
rakyat ataukah sebaliknya.

Dengan demikian, secara objektif diakui
bahwa terdapat korelasi antara perkembangan
demokratisasi menuju kearah yang lebih dewasa
dengan tingkat rasionalitas masyarakat sebuah
negara. Jika tingkat intelektual semakin tinggi
yang ditandai dengan sebuah masyarakat yang
berpendidikan dalam arti yang sesungguhnya
seperti berpikir objektif dan rasional, sehingga
ia dapat mengenyampingkan sentimen dan
emosi keagamaan, kesukuan, kedaerahan,
penampilan luar dan lain sebagainya, maka
kelompok masyarakat semacam ini tidak akan
pernah terpengaruh oleh janji-janji yang bersifat
pragmatis dari seorang calon pemimpin. Begitu

niila <cehaliknva iika tincgkat intelektiial <ebiiah

masyarakat “rendah”, maka akan berpengaruh
pada sikap objektif, sehingga yang dikedepankan
adalah lebih dominan rasa subjektifismenya,
termasuk juga ‘“kelakuan nakal” yang hanya
mengeruk keuntungan secara materi sesaat,
ketimbang program-program yang ditawarkan
oleh seorang kandidat tadi. Tipe kelompok
masyarakat yang disebut terakhir ini, akan sangat
mudah terpengaruh oleh penampilan luar yang
seringkali dimanfaatkan oleh seorang calon
pemimpin dengan menggunakan simbol-simbol
keagamaan secara kultural konvensional, bukan
secara substansial.

Kecenderungan kultural ini menurut Dadang
Kahmad (Pakar Sosiologi Agama Universitas
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung)
sering dieksploitasi oleh kalangan elite politik
dan tokoh agama yang terlibat dalam panggung
politik praktis. Tidak heran banyak kegiatan-
kegiatan keagamaan yang bernuansa politik
diadakan hanya untuk meraih simpati dan suara
umat seperti zikir bersama, pengajian akbar
dan lain-lain. Mereka menyadari bahwa atribut
agama dirasa dapat meningkatkan popularitas,
serta akseptabilitas dengan cara menyentuh
sisi emosional umat.> Dalam hal ini, dapat pula
ditambahkan bahwa tidak menutup kemungkinan
pada agama-agama lain pun sangat bisa terjadi
eksploitasi penggunaan simbol-simbol agama yang
dilakukan oleh para elit politik.

Masyarakat pemilih—-khususnya di Indonesia-
memiliki sensitivitas agama yang cukup tinggi,
sehingga mudah dipengaruhi jika menggunakan
isu-isu agama. Dengan warna keagamaan yang
sama, diharapkan pendekatan mobilisasi pemilih
dapat digunakan dengan mudah. Sentimen
primordial dapat dijadikan metode kampanye
yang efektif untuk mengeruk suara. Maka tidak
heran jika para kandidat lebih cenderung terfokus
memobilisasi calon pemilih yang menganut agama
yang sama dengan dirinya. Seorang kandidat
sebisa mungkin menjadikan dirinya serupa dan

> Dadang Kahmad, Sosiologi Agama: Potret dalam
Dinamika Konflik, Pluralisme dan Modernitas (Bandung: Pustaka



sesuai dengan emosi agama para pemilih.3

Fenomena tersebut semakin menegaskan
bahwa agama masih tetap menjadi suatu yang
menarik untuk dijadikan “dagangan politik” atau
setidaknya dapat dijadikan sebagai salah satu
strategi yang jitu untuk meraih simpati masyarakat,
sehingga dengan demikian dapat meraih dan
mengantongi suara mereka. Fenomena ini sudah
mewabah setiap kali menjelang suksesi dan telah
menjadi hal yang lumrah. Hal ini membuktikan
bahwa strategi tersebut cukup efektif, sehingga
pada periode selanjutnya mereka pun menerapkan
metode yang sama.

Tipe Masyarakat Agama dan Teori
Dramaturgi

Menurut Elizabeth K. Notthingham, terdapat
empat tipe masyarakat dalam hubungannya
dengan agama yaitu:

Pertama, masyarakat-masyarakat yang
terbelakang dengan nilai-nilai sakral. Masyarakat
yang mewakili tipe ini adalah masyarakat kecil,
terisolasi dan terbelakang. Tingkat perkembangan
teknik mereka rendah dan pembagian kerja atau
pembidangan kelas-kelas sosial relatif masih
kecil. Keluarga adalah lembaga mereka yang
paling penting dan spesialisasi pengorganisasian
kehidupan pemerintahan dan ekonomi masih
sangat sederhana. Laju perubahan sosial pun
masih lambat. Setiap anggota tipe masyarakat ini
bersama-sama menganut agama yang sama. Oleh
sebab itu, keanggotaan mereka dalam masyarakat
dan dalam kelompok keagamaan adalah sama.
Organisasi agama tidak terpisah dari keseluruhan
aktivitas kelompok. Agama menyusup ke dalam
aktivitas lain, seperti kegiatan ekonomi, politik,
keluarga atau kreatifitas lainnya.

Kedua, masyarakat-masyarakat pra industri
yang sedang berkembang. Masyarakat tipe ini
tidak begitu terisolasi, berubah lebih cepat,
daerahnya lebih luas dengan populasi yang lebih
banyak pula. Masyarakat tipe ini juga memiliki
teknologi yang lebih maju. Ciri-ciri umumnya

Idrus Ruslan: Paradigma Politisasi Agama

adalah pembagia kerja yang luas, kelas-kelas
yang beragam, dan adanya kemampuan baca
tulis sampai pada tingkat tertentu. Pertanian
dan industri tangan adalah sarana utama dalam
menopang ekonomi pedesaan, dengan beberapa
pusat perdagangan kota. Lembaga pemerintahan
dan kehidupan ekonomi berkembang menuju
spesialisasi dan dapat dibedakan.

Ketiga, masyarakat industri sekuler. Pada
masyarakat tipe ini terdapat berbagai subtipe.
Masyarakat tipe ketiga sangat dinamis, teknologi
semakin berpengaruh terhadap semua aspek
kehidupan, sebagian penyesuaian terhadap
alam fisik, yang terpenting adalah penyesuaian
dalam hubungan kemanusiaan. Pengaruh ilmu
pengetahuan dan teknologi juga memiliki
konsekuensi serius terhadap agama. Pengaruh
ini merupakan salah satu sebab anggota-anggota
masyarakat tipe ketiga terbiasa mengguna-
kan metode empirik berdasarkan penalaran
dan efisiensi dalam merespons permasalahan
kemanusiaan. Karena itu, nilai sekuler menyebar
ke semua kehidupan. Dalam masyarakat tipe
ini juga ditandi oleh kompleksitas organisasi
keagamaan yang terpecah dan bersifat majemuk.

Keempat, percampuran antara tipe masyarakat
di dunia modern. Pada tipe ini dapat dilihat dalam
fenomena meningkatnya populasi masyarakat
petani di semua belahan dunia. Bedanya, petani
dalam masyarakat modern tergabung dalam
jaringan komunikasi antar anggota. Bahkan,
ekonomi pertanian mereka semakin lama semakin
bergantung pada kondisi perdagangan dunia.
Jenis kehidupan yang berkembang di kota dan
pelabuhan yang berkembang di Barat, sama
sekali tidak berbeda dengan kehidupan sosial
masyarakat sekuler dalam tipe ketiga.*

Memang tidak ada keharusan untuk me-
nyetujui sepenuhnya pengelompokan yang
dibuat oleh Nottingham tersebut, akan tetapi
setidaknya berdasarkan uraian tersebut dapat
dilihat bahwa masyarakat Indonesia saat ini masuk

4 Elizabeth K. Nottingham, Agama dan Masyarakat:
Suatu Pengantar Sosiologi Agama, terj. Abdul Muis Naharong,



MADANIA Vol. XVIIl, No. 2, Desember 2014

kelompok tipe masyarakat kedua atau bisa juga
masuk pada tipe masyarakat ketiga, tentu saja
dengan berbagai catatan. Adapun yang dimaksud
dengan catatan di sini adalah bahwa sekulerisme
yang muncul di Indonesia tidaklah sama persis
dengan sekulerisme yang terjadi di dunia Barat.
Hal ini dapat ditegaskan, karena konstitusi negara
Indonesia menegaskan bahwa Indonesia adalah
negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa.

Penegasan tersebut menuntut konsekuensi
bahwa seluruh masyarakat Indonesia haruslah
memiliki keyakinan (agama), artinya negara
Indonesia tidak membolehkan masyarakatnya
yang menganut paham tidak bertuhan (ateisme).
Secara implisit pernyataan tersebut menunjukkan
bahwa sekulerisme yang terjadi di Indonesia
tidaklah sama dengan sekulerisme di luar (Barat).
Di Barat, yang menjadi standar moral, etika atau
akhlak tidaklah harus dirujuk dari agama, tetapi
yang terpenting adalah rasio atau akal manusia
itu sendiri. Pola pikir yang telah menyatu dengan
tingkah laku, jika hanya dilihat dari aspek akal
semata, maka akan sangat kering dan hampa dari
nilai-nilai spiritual agama sehingga akan sangat
mudah goyah karena tidak memiliki fondasi yang
kuat sebagai akibat bukan dirujuk dari nilai-nilai
agama.

Adapun pengertian sekular atau sekulerisasi
adalah pelaksanaan dari sekulerisme. Sekulerisme
adalah paham, pandangan dan gerakan yang
berpendirian bahwa moralitas tidak perlu
didasarkan pada ajaran agama. Prinsip esensial
dari sekulerisme adalah menemukan perbaikan
atau memperoleh kemajuan dengan kemampuan
manusia itu sendiri. Dalam kaitannya dengan
agama, sekulerisme memandang keduniaan dan
agama masing-masing berdiri sendiri. Dalam
implementasinya, kehidupan dan tingkah laku
manusia dalam masyarakat perlu dilepaskan
dari agama. Agama hanya dipandang sebagai
urusan dan hubungan pribadi seseorang dengan
Tuhannya. Oleh sebab itu, sekulerisme dapat
juga membawa sekulerisasi di l[apangan politik.
Secara umum, sekulerisasi dalam bidang politik
ditandai dengan ciri-ciri:

1. pemisahan pemerintahan dari ideologi
keagamaan dan struktur eklesialistik,

2. ekspansi pemerintah untuk mengambil fungsi
peranan dalam bidang sosial ekonomi yang
semula ditangani struktur keagamaan, dan

3. penilaian atas kultur politik ditekankan pada
alasan dan tujuan keduniaan yang tidak
transenden.’

Dengan merujuk pada penjelasan tersebut,
maka sekulerisme yang terjadi di Indonesia-
utamanya dalam bidang politik-tidaklah sama
seperti secara keseluruhan dengan Barat.
Meskipun Indonesia bukan negara Islam,®
tetapi harus diakui bahwa akibat Islam yang
mayoritas setidaknya turut pula mempengaruhi
pandangan terhadap sekulerisme yang berbeda
dengan dunia Barat. Dalam konteks ini, al-Attas
berpendapat bahwa hakikat Islam dan Kristen
berbeda, sehingga sekulerisme bisa berkembang
dalam dunia Kristen, namun tidak dalam dunia
Islam. la menyebutkan bahwa ketiadaan hukum
yang diwahyukan dalam ajaran Kristenanlah
yang mengakibatkan mengapa agama ini rentan
terhadap sekularisasi; beda dengan Islam, yang
didasarkan pada Syariah dan menjadikannya
sebagai sebuah sistem yang lebih lengkap dan
memadai.’

Jika di Barat bisa jadi terdapat pemisahan
yang jelas dan tegas antara “wilayah kerja”

> Donald Eugene Smith, Agama Ditengah Sekulerisasi
Politik, terj. Azyumardi Azra (Jakarta : Pustaka Panjimas, 1985),
h. 13. Bandingkan dengan Azyumardi Azra, Konteks Berteologi
di Indonesia; Pengalaman Islam (Jakarta : Paramadina, 1999),
h. 4.

® Wacana negara Islam sudah lama ditinggalkan karena
alasan-alasan yang mendasar; Pertama, negara Islam bukanlah
sebagai impreatif teologis. Baik dalam Alquran maupun dalam
Sunah, istilah itu tidak dijumpai. Kedua, negara Islam tidak
lebih sebagai suatu produk historis, sehingga dapat diklaim
sebagai konsep universal yang dapat diterapkan dimana saja.
Ketiga, dalam pelaksanaannya, ide negara Islam dijumpai
banyak distorsi seperti yang terjadi di Pakistan. Keempat,
ini yang sangat penting, umat Islam memandang Indonesia
yang didasarkan pada Pancasila, merupakan bentuk negara
yang sudah final yang tidak perlu dipersoalkan lagi. Lihat
Nur Solikhin AR, Agama dan Problem Mondial: Mengurai dan
Menjawab Problem Kemasyarakatan, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2013), h. 50-51.

7 Syed Naquib al-Attas, Islam, Secularism and the



pemerintah dan pemimpin agama, akan tetapi
di Indonesia, negara tidak identik dengan agama
tertentu, tetapi negara tidak melepaskan agama
dari urusan negara. Negara bertanggungjawab
atas eksistensi agama, kehidupan beragama, dan
kerukunan hidup beragama. Menurut Maladi yang
dikutip oleh Muhammad AS Hikam bahwa negara
Indonesia bukanlah negara teokratik ataupun
sekuler, pemerintah mengakui keberadaan sistem
kepercayaan agama, dan wajib mendorong dan
memajukan perkembangannya melalui dukungan
dan kebijakan negara. Sebaliknya, sebagai negara
non teokratik, tidak dibolehkan ada satu pun
agama yang bisa diklaim sebagai agama resmi
negara. Dan diakui juga bahwa kepercayaan
kepada Tuhan Yang Maha Esa adalah salah satu
dasar normatif bagi masyarakat Indonesia yang
telah membangun dirinya sepanjang sejarah, dan
karenanya atheism ditolak. Dengan demikian,
negara Indonesia tidak dapat dianggap sebagai
sebuah negara teokratik dalam pengertian yang
klasik.®

Dengan demikian, harus dibedakan antara
negara yang melindungi agama dan agama
yang merepresentasikan negara. Dalam konteks
ini, Yudi Latif memberikan penjelasan bahwa
agama dan politik tidak harus dipisahkan
sejauh negara bersifat netral dan sanggup
melindungai ekspresi tiap-tiap pemeluk agama.
Yang harus dihindari adalah kemungkinan
negara merepresentasikan ekspresi tunggal
keagamaan, terlebih jika berlangsung dalam
konteks negara-bangsa yang plural. Alih-alih
dipisahkan, krisis politik sebagai manifestasi
dari kebangkrutan moralitas dan spiritualitas
ruang publik menghendaki dipulihkannya kembali
hubungan (etika) agama dan politik. Ketika agama
tersudut dari ruang publik ke ruang privat, yang
muncul adalah ekspresi spiritualitas personal
yang terputus dari kehidupan publik. Sebaliknya,
politik sekuler memandang rendah nilai-nilai
agama dan mengabaikan signifikansi kesalehan
spiritual. Yang muncul adalah spiritualitas tanpa

8 Muhammad AS Hikam, Demokrasi dan Civil Society,

Idrus Ruslan: Paradigma Politisasi Agama

pertanggungjawaban sosial dan politik tanpa
jiwa.?

Dalam hal ini, Indonesia bukanlah negara
agama. Sedangkan keterkaitan antara agama dan
negara di Indonesia dapat dilihat dari lembaga-
lembaga keagamaan, peraturan perundang-
undangan yang berkaitan dengan agama atau
kehidupan keagamaan, dan kebijakan-kebijakan
lain yang bertalian dengan kehidupan keagamaan.
Jika yang disaksikan selama ini terjadi, dimana
banyak oknum pejabat yang melakukan tindakan
korupsi, maka hal itu tidak serta merta dapat
disebut sebagai tindakan sekuleristik, tetapi lebih
tepat disebut sebagai penyalahgunaan wewenang
atau jabatan yang tidak lain merupakan amanah
yang seharusnya dijalankan secara konsekuen
dan bertanggungjawab.

Nader Hashemi yang telah banyak melakukan
survei dan penelitian tentang demokrasi dan
sekulerasi yang terjadi di dunia Barat dan
Muslim, memberikan solusi terhadap krisis
sekulerisme dalam masyarakat muslim yang dapat
ditempatkan pada dua area yang terpisah: (1)
memahami pengalaman sejarah yang berbeda
antara Eropa dan dunia Islam dalam hal hubungan
antara reformulasi dan sekulerisasi politik, dan
(2) mengambil pelajaran dari capaian politik saat
ini terhadap demokrasi dari Turki dan Indonesia.”

Dalam pada itu, Hashemi menyebutkan
capaian demokrasi terkini di dua negara muslim
yakni Indonesia dan Turki. Menurutnya para
intelektual Muslim dan partai-partai politik di
Indonesia dan Turki, dengan hubungan kuat
dengan masyarakat sipil (civil society), telah
berhasil mendamaikan teologi politik mereka
dengan konsep pemisahan agama dan negara.
Telah terjadi sebuah reformasi penting terhadap
pemikiran politik Islam yang sangat signifikan
bagi demokratisasi masyarakat muslim. Per-

9 Yudi Latif, “Islam, Indonesia, dan Demokrasi”’, dalam
Titik-Temu: Jurnal Dialog Peradaban, Vol. 2, No. 1, Juli-Desember
2009, h. 70.

' Nader Hashemi, Islam, Sekulerisasi, dan Demokrasi
Liberal; Menuju Teori Demokrasi dalam Masyarakat Muslim,
terj. Aan Rukmana dan Sofwan al Banna Choiruzzad, (Jakarta:



MADANIA Vol. XVIIl, No. 2, Desember 2014

kembangan ini tak diragukan lagi memiliki akar
dalam budaya politik negara-negara tersebut,
yang memungkinkan partai politik Islam untuk
memainkan peran utama, tidak seperti yang
terjadi pada partai demokratis Kristen di Eropa,
dalam pengembangan dan dukungan pada
demokrasi liberal.”

Dengan memperhatikan pendapat Hashemi
tersebut, setidaknya muncul harapan bahwa
perkembangan demokrasi di Indonesia semakin
lama akan semakin lebih baik, meskipun masih
banyak pekerjaan rumah yang harus diselesaikan
terutama sisi penegakan hukum dan Hak Asasi
Manusia serta pemberantasan korupsi. Memang
semua itu bukanlah perkara mudah, namun agak
berlebihan jika dikatakan sebagai suatu yang
sulit, apabila ada kemauan secara kolektif dari
masyarakat Indonesia untuk melakukan revolusi
mental dan budaya menuju ke arah yang lebih
baik, maka semuanya akan terasa ringan untuk
diwujudkan.

Disisi lain, dalam konteks perilaku politik
para kandidat di Indonesia yang mengumbar
berbagai macam janji dan harapan kepada
masyarakat yang terkadang dibaluti dengan
aksesoris agama, dan sebisa mungkin menjadikan
dirinya serupa dan sesuai dengan emosi diri dan
agama para pemilih. Praktek semacam itu dapat
dilihat melalui perspektif teori dramaturgi yang
diintroduksikankan oleh Erving Gofmann.

Menurut Goffman, dunia ini merupakan
panggung sandiwara, manusia adalah para pelaku-
pelaku saja di atas panggung. Masing-masing
naik ke atas panggung itu memerankan peran
tertentu dalam suatu lakon, dan setelah berakhir
lakon tersebut, ia harus keluar.™

Dalam membahas lakon pertunjukan,
Goffman menyaksikan bahwa individu dapat me-
nyajikan suatu pertunjukan (show) bagi orang
lain, tetapi kesan (impression) si pelaku terhadap
pertunjukan ini bisa berbeda-beda. Seseorang
bisa merasa sangat yakin akan tindakan yang

" Nader Hashemi, Islam, Sekulerisasi..., h. 219.
? Sudjarwo, Kumpulan Sari Teori Sosiologi, (Bandung:

diperlihatkannya, atau bisa pula bersikap sinis
terhadap pertunjukan itu. Goffman berpendapat
bahwa dalam penampilan ada dua hal yang perlu
dibedakan yaitu panggung depan (front region)
dan panggung belakang (back stage). Panggung
depan adalah bagian penampilan individu yang
secara teratur berfungsi di dalam model yang
umum dan tetap untuk mendefinisikan situasi
bagi mereka yang menyaksikan penampilan
itu. Di dalamnya termasuk setting dan personal
front, yang selanjutnya dapat dibagi menjadi
penampilan (appearence) dan gaya (manner).
Adapun panggung belakang, identifikasinya
tergantung pada penonton yang bersangkutan.”

Goffman menyatakan bahwa selama kegiatan
rutin seseorang akan mengetengahkan sosok
dirinya yang ideal (sebagaimana yang dituntut
oleh status sosialnya). “Seorang pelaku cenderung
menyembunyikan atau mengenyampingkan
kegiatan, fakta-fakta dan motif-motif yang tidak
sesuai dengan citra dirinya dan produk-produknya
yang ideal”. Walaupun individu memiliki berbagai
rutinitas, akan tetapi dia cenderung bertindak
seolah-olah routine yang ada “sekarang” inilah
yang terpenting. Dengan demikian, seorang
dokter wanita mungkin adalah seorang ibu
dan istri yang baik, petenis yang unggul, dan
seorang penyair amatir, akan tetapi ketika
sedang bertugas, kegiatan rutinnya sebagai
dokter mengatasi semua peranan yang lain.
Begitu juga halnya di lapangan tenis, routine-nya
sebagai pemain tenis yang tangguh lebih tinggi
ketimbang peranan sebagai dokter. Bagian lain
dari sosok diri yang “diidealisir” itu melahirkan
kecenderungan para pelaku untuk “memperkuat
kesan bahwa pertunjukan dari rutin yang sekarang
ini serta hubungannya dengan penonton mereka
itu memiliki sesuatu yang istimewa dan unik”."

Mengkorelasikan analisis teori dramaturgi
tersebut, menurut Dadang Kahmad dapat mem-
bantu untuk menyibak sisi lain dari seorang

B Lebih lengkap lihat Margaret M. Poloma, Sosiologi
Kontemporer, terj. Tim Yasogama (Jakarta: Rajawali Pers,
2010), h. 233.



kandidat. Sosok pemimpin yang dihadirkan
dan ditawarkan dalam kampanye merupakan
manifestasi dari nilai-nilai kultural, norma, dan
ekspektasi aktor politik. Tujuan dari penampilan
ini adalah keberterimaan para audiensi terhadap
identitas dan sosok yang ada pada kandidat
sehingga audiensi seakan sedang melihat dirinya
sendiri yang dipilih.”

Oleh sebab itu, kehidupan manusia bisa
dipahami sebagai drama sehingga tindakan
manusia bergantung pada waktu, tempat,
dan audiensi yang dihadapi. Dengan demikian,
kampanye poltik tidak lain merupakan arena
teaterikal. Para kandidat akan menyulap dirinya
dengan tuntutan panggung yang sesuai momen,
tempat, dan audiensi yang dihadapi. Tujuan
akhirnya tidak lain adalah agar masyarakat
terpesona terhadap penampilan seorang kandidat
dan merasa bahwa yang diatas panggung tersebut
merupakan bagian dari masyarakat. Jika sudah
demikian, masyarakat akan terhipnotis dan segera
akan menentukan pilihannya pada sang kandidat
tersebut.

Teori dramaturgi ini ada kemiripan dengan
teori manipulasi identitas yang dikemukan oleh
Armstrong sebagaimana dikutip oleh A. Rani
Usman'®. Teori ini mengatakan bahwa seseorang
dapat melakukan manipulasi identitas atau
berubah “menjadi orang lain” sebagaimana yang
ia kehendaki baik dari aspek penampilan, adat
istiadat, termasuk juga bahasa. Contoh yang
sangat mudah dan menggejala dimasyarakat
adalah memanipulasi bahasa yang ia miliki. Jika
seseorang beretnis A, lalu kemudian dalam
lingkungannya atau massa yang ada dihadapannya
adalah beretnis B, maka si A akan berusaha
semaksimal mungkin menggunakan bahasa si
B. Tujuannya adalah agar si B merasa simpati
terhadap si A dan seakan-akan mereka adalah satu
etnis atau paling tidak bagian dari etnis tertentu
tadi, sehingga terdapat perasaan sentimen etnis
yang pada akhirnya suasana akan lebih cair, akrab

> Dadang Kahmad, Sosiologi Agama..., h. 124.
® A. Rani Usman, Etnis Cina Perantauan Aceh, (Jakarta:

Idrus Ruslan: Paradigma Politisasi Agama

bahkan sangat mungkin terdapat kedekatan
emosional untuk selanjutnya bisa menarik simpati
massa.

Jika dilihat dari aspek interaksi sosial,
sesungguhnya baik teori dramaturgi maupun
teori manipulasi identitas adalah cukup baik,
sebab hal tersebut merupakan cara yang cukup
efektif dalam melakukan interaksi. Orang akan
lebih merasa dekat jika— misalnya- melakukan
pendekatan dengan bahasa, budaya dan lain
sebagainya. Begitu juga dalam masa pencalonan
eksekutif maupun legislatif, manipulasi identitas
ini terkadang menjadi pilihan strategi atau cara
dalam melakukan pendekatan terhadap konstituen
dengan menggunakan budaya, bahasa, termasuk
penggunaan simbol-simbol keagamaan sebagai
medianya.

Konsistensi dan Implementasi

Problem yang muncul adalah sejauh mana
mereka (para kandidat eksekutif maupun
legislatif) akan konsisten dengan berbagai
macam janji yang telah diucapkan. Sebagai bahan
pemikiran bersama, fenomena gerakan untuk
tidak ikut memilih dalam setiap pesta demokrasi
di Indonesia dengan menjadi Golongan Putih
(Golput) mengindikasikan telah terjadi apatisme
(masa bodoh) dan krisis kepercayaan-bahkan
sangat mungkin rasa frustasi-yang melanda
masyarakat akar rumput. Munculnya pemikiran
dari kelompok semacam ini, hendaknya tidak
hanya dilihat dari aspek negatif saja seperti dengan
mengatakan mereka tidak mau menggunakan hak
dan kewajiban sebagai warga negara yang baik
karena tidak mau terlibat atau tidak memiliki
partisipasi politik”?, atau juga menyebut mereka
sebagai orang-orang yang tidak tau diri, dan
lain sebagainya. Akan tetapi setidaknya gerakan

7 Partisipasi politik dapat diartikan sebagai keterlibatan
aktif individu maupun kelompok dalam proses pemerintahan
yang berdampak pada kehidupan mereka. Lihat Keith Faulks,
Sosiologi Politik: Pengantar Kritis, terj. Helmi Mahadi dan
Shohifullah, (Bandung: Nusa Media, 2010), h. 226. Kata proses
pemerintahan tersebut dapat dimaknai sebagai keterlibatan
individu maupun kelompok dalam menentukan pilihan
terhadap para calon pemimpin (eksekutif maupun legislatif)



MADANIA Vol. XVIIl, No. 2, Desember 2014

tersebut menyeruak ke permukaan diakibatkan
oleh perilaku-perilaku politik pejabat yang religius
di awal (pada saat mencalonkan diri), tetapi
setelah menjadi pejabat, hal-hal yang kelihatannya
religius tadi kemudian ditinggalkan bahkan hilang
sama sekali dan berganti dengan perilaku yang
bertentangan dengan yang mereka ucapkan
sendiri.

Meskipun menjadi Golongan Putih merupakan
suatu pilihan, akan tetapi secara umum tidak
dapat dibenarkan, karena bertentangan dengan
akar ajaran agama. Jika dilihat dari perspektif
Islam, menurut Nurcholish Madjid bahwa
partisipasi sosial-politik bagi kaum Muslim
adalah berakar dalam ajaran agamanya, dan
bersangkutan dengan prinsip-prinsip tentang
hak dan kewajiban masing-masing orang dalam
masyarakat itu. Partisipasi itu juga merupakan
bagian perintah Allah untuk “menganjurkan
kebaikan dan mencegah kejahatan” (al-amr bi
al-ma’rGf wa al-nahy “an al-munkar) yang cukup
banyak disebutkan dalam kitab suci.’® Dengan
merujuk pendapat Robert N. Bellah, Cak Nur
memberikan eksplorasi bahwa seorang Muslim
harus aktif melibatkan diri dalam usaha bersama
mengembangkan masyarakat ke arah yang lebih
baik. Dan inilah pangkal tolak partisipasi sosial
politiknya. Etos keaktifan dalam masyarakat itu
merupakah salah satu sifat utama masyarakat
Islam yang bersesuaian dengan etos zaman
modern."

Pada sisi lain, jika diibaratkan bahwa ke-
kuasaan adalah tembok besar yang kokoh, sulit
ditembus oleh aura nilai-nilai moral agama.
Siapapun yang memasukinya, sesaleh apa pun,
bersiap-siap untuk korup. la memiliki daya pesona
luar biasa, sekaligus kekebalan imunitas terhadap
gempuran nilai-nilai agama. Seolah ada justifikasi,
politik hanya bisa dilakukan melalui cara-cara
Machiavellian, dan dengan begitu lingkaran
kekuasaan adalah ranah korup. Berpolitik dengan

'8 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah
Telaah Kritis Tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan
Kemodernan, (Jakarta: Paramadina, 2000), h. 569.

menggunakan moralitas agama hanya akan
menciptakan korban politik.

Lagi-lagi dikemukakan, bahwa statemen
tersebut mengandung makna sindiran yang nyinyir
dan bisa juga dimaknai sebagai ekspresi dari rasa
frustasi akibat dari telah kusut dan runyamnya
“dunia perpolitikan” di Indonesia. Padahal, frustasi
merupakan perbuatan yang sangat dilarang oleh
agama. Moralitas agama haruslah disemai tidak
hanya pada ruang privat, tetapi juga pada ruang
publik. Keimanan dan ketakwaan tidak hanya
ada di Masjid atau tempat ibadah, majelis-majelis
zikir, dan pengajian akbar, tetapi keimanan dan
ketakwaan sejatinya selalu ada dimana dan kapan
saja manusia berada, yang itu bermakna bahwa
keimanan dan ketakwaan tidak dibatasi oleh
ruang dan waktu. Artinya bahwa keimanan dan
ketakwaan bukanlah hanya menjadi sesuatu harus
yang dimiliki atau dikerjakan oleh seorang kyai,
ustadz, santri atau tokoh agama saja, akan tetapi
keimanan dan ketakwaan adalah merupakan
sesuatu yang harus dikerjakan oleh setiap orang
tanpa membedakan status, golongan, atau pun
yang lainnya. Dengan begitu, menjadi sangat jelas
bahwa keimanan dan ketakwaan bukan hanya
ditetapkan dalam hati dan diucapkan secara lisan,
tetapi juga diimplementasikan dengan perbuatan
termasuk di dalamnya perbuatan atau perilaku
dalam berpolitik.

Takwa akan melahirkan moralitas agama yang
menurut Fazlur Rahman sebagaimana dikutip oleh
Masdar Hilmy, terwujud dalam keseimbangan tiap
tindakan atau perilaku moral yang integratif yang
oleh Alguran disebut takwa (conscience). Menurut
Rahman, takwa berarti melindungi diri dari
konsekuensi perbuatan yang berbahaya, jahat,
dan korup. Faktor inilah yang menyebabkan takwa
merupakan kata kunci dalam Islam seperti halnya
cinta kasih bagi umat Kristiani ketika seseorang
berbicara tentang respons manusia terhadap the
ultimate reality.>

Harus diakui bahwa agama memuat aturan-
aturan bisu yang bersifat normatif. Tidak

** Masdar Hilmy, Islam Profetik; Substansi Nilai-nilai Agama



sedikit para pemikir yang beranggapan bahwa
agama selayaknya berfungsi menafsirkan hidup
dan mengarahkan; artinya, memiliki fungsi
interpretatif dan fungsi etis. Dalam perspektif
ini, agama tidak hanyut dan tenggelam dalam
politik, dan politik pun tidak memperalat
agama. Fungsi interpretatif dan fungsi etis
hanya mungkin dijalankan kalau agama dan
politik tidak dicampuradukkan. Dalam situasi
seperti itu, interaksi antara agama dan politik
akan menekankan dinamisme dan perubahan
yang dituju, sehingga kehidupan bersama akan
lebih manusiawi karena lebih merdeka dan lebih
adil. Tanpa dua fungsi ini, agama akan mudah
menjadi legitimasi atau diperalat oleh praktik
politik atau praktik ekonomi yang tidak dapat
dipertanggungjawabkan.”® Sedangkan Hendro
Puspito menegaskan salah satu fungsi agama
adalah fungsi pengawasan sosial (social control)
yang salah satu bagiannya adalah fungsi profetis
atau kritis yang dapat dipahami bahwa agama
membawa misi kenabian dan jika manusia tidak
menjalankan atau mengabaikan ajaran agama,
maka manusia tersebut diajak untuk ingat akan
akibat (azab) yang akan diterima nanti setelah
meninggal sebagai buah dari perbuatan mereka.”

Statemen di atas yang beranggapan bahwa
agama memuat aturan yang bisu, setidaknya bisa
dimaknai bahwa agama menyajikan seperangkat
aturan untuk dijalankan oleh manusia karena
memang manusialah yang diberikan tugas dan
kewajiban untuk menjalankan berbagai macam
aturan atau jalan (syariah) yang terkandung dalam
agama. Dengan anugerah akal yang diberikan
Allah, manusia seharusnya dapat memilih dan
memilah antara anjuran dan larangan yang telah
ditentukan. Oleh sebab itu, fungsi interpretatif
dan etis dari agama menjadi bermakna dan
aplikatif manakala manusia taat, tunduk dan
patuh serta berkomitmen untuk mengaplikasikan
aturan-aturan (doktrin) yang bersifat normatif
kedalam bentuk nyata. Hal inilah yang dimaksud

' Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2002), h. 177.
»? Tentang fungsi profetis, lihat D. Hendropuspito,

Idrus Ruslan: Paradigma Politisasi Agama

oleh Amin Abdullah bahwa harus ada keterpaduan
antara aspek normativitas dan historisitas dalam
beragama.

Di sisi lain Masdar Hilmy menegaskan,
selama ini yang sering terjadi adalah paradog
keberagamaan yang itu bermakna dua hal:
pertama, telah terjadi manipulasi simbol-simbol
keagamaan untuk mengelabui mata masyarakat
bahwa elite politik kita religius. Kedua, mereka
menjadikan ritus-ritus keagamaan hanya sebatas
sin laundering yang dianggap akan mencuci dosa-
dosa politik yang dilakukan.>

Karena itu, konsistensi antara apa yang telah
dinarasikan secara verbal dengan faktualitas
sangatlah diperlukan, apalagi penarasian terhadap
masyarakat kerap menggunakan simbol-simbol
dan jargon-jargon yang dikutip dari ajaran agama,
karena itu akan mengembalikan kepercayaan
masyarakat terhadap sosok pemimpin. Lebih
dari itu, konsistensi merupakan hal yang sangat
dianjurkan oleh agama-yang sebelumnya telah
digunakan atau diperalat dengan mengguna-
kan simbol-simbolnya untuk meraih simpati
masyarakat, karena sangat bersesuaian dengan
spirit of religious values.

Secara umum, setidaknya terdapat empat
kelompok pemilih dalam menentukan pilihan-
nya yaitu kelompok ideologis, pragmatis,
karismatik dan rasionalis. Masing-masing dari
kelompok tersebut memiliki loyalis yang sangat
signifikan dan berada pada posisinya masing-
masing. Kelompok ideologis yakni kelompok
yang menyandarkan pendiriannya berdasarkan
kesamaan ideologi seperti ideologi keagamaan,
gender, sosialis, komunis, marhaenis dan lain-
l[ain. Dalam pada itu, dapat pula ditambahkan
bahwa setidaknya kesamaan etnis dapat masuk
pada kelompok ini. Maksudnya adalah, terdapat
pemilih yang hanya melihat dari aspek kesamaan
etnis, sehingga siapapun atau apapun (latar
belakangnya) seseorang calon, asal memiliki
kesamaan etnis dengan pemilih, maka akan
dipilih-lagi-lagi tanpa peduli terhadap program



MADANIA Vol. XVIIl, No. 2, Desember 2014

yang ditawarkan apakah berpihak pada rakyat
ataukah tidak.

Adapun kelompok pragmatis yakni masyarakat
pemilih akan menentukan pilihannya terhadap
seorang kandidat ketika ia diberikan “sesuatu”
yang dapat ia nikmati saat itu juga-utamanya
yang bersifat materi. Perilaku dan pikiran yang
cenderung pragmatis ini pada gilirannya me-
lahirkan manusia-manusia yang materialistis (ber-
orientasi pada kepentingan semata) dan hedonis
(berorientasi pada pemenuhan kesenangan
duniawi). Kelompok ini yang masih mewabah
dan seringkali mengabaikan nilai-nilai idealisme.
Harus diakui pada ranah ini, tidak sedikit yang
terjebak problem dilematis ketika “sesuatu”
yang diberikan kadang-kadang berdalih untuk
“kemaslahatan umat” seperti pemberian dana
untuk pembangunan sarana ibadah, fakir miskin,
panti asuhan, pondok pesantren dan lain-lain.
Ketika perilaku hal tersebut dikonfrontir melalui
perspektif agama, maka jawaban yang muncul
pun terkesan tidak tegas atau dengan kata lain
muncullah istilah “syubhat” yang sangat subyektif
dan multi tafsir.

Lalu yang ketiga adalah kelompok kharismatik.
Pada kelompok ini masyarakat akan memilih
pemimpin atau partai politik dengan mengikuti
sikap dan perilaku seseorang yang dikagumi. Bagi
merek, figur selalu menjadi panutan dalam sikap
dan pilihan tindakan. Akibat dari sikap seperti ini,
masyarakat pada level bawah selalu mengekor
terhadap apa yang dikatakan dan dilakukan para
figur politik karismatik tersebut. Konsekuensi
dari sikap fanatisme dan kepatuhan berlebihan
ini akan menghilangkan rasionalitas masyarakat
dalam melakukan keputusan dan tindakan.

Kemudian yang keempat yaitu kelompok
rasionalis, yaitu kelompok yang melihat secara
rasional rekam jejak, visi dan misi serta latar
belakang seorang kandidat tanpa melihat ideologi,
karismatik, apalagi hal-hal yang berbau pragmatis.
Memilih atau tidak, semuanya berdasarkan per-
timbangan rasional dengan melihat tawaran
program-program yang dapat memperbaiki atau
memperjuangkan nasib masyarakat. Kelompok

inilah yang disebut dengan pemilih yang cerdas.

Berdasarkan pengamatan, seiring dengan
perkembangan zaman dan kemajuan teknologi
serta akibat globalisasi, setidaknya pada kelompok
keempat mulai mengalami peningkatan dan
secara bersamaan telah meruntuhkan-meskipun
secara perlahan-apa yang dipraktikkan oleh
tiga kelompok lainnya. Akan tetapi kelompok
keempat ini akan terbangun secara baik dan
mapan apabila tingkat kesejahteraan masyarakat
mulai meningkat. Oleh sebab itu, setidaknya ada
dua kata kunci untuk sampai pada level kelompok
rasionalis yaitu terdidik dan sejahtera. Maka,
adalah benar ketika Lijohart mengatakan bahwa
warga negara yang lebih terdidik dan lebih
sejahtera akan lebih cenderung memilih (baca:
tidak golput pen.) dibandingkan mereka yang
miskin dan kurang berpendidikan.*

Jika demikian-sebagai analisis—-maka
untuk menuju kelompok yang rasionalis, aspek
pendidikan dan kesejahteraan menjadi suatu yang
mutlak adanya. Kemiskinan dan kebodohan akan
melahirkan kelompok masyarakat yang berpikir
secara pragmatis yang justru dapat menjebak
masyarakat tersebut pada perbuatan yang
irrasional dan diluar nalar kemanusiaan bahkan
sangat boleh jadi mendekati kekafiran. Karena
itu, jika negara ingin masyarakat berpartisipasi-
salah satunya dalam pesta demokrasi-secara
cerdas, maka pendidikan dan kesejahteraan harus
menjadi prioritas yang tidak bisa ditawar-tawar
lagi, karena kedua hal tersebut menjadi sumber
energi positif yang mampu menggerakkan
masyarakat untuk terlibat secara aktif pada
setiap pesta demokrasi.

Oleh sebab itu, maka penggunaan simbol-
simbol keagamaan pada ruang publik haruslah
lebih berbobot dan berkualitas dalam arti tidak
memanipulasi nas yang terdapat dalam kitab suci
secara subjektif dan sepihak demi untuk mengejar
posisi dan jabatan tertentu yang sifatnya relatif
dan keduniawian. Meskipun saat ini, masyarakat
pemilih semakin cerdas untuk membedakan mana



yang bersifat simbolik (baca: memanfaatkan isu-
isu keagamaan) semata, dan mana yang benar-
benar substansial, dalam arti membawa misi
transformatif progresif.

Menjadi semakin jelas bahwa penggunaan
simbol-simbol keagamaan baik dari segi penampilan
(performance) maupun jargon-jargon serta isu-isu
yang dirujuk dari terminologi-terminologi agama
dengan niat meraih simpati orang lain adalah hal
yang sah-sah saja, selama termanifestasi dalam
kehidupan realitas empirik serta faktual dan
dilakukan secara bertanggungjawab, yang tidak
lain bahwa itulah yang dimaksud dengan amanah
dalam arti yang sesungguhnya. Sebab nilai-nilai
atau moralitas llahiyah yang diajarkan agama
bukan untuk sekedar aksesori belaka, tetapi untuk
diinternalisasikan, diaplikasikan, atau-meminjam
istilah Kuntowijoyo-diobjektifikasikan ke dalam
realitas kehidupan sehari-hari. Di luar batas hal
tersebut, maka yang terjadi adalah hipokretisme
(kemunafikan) sebagaimana yang kerap kali
terjadi selama ini.

Penutup

Sampai saat ini, agama tetap menjadi sesuatu
yang selalu bersentuhan dengan berbagai aspek
kehidupan manusia, yang salah satunya adalah
politik. Karena itu pula, agama seringkali dijadikan
sebagai “dagangan” politik, utamanya ketika
menjelang suksesi kepemimpinan baik pada
tingkat eksekutif maupun legislatif yang tujuan
akhirnya adalah untuk meraih simpati konstituen
agar memberikan suara kepada seseorang calon
pemimpin.

Perilaku tersebut tentu tidak sepenuhnya
salah, sebab logikanya, untuk melakukan
pendekatan kepada individu atau kelompok
lain, maka harus mengikuti irama dan selera
mereka, supaya maksud dan tujuan seorang
kandidat dapat diterima oleh masyarakat. Akan
tetapi, yang perlu ditegaskan adalah perilaku
menjadikan agama sebagai dagangan politik
haruslah dilakukan secara bertanggungjawab
dalam arti yang sesungguhnya.

Nleh cahah it11 kAancictanct antara ana vano

Idrus Ruslan: Paradigma Politisasi Agama

telah dinarasikan secara verbal dengan realitas
faktual sangatlah diperlukan, apalagi penarasian
terhadap masyarakat yang kerap menggunakan
simbol-simbol dan jargon-jargon yang dikutip
dari ajaran agama, karena itu akan mengembali-
kan kepercayaan masyarakat terhadap sosok
pemimpin. Lebih dari itu, konsistensi merupakan
hal yang sangat dianjurkan oleh agama—yang
sebelumnya, telah digunakan atau diperalat
dengan menggunakan simbol-simbolnya untuk
meraih simpati masyarakat, karena sangat ber-
sesuaian dengan spirit of religious values.

Bagaimana pun jabatan yang diraih,
hakikatnya adalah amanah yang harus diper-
tanggungjawabkan baik di hadapan manusia,
terlebih lagi di hadapan Allah. Jika para pemimpin
sudah mempercayai dan meyakini bahwa jabatan
adalah amanah, maka perilaku menyimpang tidak
akan terjadi lagi. Dengan begitu, berarti manusia
telah menaikkan harkat dan martabat agama
sebagai sesuatu yang agung dan meletakkan
signifikansinya di tempat yang lebih tinggi, karena
memang di situlah tempatnya.

Pustaka Acuan

Attas, Syed Naquib al-, Islam, Secularism and the
Philosophy of the Future, London: Mansell,
1985.

Azra, Azyumardi, Konteks Berteologi di Indonesia:
Pengalaman Islam, Jakarta: Paramadina, 1999.

Faulks, Keith, Sosiologi Politik: Pengantar Kritis,
terj. Helmi Mahadi dan Shohifullah, Bandung:
Nusa Media, 2010.

Hashemi, Nader, Islam, Sekulerisasi, dan Demokrasi
Liberal: Menuju Teori Demokrasi dalam
Masyarakat Muslim, terj. Aan Rukmana
dan Sofwan al Banna Choiruzzad, Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 2010.

Hendropuspito, D., Sosiologi Agama, Yogyakarta:
Kanisius, 2002.

Hikam, Muhammad AS, Demokrasi dan Civil
Society, Jakarta: LP3ES, 1999.

Hilmy, Masdar, Islam Profetik; Substansi Nilai-
nilai Agama dalam Ruang Publik, Yogyakarta:
Kanisius, 2008.

Kahmad, Dadang, Sosiologi Agama, Bandung:

' I - N [ (R



MADANIA Vol. XVIIl, No. 2, Desember 2014

Kahmad, Dadang, Sosiologi Agama: Potret dalam
Dinamika Konflik, Pluralisme dan Modernitas,
Bandung: Pustaka Setia, 2011.

Latif, Yudi, “Islam, Indonesia, dan Demokrasi”,
dalam Titik-Temu; Jurnal Dialog Peradaban,
Vol. 2, No. 1, Juli-Desember 2009.

Madjid, Nurcholish, Islam Doktrin dan Peradaban;
Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan,
Jakarta: Paramadina, 2000.

Nottingham, Elizabeth K., Agama dan Masyarakat;
Suatu Pengantar Sosiologi Agama, terj. Abdul
Muis Naharong, Jakarta: Rajawali Pers, 1994.

Poloma, Margaret M., Sosiologi Kontemporer, ter;j.
Tim Yasogama, Jakarta: Rajawali Pres, 2010.

Rais, Amien, “Islam and Politics in Contemporary
Indonesia”, dalam Geoff Forester (ed.),
Post-Soeharto Indonesia: Renewal or Chaos?,
Singapura: Institute of Southeast Asian
Studies, 1999.

Smith, Donald Eugene, Agama Ditengah Sekulerisasi
Politik, terj. Azyumardi Azra, Jakarta: Pustaka
Panjimas, 1985.

Solikhin, Nur AR, Agama dan Problem Mondial:
Mengurai dan Menjawab Problem Kemasyarakatan,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013.

Sudjarwo, Kumpulan Sari Teori Sosiologi, Bandung:
t.pn.,1997.

Usman, A. Rani, Etnis Cina Perantauan Aceh,
Jakarta: Yayasan Obor, 2009.






