2 1<

KONSEP PENDIDIKAN HUMANIS DALAM
PERSPEKTIF ISLAM

Moh. Riza Zainuddin*

* Tarbiyah STAI Muhammadiyah Tulungagung
zainuddin.riza@yahoo.com

Abstract

Education is an integral part of life and human
life, as education alone is the personality of the
media in fostering and developing the potential of
the human being. Quality multi-dimensional
human beings is determined by the educational
process, the process is good and right will be
significant implications for the quality of its
output. Naturally because education is the most
basic needs of human beings. Education shall be
directed to foster a sense of awareness of divinity
and humanity, so as to create a way of life and
human life without oppression between human
beings with one another. Understanding of the
nature, character and potential that exists in
humans is one of the educational efforts in
shaping the human personality. This of course is
done through the process of developing the full
potential of human beings, both its physical
potential and his spiritual potential. The main
runway to realize that education is able to
produce quality human, it must rely upon the
essential values, which comes from the One who
(value divinity) and human values.

Keyword: Pendidikan, Humanis dan Islam.


mailto:zainuddin.riza@yahoo.com

Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 158

Pendahuluan

Dalam kehidupan suatu bangsa, pendidikan memiliki peranan
yang sangat penting dan strategis untuk menjamin kelangsungan dan
perkembangan kehidupan bangsa. Dalam hal ini, pendidikan harus
dapat menyiapkan warga negara untuk menghadapi masa depannya.
Dengan demikian tidak salah apabila orang berpendapat bahwa celah
tidaknya masa depan suatu negara sangat ditentukan oleh
pendidikannya saat ini.

Komentar yang menyoroti mutu pendidikan sudah sejak lama
dilontarkan oleh pengamat pendidikan. Meskipun mengacu pada
indikator yang berbeda, mereka sependapat bahwa mutu pendidikan
kita masih rendah. Perbincangan mengenai rendahnya mutu
pendidikan memang belum dan tidak akan kunjung selesai, karena
banyaknya variabel yang mempengaruhi mutu pendidikan. Mencari
masalah tersebut agaknya seperti mengurai benang kusut yang sulit
dicari ujung dan pangkalnya.

Pendidikan bukanlah merupakan suatu kegiatan rutin an sich
atau pun hanya terpaku pada tujuan yang telah ditentukan semula,
akan tetapi pendidikan harus melepaskan manusia dari kungkungan
alamiah maupun kungkungan biologis. Habitus anak manusia
merupakan habitus yang terbuka yang berkembang sesuai dengan
perkembangan akal-budinya dan kemerdekaannya. Sebagai makhluk
yang bebas, tujuan pendidikan ditentukan dan dipilih oleh manusia
yang bebas namun terikat kepada ikatan-ikatan kehidupan yang
dipilihnya sendiri dari kehidupan manusiawi.

Pendidikan harus mampu menciptakan manusia-manusia
yang siap dan eksis untuk hidup di tengah-tengah perubahan yang
ada. Sehingga manusia tidak ikut lebur dalam arus yang menerpanya,
malainkan mampu mengendalikan arus perubahan, kemana
kehidupan sebuah masyarakat akan dikendalikan.

Bagaimana pun, pendidikan merupakan salah satu kunci yang
sangat esensial dalam kehidupan manusia. Baik buruknya sumber
daya manusia tergantung dari pendidikan yang diperolehnya. Jika
pendidikan yang diperoleh seseorang memiliki kualitas yang
mumpuni, maka baik juga sumber daya manusia yang dimilikinya.
Karena itu, desain pendidikan selayaknya dipersiapkan secara
matang sehingga hasil yang dicapai pun memuaskan.! Karena proses
pendidikan merupakan suatu proses yang yang bertujuan. Meskipun
tujuannya bukan merupakan tujuan yang tertutup (eksklusif) tetapi

'A. Syafi’l Ma’arif et. al., Pendidikan Islam di Indonesia antara Cita dan
Fakta (Yogyakarta: PT. Tiara Wacana, 1991), him. 15.



159 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

tujuan yang secara terus-menerus harus terarah kepada pemerdekaan
manusia.

Ada pandangan yang agak klasik dan menjadi pandangan
wacana publik dikalangan ahli pendidikan, yaitu pandangan
mengenai pendidikan sebagai proses humanisasi atau biasa disebut
dengan proses pemanusiaan manusia. Pemahaman terhadap konsep
ini memerlukan renungan yang sangat mendalam, sebab apa yang
dimaksud dengan proses pemanusiaan manusia tidak sekedar yang
bersifat fisik, akan tetapi menyangkut seluruh dimensi dan potensi
yang ada pada diri dan realitas yang mengitarinya. Sebagaimana
yang dikatakan H.A.R. Tilaar, bahwa hakikat pendidikan adalah
proses memanusiakan anak manusia, yaitu menyadari akan manusia
yang merdeka. Manusia yang merdeka adalah manusia yang kreatif
yang terwujud di dalam budayanya.®

Hal ini sejalan dengan UU No. 20 tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional, Pasal 3, yang berbunyi :

“Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan
kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa
yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan
bangsa, bertujuan untuk untuk berkembangnya potensi
peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia,
sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, menjadi warga negara
yang demokratis serta bertanggungjawab”’

Namun hingga saat ini menurut Sulaeman, pendidikan belum
mampu mencapai titik idealnya yakni memanusiakan manusia, yang
terjadi justru sebaliknya yakni menambah rendahnya derajat dan
martabat manusia. EKksistensi yang sebenarnya menjadi hak milik
secara mutlak untuk survive dan mengendalikan hidup, ternyata
hilang dan kabur bersama arus yang menerpanya. Makna pendidikan
yang belum terealisasikan ini menurutnya terkait dengan situasi
sosio-historis dan kondisi lingkungan yang melingkupinya. Seperti
halnya penjajahan yang dilakukan Barat (kaum kolonialisme)
terhadap bangsa Indonesia selama berabad-abad ternyata membawa
dampak yang sangat serius terhadap pola pikir dunia pendidikan,

’H.A.R. Tilaar, Manifesto Pendidikan Nasional, Tinjauan dari Perspektif
Postmodernisme dan Studi Kultural (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2005), him.
119.

*Ibid, him. 112.

*Undang-undang Rl No. 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan
Nasiononal, diperbanyak oleh Penerbit Citra Umbara Bandung, him. 76.



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 160

sehingga amat berpengaruh juga terhadap proses pendidikan yang
berlangsung. Salah satu dampak yang paling buruk dari kolonialisme
yang telah melanda negara jajahan-bukan Indonesia saja melainkan
semua negara jajahan khususnya negara-negara Islam adalah dengan
munculnya sebuah masyarakat kelas “elit” yang lebih tepat disebut
sebagai “anak-anak yang tertipu”. Produk dari sistem pendidikan
(Barat) yang “mengagumkan” ini didesain untuk membentuk sebuah
kelas yang tercerabut dari tradisi budaya dan moralnya.”

Sehinga para elit yang terbaratkan, yang tercerabut dari akar
budayanya melihat Barat dengan rasa kagum yang teramat besar
seakan-akan Barat adalah segala-galanya. Akibatnya, mereka
membuang jauh-jauh budaya yang humanis untuk diganti dengan
budaya materialis dan hedonis, yang makna kebertahanannya tidak
lagi terealisasikan dalam tindak dan perilaku sehari-harinya.’

Rangkaian uraian di atas menggambarkan bahwa pendidikan
yang berlangsung sampai saat ini dapat dinilai belum mampu
menyadarkan manusia akan dirinya. Sehingga pendidikan tidak dapat
memberikan kontribusi kepada manusia untuk meningkatkan
derajatnya yaitu tetap eksis dan berada di depan dalam membawa
segala  perubahan. Padahal pendidikan seharusnya telah
menampakkan hasil yang memuaskan, tatkala manusia sudah
semakin yakin bahwa pendidikan adalah institusi yang mampu
membentuk karakter-karakter manusia yang ditandai dengan semakin
tumbuh dan berkembangnya potensi dasar manusia tersebut.
Sehingga manusia dapat mengenal dirinya sendiri, alam, dan
Tuhannya. Hal ini dikarenakan potensi yang dimiliki manusia bukan
hanya sekedar potensi dalam hal minat-bakat dan berpikir, tetapi
yang lebih luas lagi yaitu potensi bermasyarakat dan beragama (ber-
Tuhan).

Kondisi pendidikan yang belum mampu menjadi fasilitator
menuju pengembangan potensi tersebut, diperparah lagi oleh sosial-
politik yang mengitarinya. Pendidikan kita justru digunakan sebagai
alat indoktrinasi berbagai kepentingan, baik kepentingan politik yang
akhirnya menuju pada pelanggengan kekuasaan (status quo), ilmu
pengetahuan dan teknologi yang melampaui batas sehingga
menggeser dan tidak menghargai eksistensi manusia maupun
kepentingan agama dengan sentimen-sentimennya untuk mengklaim
dirinya sebagai satu-satunya agama yang benar dan menganggap
agama lain salah tanpa disertai sikap inklusif dan pluralis, yang pada
gilirannya menjadikan agama rawan konflik.

>Sulaeman Ibrahim, Pendidikan Sebagai Imperialisme dalam Merombak
Pola Pikir Intelektualisme Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), him. 81.
®Ibid, him. 83-89.



161 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

Hal tersebut diperparah lagi dengan budaya nasional yang
kurang selaras apabila diaplikasikan dalam dunia pendidikan, serta
sangat menghambat untuk perkembangan pendidikan di Indonesia.
Ada empat aspek budaya nasional yang tidak selaras tersebut dan
perlu direformasi.’

Pertama, prinsip kepatuhan total (principle of total
obedience). Prinsip ini masih tinggi dipegang oleh para pendidik.
Dalam prinsip ini, seorang murid harus patuh secara total terhadap
perintah, tugas dan pernyataan guru yang bersangkutan, tanpa boleh
membantah, berdebat atau mengelak. Akibatnya, sistem pendidikan
seperti berlaku dalam garis komando militer. Ketika murid berbuat
salah, ia akan menerima hukuman dan ganjaran tanpa bisa menolak.

Kedua, budaya tidak melontarkan pertanyaan atau berpikir
menentang (unquestioning mind). Seorang murid dituntut tidak boleh
tampak lebih pintar dari gurunya dalam penguasaan suatu materi
pelajaran. Sehingga, ketika seorang murid mengetahui penjelasan
yang disampaikan gurunya salah teori atau salah kutip, ia harus diam.
Jika berani sok pintar lebih dari guru, maka sang guru akan merasa
tersinggung dan menekan murid tersebut dengan pemberian nilai tes
yang tidak adil.

Ketiga, yang lebih tua mengetahui semuanya (elders know
all). Bahwa orang yang lebih tua mengetahui banyak hal dan banyak
ilmu. Kebanyakan orang Indonesia sungkan untuk membantah,
berdebat dan berbeda pendapat dengan para guru, bos atau yang lebih
tua, karena perasaan sungkan yang berlebihan. Kultur yang
terkonstruk di masyarakat telah menjadikan manusia-manusia
penakut dengan alasan etika dan kesopanan.

Keempat, guru tidak mungkin berbuat salah (teachers can do
wrong). Prinsip ini diamini dengan adanya filosofi guru yaitu yang
digugu dan ditiru. Ini karena guru dinilai merupakan figure teladan
masyarakat. Sebagai figur ia tidak mungkin melakukan kesalahan
atau kecerobohan.

Keempat aspek tersebut memang agak sulit dilepaskan dari
insan pendidik dan juga dari masyarakat pada umumnya. Padahal
jika kita memahami hakekat pendidikan, seperti yang dikemukakan
H.A.R. Tilaar di atas, sebenarnya ada dua pemahaman tentang
definisi pendidikan. Pertama, adalah proses pewarisan, penerusan
atau enkulturasi dan sosialisasi perilaku sosial yang telah menjadi
model anutan masyarakat lingkungannya secara baku. Kedua, adalah
sebagai upaya fasilitatif yang memungkinkan terciptanya situasi atau

"Prambudiyono, Reformasi: Empat Aspek Budaya Nasional dalam Dunia
Pendidikan, MPA 145/Oktober 1998, him. 28.



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 162

potensi-potensi dasar yang dimiliki oleh anak yang dapat
dikembangkan sesuai dengan kebutuhan-kebutuhan mereka pada
suatu zaman dan dimana mereka harus survival.

Adapun dua pemahaman di atas mempunyai implikasi yang
sangat luas terhadap praktek-praktek pendidikan, termasuk
pendidikan agama. Sebab pewarisan seringkali diterjemahkan
sebagai usaha mencetak anak didik dengan sebuah utopia tertentu
yang bersifat statis. Sedangkan anggapan kedua lebih memungkinkan
bagi anak didik untuk menemukan profil dirinya sendiri yang lebih
aktual dalam kontek lingkungan dan kurun waktu tempat mereka
sedang mengambil peran dalam panggung sejarahnya sendiri.

Pembahasan
1. Konsep Pendidikan Humanis

Pada dasarnya, salah satu perbedaan utama antara
pendidikan sebagai sebuah kewajiban humanis dan liberal di satu
sisi, dengan dominasi dan dehumanisasi di sisi lain, adalah
bahwa dehumanisasi merupakan pemindahan ilmu pengetahuan
(transfer of knowledge), sedangkan humanisasi merupakan
proses pemberdayaan masyarakat (peserta didik) melalui ilmu
pengetahuan. Memang keduanya saling berlawanan yang
berkisar pada hubungan kesadaran manusia dan dunia. Dengan
mengasumsikan pendidikan sebagai proses dominasi, orang yang
menguasai ilmu pengetahuan justru meniadakan prinsip
kesadaran aktif. Pendidikan ini menjalankan praktek-praktek
yang digunakan untuk ‘menjinakkan’ kesadaran manusia dan
mentransformasikannya ke dalam sebuah wadah kosong. Kultur
pendidikan dalam dominasi ini diarahkan pada situasi di mana
pendidik (guru) merupakan satu-satunya orang yang mengetahui
dan mengajarkan ilmu pengetahuan kepada peserta didik sebagai
orang yang tidak tahu apa-apa.

Dalam konteks inilah, seseorang memerlukan sebuah
proses pendidikan yang dilakukan dengan kesadaran untuk
belajar memahami realitas secara bersama-sama dengan metode
dan analisis yang tepat, sehingga menemukan sebuah akar dari
permasalahan yang ada. Dari sinilah seseorang menjalani
penyadaran (conscientizacao), sebagai sebuah pencarian
jawaban-jawaban secara kooperatif atas masalah-masalah yang
tak terpecahkan yang dihadapi oleh sekelompok orang.®

8william A. Smith, Conscientizacao, ujuan Pendidikan Paulo Freire
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), him. 5.



163 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

Penyadaran adalah hal pertama yang harus dilakukan
untuk membuka tabir-tabir keterasingan dan penindasan yang
menyelimuti manusia. Kesadaran sosial dalam proses
pembebasan --atau meminjam istilahnya Romo Y.B.
Mangunwijaya, pendidikan pemerdekaan®-- manusia begitu
penting, karena hanya kesadaran dan mentalitas yang
tercerahkan, jernih dalam melihat realitas dan wawasan
kemanusiaan yang baru, yang menentukan terjadinya
transformasi sosial. Dengan kesadaran kemanusiaan yang luhur
manusia akan menjadi penentu atas terciptanya struktur hidup
yang harmonis.

Pendidikan bukanlah wujud dari penindasan. Pendidikan
selalu bertujuan membina kepribadian manusia. Diperlukan
suatu lingkungan yang kondusif untuk mendukungnya, di mana
pendidik dan peserta didik secara bersama-sama mendunia.
Maka dari itu, paradigma pendidikan humanis lebih memandang
manusia sebagai “manusia”, yaitu makhluk ciptaan Tuhan
dengan fitrah-fitrah atau potensi tertentu. Sebagai makhluk hidup
ia harus melangsungkan, mempertahankan, dan mengembangkan
hidup. Sebagai makhluk batas (antara hewan dan malaikat), ia
memiliki sifat-sifat kehewanan (nafsu-nafsu rendah) dan sifat-
sifat kemalaikatan (budi luhur), sebagai makhluk dilematik ia
selalu dihadapkan pada pilihan-pilihan dalam hidupnya, sebagai
makhluk moral, ia bergulat dengan nilai-nilai; sebagai makhluk
pribadi, ia memiliki kekuatan konstruktif dan destruktif; sebagai
makhluk sosial, ia memiliki hak-hak sosial dan hanya
menunaikan kewajiban-kewajiban keagamaannya.™

2. Landasan Pendidikan Humanis

Kemanusiaan dan pemanusiaan merupakan tinjauan
pokok yang tidak terlepas dari bidikan pendidikan humanis yang
membebaskan, sebab selama ini terlihat adanya proses
pendidikan yang membelenggu, yang pada hakikatnya adalah
bentuk-bentuk penindasan terhadap kebebasan berpikir Kkritis
sekaligus penaklukan terhadap kreatifitas peserta didik sebagai
makhluk yang otonom. Hal inilah yang nantinya akan mengarah
kepada bentuk-bentuk dehumanisasi.

Tinjauan pokok tersebut memang menjadi tujuan dasar
untuk mengembalikan fungsi pendidikan itu sendiri sebagai

°Dalam Singgih Nugroho, Pendidikan Pemerdekaan dan Islam (Bantul:
Pondok Edukasi, 2003), him. 53.

OAli Maksum dan Luluk Yunan Ruhendi, Paradigma Pendidikan
Universal di Era Modern dan Postmodern, Mencari Visi Baru atas Realitas Baru
Pendidikan Kita (Yogyakarta: IRCiSoD, t.t), hlm. 187.



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 164

proses memanusiakan manusia (humanisasi). Ini perlu sekali
dilakukan karena menurut pandangan aksiologis,™* pemanusiaan
selama ini selalu dipandang sebagai masalah utama manusia
yang memprihatinkan,*? dan masalah ini perlu sekali dipedulikan
dengan sungguh-sungguh.

Kepedulian terhadap masalah pemanusiaan, kemudian
akan membawa pada pengakuan terhadap dehumanisasi yang
hanya bukan kemungkinan ontologis melainkan sudah menjadi
kenyataan historis."®>  Sejarah antara humanisasi  dan
dehumanisasi dalam konteks-konteks nyata serta objektif
merupakan kemungkinan-kemungkinan bagi manusia sebagai
makhluk yang tidak sempurna. Kemungkinan-kemungkinan
yang paling menonjol, baik itu disadari maupun yang tidak
disadari oleh manusia, adalah meluasnya gejala-gejala
dehumanisasi. Dan kemungkinan itu sudah menjangkit kedalam
sistem pendidikan. Ini bisa terlihat salah satunya dalam proses
belajar mengajar. Di sini terlihat adanya bentuk dominasi yang
dilakukan oleh guru kepada muridnya.

Dehumanisasi dalam praktek pendidikan tersebut,
menempatkan guru sebagai seorang “penindas” yang
memposisikan dirinya sebagai subyek pendidikan yang
menganggap dirinya paling mengetahui tentang pengetahuan.
Sedang anak didik diposisikan sebagai obyek pendidikan yang
tidak mengetahui apa-apa dan harus selalu siap untuk menerima
transfer pengetahuan (transfer of knowladge) yang diberikan
olen gurunya tanpa adanya upaya untuk mengembangkan
kreativitas berpikir secara mandiri. Sehingga bisa dikatakan,
guru di sini adalah penindas sedangkan murid yang tertindas.

Praktek yang demikian berlangsung cukup lama dalam
dunia pendidikan di Indonesia. Hal inilah yamg sempat
disinggung oleh Paulo Freire sebagai pendidikan gaya bank
(banking education concept), yaitu pendidikan yang hanya
mengkomsumsi pengetahuan saja tanpa disertai sebuah usaha
untuk menumbuhkan kebesaran rasa ingin tahu (curiosity) murid
terhadap pengetahuan yang diperolehnya. Dalam pendidikan

Ypandangan aksiologi adalah pandangan yang melibatkan aspek-aspek
etik, estetik, dan religius.

2paulo Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, terj. Tim Redaksi Asosiasi
Pemandu Latihan, 1991. (Yogyakarta: LP3ES, 1972), him. 10.

paulo Freire, Pendidikan yang Membebaskan, Pendidikan yang
Memanusiakan, dalam Menggugat Pendidikan Fundamentalis, Konservatif,
Liberal, dan Anarkhis, penyunting dan terjemahan Omi Intan Naomi, (Bandung:
Pustaka Pelajar, 2003), him. 434.



165 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

gaya bank, pendidikan menjadi sebuah kegiatan menabung, di
mana para murid adalah celengannya, dan guru adalah
penabungnya. Yang terjadi bukanlah proses komunikasi tetapi
guru menyampaikan pernyataan-pernyataannya dan “mengisi”
tabungan yang diteima, dihafal dan diulangi dengan patuh oleh
para murid. Disini ruang gerak yang disediakan bagi kegiatan
para murid hanya terbatas menerima, mencatat dan
menyimpannya. Dalam pendidikan model ini, walaupun mereka
(para murid) mempunyai kesempatan untuk menjadi pengumpul
dan pencatat barang-barang simpanan, pada akhirnya mereka
sendirilah yang tersimpan, karena miskinnya daya cipta, daya
ubah dan pengetahuan. ** Padahal pendidikan yang sebenarnya
adalah  bentuk pendidikan yang benar-benar mampu
memfungsikan kesadaran manusia untuk bergerak membentuk
pengetahuan yang lebih luas secara bebas.

Untuk itulah diperlukan pendidikan yang dapat
digunakan sebagai alat pembebasan, yang meletakkan manusia
pada fitrah kemanusiaannya. Secara konsisten pendidikan
ditempatkan dalam konfigurasi memanusiakan manusia, bukan
sebaliknya dalam gejala dehumanisasi yang merupakan proses
tanpa henti dan berorientasi pada pembebasan manusia -- anak
didik -- dalam genggaman hegemoni dan dominasi kaum
penindas -- para pendidik.

Usaha pendidikan menurut Freire, harus melepaskan diri
dari kecenderungan hegemoni dan dominasi tersebut. Hal yang
mendasarinya adalah bahwa pendidikan yang memiliki
karakteristik hegemonik dan dominasi tidak akan pernah mampu
membawa para anak didik pada pemahaman diri dan realitasnya
secara utuh.™® Mungkin inilah yang sebaliknya akan membawa
para anak didik pada situasi beku dan miskin kreativitas. Situasi
ini yang nantinya membuat para anak didik sulit berkembang
yang mengakibatkan mandulnya pemikiran karena tidak terbiasa
menghadapi tantangan zamannya.

Hal tersebut yang mendasari perlunya praktek pendidikan
yang membebaskan atau pendidikan humanis, yang sangat
menentang keras bentuk-bentuk penindasan dan pembelengguan
terhadap kreativitas dan daya pikir kritis seseorang. Apapun
nama, bentuk dan alasannya, penindasan dan pembelengguan —
dalam pandangan pendidikan humanis -- merupakan sesuatu

4paulo Freire, Pendidikan yang Membebaskan..., him. 50.
®Muh. Hanif Dakhiri, Paulo Freire, Islam dan Pembebasan (Jakarta:
Jembatan dan Pena, 2000), him. 54.



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 166

yang tidak manusiawi, yakni sesuatu yang menafikan harkat
kemanusiaan dan potensi yang dimiliki manusia (dehumanisasi).

Dalam konsep pendidikan humanis ini, bila ditelusuri
terdapat tiga aliran pendidikan yang dijadikan pendekatan atau
sebagai paradigma/landasan pendidikannya. Pertama, aliran
progresivisme. Aliran progresivisme ini adalah salah satu aliran
filsafat pendidikan yang berkembang dengan pesat pada
permulaan abad ke-20 dan sangat berpengaruh dalam
pembaharuan  pendidikan.  Progresivisme sebagai teori
pendidikan muncul sebagai reaksi yang nyata terhadap
pendidikan tradisional, yang menekankan pada metode-metode
pengajaran formal, mental belajar, dan literatur-literatur klasik.
Karena progresivisme sendiri selalu berhubungan dengan
pengertian the liberal road to cultural, yakni liberal bersifat
fleksibel (lentur dan tidak kaku), toleran dan bersikap terbuka,
serta ingin mengetahui dan menyelidiki demi pengembangan
pengalaman.’® Harus diakui bahwa progresivisme, yang
kemudian dikembangkan oleh John Dewey adalah sebuah aliran
pendidikan yang sudah sangat mapan, dan keberadaannya telah
mempengaruhi sistem pendidikan di belahan dunia.'” Prinsip
dasar aliran ini bahwasanya asal dan tujuan proses pendidikan
bisa ditemui pada diri anak. Aliran ini mempunyai konsep yang
mempercayai manusia sebagai subjek yang memiliki
kemampuan menghadapi dunia dan lingkungan hidupnya, serta
kemampuan untuk mengatasi dan memecahkan masalah-masalah
yang akan mengancam manusia itu sendiri. Pendidikan dianggap
mampu untuk merubah dan menyelamatkan manusia demi masa
depannya, sebagaimana ungkapan Hegel, “the dynamic, ever-
readjusting processes of nature and society”. Dengan Kkata lain,
alam dan masyarakat bersifat dinamis dalam proses penyesuaian
dan perubahan vyang tidak pernah berhenti.® Dalam
progresivisme, tujuan pendidikan selalu diartikan sebagai
rekonstruksi pengalaman yang terus-menerus dan bersifat
progresif.*

Kedua, aliran  konstruktivisme.  Konstruktivisme
dikemukakan pertama kali oleh Giambatista dan kemudian
diperkenalkan oleh Mark Baldwin serta dikembangkan lebih

®Djumransjah, Pengantar Filsafat Pendidikan (Malang: Bayumedia
Publishing, 2004), him. 176.

YMuis Sad Iman, Pendidikan Partisipatif, Menimbang Konsep Fitrah dan
Progresivisme John Dewey (Yogyakarta: Safiria Insania Press, 2004), him. viii.

®Djumransjah, Pengantar Filsafat Pendidikan..., him. 179.

Djumberansjah Indar, Filsafat Pendidikan (Surabaya: PT. Karya
Abditama, 1994), him. 131.



167 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

lanjut oleh Jean Piaget. Dalam teori pendidikan ini, secara
ontologis, heterogenitas yang menjadi dasar pandangan tentang
realitas, yang membuat paradigma konstruktivisme menjadi
dinamis. Disini, individu dipandang sebagai makhluk yang
otonom dan mandiri. Dalam hal ini, belajar menjadi bersifat
demokratis sesuai dengan kebutuhan minat dan diferensiasi
individu. Disini anak diperlakukan sesuai dengan kemampuan
bakat dan minat sehingga kegiatan belajar itu dirasakan sebagai
sesuatu yang menyenangkan, karena anak akan berkembang
sesuai dengan gerak dinamikanya masing-masing.?

Ketiga, aliran eksistensialisme. Eksistensialisme pada
hakikatnya merupakan aliran filsafat yang bertujuan
mengembalikan keberadaan umat manusia sesuai dengan
keadaan hidup asasi yang dimiliki dan dihadapinya. Aliran ini
dikembangkan oleh Kierkegaard, dan Sartre. Eksistensialisme
lahir sebagai reaksi terhadap dua aliran yang memiliki
pandangan ekstrem, yaitu materialisme, yang memandang
manusia sebagai objek dan materi sebagai keseluruhan manusia,
dan idealisme, yang dikembangkan Hegel, yang memandang
manusia sebagai subjek kesadaran dengan terlalu meremehkan
eksistensi yang kongkret manusia, mengutamakan idea yang
sifatnya umum, serta menjunjung aspek kesadaran yang sangat
berlebihan sehingga seluruh manusia tergantung dari berpikir.%
Kaitannya dengan pendidikan, sebagaimana yang disimpulkan
oleh van Cleve Morri, bahwasanya eksistensialisme tidak
menghendaki adanya aturan-aturan pendidikan dalam segala
bentuk. Oleh sebab itu, eksistensialisme dalam hal ini menolak
adanya bentuk-bentuk pendidikan sebagaimana yang ada
sekarang, terutama bentuk hegemonik dan dominasi yang sangat
membelenggu kreativitas dan nalar kritis anak didik.

Dari ketiga aliran pendidikan inilah konsep pendidikan
humanis melahirkan pola filsafat pendidikan yang dianggap
membebaskan sebagai jalan untuk menanggulangi dehumanisasi
dalam pendidikan.?

Ahmad Samawi, Perspektif Filsafat tentang Dialektika Paradigmatik
dalam Pendidikan, FIP IKIP Malang No. 27, th. 1 Januari 2000, him. 5 dan 8.

2! Firdaus M. Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial, Paulo Freire,
Y.B. Mangunwijaya (Yogyakarta: Logung Pustaka, t.t), him. 32-33.

% Tetapi bila dilihat dari pelopor pendidikan pembebasan sendiri, yaitu
Paulo Freire, secara filosofis dalam konsep pendidikan pembebasan terdapat lima
jaringan filosofis yang terkolaborasi dalam ide-ide pendidikan humanis tersebut.
Kelima jaringan filosofis tersebut antara lain yaitu (a) Personalisme, (b)
Eksistensialisme, (c) Fenomenologi, (d) Marxisme, dan (e) Kristianitas. Lebih



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 168

3. Kurikulum Pendidikan Humanis

Kurikulum dalam pengertian luas merupakan segala
kegiatan yang dirancang oleh lembaga pendidikan, yang
disajikan untuk mencapai tujuan pendidikan. Menurut pengertian
ini, segala pengalaman yang dialami peserta didik adalah
termasuk kurikulum, karena kurikulum tidak terbatas hanya pada
pengalaman, ruang dan tempat tertentu tetapi pada setiap
pelajaran yang berlangsung. Hal ini diperkuat oleh Harold B.
Alberty dan Elsie J. Alberty, yang dikutip Ahmad Tafsir bahwa
kurikulum adalah semua aktivitas atau kegiatan yang dilakukan
oleh peserta didik sesuai dengan peraturan-peraturan.”®

Kurikulum dapat dipandang sebagai suatu rancangan
pendidikan. Sebagai suatu rancangan, kurikulum menentukan
pelaksanaan dan hasil pendidikan. Kita ketahui bahwa
pendidikan mempersiapkan generasi muda untuk terjun ke
lingkungan masyarakat. Pendidikan bukan hanya untuk
pendidikan, tetapi memberi bekal pengetahuan, keterampilan
serta nilai-nilai hidup, bekerja dan mencapai perkembangan
lebih lanjut di masyarakat. Anak-anak berasal dari masyarakat
mendapatkan pendidikan baik formal maupun informal dalam
lingkungan masyarakat, dan diarahkan bagi kehidupan
masyarakat pula. Kehidupan masyarakat, dengan segala
karakteristiknya dan kekayaan budayanya, menjadi landasan dan
sekaligus acuan bagi pendidikan.?*

Ada beberapa macam model konsep kurikulum yang
diaplikasikan dalam proses pendidikan yang salah satunya
adalah kurikulum humanistik. Kurikulum ini dikembangkan oleh
para ahli pendidikan humanistik. Kurikulum ini berdasarkan
konsep aliran pendidikan pribadi (personalized education) yaitu
John Dewey (progressive education) dan JJ. Rousseau
(romantic education). Aliran ini lebih memberikan tempat utama
kepada siswa. Mereka bertolak dari asumsi bahwa anak atau
siswa adalah yang pertama dan utama dalam pendidikan. la
adalah subjek yang menjadi pusat kegiatan pendidikan. Mereka
percaya bahwa siswa mempunyai potensi, punya kemampuan,
dan kekuatan untuk berkembang. Para pendidik humanis juga

jelasnya bisa dilihat dalam Firdaus M. Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas Sosial,
Paulo Freire, Y.B. Mangunwijaya, Yogyakarta: Logung Pustaka, him. 32-41.
ZAhmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam (Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 1994), him. 52.
*Nana Syaodih Sukmadinata, Pengembangan Kurikulum Teori dan
Praktek (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2002), him. 58.



169 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

berpegang pada konsep Gestalt,”® bahwa individu atau anak
merupakan satu kesatuan yang menyeluruh. Pendidikan
diarahkan kepada membina manusia yang utuh bukan saja segi
fisik dan intelektual, tetapi juga segi sosial dan afektif (emosi,
sikap, perasaan, nilai, dan lain-lain).

Pandangan mereka berkembang sebagai reaksi terhadap
pendidikan yang lebih menekankan segi intelektual dengan aktor
utamanya dipegang oleh guru. Pendidikan humanistik
menekankan peranan peserta didik, dan merupakan suatu upaya
menciptakan situasi yang permisif, rileks, dan akrab. Berkat
situasi tersebut anak didik bisa mengembangkan segala potensi
yang dimilikinya. Tugas guru adalah menciptakan situasi yang
permisif dan mendorong anak didik untuk mencari dan
mengembangkan pemecahan sendiri.

John Dewey mengatakan bahwa ada tiga butir pokok
yang harus diperhatikan dalam mengembangkan sebuah
kurikulum di segala tingkat. Pertama, hakikat dan kebutuhan
siswa-siswa. Kedua, hakikat dan kebutuhan masyarakat di mana
para peserta didik merupakan bagian dari masyarakat tersebut.
Ketiga, masalah pokok yang digumuli peserta didik untuk
mengembangkan diri sebagai pribadi yang matang dan mampu
menjalin hubungan yang baik dengan masyarakat.?

Pendidikan mereka lebih menekankan bagaimana
mengajar atau memotivasi peserta didik merasakan atau bersikap
terhadap lingkungan. Karena salah satu tujuan dari pengajaran
ini adalah untuk memperluas kesadaran diri dan mengurangi
kerenggangan (distiance) dan keterasingan (alienasi) dari
lingkungan masyarakatnya.*’

Kurikulum humanistik sendiri mempunyai beberapa
karakterisrik, berkenaan dengan tujuan, metode, organisasi isi,
dan evaluasi. Menurut para humanis, kurikulum berfungsi
menyediakan pengalaman (pengetahuan) berharga untuk
membantu memperlancar perkembangan pribadi peserta didik.
Bagi mereka tujuan pendidikan adalah proses perkembangan
pribadi yang dinamis yang diarahkan pada pertumbuhan,
integritas, dan otonomi kepribadian, serta sikap yang sehat
terhadap diri sendiri, orang lain, maupun saat belajar. Semua itu
merupakan bagian dari cita-cita perkembangan manusia yang

#Sebuah teori yang dikembangkan oleh ahli psikolog antara lain Kohler
(1925), Koffka (1935), dan Wertheimer (1945). Lebih lengkapnya lihat Muhaimin
dkk, 1996, Strategi Belajar Mengajar, (Surabaya: CV. Citra Media), him. 35-39.

®Firdaus M. Yunus, Pendidikan Berbasis Realitas..., him. 110.

“’Nana Syaodih Sukmadinata, Pengembangan Kurikulum..., him. 86-87.



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 170

teraktualisasi dalam dirinya (self actualizing person). Seseorang
yang telah mampu mengaktualisasikan dirinya adalah orang
yang telah mencapai keseimbangan (harmoni) perkembangan
seluruh aspek pribadinya, baik aspek kognitif, estetika, maupun
moral. Seseorang dapat bekerja dengan baik apabila memiliki
karakter yang baik pula.

Kurikulum humanistik menuntut hubungan emosional
yang baik antara guru peserta didik. Guru, selain harus mampu
menciptakan hubungan yang hangat dengan peserta didik, juga
mampu menjadi sumber inspirasi terciptanya keharmonisan
tersebut. la harus mampu memberikan materi yang menarik dan
mampu menciptakan suasana yang memperlancar proses belajar.
Guru harus mampu memberikan motivasi kepada peserta didik
atas dasar saling percaya. Peran mengajar bukan saja dilakukan
oleh guru, tetapi juga oleh peserta didik (murid). Guru tidak
memaksakan sesuatu yang tidak disukai peserta didik.

Sesuai dengan prinsip yang dianut, kurikulum humanistik
menekankan integrasi, yaitu kesatuan prilaku bukan saja yang
bersifat intelektual (kognitif) tetapi juga emosional dan tindakan
(psikomotorik). Kurikulum humanistik juga menekankan secara
komprehensif  (keseluruhan).  Kurikulum harus mampu
memberikan pengalaman yang menyeluruh, bukan pengalaman
yang terpenggal-penggal (parsial).

Dalam evaluasi, kurikulum humanistik berbeda dengan
yang biasa. Model ini lebih mengutamakan proses daripada
hasil. Kalau kurikulum yang biasa digunakan terutama subjek
akademis mempunyai kriteria pencapaian, maka dalam
kurikulum humanistik ini tidak ada kriteria tertentu. Sasaran dari
kurikulum ini adalah perkembangan anak supaya menjadi
manusia yang lebih terbuka (open ended) dan mandiri di dalam
menciptakan Kkreativitas dan aktivitas. Kegiatan yang dilakukan
para pendidik hendaknya bermanfaat bagi peserta didik.
Kegiatan yang baik adalah yang memberikan pengalaman yang
akan membantu peserta didik dalam memperluas kesadaran akan
dirinya dan orang lain, serta dapat mengembangkan potensi-
potensi yang dimilikinya. Penilaiannya bersifat subjetif, baik
dari guru maupun para peserta didik.?®

B1hid, him. 90-91.



171 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

Penutup

Konsep pendidikan humanis sebagai upaya memperbaiki
sistem pendidikan yang selama ini masih kurang begitu
mengedepankan potensi dan nilai-nilai  kemanusiaan, dengan
mengacu pada tiga aliran pendidikan yang berkembang sebelumnya,
yaitu  progresivisme, konstruktivisme, dan eksistensialisme.
Pendidikan humanis adalah sebuah proses penyadaran yang terarah
sekaligus memproduksi suatu pembebasan yang dinamis sehingga
tercipta iklim kemanusiaan yang Kritis-progresif-inovatif secara utuh
(conscientizacao) dengan mengedepankan pola pendekatan dialogis,
reflektif, dan ekspresif di antara pendidik-peserta didik, dan
lingkungannya (problem possing education). Disini pendidik-peserta
didik ditempatkan dalam posisi egaliter, yaitu belajar bersama
(learning together) yang sama sekali tidak menimbulkan kontradiksi.
Keduanya berinteraksi dalam memberikan informasi pengetahuan
secara horizontal tanpa adanya perendahan martabat salah satunya.
Karena pendidik hanyalah fasilitator dan partner dalam proses
pendidikan dalam rangka mencapai sebuah penyadaran diri sebagai
manusia yang mempunyai potensi.

Adapun  dalam  pengembangan  kurikulum  perlu
memperhatikan beberapa hal agar tujuan pendidikan tercapai secara
optimal, yaitu hakikat dan kebutuhan siswa serta hakikat dan
kebutuhan pokok di masyarakatnya, sehingga ilmu yang
dipelajarinya dapat terinternalisasi dalam diri peserta didik tanpa
adanya kesenjangan (alienasi) antara pengetahuan dengan
lingkungannya.

Islam menggambarkan manusia sebagai sebaik-baik ciptaan
yang diberi mandat menjadi khalifah di bumi sekaligus Abdullah.
Untuk melaksanakan amanat tersebut, Tuhan memberi potensi dalam
dirinya yang berupa potensi ruhani yang meliputi fitrah ketuhanan,
akal, dan qalb, disamping itu juga mempunyai potensi fisik yang
berupa panca indera. Karena secara kategoris manusia adalah
makhluk biologis (al basyar), psikis-spiritual (al insan), dan sosial
(khalifatullah fil ardl). Fitrah adalah potensi manusia yang secara
kodrati cenderung kepada kebaikan dan kebenaran (hanif), berupa
kesadaran ketuhanan dan moral. Peran pendidikan diperlukan dalam
mengarahkan, membina, dan mengembangkan fitrah tersebut secara
baik dan benar. Upaya yang akan menjadikan manusia menjadi
manusia sejati, Yyaitu manusia yang berpikir kritis dalam
merefleksikan pengetahuannya, berketuhanan, bertauhid, dan
memiliki komitmen untuk selalu menegakkan nilai-nilai ilahiyat.
Sehingga terbentuk pribadi-pribadi manusia yang berakhlak mulia
yang melahirkan sikap komitmen pada kebenaran, keadilan,



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 172

kesucian, cinta dan kasih sayang sesama, yang termanifestasikan
dalam hidup sehari-hari (saleh individual dan sosial).

Adapun pendidikan humanis dalam perspektif Islam untuk
mengembangkan aspek-aspek kemanusiaan (biologis, psikis-
spiritual, dan sosial) yang bertolak pada konsep tauhid (God of
unity), fitrah ketuhanan sebagai salah satu potensi ruhani manusia.
Dalam pandangan tauhid, manusia adalah makhluk yang bebas dan
merdeka yang sadar akan eksistensinya, bahwa manusia adalah ‘abd
yang berstatus sama di hadapan Tuhan, yang membedakan hanyalah
ketakwaannya. Untuk itu, Islam sangat menentang sistem kerahiban
(priesthood, rabbihood) dan salah satu program tauhid ialah
membebaskan manusia dari kungkungan dan belenggu pranata
keagamaan  (ecclesiastical hierarchy). Kesadaran terhadap
eksistensinya akan menciptakan tiga pola hubungan fungsional yang
harmonis (Tri Hita Krana), yaitu hubungan keberagamaan, antara
manusia dengan Tuhan (aspek teologis); hubungan kebersamaan,
antara manusia dengan sesamanya (aspek antropo-sosiologis); dan
hubungan manusia dengan alam (aspek kosmologis). Ketiga pola
tersebut, akan melahirkan suatu prinsip hidup yang integratif,
seimbang, egaliter, kebebasan, keutamaan, dan rahmatan lil alamin.

Sebagai implementasi dari konsep pendidikan humanis,
pendidik harus menjadi qudwah atau teladan yang baik, dengan
mengedepankan cinta dan kasih sayang dalam proses belajar.
Kualitas interaksi pendidik-peserta didik sangat berpengaruh kuat
dalam membentuk prilaku dan prestasi para peserta didik. Untuk itu,
pendidik harus mampu memunculkan rasa empati terhadap peserta
didiknya, mengakui konsep diri siswa baik yang positif maupun yang
negatif untuk selanjutnya mampu memberi motivasi, menumbuhkan
sikap toleransi, memposisikan dirinya sebagai fasilitator,
menciptakan suasana belajar dialogis, mampu mengkombinasikan
antara perasaan (keinginan peserta didik) dengan bahan pengajaran,
dan guru dengan segala kerendahan hati dituntut transparan atas
segala kekurangan. Sehingga tercipta pola interaksi ways traffic
communication (pola komunikasi multi-arah) antara pendidik-peserta
didik..



173 Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 157-174

Daftar Pustaka

Achmadi. 1992. Islam sebagai Paradigma Ilmu Pendidikan,
Yogyakarta: Aditya Media.

, 2005. Ideologi Pendidikan Islam,Paradigma
Humanisme Teosentris, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Djumransjah. 2004. Pengantar Filsafat Pendidikan, Malang:
Bayumedia Publishing.

Dakhiri, Muh. Hanif. 2000. Paulo Freire, Islam dan Pembebasan,
Jakarta: Jembatan dan Pena.

Dewantara, Ki Hajar. 1962. Pendidikan I, Yogyakarta: t.p.
Darajat, Zakiah. 1996. Ilmu Pendidikan Islam,Jakarta: Bumi Aksara.

Freire, Paulo. 1972. Pendidikan Kaum Tertindas, terj. Tim Redaksi
Asosiasi Pemandu Latihan, 1991. Yogyakarta: LP3ES.

Ensiklopedi Islam untuk Pelajar, Jilid 6. 2001. Jakarta: Ictiar Baru
van Hove.

, Ilra Shor dan Paulo. 1987. Menjadi Guru yang
Merdeka, Petikan Pengalaman, terjemahan A. Nashir
Budhiman. 2001. Yogyakarta: LKIS.

, 2002. Politik Pendidikan,Kebudayaan, Kekuasaan,
dan Pembebasan, (terj.) Agung Prihantoro dan Fuad Arif
Fudiyartanto, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

, 2003. Pendidikan yang Membebaskan, Pendidikan
yang Memanusiakan, dalam Menggugat Pendidikan
Fundamentalis, Konservatif, Liberal, dan Anarkhis,
penyunting dan terjemahan Omi Intan Naomi, Bandung:
Pustaka Pelajar.

Indar, Djumberansjah, 1994, Filsafat Pendidikan, Surabaya: PT.
Krya Abditama

Ibrahim, Sulaeman. 2000. Pendidikan Sebagai Imperialisme dalam
Merombak Pola Pikir Intelektualisme  Muslim,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Kartono, Kartini. 1992. Pengantar Ilmu Pendidikan: Apakah
Pendidikan Masih Diperlukan, Bandung: Mandar Maju.

Ma’arif et. al, A. Syafi’i. 1991. Pendidikan Islam sebagai
Paradigma Pembebasan, dalam Pendidikan Islam di
Indonesia antara Cita dan Fakta, Yogyakarta: PT. Tiara
Wacana.



Konsep Pendidikan Humanis dalam Perspektif Islam — Arif Wahyudi 174

Prambudiyono, Reformasi: Empat Aspek Budaya Nasional dalam
Dunia Pendidikan, MPA 145/Oktober 1998.

Samawi, Ahmad. 2000. Perspektif Filsafat tentang Dialektika
Paradigmatik dalam Pendidikan, FIP IKIP Malang No.
27, th. 1 Januari 2000.

Smith, William A., 2001, Conscientizacao, ujuan Pendidikan Paulo
Freire, Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Sukmadinata, Nana Syaodih. 2002. Pengembangan Kurikulum Teori
dan Praktek, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Tafsir, Ahmad. 2001. llmu Pendidikan dalam Perspektif Islam,
Bandung: Rosdakarya.

Tafsir, Ahmad. 1994. Illmu Pendidikan dalam Perspektif
Islam,Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H.A.R. 2000. Paradigma Baru Pendidikan Nasional, Jakarta:
PT Rineka Cipta.

, 2005. Manifesto Pendidikan Nasional, Tinjauan dari
Perspektif Postmodernisme dan Studi Kultural, Jakarta:
Penerbit Buku Kompas.

Undang-undang RI No. 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan
Nasiononal,diperbanyak oleh Penerbit Citra Umbara
Bandung.

Yunus, Firdaus M., t.t. Pendidikan Berbasis Realitas Sosial, Paulo
Freire, Y.B. Mangunwijaya. Yogyakarta: Logung
Pustaka.



