
© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

43

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

MUKODI

Revitalisasi Islam Nusantara di Era Digital: 
Antara Harapan dan Kenyataan

ABSTRAKSI: Artikel ini – dengan menggunakan pendekatan kualitatif, metode historis, tinjauan literatur, dan analisis deskriptif 
– bertujuan untuk merekonstruksi wajah Islam Nusantara di era digital. Wajah santun Islam yang selama ini ditampilkan, 
dijaga, dirawat, dan ditumbuhkembangkan oleh para “Salafussholih”, seperti Wali Songo, Ulama, Kyai Kampung, Santri, dan 
Komunitas Moderat, menjadi tercoreng oleh ulah sebagian kecil pemeluk Islam radikal. Padahal, apa yang ditampilkan Islam 
radikal senyatanya bukanlah gambaran Islam Nusantara (Indonesia) itu sendiri. Arena kontestasi Islam radikal yang diekspos 
sedemikian rupa, baik melalui surat kabar, televisi, media sosial, maupun dunia maya seperti Website, Blogger, Twitter, Face Book, 
AhatsApp, pada hakikatnya menjadi kunci eksistensi kelompok mereka. Ada tiga hal yang ditemukan dalam kajian ini. Pertama, 
Konstruksi Islam Nusantara sebagai Rumah Besar Islam di Indonesia, yang dipraktekkan melalui akulturasi kebudayaan lokal 
dan Islam, di antaranya melalui tradisi ziarah kubur, tradisi tahlilan, tradisi wiridan, tradisi kenduri atau slametan, tradisi 
barjanzi, tradisi Peringatan Hari Besar Islam, dan tradisi silaturrahmi. Kedua, Kontestasi Wajah Baru Islam Nusantara di 
Dunia Maya, yang dapat diformat melalui empat model: Islam Nusantara virtual tanpa identitas, Islam Nusantara virtual 
berbasis swadaya pesantren, Islam Nusantara virtual berbasis komunitas, dan Islam Nusantara virtual berbasis NU (Nahdlatul 
Ulama). Ketiga, Reposisi Ulama Masa Kini sebagai Penggerak Islam Nusantara, yang ditandai dengan adanya ekspos fakto atas 
aktivitas Kyai yang “maslahah” atau bermanfaat bagi umat Islam di dunia maya. 
KATA KUNCI: Islam Nusantara Virtual; Insklusivisme Islam; Reposisi Ulama.

ABSTRACT: “Revitalizing Archipelagic Islam in the Digital Age: Between Hope and Reality”. �is article – using a qualitative 
approach, historical methods, literature review, and descriptive analysis – aims to reconstruct the face of Archipelagic Islam in the 
digital age. �e polite faces of Islam that have been displayed, guarded, cared for and developed by the “Salafussholihs”, such as Nine 
Saints, Islamic Scholars, Kampung Clerics, Islamic Boarding School Students, and Moderate Community, have been tarnished 
by the actions of a small part of radical Muslims. In fact, what is shown by radical Islam is actually not a picture of Archipelagic 
(Indonesian) Islam itself. Arena of radical Islamic contestation that is exposed in such a way, whether through newspapers, television, 
social media, or cyberspace such as Website, Blogger, Twitter, Face Book, AhatsApp, is essentially the key to their group’s existence. 
�ere are three things found in this study. Firstly, the Construction of the Archipelagic Islam as a Large Islamic House in Indonesia, 
which is practiced through local and Islamic cultural acculturation, including through the grave pilgrimage tradition, “tahlilan” 
tradition, “wiridan” tradition, “kenduri” tradition or “slametan”, the “barjanzi” tradition, the commemoration of Islamic holidays, 
and the tradition of “silaturrahmi”. Secondly, the Contestation of the New Face of Archipelagic Islam in Cyberspace, that can be 
formatted through four models: a virtual Archipelagic Islam without identity, a virtual Archipelagic Islam based on Islamic 
boarding school, a virtual Archipelagic Islam based on a community, and a virtual Archipelagic Islam based on NU (Nahdlatul 
Ulama). �irdly, Repositioning of the Islamic Scholars as the Activator of Archipelagic Islam, one of which is marked by factual 
exposure to the activities of the Clerics which is “maslahah” or bene�cial for the Islamic communities in cyberspace.
KEY WORD: Virtual Archipelagic Islam; Islamic Inclusivism; Repositioning of Islamic Scholars.

About the Author: Dr. Mukodi adalah Dosen Senior di STKIP PGRI (Sekolah Tinggi Keguruan dan Ilmu Pendidikan, 
Persatuan Guru Republik Indonesia) di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia. Untuk kepentingan akademik, Penulis bisa dihubungi 
dengan alamat emel: mukodi@yahoo.com 

Suggested Citation: Mukodi. (2020). “Revitalisasi Islam Nusantara di Era Digital: Antara Harapan dan Kenyataan” in 
INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia, Volume 5(1), February, pp.43-54. Bandung, West Java, 
Indonesia: Minda Masagi Press owned by ASPENSI, with ISSN 2443-1776 (print) and ISSN 2657-0491 (online). 

Article Timeline: Accepted (October 28, 2019); Revised (December 27, 2019); and Published (February 28, 2020).



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

44

MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

PENDAHULUAN
Sejatinya, Islam Nusantara bukanlah 

sesuatu yang baru. Penebalan kata 
“Nusantara” yang dikawinkan dengan 
“Islam”, bukan hanya menegaskan 
nama, melainkan juga karakter untuk 
menunjukkan corak atau warna dari 
sebuah entitas yang heterogen. Keragaman 
sebagai salah satu tipologi, Islam 
Nusantara adalah buah dari pergumulan 
panjang antara agama dan budaya, 
antara teks dengan konteks yang saling 
melengkapi satu sama lain, sehingga 
menelurkan Islam yang ramah, inklusif, 
dan �eksibel (Mustofa, 2015:405; 
Hidayatullah, 2019; dan Huda, 2019). 

Eksistensi Islam Nusantara menemukan 
momentum tatkala dunia Islam sedang 
bergejolak. Pertikaian, peperangan, 
anarkisme, terorisme, dan radikalisme 
yang mengatasnamakan Islam semakin 
menjadi-jadi. Indonesia, sebagai negara-
bangsa yang penduduknya beragama Islam 
terbesar di dunia, menawarkan Islam 
Nusantara sebagai solusi atas pelbagai 
problema yang ada. Keramahan Islam 
Nusantara (Indonesia) atas kebudayaan 
setempat, yang terpraktekkan sejak 
kelahiran Islam di Nusantara, menjadi 
bukti nyata bahwa Indonesia dapat 
dijadikan model dalam keberagamaan 
dunia (Abdullah, 2016; Faiqah & 
Pransiska, 2018; and Hidayatullah, 2019).

Riak-riak kecil aksi terorisme di 
Indonesia belakangan ini diyakini tidak 
berurat-akar dari dalam. Melainkan hasil 
interaksi, gesekan kebudayaan, serta faham 
agama dari luar Indonesia. Hal ini pun 
dikuatkan oleh pendapat Ketua PB NU 
(Pengurus Besar Nahdlatul Ulama), Said 
Agil Siraj, sebagaimana dikutip dalam Edi 
Susanto & Moh Mashur Abadi (2015), 
yang menyatakan sebagai berikut:

Islam in Indonesia has no radical root. �e rising 
of radicalism and terrorism in Indonesia is the 
result of religious culture adopted from abroad. 
Radical Islam in Indonesia is an imported 
product, and then distributed inside the country. 
�e global communication technology makes 
people easily absorbs foreign ideas from abroad 
and this absorption triggered a new model, 
which is struggling to gives a new meaning for 
Islamic teachings and it’s practices (Susanto & 
Abadi, 2015:195).

Terjemahan:

Islam di Indonesia tidak memiliki akar 
radikal. Munculnya radikalisme dan terorisme 
di Indonesia adalah hasil dari budaya agama 
yang diadopsi dari luar negeri. Islam radikal 
di Indonesia adalah produk impor, dan 
kemudian didistribusikan di dalam negeri. 
Teknologi komunikasi global membuat orang 
mudah menyerap ide-ide asing dari luar negeri 
dan penyerapan ini memicu model baru, 
yang sedang berjuang untuk memberikan 
makna baru bagi ajaran Islam dan praktek-
prakteknya. 

Dalam konteks itulah artikel 
ini ingin mendudukkan Islam ala 
Indonesia, atau Islam Nusantara, sebagai 
jawaban, sekaligus tawaran konkrit, 
bagi dunia Islam atas praktek-praktek 
Islam yang inklusif dan akomodatif 
terhadap kearifan budaya lokal tanpa 
meninggalkan esensi ke-Islam-annya. 
Dengan menggunakan pendekatan 
kualitatif, metode historis, tinjauan 
literatur, dan analisis deskriptif 
(Somantri, 2005; Sjamsuddin, 2007; 
dan Zed, 2008), kajian artikel ini 
difokuskan pada: (1) Konstruksi Islam 
Nusantara sebagai Rumah Besar Islam 
Indonesia; (2) Kontestasi Wajah Baru 
Islam Nusantara di Dunia Maya; serta 
(3) Reposisioning Ulama Masa Kini 
sebagai Penggerak Islam Nusantara.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konstruksi Islam Nusantara sebagai 

Rumah Besar Islam Indonesia. Sebelum 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

45

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

menjelaskan konstruksi Islam Nusantara 
secara mendalam, akan dijelaskan de�nisi 
Islam Nusantara terlebih dahulu. “Islam 
Nusantara”, secara har�ah, merupakan 
gabungan dari dua kata, yakni: Islam 
dan Nusantara. Islam merujuk pada 
agama luhur yang dibawa oleh Nabi 
Muhammad SAW (Salallahu Alaihi 
Wassalam), yang lahir di Mekkah. Dalam 
perkembangannya, agama Islam meluas 
ke segala penjuru dunia. Sedangkan 
Nusantara adalah wilayah atau kawasan 
yang merujuk pada Indonesia dan 
sekitarnya di Asia Tenggara. Akan tetapi, 
tidak mencakup secara keseluruhan, 
karena tidak semua Asia Tenggara 
dimasuki Islam atau dialiri oleh fondasi 
Islam (TP-JNM, 2014:3; Arif, 2017; dan 
Hermawan & Jati, 2019).

Dengan kata lain, Islam Nusantara 
adalah Islam yang memiliki karakter 
dan bercorak Nusantara, yang 
mengakomodasi tradisi-tradisi dan alam 
pikiran orang Nusantara, dengan tetap 
dan berangkat dari titik pijak Islam 
(TP-JNM, 2014:4; Qamar, 2015; dan 
Hermawan & Jati, 2019).

Senada dengan hal itu, Mujamil 
Qamar (2015), dan sarjana lainnya, 
memberi penekanan bahwa Islam 
Nusantara sesungguhnya merupakan 
model pemikiran, pemahaman, dan 
pengamalan ajaran-ajaran Islam yang 
dikemas, baik melalui budaya maupun 
tradisi yang berkembang di wilayah Asia 
Tenggara. Bentuk, perwujudan, dan 
ekspresi Islam Nusantara bisa bermacam-
macam, karena didalamnya tidak 
mengandaikan satu ketunggalan, tetapi 
memiliki karakter dan corak yang dapat 
mempersamakan. Dengan demikian, 
pewajahan Islam Nusantara pun dapat 
direpresentasikan oleh ratusan organisasi 

keagamaan, yang tetap mengakomodasi 
adat, tradisi, dan budaya lokal, tanpa 
meninggalkan esensi ke-Islam-an itu 
sendiri (Qamar, 2015:202; Bilfagih, 
2016; dan Luth�, 2016).

Dalam perjalanannya, Islam Nusantara 
disemai dan ditumbuh-kembangkan secara 
alamiah oleh NU (Nahdhatul Ulama)1. 
Bahkan, Muktamar NU ke-33, pada 
tanggal 1-5 Agustus 2015, di Jombang, 
Jawa Timur pun mengusung Islam 
Nusantara sebagai grand theme, yakni: 
“Meneguhkan Islam Nusantara untuk 
Membangun Peradaban Indonesia dan 
Dunia”.2 

Menarik untuk dicermati, selanjutnya, 
adalah bagaimana konstruksi Islam 
Nusantara itu dibangun? Konstruksi 
pilar-pilar bangunan Islam Nusantara, 
sesungguhnya, berdimensi kultural. 
Praktek dan aktivitasnya bersifat 
akomodatif dengan adat-istiadat dan 
budaya lokal setempat, tentunya tanpa 
meninggalkan esensi nilai-nilai ke-Islam-
an (Bilfagih, 2016; Luth�, 2016; dan 
Futaqi, 2019). 

Setidaknya ada delapan bangunan 
material Islam Nusantara, yang 
dipraktekkan di akar rumput, atau grass 
root, selama ini, yakni: Tradisi Ziarah 

1Harus diakui bahwa banyak juga organisasi lain, di 
luar NU (Nahdlatul Ulama), yang acapkali mempraktekkan 
amalan-amalan Islam Nusantara secara turun-temurun, 
walau tidak pernah menyebutkan identitas Islam Nusantara 
itu sendiri. Lihat, misalnya, kajian yang dilakukan oleh A.S. 
Sunarto (2013); Tuti Munfaridah (2017); dan Tri Wahyudi 
Ramdhan (2018).

2Tema ini diambil oleh Panitia Muktamar NU 
(Nahdlatul Ulama) ke-33 di Jombang, Jawa Timur, yang 
mengundang pro dan kontra, baik di internal ke-Panitia-an 
Muktamar maupun di eksternal ke-Panitia-an (warga NU, 
simpatisan, dan organisasi di luar NU). Namun, Panitia 
Muktamar NU, akhirnya, dapat meyakinkan bahwa Islam 
Nusantara dapat menjadi perekat, sekaligus tawaran solutif 
atas problem keagamaan (Islam) yang terjadi belakangan ini 
di pelbagai belahan dunia. Lihat, misalnya, Yusuf Hana� et 
al. eds. (2016); Hijrian A. Prihantoro (2017); dan Achmad 
Syahid (2019). 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

46

MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Kubur;3 Tradisi Tahlilan;4 Tradisi Wiridan;5 
Tradisi Kenduri atau Slametan;6 Tradisi 
Barjanzi;7 Tradisi Perayaan Hari Besar 
Islam, seperti Mauludan, Ruwahan, 
Rajaban, Nisfu Sya’ban, Isra’ Mi’raj, 
dan Lebaran; Tradisi Menjaga Adat-

3Tradisi XE "Tradisi"  Ziarah Kubur pun berkembang 
subur di Indonesia, khususnya dari kalangan jamaah 
Nahdliyin atau warga NU (Nahdlatul Ulama). Mereka 
mendatangi makam-makam keluarga yang sudah meninggal, 
seperti makam orang tua, kakek-nenek, anak, leluhur, para 
ulama, para wali, dan lain sebagainya, untuk mendoakan atau 
ber-tawassul kepada mereka. Biasanya, waktu yang dipilih 
adalah hari Kamis sore atau hari Jumat pagi. Dipilihnya 
hari Kamis sore atau Jumat pagi, karena hari Jumat adalah 
hari paling mulia (penanggalan tahun Hijriah dimulai 
dari tenggelamnya matahari). Lihat sebagai perbandingan, 
misalnya, Mukodi (2005:82); Jamaluddin (2014); dan M. 
Misbahul Mujib (2016).

4Secara etimologi, Tahlilan berasal dari kata Halla-
Yuhallilu-Tahlilan (pengucapan kalimat Tauhid, memuji). 
Secara terminologi, Tahlil berarti membaca La Ilaha Illallah.  
Dalam arti popular, Tahlil merupakan upacara mendoakan 
ruh yang sudah meninggal. Ada juga Tahlilan disebut 
sebagai upacara mengirim doa atau mendoakan. Selanjutnya, 
lihat Mukodi (2005:83); Ainul Yaqin (2014); dan H.M. 
Zainuddin (2015).

5Wirid XE "Wirid"  adalah bacaan yang diucapkan secara 
rutin. Orang-orang Nahdliyin atau warga NU (Nahdlatul 
Ulama), biasanya, membaca Wiridan setiap usai menjalankan 
shalat fardhu, yaitu membaca istighfar, kalimah-kalimah 
thayibah, dzikir, dan doa-doa secara bersama-sama. Membaca 
Wiridan dipimpin oleh imam shalat dan diikuti oleh para 
makmum di belakangnya, terkadang secara bersamaan, atau 
secara bergantian. Lihat, selanjutnya, M. A�f Ansori (2003); 
M. Muhsin Jamil (2005); dan Mukodi (2005:82).

6Slametan adalah ritual keagamaan, yang awalnya berasal 
dari ajaran Hindu dengan maksud mencari berkah dan 
keselamatan. Oleh para Wali di Jawa, sesajen bukan diminta 
untuk dihilangkan tetapi ditambah jumlahnya, lalu mereka 
diminta mengundang para tetangga dan berdoa bersama-
sama. Maka jadilan acara Selamatan. Baca, misalnya, Mukodi 
(2005 dan 2017); Dedi Mahyudi (2014); Emmi Nur A�fah 
(2015); dan http://khazanah.republika.co.id/berita/dunia-
islam/islam-nusantara/15/07/27/ns5hd4313-alasan-pbnu-
angkat-tema-muktamar-teguhkan-islam-nusantara [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 November 2019].

7Tradisi Barjanzi adalah suatu upacara pembacaan 
risalah perjalanan Nabi Muhammad SAW (Salallahu Alaihi 
Wassalam), yang dilakukan oleh kaum Nadliyin atau warga 
NU (Nahdlatul Ulama) secara bergantian, baik dilakukan di 
rumah, mushalla, maupun di masjid. Biasanya, pembacaan 
risalah Al-Banjanzi lebih intensif dilakukan pada bulan Rabiul 
Awal menjelang peringatan Hari Kelahiran Sang Nabi, yakni 
setiap tanggal 12 Rabiul Awal. Lihat, selanjutnya, Mukodi 
(2005 dan 2017); Hammad Abu Muawiyah As-Sala� (2007); 
dan Anna Rahma Syam, Kasjim Salenda & Wahid Haddade 
(2016).

Istiadat dan Budaya Lokal; serta Tradisi 
Silaturrahmi (cf Ansori, 2003; Jamil, 
2005; Mukodi, 2005 dan 2017; As-Sala�, 
2007; Jamaluddin, 2014; Mahyudi, 2014; 
Yaqin, 2014; A�fah, 2015; Zainuddin, 
2015; Mujib, 2016; dan Syam, Salenda 
& Haddade, 2016). Lebih lanjut dapat 
dilihat pada bagan 1.

Poin terpenting yang harus dipahami 
adalah objek material konstruksi 
bangunan Islam Nusantara, sesungguhnya, 
berasal dari akulturasi budaya Hindu-
Buddha yang telah ada dan berurat-akar di 
masyarakat. Kemudian, Islam datang tidak 
lantas menghapus dan mengganti tradisi, 
adat-istiadat, serta kebudayaan lokal yang 
telah ada, melainkan memberi demensi ke-
Islam-an. Sekadar contoh, Tradisi Sesajen 
yang dipraktekkan dan dibudayakan oleh 
nenek-moyang sejak turun-temurun, 
kemudian disentuh oleh Wali Songo 
(Sembilan) di Jawa menjadi Slametan 
yang transenden dan berdimensi shadaqah 
(Mukodi, 2005 dan 2017; Handoko, 
2013; Junaid, 2013; dan TP-JNM, 2014). 

Akan tetapi, harus diingat bahwa 
Islam Nusantara bukanlah ajaran-ajaran 
Islam yang di-Indonesia-kan atau di-

Bagan 1:
Konstruksi Material Pilar-pilar Islam Nusantara



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

47

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Jawa-kan.8 Melainkan ajaran-ajaran Islam 
yang akomodatif terhadap budaya lokal 
setempat, tanpa meninggalkan esensi ke-
Islam-annya. Dengan demikian, sikap 
akomodatif terhadap kebudayaan itulah 
yang menjadikan Islam Nusantara sebagai 
rumah besar bagi masyarakat Indonesia 
(Mukodi, 2005 dan 2017; TP-JNM, 
2014; Akhiles, 2015; Mustofa, 2015; dan 
Bilfagih, 2016). 

Kontestasi Wajah Baru Islam 
Nusantara di Dunia Maya. Gelombang 
arus informasi dan teknologi atau IT 
(Information Technology) begitu massif. 
Dunia digital seolah menjadi bagian dari 
denyut nadi kehidupan masyarakat dunia 
(Islam) saat ini. Praktis, masyarakat yang 
gagap IT akan menuai keterbelakangan; 
dan masyarakat yang melek IT akan 
menuai kemajuan pengetahuan (TP-JNM, 
2014; Luth�, 2016; dan Sunarso et al., 2018). 

Islam Nusantara pun harus 
dipersiapkan dan didesain sedemikian 
rupa dalam kontestasi di dunia digital. 
Muaranya, agar nilai-nilai Islam Nusantara 
dapat menyebar dan menjalar dalam 
kehidupan masyarakat global. Hal ini 
menjadi penting, mengingat belakangan 
ini wajah Islam acapkali ditampilkan oleh 
sekelompok orang di dunia maya dengan 
begitu garang, bengis, dan ganas.9 Padahal, 
kondisi itu tidak merepresentasikan agama 
(Islam) yang sesungguhnya, yakni Islam 

8Kondisi ini pernah diluruskan oleh K.H. (Kyai Haji) 
Mustofa Bisri atau Gus Mus, yang menjabarkan tentang 
istilah Islam Nusantara. Menurutnya, kata Nusantara itu 
akan salah maksud jika dipahami dalam struktur na’at-man’ut 
(penyifatan), sehingga berarti “Islam yang di-Nusantara-
kan”. Akan tetapi, akan benar bila diletakkan dalam struktur 
idhafah (penunjukan tempat), sehingga berarti “Islam di 
Nusantara”. Lihat, selanjutnya, Edi Akhiles (2015); Saiful 
Mustofa (2015); dan Tau�k Bilfagih (2016). 

9Sebagaimana diketahui bahwa blogger, website, dan situs-
situs di dunia maya yang berbau Islam radikal begitu massif. 
Lihat, misalnya, Iman Fauzi Ghifari (2017); Novita Ayu 
Dewanti (2018); dan Riyan Fadli (2019). 

yang toleran, santun, dan rahmatan lil 
‘alamin, laiknya wajah Islam Nusantara 
itu sendiri (Ghifari, 2017; Mukodi, 2017; 
Munfaridah, 2017; Dewanti, 2018; dan 
Fadli, 2019).

Temuan riset dari disertasi penulis, 
dan sarjana lainnya, mengklasi�kasikan 
pondok pesantren di era modern menjadi 
empat model, yakni: (1) pondok sala�yah; 
(2) pondok khala�yah; (3) pondok 
gabungan sala�yah-khala�yah; dan (4) 
pondok virtual atau pondok pesantren 
dunia maya, yang menjadi dasar pondasi, 
sekaligus alasan rasional atas eksistensi 
Islam Nusantara di dunia maya (cf Falah, 
2014; Mukodi, 2014 dan 2017; dan 
Daryanto, 2017). 

Jika, rating pengunjung pesantren 
virtual di dunia maya dari waktu ke waktu 
semakin meningkat, maka kehadiran Islam 
Nusantara versi virtual pun demikian 
adanya. Fenomena FB (Face Book) milik 
K.H. (Kyai Haji) Musthofa Bisri atau 
Gus Mus, misalnya, tatkala membuat 
status, baik berupa puisi, sajak, atau 
statement yang menyejukkan, bernilai, 
dan bermutu, acapkali disukai (liked) dan 
dilihat (viewed) oleh ribuan penggemarnya 
di dunia maya. Hal ini seolah menjadi 
bukti bahwa masyarakat butuh referensi 
dunia maya yang menyejukkan, dan Islam 
Nusantara pun dapat menjadi bagian dari 
padanya. Lebih-lebih, di tengah gelombang 
informasi yang merangsek masuk kedalam 
bilik-bilik dunia imajiner dan dunia real 
yang tak terbendung lagi (cf Rifa’i, 2009; 
Hamid, 2016; Hasan et al., 2018).

Secara konseptual, eksisistensi Islam 
Nusantara versi virtual atau dunia maya 
dapat direkayasa melalui empat model, 
yakni; (1) Islam Nusantara Virtual Tanpa 
Identitas; (2) Islam Nusantara Virtual 
Berbasis Swadaya Pesantren; (3) Islam 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

48

MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Nusantara Virtual 
Berbasis Komunitas 
Islam Nusantara; dan 
(4) Islam Nusantara 
Virtual Berbasis NU 
atau Nadlatul Ulama. 
Konstruksi bangunan 
Islam Nusantara virtual 
dapat mengikuti pola 
pesantren virtual, yang 
sudah berkembang 
selama ini (TP-JNM, 
2014; Luth�, 2016; dan 
Mukodi, 2017). Lebih 
detail dapat dilihat pada 
bagan 2.

Adapun penjelasan 
dari masing-masing rincian kerangka 
konseptual pada bagan 2 adalah sebagai 
berikut: 

Pertama, Islam Nusantara Virtual Tanpa 
Identitas. Wujudnya merupakan ekspresi 
dan aktualisasi diri setiap individu dalam 
alam kasat mata atau dunia maya. Di 
zona ini, masyarakat global seringkali 
berselancar dalam dunia imajiner, serta 
aktif melakukan aktivitas tanpa sekat 
dan batas teritorial. Sebut saja, misalnya, 
mereka bergiat dalam membuat website; 
blogger, update status via FB (Face Book), 
Twitter, BBM (Black Berry Messenger), WA 
(WhatsApp), Yahoo Mesengger, Lines, dan 
lain sebagainya (Badruzaman et al., 2017; 
Mukodi, 2017; dan Nashrillah, 2018). 

Batasan pengkategorian “Islam 
Nusantara Virtual Tanpa Identitas” pada 
hakikatnya adalah pelbagai produk yang 
dilahirkan di dunia maya, yang bernilai 
Islam, humanis, dan akomodatif terhadap 
kebudayaan lokal, tanpa meninggalkan 
esensi jiwa Islam itu sendiri (TP-JNM, 2014; 
Mukodi, 2017; dan Munfaridah, 2017).

Kedua, Islam Nusantara Virtual Berbasis 

Komunitas. Keberadaannya diprakarsai 
oleh komunitas Islam Nusantara untuk 
masyarakat global. Wujud mereka bisa 
saja berasal dari alumni, pecinta Islam 
Nusantara, LSM (Lembaga Swadaya 
Masyarakat), tokoh masyarakat, atau 
aktivis sosio-agama. Konsep dan materi 
Islam Nusantara virtual pun didesain 
secara mandiri oleh komunitas Islam 
Nusantara secara swadaya (Qamar, 2015; 
Bilfagih, 2016; dan Astuti, 2017). 

Pelbagai materi yang di upload bisa 
pula diambil dari fatwa-fatwa para Kyai 
dan Salafus-Sholih. Selain itu, kajian kitab 
kuning, kisah-kisah bijak orang-orang 
shalih, kajian bahsul masail, dan lain 
sebagainya merupakan deret materi yang 
dapat disajikan di website Islam Nusantara 
virtual (Hamsyah, 2015; Hana� et al. eds., 
2016; dan Fawait, 2019). 

Ketiga, Islam Nusantara Virtual Berbasis 
Swadaya Pesantren. Eksistensinya, pada 
hakikatnya, melengkapi lanskap-lanskap 
ruang kosong alam imajiner yang ada 
selama ini. Melalui “Islam Nusantara 
Virtual Berbasis Swadaya Pesantren”, 
masyarakat diberi menu hidangan – 

Bagan 2:
Skemata Konseptualisasi Inus Virtual



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

49

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

wawasan pengetahuan Islam – yang cepat 
saji, tanpa harus datang kepada sang Kyai 
atau Ustadz secara �sik. Mereka bisa 
berinteraksi melalui media internet tanpa 
batas, yang lebih e�sien, efektif, dan cepat. 
Formatnya, laiknya seperti pesantren virtual, 
hanya saja konten-konten material yang 
disuguhkan di dunia maya berbasis wawasan 
Islam Nusantara (Hana� et al. eds., 2016; 
Mukodi, 2017; dan Halim, 2020).

Keempat, Islam Nusantara Virtual 
Berbasis NU atau Nahdlatul Ulama. Versi 
terakhir ini merupakan konseptualisasi 
Islam Nusantara virtual yang paling ideal. 
Mengapa demikian? Sebab, grand desain 
keberadaannya di-support dan diinisiasi 
langsung oleh NU. Dengan demikian, 
wujud Islam Nusantara virtual versi 
terakhir ini diharapkan dapat hadir secara 
lebih sempurna, sekaligus memenuhi 
ekspektasi masyarakat global (Bilfagih, 
2016; Mukodi, 2017; dan Syahid, 2019). 

Jadi, keempat skemata konsepsi 
Islam Nusantara virtual tersebut di atas 
diharapkan dapat menjadi penyambung 
lidah, sekaligus penyampai pesan-pesan 
Islam yang rahmatan lil ‘alamin di dunia 
maya (digital), sebagaimana praktek-
praktek kehidupan keber-Islam-an di 
Indonesia. Lebih dari itu, keberadaannya 
dapat menjadi penyeimbang atas 
munculnya situs-situs Islam radikal di 
dunia maya (Bilfagih, 2016; Luth�, 2016; 
dan Mukodi, 2017).   

Reposisioning Ulama Masa Kini 
sebagai Penggerak Islam Nusantara. 
Ulama adalah bentuk jama’ dari Âlim, 
yang berarti orang yang mengerti dan 
faham pengetahuan agama. Kumpulan 
para ‘Alim inilah yang disebut dengan 
Ulama. Posisi Ulama di tengah 
masyarakarat, yang mempresentasikan 
pewaris Nabi, mendudukkan diri mereka 

sebagai �gur kharismatik, sekaligus ditaati 
(Bilfagih, 2016; Mukodi, 2017; dan 
Munfaridah, 2017).

Dalam banyak hal, Ulama di Indonesia 
dijadikan refensi, sekaligus model. Mereka 
penjaga keadaban budaya, pencerah 
kegelapan (kedangkalan agama), dan 
penyejuk jiwa yang gersang. Ulama 
pun menjadi kunci wujud nyata Islam 
Nusantara di Indonesia. Tanpa Ulama, 
niscaya Islam Nusantara akan mati. 
Terhimpunnya Ulama dalam wadah 
organisasi keagamaan, seperti NU 
(Nahdlatul Ulama), Muhammadiyyah, 
Nahdlatul Waton (Kebangkitan Bangsa), 
LDII (Lembaga Dakwah Islam Indonesia), 
dan lain sebagainya mempermudah titik 
koordinasi di antara mereka (Qamar, 2015; 
Bilfagih, 2016; dan Munfaridah, 2017).

Sebagai penggerak gerbong Islam 
Nusantara dalam dunia real (pondok 
pesantren, masjid, mushalla, dan langgar), 
Ulama perlu ditampilkan dalam dunia 
maya. Bagi Ulama yang belum terbiasa, 
atau enggan melibatkan diri, berperilaku 
wara’ dalam dunia maya (internet) perlu 
dikondisikan. Sebab, fatwa-fatwa mereka 
dapat dengan mudah didengarkan 
dan dijadikan pijakan bagi masyarakat 
global (Hamid, 2016; Luth�, 2016; dan 
Mukodi, 2017).

Di area inilah, Santri-santri senior di 
lingkaran sang Kyai perlu meng-create 
(mencipta) akun Wibesite, Situs, Blogger, 
WA (WhatsApp), FB (Face Book), dan BBM 
(Black Berry Messanger) sang Kyai. Sang 
Kyai, karena kesibukan kesehariannya 
yakni: mendidik, mengajar, memberi 
fatwa, berceramah, dan beribadah, tidak 
perlu menulis status. Namun, para Santri 
lah yang bertugas menulis, merekam, dan 
meretas ke dunia maya tentang pelbagai 
aktivitas sang Kyai, yang bermanfaat untuk 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

50

MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

masyarakat luas (Mukodi, 2017; Putri, 
2018; dan Sa�tri, Sari & Yuliati, 2019).  

Sekadar contoh, pengajian Gus Mus, 
Habib Lut�, Zakir Abdul Karim Naik, 
Cak Nun, Habib Syech, K.H. (Kyai Haji) 
Maimun Zubair, Gus Nuril, dan Anwar 
Zahid di Youtube ditonton oleh ribuan 
orang di dunia maya. Hal ini menjadi 
bukti nyata bahwa masyarakat global 
membutuhkan petuah-petuah keagamaan 
yang menyejukkan dan bernilai. Di 
ranah inilah Ulama, Islam Nusantara, 
dan komunitas Islam Nusantara dapat 
bermain peran dalam berbagi bidang. 
Praktis, reposisioning Ulama via digital 
mendudukkan diri mereka sebagai pelita 
umat, penebar kebaikan, dan pewaris 
risalah para Nabi (Mas’ud, 2014; Mukodi, 
2017; and Takdir, 2018).

KESIMPULAN10

Wajah baru Islam Nusantara di era 
global ditandai dengan kontestasinya di 

10Sebuah Pengakuan: Artikel ini – sebelum diedit-ulang 
dan dikemas-kini dalam bentuknya sekarang – merupakan 
makalah yang dikirimkan untuk kegiatan SSB (Seminar 
Sambil Berlayar) dari Sorong ke Raja Ampat, di Papua 
Barat, Indonesia, pada tanggal 10-14 Juli 2017, yang 
diselenggarakan oleh ASPENSI (Asosiasi Sarjana Pendidikan 
Sejarah Indonesia) di Bandung bekerjasama dengan UBD 
(Universiti Brunei Darussalam) di Bandar Seri Begawan, 
Negara Brunei Darussalam; serta pernah diterbitkan pula 
dengan judul “Revitalisasi Islam Nusantara di Era Digital” 
dalam Jurnal Penelitian Pendidikan, Vol.9, No.2 [Desember 
2017], hlm.1394-1420, yang tersedia juga secara online di: 
http://ejournal.stkippacitan.ac.id/index.php/jpp/article/
view/158/288. Saya mengucapkan banyak terima kasih 
kepada Pengurus ASPENSI dan Redaksi Jurnal INSANCITA, 
yang telah memberi peluang agar artikel saya ini diterbitkan 
ulang, semata-mata demi kepentingan diseminasi karya 
ilmiah yang lebih luas. Saya juga mengucapkan banyak 
terima kasih kepada Andi Suwirta, M.Hum., Dosen Senior 
di FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, 
Universitas Pendidikan Indonesia) di Bandung, yang telah 
ikut membantu untuk mengedit-ulang artikel ini dengan cara 
memutakhirkan dan memperkaya sumber-sumber rujukan, 
sebagaimana nampak dalam Daftar Pustaka atau Referensi. 
Walau bagaimanapun, semua isi dan interpretasi dalam artikel 
ini tetap menjadi tanggung jawab akademik saya sendiri, dan 
tidak ada hubung-kaitnya dengan segala bantuan yang telah 
diberikan oleh berbagai pihak kepada saya selama ini.

dunia digital. Aktivitas kultural keagamaan 
– ziarah kubur, tradisi tahlilan, tradisi 
wiridan, tradisi kenduri (slametan), tradisi 
al-barjanzi, tradisi HBI (Hari-hari Besar 
Islam), dan tradisi silaturrahmi – yang 
telah, sedang, dan akan berlangsung 
di masyarakat Indonesia merupakan 
bagian dari pilar-pilar Islam Nusantara. 
Penjaga tradisi Islam Nusantara itu adalah 
para Kyai (Ulama), Kyai Kampung, 
Guru Ngaji, Ustadz, Ustadzah, dan lain 
sebagainya. 

Arena kontestasi Islam Nusantara 
diformat melalui versi virtual. Melalui 
Islam Nusantara virtual inilah menjadikan 
Ulama tidak hanya sebagai “pialang 
budaya” (cultural broker), meminjam 
istilah dari Cli�ort Geertz (1976), 
melainkan juga memerankan agen 
perubahan sosial dan produksi simbol 
budaya secara global.11 

Referensi

Abdullah, Anzar. (2016). “Gerakan Radikalisme 
dalam Islam: Perspektif Historis” dalam ADDIN, 
Vol.10, No.1 [Februari], hlm.1-28. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/177446-ID-none.pdf [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 November 2019]. 

A�fah, Emmi Nur. (2015). “Korelasi Konsep Syukur 
dalam Budaya Jawad an Ajaran Islam: Studi Kasus 
Sedekah Bumi di Desa Tegalharjo, Kecamatan 
Trangkil, Kabupaten Pati”. Skripsi Sarjana Tidak 
Diterbitkan. Semarang: Fakultas Ushuluddin, 
UIN [Universitas Islam Negeri] Wali Songo. 
Tersedia secara online juga di: https://core.ac.uk/
reader/45434270 [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 17 November 2019].  

11Pernyataan: Saya, yang bertanda tangan di bawah 
ini, menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa artikel ini 
adalah asli karya akademik saya. Ianya bukan hasil plagiat, 
karena sumber-sumber yang saya kutip dalam pembahasan 
telah dicantumkan secara jelas dan lengkap dalam Daftar 
Pustaka atau Referensi. Saya bersedia diberi sanksi akademik, 
sekiranya apa-apa yang saya nyatakan ini, di kemudian hari, 
tidak sesuai dengan ketentuan yang ada.



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

51

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Fawait, Agus. (2019). “Reinventing Kitab Kuning 
sebagai Warisan Keilmuan Islam Nusantara”. 
Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Bondowoso: 
STAI [Sekolah Tinggi Agama Islam] At-Taqwa. 

Akhiles, Edi. (2015). “Ontran-ontran Islam Nusantara” 
dalam surat kabar Jawa Pos. Surabaya, Jawa Timur, 
Indonesia: 24 Juli.  

Ansori, M. A�f. (2003). Dzikir Demi Kedamaian Jiwa. 
Yogyakarta: Penerbit Pustaka Pelajar.

Arif, Mohammad. (2017). Studi Islam dalam Dinamika 
Global. Kediri, Jawa Timur: STAIN [Sekolah 
Tinggi Agama Islam Negeri] Kediri Press. Tersedia 
secara online juga di: http://repository.iainkediri.
ac.id/28/1/Studi%20Islam%20dalam%20
Dinamika%20%20Global_ganti%20Ukuran.
pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17 
November 2019]. 

As-Sala�, Hammad Abu Muawiyah. (2007). Studi 
Kritis Perayaan Maulid Nabi.  Goa, Sulawesi 
Selatan: Al-Maktabah al-Atsariyah Ma’had Tanwir 
as-Sunnah. 

Astuti, Hanum Jazimah Puji. (2017). “Islam Nusantara: 
Sebuah Argumentasi Beragama dalam Bingkai 
Kultural” dalam INJECT: Interdisciplinary Journal 
of Communication, Vol.2, No.1 [Juni], hlm.27-
52. Tersedia secara online juga di: https://inject.
iainsalatiga.ac.id/index.php/INJECT/article/
viewFile/1320/830 [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 25 November 2019]. 

Badruzaman, Abad et al. (2017). IAIN Tulungagung: 
Membangun Kampus Dakwah dan Peradaban. 
Tulungagung: Penerbit IAIN [Institut Agama 
Islam Negeri] Tulungagung Press. Tersedia secara 
online juga di: http://repo.iain-tulungagung.
ac.id/12109/1/Kampus%20Dakwah%20dan%20
Peradaban.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 25 November 2019].

Bilfagih, Tau�k. (2016). “Islam Nusantara: Strategi 
Kebudayaan NU di Tengah Tantangan Global” 
dalam JURNAL AQLAM: Journal of Islam and 
Plurality, Vol.2, No.1 [Desember], hlm.53-67. 
Tersedia secara online juga di: https://media.neliti.
com/media/publications/240921-islam-nusantara-
strategi-kebudayaan-nu-d-f3726cdf.pdf [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17 November 2019].  

Daryanto, Mahbub. (2017). “Studi Kebijakan 
Pengembangan Pondok Pesantren: Evaluasi 
Kebijakan di Provinsi Jambi”. Disertasi Doktor 
Tidak Diterbitkan. Yogyakarta: PPs UIN [Program 
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri] Sunan 
Kalijaga. Tersedia secara online pula di: http://
digilib.uin-suka.ac.id/28562/1/FAILE%201.pdf 
[diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25 
November 2019].    

Dewanti, Novita Ayu. (2018). “Gerakan Bersama 
Melawan Radikalisme Dunia Maya” dalam Jalan 

Damai, pada 12 Februari. Tersedia secara online 
juga di: https://jalandamai.net/gerakan-bersama-
melawan-radikalisme-dunia-maya.html [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].

Fadli, Riyan. (2019). “Kontra Radikalisme Agama 
di Dunia Maya: Studi Analisis Portal Online 
Organisasi Islam dan Pemerintah”. Skripsi Sarjana 
Tidak Diterbitkan. Semarang: Fakultas Ushuluddin 
& Humaniora, UIN [Universitas Islam Negeri] 
Walisongo. Tersedia secara online juga di: http://
eprints.walisongo.ac.id/9940/1/Skripsi [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 5 Januari 2020].    

Faiqah, Nurul & Toni Pransiska. (2018). “Radikalisme 
Islam Vs Moderasi Islam: Upaya Membangun 
Wajah Islam Indonesia yang Damai” dalam AL-
FIKRA: Jurnal Ilmiah Keislaman, Vol.17, No.1 
[Januari-Juni], hlm.33-60. 

Falah, Silvia. (2014). “Modernisasi Sistem Pendidikan 
Pondok Pesantren: Studi Kasus di Yayasan 
Pondok Modern Al-Rifaie Gondanglegi Malang”. 
Tesis Magister Tidak Diterbitkan. Malang: PPs 
UIN [Program Pascasarjana, Universitas Islam 
Negeri] Maulana Malik Ibrahim. Tersedia 
secara online pula di: http://etheses.uin-malang.
ac.id/9004/1/10770021.pdf [diakses di Pacitan, 
Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].  

Futaqi, Sauqi. (2019). “Nalar Su�stik Islam Nusantara 
dalam Membangun Perdamaian”. Makalah Ilmiah 
Tidak Diterbitkan. Lamongan: Universtas Islam 
Darul Ulum.  

Geertz, Cli�ort. (1976). �e Religion of Java. Chicago: 
�e University of Chicago Press.

Ghifari, Iman Fauzi. (2017). “Radikalisme di Internet” 
dalam RELIGIOUS: Jurnal Agama dan Lintas 
Budaya, Volume 1(2), Maret, hlm.123-134. 
Tersedia secara online juga di: https://core.ac.uk/
download/pdf/234031241.pdf [diakses di Pacitan, 
Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].  

Halim, Abdul. (2020). Islam, Lokalitas & Kebhinekaan. 
Kotagede, Yogyakarta: Penerbit Dialektika. 

Hamid, Abdulloh. (2016). “Islam Nusantara di 
Dunia Maya: Studi Kasus Gerakan Nasional ‘Ayo 
Mondok’” dalam Nusantara Journal of Computers 
and its Applications, Vol.1, No.2 [Juni]. 

Hamsyah, Junaidi. (2015). “Epistemologi Pendidikan 
Islam Nusantara: Studi Interpretatif-Simbolik atas 
Peran Kampus, Pesantren, dan Lembaga Adat” 
dalam ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Vol.15, 
No.2 [Desember], hlm.293-320. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/57300-ID-epistemologi-pendidikan-
islam-nusantara.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 25 November 2019]. 

Hana�, Yusuf et al. [eds]. (2016). Prosiding Islam 
Nusantara: Meneguhkan Moderatisme dan 
Mengikis Ekstrimisme dalam Kehidupan Beragama. 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

52

MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Malang: P2KB [Pusat Pengembangan Kehidupan 
Beragama] dan LP3 [Lembaga Pengembangan 
Pendidikan dan Pembelajaran]. Tersedia secara 
online juga di: http://lib.um.ac.id/wp-content/
uploads/2019/01/SEMINAR-NASIONAL-
ISLAM-NUSANTARA_2016-LP3-UM-.pdf 
[diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17 
November 2019]. 

Handoko, Wuri. (2013). “Karakteristik Arsitektur 
Masjid Kuno dan Perkembangan Islam di 
Maluku” dalam AMERTA: Jurnal Penelitian dan 
Pengembangan Arkeologi, Vol.31, No.1 [Juni], 
hlm.1-80. 

Hasan, Noorhaidi et al. (2018). Literatur Keislaman 
Generasi Milenial: Transmisi, Apropriasi, dan 
Kontestasi. Yogyakarta: Penerbit PPs UIN [Program 
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri] Sunan 
Kalijaga Press. Tersedia secara online juga di: http://
pps.uin-suka.ac.id/attachments/category/55/
Literatur [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 25 November 2019].  

Hermawan, Agus & Roko Patria Jati. (2019). 
Studi Islam Nusantara. Kudus, Jawa Tengah: 
Penerbit Yayasan Hj Kartini Kudus. Tersedia 
secara online juga di: http://e-repository.perpus.
iainsalatiga.ac.id/6845/1/STUDI%20ISLAM%20
NUSANTARA.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 7 Januari 2020].  

Hidayatullah, Syarif. (2019). “Gagasan Islam Nusantara 
sebagai Kearifan Lokal di Indonesia” dalam 
PANANGKARAN: Jurnal Penelitian Agama dan 
Masyarakat, Vol.3, No.1 [Januari-Juni], hlm.1-19. 

http://khazanah.republika.co.id/berita/dunia-islam/
islam-nusantara/15/07/27/ns5hd4313-alasan-pbnu-
angkat-tema-muktamar-teguhkan-islam-nusantara 
[diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 
November 2019].

Huda, Sokhi. (2019). “Sketsa Kajian Islam 
Nusantara dalam Perspektif Filsafat Ilmu”. Makalah 
dipresentasikan dalam Joint International Symposium: 
Interdiciplinary Islamic Studies in Indonesia and 
Malaysia Reappraised, organized by Pascasarjana UIN 
Sunan Ampel Surabaya dan UNISZA Trengganu 
Malaysia, pada Kamis, 27 Juni.  

Jamaluddin. (2014). “Tradisi Ziarah Kubur dalam 
Masyarakat Melayu Kuantan” dalam SOSIAL 
BUDAYA: Media Komunikasi Ilmu-ilmu Sosial dan 
Budaya, Vol.11, No.2 [Juli-Desember]. Available 
online also at: https://media.neliti.com/media/
publications/40483-ID-tradisi-ziarah-kubur-dalam-
masyarakat-melayu-kuantan.pdf [diakses di Pacitan, 
Jawa Timur, Indonesia: 17 November 2019]. 

Jamil, M. Muhsin. (2005). Tarekat dan Dinamika Sosial 
Politik: Tafsir Sosial Su�sme Nusantara. Yogyakarta: 
Penerbit Pustaka Pelajar. 

Junaid, Hamzah. (2013). “Kajian Kritis Akulturasi 

Islam dengan Budaya Lokal” dalam SULESANA, 
Vol.8, No.1, hlm.1-14. 

Luth�, Muhammad. (2016). “Islam Nusantara: Relasi 
Islam dan Budaya Lokal Khabibi” dalam SHAHIH, 
Vol.1, No.1 [Januari-Juni], hlm.1-12. 

Mahyudi, Dedi. (2014). “Pandangan Teologi Islam 
tentang Tradisi Ngijing pada Upacara Selametan 
Nyewu di Kabupaten Deli Serdang”. Tesis Magister 
Tidak Diterbitkan. Medan: PPs IAIN SUMUT 
[Program Pascasarjana, Institut Agama Islam 
Negeri, Sumatera Utara]. Tersedia secara online 
juga di: http://repository.uinsu.ac.id/1708/1/
Dedi_wahyudi.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 25 November 2019]. 

Mas’ud, Sulthon. (2014). Sejarah Peradaban Islam. 
Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, 
UIN [Universitas Islam Negeri] Sunan Ampel. 
Tersedia secara online juga di: http://digilib.uinsby.
ac.id/20125/1/Sejarah%20Peradaban%20Islam.
pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25 
November 2019].   

Mujib, M. Misbahul. (2016). “Tradisi Ziarah dalam 
Masyarakat Jawa: Kontestasi Kesalehan, Identitas 
Keagamaan, dan Komersial” dalam Jurnal 
Kebudayaan Islam, Vol.14, No.2 [Juli-Desember], 
hlm.205-225. 

Mukodi. (2005). Menjaga Pilar-pilar Budaya Pondok 
Tremas di Era Global. Yogyakarta: Lentera Kreasindo.

Mukodi. (2014). “Studi Fenomenologi Budaya Pondok 
Tremas di Era Globalisasi”. Disertasi Doktor Tidak 
Diterbitkan. Yogyakarta: Program Studi Ilmu 
Pendidikan PPs UNY [Program Pascasarjana, 
Universitas Negeri Yogyakarta]. Beritanya tersedia 
secara online pula di: http://pps.uny.ac.id/berita/
mukodi-raih-doktor-berkat-kaji-fenomenologi-
budaya-pondok-tremas.html [diakses di Pacitan, 
Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019]. 

Mukodi. (2017). “Revitalisasi Islam Nusantara di Era 
Digital” dalam Jurnal Penelitian Pendidikan, Vol.9, 
No.2 [Desember], hlm.1394-1420, yang tersedia 
juga dalam online di: http://ejournal.stkippacitan.
ac.id/index.php/jpp/article/view/158/288 [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 November 2019]. 

Munfaridah, Tuti. (2017). “Islam Nusantara sebagai 
Manifestasi Nahdlatul Ulama (NU) dalam 
Mewujudkan Perdamaian” dalam Wahana 
Akademika, Vol.4, No.1 [April], hlm.19-34. 

Munfaridah, Tuti. (2017). “Islam Nusantara sebagai 
Manifestasi Nahdlatul Ulama (NU) dalam 
Mewujudkan Perdamaian” dalam WAHANA 
AKADEMIKA, Vol.4, No.1 [April], hlm.19-34. 

Mustofa, Saiful. (2015). “Meneguhkan Islam 
Nusantara untuk Islam Berkemajuan: Melacak 
Akar Epistemologis dan Historis Islam (di) 
Nusantara” dalam Jurnal EPISTEMÉ, Vol.10, No.2 
[Desember].



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

53

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Nashrillah, M.G. (2018). “Aktualisasi Dakwah Dai 
Millennial di Ruang Maya: Perspektif Etika 
Dakwah dengan Studi Kasus di Kota Medan” dalam 
ISLAM FUTURA: Jurnal Ilmiah, Vol.18, No.1 
[Agustus], hlm.105-126. 

Prihantoro, Hijrian A. (2017). “Islam Nusantara dan 
Filsafat Orientasi Bangsa: Dialektika Modernitas 
Beragama dalam Negara Berbudaya” dalam 
MILLAH, Vol.XVI, No.2 [Februari], hlm.203-233. 

Putri, Sukma Ari Ragil. (2018). “Wacana Islam Populer 
dan Kelahiran Ustaz Medsos di Ruang Publik 
Era Digital” dalam Jurnal Komunikasi dan Kajian 
Media, Vol.2, No.1 [April], hlm.87-114. 

Qamar, Mujamil. (2015). “Islam Nusantara: Sebuah 
Alternatif Model Pemikiran, Pemahaman, dan 
Pengamalan Islam” dalam Jurnal EL-HARAKAH, 
Vol.17, No.2 [Februari]. 

Ramdhan, Tri Wahyudi. (2018). “Islam Nusantara: 
Pribumisasi Islam ala NU” dalam AL-INSYIROH, 
Vol.2, No.2, hlm.73-91. 

Rifa’i, Akhmad. (2009). “E-Dakwah dalam Pesantren 
Virtual” dalam MILLAH, Vol.IX, No.1 [Agustus], 
hlm.35-50.  

Sa�tri, Dini, Wina Puspita Sari & Reny Yuliati. (2019). 
“Model Pembelajaran Retorika Islam Nusantara 
Berbasis Media Sosial di Indonesia”. Makalah 
Ilmiah Tidak Diterbitkan. Jakarta: UNJ [Universitas 
Negeri Jakarta].

Sjamsuddin, Helius. (2007). Metodologi Sejarah. 
Yogyakarta: Penerbit Ombak. 

Somantri, Gumilar Rusliwa. (2005). “Memahami 
Metode Kualitatif ” dalam MAKARA: Sosial 
Humaniora, Vol.9, No.2 [Desember],  hlm.57-65. 
Available online also at: https://media.neliti.com/
media/publications/4388-ID-memahami-metode-
kualitatif.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 10 November 2019].  

Sunarso et al. (2018). Inovasi dalam Semangat 
Keindonesiaan. Yogyakarta: Penerbit FIS UNY 
[Fakultas Ilmu Sosial, Universitas Negeri 
Yogyakarta], cetakan pertama. Tersedia secara 
online juga di: http://�s.uny.ac.id/sites/�s.uny.ac.id/
�les/Edit_Gabung_Buku_Dies_FIS_53%20A5.

pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25 
November 2019].  

Sunarto, A.S. (2013). “Paradigma Nahdlatul ‘Ulama 
terhadap Modernisasi” dalam Jurnal Sosiologi Islam, 
Vol.3, No.2 [Oktober], hlm.51-74.

Susanto, Edi & Moh Mashur Abadi. (2015). “Pesantren 
and the Preservation of Islam Nusantara” in Jurnal 
KARSA, Vol.23, No.2 [Desember].  

Syahid, Achmad. (2019). Islam Nusantara: Relasi 
Agama Budaya dan Tendensi Kuasa Ulama. Depok: 
Rajawali Pers, edisi ke-1, cetakan ke-1.

Syam, Anna Rahma, Kasjim Salenda & Wahid 
Haddade. (2016). “Tradisi Barzanji dalam Persepsi 
Masyarakat Kabupaten Bone” dalam Jurnal Diskursus 
Islam, Vol.04, No.2 [Agustus], hlm.248-257.  

Takdir. (2018). “Pendidikan Karakter Berbasis Islam 
Nusantara: Telaah Pemikiran Said Aqil Siroj”. 
Tesis Magister Tidak Diterbitkan. Jakarta: Program 
Magister Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu 
Tarbiyah dan Keguruan, UIN [Universitas Islam 
Negeri] Syarif Hidayatullah. Tersedia secara online 
juga di: http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/
bitstream/123456789/39224/2/T%20a%20k%20
d%20i%20r-FITK [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 25 November 2019].  

TP-JNM [Tim Penulis – Jamaah Nahdliyin Mataram]. 
(2014). Gerakan Kultural Islam Nusantara. 
Yogyakarta: Penerbit Jamaah Nahdliyin Mataram.

Yaqin, Ainul. (2014). “Tahlilan: Tradisi Islam Indonesia 
Berbasis Tauhid” dalam INPAS.ONLINE, pada 
2 Agustus. Tersedia secara online juga di: https://
inpasonline.com/tahlilan-tradisi-islam-indonesia-
berbasis-tauhid/ [diakses di Pacitan, Jawa Timur, 
Indonesia: 17 November 2019].

Zainuddin, H.M. (2015). “Tahlilan dalam Perspektif 
Historis, Sosiologis, Psikologis, Antropologis”. 
Tersedia secara online di: https://www.uin-malang.
ac.id/r/150901/tahlilan-dalam-perspektif-historis-
sosiologis-psikologis-antropologis.html [diakses di 
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17 November 2019].

Zed, Mestika. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. 
Jakarta: Penerbit YOI [Yayasan Obor Indonesia]. 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

54

MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Wajah Islam Nusantara di Era Digital
(Sumber: https://www.laduni.id/post, 27/12/2019)

Wajah baru Islam Nusantara di era global ditandai dengan kontestasinya di dunia digital. Aktivitas kultural keagamaan 
– ziarah kubur, tradisi tahlilan, tradisi wiridan, tradisi kenduri (slametan), tradisi al-barjanzi, tradisi HBI (Hari-hari 
Besar Islam), dan tradisi silaturrahmi – yang telah, sedang, dan akan berlangsung di masyarakat Indonesia merupakan 
bagian dari pilar-pilar Islam Nusantara. Penjaga tradisi Islam Nusantara itu adalah para Kyai (Ulama), Kyai Kampung, 
Guru Ngaji, Ustadz, Ustadzah, dan lain sebagainya. 


