INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Published every February and August p-ISSN 2443-2776
e-ISSN 2657-0491

Y frosana

Minda Masagi
Foundation

Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia

MUKODI

Revitalisasi Islam Nusantara di Era Digital:
Antara Harapan dan Kenyataan

ABSTRAKSI: Artikel ini — dengan menggunakan pendekatan kualitatif, metode historis, tinjauan literatur, dan analisis deskriptif
— bertujuan untuk merckonstruksi wajah Islam Nusantara di era digital. Wajah santun Islam yang selama ini ditampilkan,
dijaga, dirawat, dan ditumbubkembangkan oleh para “Salafussholih’, seperti Wali Songo, Ulama, Kyai Kampung, Santri, dan
Komunitas Moderat, menjadi tercoreng oleh ulah sebagian kecil pemeluk Islam radikal. Padabal, apa yang ditampilkan Islam
radikal senyatanya bukanlah gambaran Islam Nusantara (Indonesia) itu sendiri. Arena kontestasi Islam radikal yang diekspos
sedemikian rupa, baik melalui surat kabar, televisi, media sosial, maupun dunia maya seperti Website, Blogger, Twitter, Face Book,
AhatsApp, pada hakikatnya menjadi kunci eksistensi kelompok mereka. Ada tiga hal yang ditemukan dalam kajian ini. Pertama,
Konstruksi Islam Nusantara sebagai Rumah Besar Islam di Indonesia, yang dipraktekkan melalui akulturasi kebudayaan lokal
dan Islam, di antaranya melalui tradisi ziarah kubur, tradisi tablilan, tradisi wiridan, tradisi kenduri atau slameran, tradisi
barjanzi, tradisi Peringatan Hari Besar Islam, dan tradisi silaturrahmi. Kedua, Kontestasi Wajah Baru Islam Nusantara di
Dunia Maya, yang dapat diformat melalui empat model: Islam Nusantara virtual tanpa identitas, Islam Nusantara virtual
berbasis swadaya pesantren, Islam Nusantara virtual berbasis komunitas, dan Islam Nusantara virtual berbasis NU (Nahdlatul
Ulama). Ketiga, Reposisi Ulama Masa Kini sebagai Penggerak Islam Nusantara, yang ditandai dengan adanya ekspos fakto atas
aktivitas Kyai yang ‘maslabah” atau bermanfaar bagi umat Islam di dunia maya.

KATA KUNCI: Islam Nusantara Virtual; Insklusivisme Islam; Reposisi Ulama.

ABSTRACT: “Revitalizing Archipelagic Islam in the Digital Age: Between Hope and Reality”. This article — using a qualitative
approach, bistorical methods, literature review, and descriptive analysis — aims to reconstruct the face of Archipelagic Islam in the
digital age. The polite faces of Islam that have been displayed, guarded, cared for and developed by the “Salafussholibs’, such as Nine
Saints, Islamic Scholars, Kampung Clerics, Islamic Boarding School Students, and Moderate Community, have been rarnished
by the actions of a small part of radical Muslims. In fact, what is shown by radical Islam is actually not a picture of Archipelagic
(Indonesian) Islam itself. Arena of radical Islamic contestation that is exposed in such a way, whether through newspapers, television,
social media, or cyberspace such as Website, Blogger, Twitter, Face Book, AbatsApp, is essentially the key to their group’ existence.
There are three things found in this study. Firstly, the Construction of the Archipelagic Islam as a Large Islamic House in Indonesia,
which is practiced through local and Islamic cultural acculturation, including through the grave pilgrimage tradition, “tablilan”
tradition, “wiridan” tradition, “kenduri” tradition or ‘slametan”, the “barjanzi” tradition, the commemoration of Islamic holidays,
and the tradition of ‘Silaturrahmi”. Secondly, the Contestation of the New Face of Archipelagic Islam in Cyberspace, that can be
formatted through four models: a virtual Archipelagic Islam without identity, a virtual Archipelagic Islam based on Islamic
boarding school, a virtual Archipelagic Islam based on a community, and a virtual Archipelagic Islam based on NU (Nahdlatul
Ulama). Thirdly, Repositioning of the Islamic Scholars as the Activator of Archipelagic Islam, one of which is marked by factual
exposure to the activities of the Clerics which is “maslahah” or beneficial for the Islamic communities in cyberspace.
KEY WORD: Virtual Archipelagic Islam; Islamic Inclusivism; Repositioning of Islamic Scholars.

About the Author: Dr. Mukodi adalah Dosen Senior di STKIP PGRI (Sekolah Tinggi Keguruan dan Ilmu Pendidikan,
Persatuan Guru Republik Indonesia) di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia. Untuk kepentingan akademik, Penulis bisa dihubungi
dengan alamat emel: mukodi@yahoo.com

Suggested Citation: Mukodi. (2020). “Revitalisasi Islam Nusantara di Era Digital: Antara Harapan dan Kenyataan” in
INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia, Volume 5(1), February, pp.43-54. Bandung, West Java,
Indonesia: Minda Masagi Press owned by ASPENSI, with ISSN 2443-1776 (print) and ISSN 2657-0491 (online).

Article Timeline: Accepted (October 28, 2019); Revised (December 27, 2019); and Published (February 28, 2020).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 43
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

PENDAHULUAN

Sejatinya, Islam Nusantara bukanlah
sesuatu yang baru. Penebalan kata
“Nusantara” yang dikawinkan dengan
“Islam”, bukan hanya menegaskan
nama, melainkan juga karakter untuk
menunjukkan corak atau warna dari
sebuah entitas yang heterogen. Keragaman
sebagai salah satu tipologi, Islam
Nusantara adalah buah dari pergumulan
panjang antara agama dan budaya,
antara teks dengan konteks yang saling
melengkapi satu sama lain, sehingga
menelurkan Islam yang ramah, inklusif,
dan fleksibel (Mustofa, 2015:405;
Hidayatullah, 2019; dan Huda, 2019).

Eksistensi Islam Nusantara menemukan
momentum tatkala dunia Islam sedang
bergejolak. Pertikaian, peperangan,
anarkisme, terorisme, dan radikalisme
yang mengatasnamakan Islam semakin
menjadi-jadi. Indonesia, sebagai negara-
bangsa yang penduduknya beragama Islam
terbesar di dunia, menawarkan Islam
Nusantara sebagai solusi atas pelbagai
problema yang ada. Keramahan Islam
Nusantara (Indonesia) atas kebudayaan
setempat, yang terpraktekkan sejak
kelahiran Islam di Nusantara, menjadi
bukti nyata bahwa Indonesia dapat
dijadikan model dalam keberagamaan
dunia (Abdullah, 2016; Faiqah &
Pransiska, 2018; and Hidayatullah, 2019).

Riak-riak kecil aksi terorisme di
Indonesia belakangan ini diyakini tidak
berurat-akar dari dalam. Melainkan hasil
interaksi, gesekan kebudayaan, serta faham
agama dari luar Indonesia. Hal ini pun
dikuatkan oleh pendapat Ketua PB NU
(Pengurus Besar Nahdlatul Ulama), Said
Agil Siraj, sebagaimana dikutip dalam Edi
Susanto & Moh Mashur Abadi (2015),
yang menyatakan sebagai berikut:

Islam in Indonesia has no radical roor. The rising
of radicalism and terrorism in Indonesia is the
result of religious culture adopted from abroad.
Radical Islam in Indonesia is an imported
product, and then distributed inside the country.
The global communication technology makes
people easily absorbs foreign ideas from abroad
and this absorption triggered a new model,

which is struggling to gives a new meaning for
Islamic teachings and it’s practices (Susanto &

Abadi, 2015:195).
Terjemahan:

Islam di Indonesia tidak memiliki akar
radikal. Munculnya radikalisme dan terorisme
di Indonesia adalah hasil dari budaya agama
yang diadopsi dari luar negeri. Islam radikal
di Indonesia adalah produk impor, dan
kemudian didistribusikan di dalam negeri.
Teknologi komunikasi global membuat orang
mudah menyerap ide-ide asing dari luar negeri
dan penyerapan ini memicu model baru,
yang sedang berjuang untuk memberikan
makna baru bagi ajaran Islam dan praktek-
prakteknya.

Dalam konteks itulah artikel
ini ingin mendudukkan Islam a/a
Indonesia, atau Islam Nusantara, sebagai
jawaban, sekaligus tawaran konkrit,
bagi dunia Islam atas praktek-praktek
Islam yang inklusif dan akomodatif
terhadap kearifan budaya lokal tanpa
meninggalkan esensi ke-Islam-annya.
Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif, metode historis, tinjauan
literatur, dan analisis deskriptif
(Somantri, 2005; Sjamsuddin, 2007;
dan Zed, 2008), kajian artikel ini
difokuskan pada: (1) Konstruksi Islam
Nusantara sebagai Rumah Besar Islam
Indonesia; (2) Kontestasi Wajah Baru
Islam Nusantara di Dunia Maya; serta
(3) Reposisioning Ulama Masa Kini
sebagai Penggerak Islam Nusantara.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konstruksi Islam Nusantara sebagai
Rumabh Besar Islam Indonesia. Sebelum

44 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



menjelaskan konstruksi Islam Nusantara
secara mendalam, akan dijelaskan definisi
Islam Nusantara terlebih dahulu. “Islam
Nusantara”, secara harfiah, merupakan
gabungan dari dua kata, yakni: Islam

dan Nusantara. Islam merujuk pada
agama luhur yang dibawa oleh Nabi
Muhammad SAW (Salallahu Alaibhi
Wassalam), yang lahir di Mekkah. Dalam
perkembangannya, agama Islam meluas
ke segala penjuru dunia. Sedangkan
Nusantara adalah wilayah atau kawasan
yang merujuk pada Indonesia dan
sekitarnya di Asia Tenggara. Akan tetapi,
tidak mencakup secara keseluruhan,
karena tidak semua Asia Tenggara
dimasuki Islam atau dialiri oleh fondasi
Islam (TP-JNM, 2014:3; Arif, 2017; dan
Hermawan & Jati, 2019).

Dengan kata lain, Islam Nusantara
adalah Islam yang memiliki karakter
dan bercorak Nusantara, yang
mengakomodasi tradisi-tradisi dan alam
pikiran orang Nusantara, dengan tetap
dan berangkat dari titik pijak Islam
(TP-JNM, 2014:4; Qamar, 2015; dan
Hermawan & Jati, 2019).

Senada dengan hal itu, Mujamil
Qamar (2015), dan sarjana lainnya,
memberi penekanan bahwa Islam
Nusantara sesungguhnya merupakan
model pemikiran, pemahaman, dan
pengamalan ajaran-ajaran Islam yang
dikemas, baik melalui budaya maupun
tradisi yang berkembang di wilayah Asia
Tenggara. Bentuk, perwujudan, dan
ekspresi Islam Nusantara bisa bermacam-
macam, karena didalamnya tidak
mengandaikan satu ketunggalan, tetapi
memiliki karakter dan corak yang dapat
mempersamakan. Dengan demikian,
pewajahan Islam Nusantara pun dapat
direpresentasikan oleh ratusan organisasi

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

keagamaan, yang tetap mengakomodasi
adat, tradisi, dan budaya lokal, tanpa
meninggalkan esensi ke-Islam-an itu
sendiri (Qamar, 2015:202; Bilfagih,
2016; dan Luthfi, 2016).

Dalam perjalanannya, Islam Nusantara
disemai dan ditumbuh-kembangkan secara
alamiah oleh NU (Nahdhatul Ulama)'.
Bahkan, Muktamar NU ke-33, pada
tanggal 1-5 Agustus 2015, di Jombang,
Jawa Timur pun mengusung Islam
Nusantara sebagai grand theme, yakni:
“Meneguhkan Islam Nusantara untuk
Membangun Peradaban Indonesia dan
Dunia” .2

Menarik untuk dicermati, selanjutnya,
adalah bagaimana konstruksi Islam
Nusantara itu dibangun? Konstruksi
pilar-pilar bangunan Islam Nusantara,
sesungguhnya, berdimensi kultural.
Praktek dan aktivitasnya bersifat
akomodatif dengan adat-istiadat dan
budaya lokal setempat, tentunya tanpa
meninggalkan esensi nilai-nilai ke-Islam-
an (Bilfagih, 2016; Luthfi, 2016; dan
Futaqi, 2019).

Setidaknya ada delapan bangunan
material Islam Nusantara, yang
dipraktekkan di akar rumput, atau grass
root, selama ini, yakni: Tradisi Ziarah

"Harus diakui bahwa banyak juga organisasi lain, di
luar NU (Nahdlatul Ulama), yang acapkali mempraktekkan
amalan-amalan Islam Nusantara secara turun-temurun,
walau tidak pernah menyebutkan identitas Islam Nusantara
itu sendiri. Lihat, misalnya, kajian yang dilakukan oleh A.S.
Sunarto (2013); Tuti Munfaridah (2017); dan Tri Wahyudi
Ramdhan (2018).

?Tema ini diambil oleh Panitia Muktamar NU
(Nahdlatul Ulama) ke-33 di Jombang, Jawa Timur, yang
mengundang pro dan kontra, baik di internal ke-Panitia-an
Muktamar maupun di eksternal ke-Panitia-an (warga NU,
simpatisan, dan organisasi di luar NU). Namun, Panitia
Muktamar NU, akhirnya, dapat meyakinkan bahwa Islam
Nusantara dapat menjadi perekat, sekaligus tawaran solutif
atas problem keagamaan (Islam) yang terjadi belakangan ini
di pelbagai belahan dunia. Lihat, misalnya, Yusuf Hanafi ez
al. eds. (2016); Hijrian A. Prihantoro (2017); dan Achmad
Syahid (2019).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 45
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Kubur;?® Tradisi Zablilan;* Tradisi Wiridan;
Tradisi Kenduri atau Slametan;® Tradisi
Barjanzi;’ Tradisi Perayaan Hari Besar
Islam, seperti Mauludan, Ruwahan,
Rajaban, Nisfu Sya’ban, Isra’ Mi'raj,

dan Lebaran; Tradisi Menjaga Adat-

¥Tradisi XE "Tradisi" Ziarah Kubur pun berkembang
subur di Indonesia, khususnya dari kalangan jamaah
Nahdliyin atau warga NU (Nahdlatul Ulama). Mereka
mendatangi makam-makam keluarga yang sudah meninggal,
seperti makam orang tua, kakek-nenek, anak, leluhur, para
ulama, para wali, dan lain sebagainya, untuk mendoakan atau
ber-rawassul kepada mereka. Biasanya, waktu yang dipilih
adalah hari Kamis sore atau hari Jumat pagi. Dipilihnya
hari Kamis sore atau Jumat pagi, karena hari Jumat adalah
hari paling mulia (penanggalan tahun Hijriah dimulai
dari tenggelamnya matahari). Lihat sebagai perbandingan,
misalnya, Mukodi (2005:82); Jamaluddin (2014); dan M.
Misbahul Mujib (2016).

“Secara etimologi, 7ahlilan berasal dari kata Halla-
Yuhallilu-Tahlilan (pengucapan kalimat Zauhid, memuji).
Secara terminologi, 7ahlil berarti membaca La llaha lllallab.
Dalam arti popular, 7zh/il merupakan upacara mendoakan
ruh yang sudah meninggal. Ada juga 7ahlilan disebut
sebagai upacara mengirim doa atau mendoakan. Selanjutnya,
lihat Mukodi (2005:83); Ainul Yagin (2014); dan H.M.
Zainuddin (2015).

SWirid XE "Wirid" adalah bacaan yang diucapkan secara
rutin. Orang-orang Nahdliyin atau warga NU (Nahdlatul
Ulama), biasanya, membaca Wiridan setiap usai menjalankan
shalat fardhu, yaitu membaca istighfar, kalimah-kalimah
thayibah, dzikir, dan doa-doa secara bersama-sama. Membaca
Wiridan dipimpin oleh imam shalat dan diikuti oleh para
makmum di belakangnya, terkadang secara bersamaan, atau
secara bergantian. Lihat, selanjutnya, M. Afif Ansori (2003);
M. Muhsin Jamil (2005); dan Mukodi (2005:82).

¢Slametan adalah ritual keagamaan, yang awalnya berasal
dari ajaran Hindu dengan maksud mencari berkah dan
keselamatan. Oleh para Wali di Jawa, seszjen bukan diminta
untuk dihilangkan tetapi ditambah jumlahnya, lalu mereka
diminta mengundang para tetangga dan berdoa bersama-
sama. Maka jadilan acara Selamatan. Baca, misalnya, Mukodi
(2005 dan 2017); Dedi Mahyudi (2014); Emmi Nur Afifah

(2015); dan htep://khazanah.republika.co.id/berita/dunia-
islam/islam-nusantara/15/07/27/ns5hd4313-alasan-pbnu-
angkat-tema-muktamar-teguhkan-islam-nusantara [diakses di

Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 November 2019].
"Tradisi Barjanzi adalah suatu upacara pembacaan
risalah perjalanan Nabi Muhammad SAW (Salallahu Alaibi
Wassalam), yang dilakukan oleh kaum Nadliyin atau warga
NU (Nahdlatul Ulama) secara bergantian, baik dilakukan di
rumah, mushalla, maupun di masjid. Biasanya, pembacaan
risalah A/-Banjanzi lebih intensif dilakukan pada bulan Rabiul
Awal menjelang peringatan Hari Kelahiran Sang Nabi, yakni
setiap tanggal 12 Rabiul Awal. Lihat, selanjutnya, Mukodi
(2005 dan 2017); Hammad Abu Muawiyah As-Salafi (2007);
dan Anna Rahma Syam, Kasjim Salenda & Wahid Haddade
2016).

Silanr- ~ Fiarah

rahmi Kubur

Menjaga
Budaya Tahlilan

Livkal

1 ]

Perayaan

PHBI

N '4

Barjani - Kenduri

Wiridan

Bagan 1:
Konstruksi Material Pilar-pilar Islam Nusantara

Istiadat dan Budaya Lokal; serta Tradisi
Silaturrahmi (¢f Ansori, 2003; Jamil,
2005; Mukodi, 2005 dan 2017; As-Salafi,
2007; Jamaluddin, 2014; Mahyudi, 2014;
Yaqin, 2014; Afifah, 2015; Zainuddin,
2015; Mujib, 2016; dan Syam, Salenda
& Haddade, 2016). Lebih lanjut dapat
dilihat pada bagan 1.

Poin terpenting yang harus dipahami
adalah objek material konstruksi
bangunan Islam Nusantara, sesungguhnya,
berasal dari akulturasi budaya Hindu-
Buddha yang telah ada dan berurat-akar di
masyarakat. Kemudian, Islam datang tidak
lantas menghapus dan mengganti tradisi,
adat-istiadat, serta kebudayaan lokal yang
telah ada, melainkan memberi demensi ke-
Islam-an. Sekadar contoh, Tradisi Sesajen
yang dipraktekkan dan dibudayakan oleh
nenek-moyang sejak turun-temurun,
kemudian disentuh oleh Wali Songo
(Sembilan) di Jawa menjadi Slametan
yang transenden dan berdimensi shadagah
(Mukodi, 2005 dan 2017; Handoko,
2013; Junaid, 2013; dan TP-JNM, 2014).

Akan tetapi, harus diingat bahwa
Islam Nusantara bukanlah ajaran-ajaran
Islam yang di-Indonesia-kan atau di-

46 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Jawa-kan.® Melainkan ajaran-ajaran Islam
yang akomodatif terhadap budaya lokal
setempat, tanpa meninggalkan esensi ke-
Islam-annya. Dengan demikian, sikap
akomodatif terhadap kebudayaan itulah
yang menjadikan Islam Nusantara sebagai
rumah besar bagi masyarakat Indonesia
(Mukodi, 2005 dan 2017; TP-JNM,
2014; Akhiles, 2015; Mustofa, 2015; dan
Bilfagih, 2016).

Kontestasi Wajah Baru Islam
Nusantara di Dunia Maya. Gelombang
arus informasi dan teknologi atau IT
(Information Technology) begitu massif.
Dunia digital seolah menjadi bagian dari
denyut nadi kehidupan masyarakat dunia
(Islam) saat ini. Praktis, masyarakat yang
gagap I'T akan menuai keterbelakangan;
dan masyarakat yang melek I'T akan
menuai kemajuan pengetahuan (TP-JNM,
2014; Luthfi, 2016; dan Sunarso et al., 2018).

Islam Nusantara pun harus
dipersiapkan dan didesain sedemikian
rupa dalam kontestasi di dunia digital.
Muaranya, agar nilai-nilai Islam Nusantara
dapat menyebar dan menjalar dalam
kehidupan masyarakat global. Hal ini
menjadi penting, mengingat belakangan
ini wajah Islam acapkali ditampilkan oleh
sekelompok orang di dunia maya dengan
begitu garang, bengis, dan ganas.” Padahal,
kondisi itu tidak merepresentasikan agama
(Islam) yang sesungguhnya, yakni Islam

8Kondisi ini pernah diluruskan oleh K.H. (Kyai Haji)
Mustofa Bisri atau Gus Mus, yang menjabarkan tentang
istilah Zslam Nusantara. Menurutnya, kata Nusantara itu
akan salah maksud jika dipahami dalam strukeur na'at-man’ur
(penyifatan), sehingga berarti “Islam yang di-Nusantara-
kan”. Akan tetapi, akan benar bila diletakkan dalam struktur
idhafah (penunjukan tempat), sehingga berarti “Islam di
Nusantara”. Lihat, selanjutnya, Edi Akhiles (2015); Saiful
Mustofa (2015); dan Taufik Bilfagih (2016).

Sebagaimana diketahui bahwa blogger, website, dan situs-
situs di dunia maya yang berbau Islam radikal begitu massif.
Lihat, misalnya, Iman Fauzi Ghifari (2017); Novita Ayu
Dewanti (2018); dan Riyan Fadli (2019).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

yang toleran, santun, dan rabhmatan lil
alamin, laiknya wajah Islam Nusantara
itu sendiri (Ghifari, 2017; Mukodi, 2017;
Munfaridah, 2017; Dewanti, 2018; dan
Fadli, 2019).

Temuan riset dari disertasi penulis,
dan sarjana lainnya, mengklasifikasikan
pondok pesantren di era modern menjadi
empat model, yakni: (1) pondok salafiyah;
(2) pondok khalafiyah; (3) pondok
gabungan salafiyah-khalafiyah; dan (4)
pondok virtual atau pondok pesantren
dunia maya, yang menjadi dasar pondasi,
sekaligus alasan rasional atas eksistensi
Islam Nusantara di dunia maya (cf Falah,
2014; Mukodi, 2014 dan 2017; dan
Daryanto, 2017).

Jika, rating pengunjung pesantren
virtual di dunia maya dari wakeu ke waktu
semakin meningkat, maka kehadiran Islam
Nusantara versi virtual pun demikian
adanya. Fenomena FB (Face Book) milik
K.H. (Kyai Haji) Musthofa Bisri atau
Gus Mus, misalnya, tatkala membuat
status, baik berupa puisi, sajak, atau
statement yang menyejukkan, bernilai,
dan bermutu, acapkali disukai (/iked) dan
dilihat (viewed) oleh ribuan penggemarnya
di dunia maya. Hal ini seolah menjadi
bukti bahwa masyarakat butuh referensi
dunia maya yang menyejukkan, dan Islam
Nusantara pun dapat menjadi bagian dari
padanya. Lebih-lebih, di tengah gelombang
informasi yang merangsek masuk kedalam
bilik-bilik dunia imajiner dan dunia rea/
yang tak terbendung lagi (¢f Rif2’i, 2009;
Hamid, 2016; Hasan ez 2/, 2018).

Secara konseptual, eksisistensi Islam
Nusantara versi virtual atau dunia maya
dapat direkayasa melalui empat model,
yakni; (1) Islam Nusantara Virsual Tanpa
Identitas; (2) Islam Nusantara Virtual
Berbasis Swadaya Pesantren; (3) Islam

47




MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Nusantara Virtual

Berbasis Komunitas

. lslam Nusintara lslam Nusintara
ISlam Nusantara, dan Lirnad Taerbasis Lirreiard Taerbasis
(4) ISlam Nusantara komunitas Swadava Peanrren
Virtual Berbasis NU
atau Nadlatul Ulama.

Konstruksi bangunan
Islam Nusantara virtual
dapat mengikuti pola
pesantren virtual, yang

Islam Nusintara

Livpsa! Tanpa Identivas

lslam Nusintara
Vv Daorbasi s WU

AL SaE ey Ladnand

sudah berkembang
selama ini (TP-JNM,

2014; Luthfi, 2016; dan
Mukodi, 2017). Lebih
detail dapat dilihat pada
bagan 2.

Adapun penjelasan
dari masing-masing rincian kerangka
konseptual pada bagan 2 adalah sebagai
berikut:

Pertama, Islam Nusantara Virtual Tanpa
Identitas. Wujudnya merupakan ekspresi
dan aktualisasi diri setiap individu dalam
alam kasat mata atau dunia maya. Di
zona ini, masyarakat global seringkali
berselancar dalam dunia imajiner, serta
aktif melakukan aktivitas tanpa sekat
dan batas teritorial. Sebut saja, misalnya,
mereka bergiat dalam membuat website;
blogger, update status via FB (Face Book),
Twitter, BBM (Black Berry Messenger), WA
(WhatsApp), Yahoo Mesengger, Lines, dan
lain sebagainya (Badruzaman ez 4l., 2017;
Mukodi, 2017; dan Nashrillah, 2018).

Batasan pengkategorian “Islam
Nusantara Virtual Tanpa Identitas” pada
hakikatnya adalah pelbagai produk yang
dilahirkan di dunia maya, yang bernilai
Islam, humanis, dan akomodatif terhadap
kebudayaan lokal, tanpa meninggalkan
esensi jiwa Islam itu sendiri (TP-JNM, 2014;
Mukodi, 2017; dan Munfaridah, 2017).

Kedua, Islam Nusantara Virtual Berbasis

48

Bagan 2:
Skemata Konseptualisasi Inus Virtual

Komunitas. Keberadaannya diprakarsai
oleh komunitas Islam Nusantara untuk
masyarakat global. Wujud mereka bisa
saja berasal dari alumni, pecinta Islam
Nusantara, LSM (Lembaga Swadaya
Masyarakat), tokoh masyarakat, atau
aktivis sosio-agama. Konsep dan materi
Islam Nusantara virtual pun didesain
secara mandiri oleh komunitas Islam
Nusantara secara swadaya (Qamar, 2015;
Bilfagih, 2016; dan Astuti, 2017).

Pelbagai materi yang di upload bisa
pula diambil dari fatwa-fatwa para Kyai
dan Salafus-Sholib. Selain itu, kajian kitab
kuning, kisah-kisah bijak orang-orang
shalih, kajian bahsul masail, dan lain
sebagainya merupakan deret materi yang
dapat disajikan di website Islam Nusantara
virtual (Hamsyah, 2015; Hanafi ez al. eds.,
2016; dan Fawait, 2019).

Ketiga, Islam Nusantara Virtual Berbasis
Swadaya Pesantren. Eksistensinya, pada
hakikatnya, melengkapi lanskap-lanskap
ruang kosong alam imajiner yang ada
selama ini. Melalui “Islam Nusantara
Virtual Berbasis Swadaya Pesantren”,
masyarakat diberi menu hidangan —

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia

p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita




wawasan pengetahuan Islam — yang cepat
saji, tanpa harus datang kepada sang Kyai
atau Ustadz secara fisik. Mereka bisa

berinteraksi melalui media internet tanpa

batas, yang lebih efisien, efektif, dan cepat.

Formatnya, laiknya seperti pesantren virtual,
hanya saja konten-konten material yang
disuguhkan di dunia maya berbasis wawasan
Islam Nusantara (Hanafi et /. eds., 2016;
Mukodi, 2017; dan Halim, 2020).

Keempat, Islam Nusantara Virtual
Berbasis NU atau Nahdlatul Ulama. Versi
terakhir ini merupakan konseptualisasi
Islam Nusantara virtual yang paling ideal.
Mengapa demikian? Sebab, grand desain
keberadaannya di-support dan diinisiasi
langsung oleh NU. Dengan demikian,
wujud Islam Nusantara virtual versi
terakhir ini diharapkan dapat hadir secara
lebih sempurna, sekaligus memenuhi
ekspektasi masyarakat global (Bilfagih,
2016; Mukodi, 2017; dan Syahid, 2019).

Jadi, keempat skemata konsepsi
Islam Nusantara virtual tersebut di atas
diharapkan dapat menjadi penyambung
lidah, sekaligus penyampai pesan-pesan
Islam yang rahmatan lil ‘alamin di dunia
maya (digital), sebagaimana praktek-
praktek kehidupan keber-Islam-an di
Indonesia. Lebih dari itu, keberadaannya
dapat menjadi penyeimbang atas
munculnya situs-situs Islam radikal di
dunia maya (Bilfagih, 2016; Luthfi, 2016;
dan Mukodi, 2017).

Reposisioning Ulama Masa Kini
sebagai Penggerak Islam Nusantara.
Ulama adalah bentuk jama’ dari Alim,
yang berarti orang yang mengerti dan
faham pengetahuan agama. Kumpulan
para Alim inilah yang disebut dengan
Ulama. Posisi Ulama di tengah
masyarakarat, yang mempresentasikan
pewaris Nabi, mendudukkan diri mereka

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

sebagai figur kharismatik, sekaligus ditaati
(Bilfagih, 2016; Mukodi, 2017; dan
Munfaridah, 2017).

Dalam banyak hal, Ulama di Indonesia
dijadikan refensi, sekaligus model. Mereka
penjaga keadaban budaya, pencerah
kegelapan (kedangkalan agama), dan
penyejuk jiwa yang gersang. Ulama
pun menjadi kunci wujud nyata Islam
Nusantara di Indonesia. Tanpa Ulama,
niscaya Islam Nusantara akan mati.
Terhimpunnya Ulama dalam wadah
organisasi keagamaan, seperti NU
(Nahdlatul Ulama), Muhammadiyyah,
Nahdlatul Waton (Kebangkitan Bangsa),
LDII (Lembaga Dakwah Islam Indonesia),
dan lain sebagainya mempermudah titik
koordinasi di antara mereka (Qamar, 2015;
Bilfagih, 2016; dan Munfaridah, 2017).

Sebagai penggerak gerbong Islam
Nusantara dalam dunia real (pondok
pesantren, masjid, mushalla, dan langgar),
Ulama perlu ditampilkan dalam dunia
maya. Bagi Ulama yang belum terbiasa,
atau enggan melibatkan diri, berperilaku
wara’ dalam dunia maya (internet) perlu
dikondisikan. Sebab, fatwa-fatwa mereka
dapat dengan mudah didengarkan
dan dijadikan pijakan bagi masyarakat
global (Hamid, 2016; Luthfi, 2016; dan
Mukodi, 2017).

Di area inilah, Santri-santri senior di
lingkaran sang Kyai perlu meng-create
(mencipta) akun Wibesite, Situs, Blogger,
WA (WhatsApp), FB (Face Book), dan BBM
(Black Berry Messanger) sang Kyai. Sang
Kyai, karena kesibukan kesehariannya
yakni: mendidik, mengajar, memberi
fatwa, berceramah, dan beribadah, tidak
perlu menulis status. Namun, para Santri
lah yang bertugas menulis, merekam, dan
meretas ke dunia maya tentang pelbagai
aktivitas sang Kyai, yang bermanfaat untuk

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 49
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

masyarakat luas (Mukodi, 2017; Putri,
2018; dan Safitri, Sari & Yuliati, 2019).
Sekadar contoh, pengajian Gus Mus,
Habib Lutfi, Zakir Abdul Karim Naik,
Cak Nun, Habib Syech, K.H. (Kyai Haji)
Maimun Zubair, Gus Nuril, dan Anwar
Zahid di Youtube ditonton oleh ribuan
orang di dunia maya. Hal ini menjadi
bukti nyata bahwa masyarakat global
membutuhkan petuah-petuah keagamaan
yang menyejukkan dan bernilai. Di
ranah inilah Ulama, Islam Nusantara,
dan komunitas Islam Nusantara dapat
bermain peran dalam berbagi bidang.
Praktis, reposisioning Ulama via digital
mendudukkan diri mereka sebagai pelita
umat, penebar kebaikan, dan pewaris
risalah para Nabi (Mas'ud, 2014; Mukodi,
2017; and Takdir, 2018).

KESIMPULAN™
Wajah baru Islam Nusantara di era
global ditandai dengan kontestasinya di

Sebuah Pengakuan: Artikel ini — sebelum diedit-ulang
dan dikemas-kini dalam bentuknya sekarang — merupakan
makalah yang dikirimkan untuk kegiatan SSB (Seminar
Sambil Berlayar) dari Sorong ke Raja Ampat, di Papua
Barat, Indonesia, pada tanggal 10-14 Juli 2017, yang
diselenggarakan oleh ASPENSI (Asosiasi Sarjana Pendidikan
Sejarah Indonesia) di Bandung bekerjasama dengan UBD
(Universiti Brunei Darussalam) di Bandar Seri Begawan,
Negara Brunei Darussalam; serta pernah diterbitkan pula
dengan judul “Revitalisasi Islam Nusantara di Era Digital”
dalam Jurnal Penelitian Pendidikan, Vol.9, No.2 [Desember
2017], hlm.1394-1420, yang tersedia juga secara online di:
http://ejournal.stkippacitan.ac.id/index.php/jpp/article/
view/158/288. Saya mengucapkan banyak terima kasih
kepada Pengurus ASPENSI dan Redaksi Jurnal INSANCITA,

yang telah memberi peluang agar artikel saya ini diterbitkan

ulang, semata-mata demi kepentingan diseminasi karya
ilmiah yang lebih luas. Saya juga mengucapkan banyak
terima kasih kepada Andi Suwirta, M.Hum., Dosen Senior
di FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial,
Universitas Pendidikan Indonesia) di Bandung, yang telah
ikut membantu untuk mengedit-ulang artikel ini dengan cara
memutakhirkan dan memperkaya sumber-sumber rujukan,
sebagaimana nampak dalam Daftar Pustaka atau Referensi.
Walau bagaimanapun, semua isi dan interpretasi dalam artikel
ini tetap menjadi tanggung jawab akademik saya sendiri, dan
tidak ada hubung-kaitnya dengan segala bantuan yang telah
diberikan oleh berbagai pihak kepada saya selama ini.

dunia digital. Aktivitas kultural keagamaan
— ziarah kubur, tradisi zahlilan, tradisi
wiridan, tradisi kenduri (slametan), tradisi
al-barjanzi, tradisi HBI (Hari-hari Besar
Islam), dan tradisi silaturrahmi — yang
telah, sedang, dan akan berlangsung

di masyarakat Indonesia merupakan
bagian dari pilar-pilar Islam Nusantara.
Penjaga tradisi Islam Nusantara itu adalah
para Kyai (Ulama), Kyai Kampung,

Guru Ngaji, Ustadz, Ustadzah, dan lain
sebagainya.

Arena kontestasi Islam Nusantara
diformat melalui versi virtual. Melalui
Islam Nusantara virtual inilah menjadikan
Ulama tidak hanya sebagai “pialang
budaya” (cultural broker), meminjam
istilah dari Cliffort Geertz (1976),
melainkan juga memerankan agen
perubahan sosial dan produksi simbol
budaya secara global."

Referensi

Abdullah, Anzar. (2016). “Gerakan Radikalisme
dalam Islam: Perspektif Historis” dalam ADDIN,
Vol.10, No.1 [Februari], hlm.1-28. Tersedia secara

online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/177446-1D-none.pdf [diakses di

Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 November 2019].
Afifah, Emmi Nur. (2015). “Korelasi Konsep Syukur
dalam Budaya Jawad an Ajaran Islam: Studi Kasus
Sedekah Bumi di Desa Tegalharjo, Kecamatan
Trangkil, Kabupaten Pati”. Skripsi Sarjana Tidak
Diterbitkan. Semarang: Fakultas Ushuluddin,
UIN [Universitas Islam Negeri] Wali Songo.
Tersedia secara online juga di: https://core.ac.uk/
reader/45434270 [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 17 November 2019].

"' Pernyataan: Saya, yang bertanda tangan di bawah
ini, menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa artikel ini
adalah asli karya akademik saya. Ianya bukan hasil plagiat,
karena sumber-sumber yang saya kutip dalam pembahasan
telah dicantumkan secara jelas dan lengkap dalam Daftar
Pustaka atau Referensi. Saya bersedia diberi sanksi akademik,
sekiranya apa-apa yang saya nyatakan ini, di kemudian hari,
tidak sesuai dengan ketentuan yang ada.

50 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Fawait, Agus. (2019). “Reinventing Kitab Kuning
sebagai Warisan Keilmuan Islam Nusantara”.
Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Bondowoso:
STAI [Sekolah Tinggi Agama Islam] At-Taqwa.

Akhiles, Edi. (2015). “Ontran-ontran Islam Nusantara”
dalam surat kabar Jzwa Pos. Surabaya, Jawa Timur,
Indonesia: 24 Juli.

Ansori, M. Afif. (2003). Dzikir Demi Kedamaian Jiwa.
Yogyakarta: Penerbit Pustaka Pelajar.

Arif, Mohammad. (2017). Studi Islam dalam Dinamika
Global. Kediri, Jawa Timur: STAIN [Sekolah
Tinggi Agama Islam Negeri] Kediri Press. Tersedia

secara online juga di: http://repository.iainkediri.
ac.id/28/1/Studi%20Islam%20dalam%20

Dinamika%20%20Global ganti%20Ukuran.
pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17
November 2019].

As-Salafi, Hammad Abu Muawiyah. (2007). Studi
Kritis Perayaan Maulid Nabi. Goa, Sulawesi
Selatan: Al-Maktabah al-Atsariyah Ma'had Tanwir

as-Sunnah.

Astuti, Hanum Jazimah Puji. (2017). “Islam Nusantara:

Sebuah Argumentasi Beragama dalam Bingkai
Kultural” dalam INJECT: Interdisciplinary Journal
of Communication, Vol.2, No.1 [Juni], hlm.27-
52. Tersedia secara online juga di: https://inject.
iainsalatiga.ac.id/index.php/INJECT /article/
viewFile/1320/830 [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 25 November 2019].

Badruzaman, Abad ez al. (2017). IAIN Tulungagung:
Membangun Kampus Dakwah dan Peradaban.
Tulungagung: Penerbit IAIN [Institut Agama
Islam Negeri] Tulungagung Press. Tersedia secara

online juga di: http://repo.iain-tulungagung.

ac.id/12109/1/Kampus%20Dakwah%20dan%20
Peradaban.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur,

Indonesia: 25 November 2019].

Bilfagih, Taufik. (2016). “Islam Nusantara: Strategi
Kebudayaan NU di Tengah Tantangan Global”
dalam JURNAL AQLAM: Journal of Islam and
Plurality, Vol.2, No.1 [Desember], hlm.53-67.
Tersedia secara online juga di: https://media.neliti.

com/media/publications/240921-islam-nusantara-
strategi-kebudayaan-nu-d-f3726¢df.pdf [diakses di

Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17 November 2019].

Daryanto, Mahbub. (2017). “Studi Kebijakan
Pengembangan Pondok Pesantren: Evaluasi
Kebijakan di Provinsi Jambi”. Disertasi Doktor
Tidak Diterbitkan. Yogyakarta: PPs UIN [Program
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri] Sunan
Kalijaga. Tersedia secara online pula di: http://
digilib.uin-suka.ac.id/28562/1/FAILE%201.pdf
[diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25
November 2019].

Dewanti, Novita Ayu. (2018). “Gerakan Bersama
Melawan Radikalisme Dunia Maya” dalam Ja/an

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Damai, pada 12 Februari. Tersedia secara online

juga di: https://jalandamai.net/gerakan-bersama-

melawan-radikalisme-dunia-maya.heml [diakses di
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].

Fadli, Riyan. (2019). “Kontra Radikalisme Agama
di Dunia Maya: Studi Analisis Portal Online
Organisasi Islam dan Pemerintah”. Skripsi Sarjana
Tidak Diterbitkan. Semarang: Fakultas Ushuluddin
& Humaniora, UIN [Universitas Islam Negeri]
Walisongo. Tersedia secara online juga di: htep://
eprints.walisongo.ac.id/9940/1/Skripsi [diakses di
Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 5 Januari 2020].

Faigah, Nurul & Toni Pransiska. (2018). “Radikalisme
Islam Vs Moderasi Islam: Upaya Membangun
Wajah Islam Indonesia yang Damai” dalam AL-
FIKRA: Jurnal Ilmiah Keislaman, Vol.17, No.1
[Januari-Juni], hlm.33-60.

Falah, Silvia. (2014). “Modernisasi Sistem Pendidikan
Pondok Pesantren: Studi Kasus di Yayasan
Pondok Modern Al-Rifaie Gondanglegi Malang”.
Tesis Magister Tidak Diterbitkan. Malang: PPs
UIN [Program Pascasarjana, Universitas Islam
Negeri] Maulana Malik Ibrahim. Tersedia

secara online pula di: http://etheses.uin-malang.

ac.id/9004/1/10770021.pdf [diakses di Pacitan,
Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].

Futaqi, Sauqi. (2019). “Nalar Sufistik Islam Nusantara
dalam Membangun Perdamaian”. Makalah Ilmiah
Tidak Diterbitkan. Lamongan: Universtas Islam
Darul Ulum.

Geertz, Cliffort. (1976). The Religion of Java. Chicago:
The University of Chicago Press.

Ghifari, Iman Fauzi. (2017). “Radikalisme di Internet”
dalam RELIGIOUS: Jurnal Agama dan Lintas
Budaya, Volume 1(2), Maret, him.123-134.
Tersedia secara online juga di: https://core.ac.uk/
download/pdf/234031241.pdf [diakses di Pacitan,
Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].

Halim, Abdul. (2020). Islam, Lokalitas ¢ Kebhinekaan.
Kotagede, Yogyakarta: Penerbit Dialektika.

Hamid, Abdulloh. (2016). “Islam Nusantara di
Dunia Maya: Studi Kasus Gerakan Nasional ‘Ayo
Mondok™ dalam Nusantara Journal of Computers
and its Applications, Vol.1, No.2 [Juni].

Hamsyah, Junaidi. (2015). “Epistemologi Pendidikan
Islam Nusantara: Studi Interpretatif-Simbolik atas
Peran Kampus, Pesantren, dan Lembaga Adat”
dalam ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Vol.15,
No.2 [Desember], hIm.293-320. Tersedia secara

online juga di: https://media.neliti.com/media/

publications/57300-ID-epistemologi-pendidikan-
islam-nusantara.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur,

Indonesia: 25 November 2019].

Hanafi, Yusuf ez al. [eds]. (2016). Prosiding Islam
Nusantara: Meneguhkan Moderatisme dan
Mengikis Ekstrimisme dalam Kehidupan Beragama.

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 51
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Malang: P2KB [Pusat Pengembangan Kehidupan
Beragama] dan LP3 [Lembaga Pengembangan
Pendidikan dan Pembelajaran]. Tersedia secara

online juga di: http://lib.um.ac.id/wp-content/
uploads/2019/01/SEMINAR-NASIONAL-
ISLAM-NUSANTARA 2016-LP3-UM-.pdf

[diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17
November 2019].

Handoko, Wuri. (2013). “Karakteristik Arsitektur
Masjid Kuno dan Perkembangan Islam di
Maluku” dalam AMERTA: Jurnal Penelitian dan
Pengembangan Arkeologi, Vol.31, No.1 [Juni],
hlm.1-80.

Hasan, Noorhaidi ez 2/. (2018). Literatur Keislaman
Generasi Milenial: Transmisi, Apropriasi, dan
Kontestasi. Yogyakarta: Penerbit PPs UIN [Program
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri] Sunan
Kalijaga Press. Tersedia secara online juga di: http://
pps.uin-suka.ac.id/attachments/category/55/
Literatur [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 25 November 2019].

Hermawan, Agus & Roko Patria Jati. (2019).

Studi Islam Nusantara. Kudus, Jawa Tengah:
Penerbit Yayasan Hj Kartini Kudus. Tersedia

secara online juga di: http://e-repository.perpus.

iainsalatiga.ac.id/6845/1/STUDI%20ISLAM%20
NUSANTARA.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur,

Indonesia: 7 Januari 2020].

Hidayatullah, Syarif. (2019). “Gagasan Islam Nusantara
sebagai Kearifan Lokal di Indonesia” dalam
PANANGKARAN: Jurnal Penelitian Agama dan
Masyarakat, Vol.3, No.1 [Januari-Juni], hlm.1-19.

heep://khazanah.republika.co.id/berita/dunia-islam/
islam-nusantara/15/07/27/ns5hd4313-alasan-pbnu-
angkat-tema-muktamar-teguhkan-islam-nusantara

[diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10
November 2019].

Huda, Sokhi. (2019). “Sketsa Kajian Islam
Nusantara dalam Perspekdif Filsafat lmu”. Makalah
dipresentasikan dalam Joint International Symposium:
Interdiciplinary Islamic Studies in Indonesia and
Malaysia Reappraised, organized by Pascasarjana UIN
Sunan Ampel Surabaya dan UNISZA Trengganu
Malaysia, pada Kamis, 27 Juni.

Jamaluddin. (2014). “Tradisi Ziarah Kubur dalam
Masyarakat Melayu Kuantan” dalam SOSIAL
BUDAYA: Media Komunikasi llmu-ilmu Sosial dan
Budaya, Vol.11, No.2 [Juli-Desember]. Available

online also at: https://media.neliti.com/media/
publications/40483-1D-tradisi-ziarah-kubur-dalam-

masyarakat-melayu-kuantan.pdf [diakses di Pacitan,
Jawa Timur, Indonesia: 17 November 2019].

Jamil, M. Mubhsin. (2005). Tarekat dan Dinamika Sosial
Politik: Tafsir Sosial Sufisme Nusantara. Yogyakarta:
Penerbit Pustaka Pelajar.

Junaid, Hamzah. (2013). “Kajian Kritis Akulturasi

Islam dengan Budaya Lokal” dalam SULESANA,
Vol.8, No.1, hlm.1-14.

Luthfi, Muhammad. (2016). “Islam Nusantara: Relasi

Islam dan Budaya Lokal Khabibi” dalam SHAHIH,
Vol.1, No.1 [Januari-Juni], hlm.1-12.

Mahyudi, Dedi. (2014). “Pandangan Teologi Islam

tentang Tradisi Ngijing pada Upacara Selametan
Nyewu di Kabupaten Deli Serdang”. Zesis Magister
Tidak Diterbitkan. Medan: PPs IAIN SUMUT
[Program Pascasarjana, Institut Agama Islam
Negeri, Sumatera Utara]. Tersedia secara online
juga di: http://repository.uinsu.ac.id/1708/1/

Dedi wahyudi.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 25 November 2019].

Mas'ud, Sulthon. (2014). Sejarah Peradaban Islam.

Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan,

UIN [Universitas Islam Negeri] Sunan Ampel.
Tersedia secara online juga di: http://digilib.uinsby.
ac.id/20125/1/Sejarah%20Peradaban%201slam.
pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25
November 2019].

Mujib, M. Misbahul. (2016). “Tradisi Ziarah dalam

Masyarakat Jawa: Kontestasi Kesalehan, Identitas
Keagamaan, dan Komersial” dalam Jurnal
Kebudayaan Islam, Vol.14, No.2 [Juli-Desember],
hlm.205-225.

Mukodi. (2005). Menjaga Pilar-pilar Budaya Pondok

Tremas di Era Global. Yogyakarta: Lentera Kreasindo.

Mukodi. (2014). “Studi Fenomenologi Budaya Pondok

Tremas di Era Globalisasi”. Disertasi Doktor Tidak
Diterbitkan. Yogyakarta: Program Studi Ilmu
Pendidikan PPs UNY [Program Pascasarjana,
Universitas Negeri Yogyakarta]. Beritanya tersedia

secara online pula di: htep://pps.uny.ac.id/berita/
mukodi-raih-doktor-berkat-kaji-fenomenologi-

budaya-pondok-tremas.html [diakses di Pacitan,
Jawa Timur, Indonesia: 25 November 2019].

Mukodi. (2017). “Revitalisasi Islam Nusantara di Era

Digital” dalam Jurnal Penelitian Pendidikan, Vol.9,
No.2 [Desember], him.1394-1420, yang tersedia

juga dalam online di: http://ejournal.stkippacitan.
ac.id/index.php/jpp/article/view/158/288 [diakses di

Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 10 November 2019].

Munfaridah, Tuti. (2017). “Islam Nusantara sebagai

Manifestasi Nahdlatul Ulama (NU) dalam
Mewujudkan Perdamaian” dalam Wahana
Abkademitka, Vol.4, No.1 [April], hlm.19-34.

Munfaridah, Tuti. (2017). “Islam Nusantara sebagai

Manifestasi Nahdlatul Ulama (NU) dalam
Mewujudkan Perdamaian” dalam WAHANA
AKADEMIKA, Vol.4, No.1 [April], hm.19-34.

Mustofa, Saiful. (2015). “Meneguhkan Islam

Nusantara untuk Islam Berkemajuan: Melacak
Akar Epistemologis dan Historis Islam (di)
Nusantara” dalam Jurnal EPISTEME, Vol.10, No.2
[Desember].

52 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Nashrillah, M.G. (2018). “Aktualisasi Dakwah Dai
Millennial di Ruang Maya: Perspektif Etika
Dakwah dengan Studi Kasus di Kota Medan” dalam
ISLAM FUTURA: Jurnal Ilmiah, Vol.18, No.1
[Agustus], hlm.105-126.

Prihantoro, Hijrian A. (2017). “Islam Nusantara dan
Filsafat Orientasi Bangsa: Dialektika Modernitas
Beragama dalam Negara Berbudaya” dalam
MILLAH, Vol. XVI, No.2 [Februari], hlm.203-233.

Putri, Sukma Ari Ragil. (2018). “Wacana Islam Populer
dan Kelahiran Ustaz Medsos di Ruang Publik
Era Digital” dalam jurnal Komunikasi dan Kajian
Media, Vol.2, No.1 [April], hlm.87-114.

Qamar, Mujamil. (2015). “Islam Nusantara: Sebuah
Alternatif Model Pemikiran, Pemahaman, dan
Pengamalan Islam” dalam Jurnal EL-HARAKAH,
Vol.17, No.2 [Februari].

Ramdhan, Tri Wahyudi. (2018). “Islam Nusantara:
Pribumisasi Islam ala NU” dalam AL-INSYIROH,
Vol.2, No.2, hlm.73-91.

Rif2’i, Akhmad. (2009). “E-Dakwah dalam Pesantren
Virtual” dalam MILLAH, Vol.IX, No.1 [Agustus],
hlm.35-50.

Safitri, Dini, Wina Puspita Sari & Reny Yuliati. (2019).
“Model Pembelajaran Retorika Islam Nusantara
Berbasis Media Sosial di Indonesia”. Makalah
Ilmiah Tidak Diterbitkan. Jakarta: UN] [Universitas
Negeri Jakarta].

Sjamsuddin, Helius. (2007). Merodologi Sejarah.
Yogyakarta: Penerbit Ombak.

Somantri, Gumilar Rusliwa. (2005). “Memahami
Metode Kualitatif” dalam MAKARA: Sosial
Humaniora, Vol.9, No.2 [Desember], hlm.57-65.
Available online also at: https://media.neliti.com/
media/publications/4388-ID-memahami-metode-
kualitatif.pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 10 November 2019].

Sunarso et al. (2018). Inovasi dalam Semangar
Keindonesiaan. Yogyakarta: Penerbit FIS UNY
[Fakultas Ilmu Sosial, Universitas Negeri
Yogyakarta], cetakan pertama. Tersedia secara

online juga di: http://fis.uny.ac.id/sites/fis.uny.ac.id/
files/Edit Gabung Buku Dies FIS 53%20A5.

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

pdf [diakses di Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 25
November 2019].

Sunarto, A.S. (2013). “Paradigma Nahdlatul ‘Ulama
terhadap Modernisasi” dalam Jurnal Sosiologi Islam,
Vol.3, No.2 [Oktober], hlm.51-74.

Susanto, Edi & Moh Mashur Abadi. (2015). “Pesantren
and the Preservation of Islam Nusantara” in Jurnal
KARSA, Vol.23, No.2 [Desember].

Syahid, Achmad. (2019). Islam Nusantara: Relasi
Agama Budaya dan Tendensi Kuasa Ulama. Depok:
Rajawali Pers, edisi ke-1, cetakan ke-1.

Syam, Anna Rahma, Kasjim Salenda & Wahid
Haddade. (2016). “Tradisi Barzanji dalam Persepsi
Masyarakat Kabupaten Bone” dalam Jurnal Diskursus
Islam, Vol.04, No.2 [Agustus], hlm.248-257.

Takdir. (2018). “Pendidikan Karakter Berbasis Islam
Nusantara: Telaah Pemikiran Said Aqil Siroj”.

Tesis Magister Tidak Diterbitkan. Jakarta: Program
Magister Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu
Tarbiyah dan Keguruan, UIN [Universitas Islam
Negeri] Syarif Hidayatullah. Tersedia secara online
juga di: http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/
bitstream/123456789/39224/2/T%20a%20k%20
d%20i%20r-FITK [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 25 November 2019].

TP-JNM [Tim Penulis — Jamaah Nahdliyin Mataram].
(2014). Gerakan Kultural Islam Nusantara.
Yogyakarta: Penerbit Jamaah Nahdliyin Mataram.

Yaqin, Ainul. (2014). “Tahlilan: Tradisi Islam Indonesia
Berbasis Tauhid” dalam /NPAS. ONLINE, pada
2 Agustus. Tersedia secara online juga di: hteps://
inpasonline.com/tahlilan-tradisi-islam-indonesia-
berbasis-tauhid/ [diakses di Pacitan, Jawa Timur,
Indonesia: 17 November 2019].

Zainuddin, H.M. (2015). “Tahlilan dalam Perspektif
Historis, Sosiologis, Psikologis, Antropologis”.
Tersedia secara online di: https://www.uin-malang.
ac.id/r/150901/tahlilan-dalam-perspektif-historis-
sosiologis-psikologis-antropologis.html [diakses di

Pacitan, Jawa Timur, Indonesia: 17 November 2019].
Zed, Mestika. (2008). Merode Penelitian Kepustakaan.
Jakarta: Penerbit YOI [Yayasan Obor Indonesia].

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 53
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



MUKODI,
Revitalisasi Islam Nusantara

Wajah Islam Nusantara di Era Digital
(Sumber: https://www.laduni.id/post, 27/12/2019)

Wajah baru Islam Nusantara di era global ditandai dengan kontestasinya di dunia digital. Aktivitas kultural keagamaan
— ziarah kubur, tradisi tahlilan, tradisi wiridan, wadisi kenduri (slametan), tradisi al-barjanzi, tradisi HBI (Hari-hari
Besar Islam), dan tradisi silaturrahmi — yang telah, sedang, dan akan berlangsung di masyarakat Indonesia merupakan
bagian dari pilar-pilar Islam Nusantara. Penjaga tradisi Islam Nusantara itu adalah para Kyai (Ulama), Kyai Kampung,
Guru Ngaji, Ustadz, Ustadzah, dan lain sebagainya.

54 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



