
Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 48 

 

SOLA IUSTITIA 
 

Rudiyanto 
Sekolah Tinggi Theologia Abdiel 

publicatheologia@gmail.com 

 
 

Abstract 

Capitalism seems to be the result of 500 years of Prostentantism reformation. 

By unraveling some bads conditions of the world today as presence of 

“powers” as reflected in the New Testament, and by believing that 
Protestantism reformation still has power in its spirits: ad fontes and semper 

reformanda, this article shows that we are able to put forward  an intrinsic 

adagium of Protestantism reformation beside of sola gratia, sola fide, and sola 

scriptura; namely sola iustitia.   

 

Keywords: ad fontes, kapitalisme, kekuasaan, Reformasi Protestan, semper 

reformanda, sola iustitia. 

 
 

 

Pendahuluan 

Pada tahun ini reformasi Protestan telah berjalan lebih dari 500 tahun. Bagi para 

penganutnya, reformasi Protestan adalah the Gospel rediscovered, Injil yang ditemukan 

kembali. Terbayang dalam benak kita adagia reformasi yang termashyur itu: sola fide, sola 

gratia, dan sola scriptura. Dalam dogmatika, sola fide dan sola gratia merujuk pada 

penyebab material reformasi Protestan, sedangkan sola scriptura merujuk pada penyebab 

formalnya.1 

Dalam pada itu, sebenarnya yang “ditemukan kembali” adalah Injil dalam 

pemaknaannya yang personal. Katolisisme Abad Pertengahan berpandangan bahwa 

manusia diselamatkan karena tergabung dalam gereja yang melalui sakramen-sakramen 

berperan sebagai penyalur keselamatan. Karena di dalam gereja terdapat keselamatan maka 

barangsiapa bergabung dengan gereja akan beroleh keselamatan. Sebaliknya, reformasi 

Protestan memandang bahwa manusia adalah individu yang berhadap-hadapan seorang diri 

dengan Allah yang bersemayam di takhta pengadilan-Nya. 

Menurut reformasi Protestan, pertama-tama individu tersebut adalah manusia 

berdosa (peccator), yang layak dijatuhi hukuman ilahi berupa kematian yang kekal. Akan 

tetapi, menurut anugerah-Nya semata Allah menyatakan individu tersebut sebagai orang 

                                                           
1 R.C. Sproul, “The History of the Reformation,” http://www.ligonier.org/learn/articles/the-

history-of-the-reformation/ (diakses  2 Desember 2017). 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 49 

 

benar (iustus). Dasar dari pembenaran itu adalah Kristus yang tersalib, yang diimani oleh 

individu tersebut. Di kayu salib, Kristus menanggung hukuman ilahi atas dosa individu 

tersebut.Melalui iman, kebenaran Kristus diperhitungkan kepadanya. Dalam kata-kata 

Martin Luther, Jesus, tu es peccatum meum et ego sum iustitia tua; Ya Yesus, Engkau 

adalah dosaku dan aku dibuat menjadi kebenaran-Mu.2 

Meski memaknai Injil secara personal, reformasi Protestan memiliki dampak sosial 

yang besar. Hal ini berkait-kelindan dengan krisis formasi sosial di Eropa Barat. 

Berlangsung di tengah transisi formasi sosial feodal ke formasi sosial kapitalis, reformasi 

Protestan mencerminkan (1) kegelisahan kaum hamba (serf) dan tani merdeka yang 

tercerabut dari hubungan-hubungan produksi feodal di pedesaan dan terlempar ke kota-

kota, dan (2) penolakan kelas menengah (borjuis) terhadap hubungan-hubungan produksi 

feodal yang membelenggu perkembangan tenaga-tenaga produktif baru yang bertumpu 

pada produksi barang jadi dan perdagangan di kota-kota.3 

Dengan penekanannya pada individu, yang tanpa pengantaraan hierarki gereja 

harus berhadapan dengan Allah, reformasi Protestan sejalan dengan pendirian kelas 

menengah yang ingin mengatur kepentingan ekonomi mereka tanpa kekangan aturan-

aturan feodal yang justru menguntungkan kaum bangsawan. Segera dapat kita lihat bahwa 

sementara Katolisisme Abad Pertengahan merupakan agama Kristen dari feodalisme yang 

sedang berada di ambang keruntuhan, reformasi Protestan adalah agama Kristen dari 

kapitalisme yang sedang muncul dengan segala elan progresifnya. Dengan jalan itu 

reformasi Protestan turut serta dalam arak-arakan kemenangan kapitalisme atas feodalisme, 

yang mengubah wajah dunia secara hakiki hingga saat ini. Demikianlah “Injil yang 

personal” memiliki pengandaian sekaligus implikasi yang bersifat sosial. 

 

Ad Fontes, Semper Reformanda 

Lima ratus tahun setelah reformasi Protestan, kita menjumpai dunia yang 

kapitalistis. Kapitalisme telah menang, bahkan bukan hanya atas feodalisme, tetapi juga 

atas rezim-rezim kolektivisme birokratik yang diasosiasikan dengan sosialisme. Bila 

menurut konteksnya reformasi Protestan merupakan gugatan teologis terhadap katolisisme 

Abad Pertengahan, dan dengan demikian merupakan serangan di level “Struktur Atas” dari 

                                                           
2 Lihat J. Verkuyl, Aku Percaya. Uraian tentang Injil dan Seruan untuk Percaya (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 16 1995), 173. 
3 Tentang hal ini, simak Chris Harman, A People’s History of the World (London & Chicago & 

Sidney: Bookmarks, 2002), 178-83. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 50 

 

the emerging capitalism terhadap the waning feudalism maka dalam konteks masa kini 

tidaklah berlebihan untuk mengatakan bahwa peran historis reformasi Protestan sudah 

selesai. Bahkan, jangan-jangan “Injil yang ditemukan kembali,” yang dibahasakan menjadi 

sola gratia, sola fide, dan sola scriptura, sebaik-baiknya adalah monumen-monumen 

ideologis yang mengharukan di satu sisi, dan seburuk-buruknya adalah bagian dari 

perangkat ideologis untuk melanggengkan kapitalisme di sisi lain. 

Sinyalemen di atas kedengaran apatis bahkan sinis. Meski demikian, sinyalemen 

tersebut bisa dibaca sebagai ajakan untuk memaknai reformasi Protestan menurut spirit 

yang sebenarnya terkandung di dalam dirinya sendiri. Di jantung solae reformatae 

berdegup semangat ad fontes (“ke sumber”) dan semper reformanda (“senantiasa 

diperbarui”). Implikasinya, bila ditilik dari peran historisnya maka solae reformatae sudah 

kadaluwarsa sekalipun, tidak demikian halnya dengan semangat ad fontes dan semper 

reformanda. 

Spirit ad fontes dan semper reformanda adalah dua sisi yang saling mengandaikan. 

Di satu sisi, kita kembali ke sumber dilakukan bukan demi kembali ke sumber itu sendiri. 

Bila itu yang dilakukan, “kembali ke sumber” tidak akan membawa kita kemana-mana. 

Kita kembali ke sumber dalam rangka pembaruan atas reformasi Protestan yang telah 

menjadi monumen bahkan bagian dari perangkat ideologis dari kapitalisme. Tersirat 

namun jelas, pembaruan tersebut bersifat membebaskan. Bila sumber itu adalah Alkitab, 

maka kita kembali kepada Alkitab dalam rangka membebaskan reformasi Protestan dari 

status quo sebagai monumen bahkan perangkat ideologis kapitalisme. 

Di sisi lain, pembaruan dilakukan bukan demi kebaruan itu sendiri. Sebaliknya, 

pembaruan dilakukan menurut arah tertentu. Dalam kaitan inilah kita perlu kembali ke 

sumber, yakni untuk mencari inspirasi bagi pembaruan itu. Bila sumber itu adalah Alkitab, 

maka kita perlu menggali dan menggumulinya demi mendapatkan inspirasi tentang arah 

pembaruan. Dalam pada itu, kita menyadari bahwa Alkitab dapat “berarti apa saja,” sesuai 

dengan kepentingan pembacanya. Alkitab dapat dibuat berbicara untuk mendukung teologi 

yang konservatif dan politik yang reaksioner. Alkitab juga dapat dibuat berbicara untuk 

mendukung teologi yang progresif dan politik yang revolusioner. Oleh karena itu kita 

membutuhkan hermeneutik dengan premis nilai tertentu. 

Berkenaan dengan modus produksi yang bernama kapitalisme, dengan hubungan-

hubungan produksinya yang eksploitatif dan sejak terkonsolidasinya hingga saat ini 

mengakibatkan petaka berupa penumpukan kemakmuran pada segelintir orang dengan 

mengorbankan sebagian terbesar umat manusia, kolonialisme, perang-perang imperialis, 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 51 

 

serta kerusakan alam yang semakin parah, premis nilai kita adalah keberpihakan kepada 

yang dieksploitasi, ditindas, dan dimarjinalkan—baik manusia, yakni perempuan dan laki-

laki, maupun alam. 

Dengan hermeneutik liberatif, kita kembali kepada sumber, yakni Alkitab. Dengan 

menggali dan menggumuli pesan liberatif Alkitab, yang timbul dan tenggelam dalam 

berbagai lapisan tradisi biblikal yang berasal dari berbagai kelompok kepentingan, baik 

rakyat maupun kaum yang berkuasa, kita dapat menetapkan arah semper reformanda 

dalam memperingati (dan merayakan) setengah millennium reformasi Protestan. Pesan 

liberatif itu merujuk pada Pemerintahan Allah, yang sejatinya merupakan proyek historis 

dalam rangka mewujudkan shalom, yakni perdamaian, kedamaian, kesejahteraan, dan 

keutuhan ciptaan. Karena shalom muskil terwujud tanpa tegaknya keadilan, maka 

implementasi dari pesan liberatif itu tak lain dari praksis keadilan, yakni keadilan bagi 

yang dieksploitasi, ditindas, dan dimarjinalkan. Bila praksis keadilan dipandang sebagai 

pemaknaan Injil secara sosial, kiranya tidak berlebihan bila kita menggunakan adagium 

sola iustititia: hanya keadilan. 

 

Kuasa-kuasa 

Salah satu tema Perjanjian Baru yang sangat menarik sekaligus relevan bagi sola 

iustitia adalah hubungan antara Kristus dan kuasa-kuasa. Di sejumlah tempat, tulisan-

tulisan yang disematkan kepada rasul Paulus (corpus Paulinum) berbicara tentang kuasa-

kuasa. Corpus Paulinum menggunakan serangkaian istilah: 

 Roma 8.38-39: malaikat-malaikat (angeloi), pemerintah-pemerintah (archai), dan 
kuasa-kuasa (dunameis) 

 1 Korintus 2.6-8: penguasa-penguasa dunia ini (tōn archontōn tou aiōnos) 
 1 Korintus 15.24-26: segala pemerintahan, kekuasaan dan kekuatan (pasan archēn kai 

pasan exousian kai dunamin) 
 Galatia 4:3: roh-roh dunia (ta stoicheia tou kosmou) 
 Galatia 4:9: roh-roh dunia yang lemah dan miskin (ta asthenē kai ptōcha stoicheia) 
 Efesus 1:20-21: segala pemerintah dan penguasa dan kekuasaan dan kerajaan dan tiap-

tiap nama yang dapat disebut (pasēs archēs kai exousias kai dunameōs kai kuriotētos 
kai pantos onomazomenou) 

 Efesus 2:1:  jalan dunia ini (ton aiōna tou kosmou toutou), penguasa kerajaan angkasa 
(ton archonta tēs exousias tou aerou), roh yang sekarang sedang bekerja di antara 
orang-orang durhaka (tou pneumatos tou nun energountos en tois huiois tēs 
apatheias) 

 Efesus 3:10: pemerintah-pemerintah dan penguasa-penguasa di surga (tais archais kai 

tais exousiais en tois epouraniois) 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 52 

 

 Efesus 6:12: pemerintah-pemerintah (tas archas), penguasa-penguasa (tas exousias), 
kuasa-kuasa dunia yang gelap ini (tous kosmokratoras tou skotous toutou), dan roh-roh 
jahat di udara (ta pneumatika tēs ponērias en tois epouraniois). 

 Kolose 1:16: singgasana (thronoi), kerajaan (kuriotētes), pemerintah (archai), penguasa 
(exousiai) 

 Kolose 2:8: ajaran turun-temurun (tēn paradosin tōn anthrōpōn) dan roh-roh dunia (ta 

stoicheia tou kosmou) 
 Kolose 2:15: pemerintah-pemerintah dan penguasa-penguasa (tas archas kai tas 

exousias) 
 Kolose 2:20: roh-roh dunia (tōn stoicheiōn tou kosmou) 

 

Sebagian dari istilah-istilah tersebut memberi kesan bahwa kuasa-kuasa adalah 

makhluk-makhluk personal. Seperti misalnya, “malaikat-malaikat” (angeloi), “pemerintah-

pemerintah” (archai), dan “penguasa-penguasa dunia ini” (tōn archontōn tou aiōnos). 

Sebagian lainnya impersonal. Misalnya, “pemerintahan” (archēn), kekuasaan (exousian), 

kekuatan (dunamin), dan roh-roh/ pilar-pilar dunia (ta stoicheia tou kosmou). 

Dalam bukunya Christ and the Powers, Hendrikus Berkhof mengemukakan bahwa 

Paulus meminjam gagasan dan kosa kota tentang kuasa-kuasa dari sastra apokaliptik 

Yahudi. Di satu sisi, Paulus sejalan dengan pandangan apokaliptik Yahudi bahwa kuasa-

kuasa menjalankan pengaruh dan dominasi atas dunia. Di sisi lainnya, Paulus 

mendepersonalisasikan mereka. Artinya, sementara apokaliptik Yahudi memandang kuasa-

kuasa sebagai makhluk-makhluk personal adikodrati, Paulus melihat mereka sebagai 

struktur-struktur dari eksistensi duniawi.4 

Ronald J. Sider merujuk pada kesepakatan yang berkembang di kalangan para 

sarjana bahwa ketika Paulus berbicara tentang kuasa-kuasa, ia “merujuk baik pada 

struktur-struktur sosiopolitik dari masyarakat manusia, maupun pada kekuatan-kekuatan 

spiritual yang mendasari, ada di balik, dan dengan cara yang misterius turut membentuk 

struktur-struktur sosiopolitik manusia.”5 

                                                           
4
 Hendrikus Berkhof, Christ and the Powers (Scottdale: Herald Press, 1962), 14-20. Berkhof 

mengajukan dua argumen yang menarik. Pertama, dalam Roma 8.37-39 Paulus menempatkan Kuasa-kuasa 
bersama dengan hal-hal yang terbilang abstrak, seperti ruang (“baik yang di atas maupun yang di bawah”) 
dan waktu (“baik yang ada sekarang maupun yang akan datang”) sebagai realitas-realitas ciptaan yang 
mempengaruhi bahkan menguasai dunia. Menurut Berkhof, hal ini “mengindikasikan bahwa penekanannya 
terletak bukan pada natur personal-spiritual mereka, alih-alih pada … fakta bahwa Kuasa-kuasa ini 
mengkondisikan kehidupan bumiah.” Kedua, dalam Kol 2.8, 15-17, 20-21, “Paulus” menyejajarkan ta 

stoicheia tou kosmou, tidak saja dengan tas archas kai tas exousias (pemerintah-pemerintah dan penguasa-
penguasa), tetapi juga dengan dengan tēn paradosin tōn anthrōpōn (tradisi manusia) dan  ta entalmata kai 

didaskalias tōn anthrōpōn (perintah-perintah dan ajaran-ajaran manusia). Ini menunjukkan bahwa Kuasa-
kuasa adalah tradisi-tradisi, perintah-perintah, dan ajaran-ajaran yang menstrukturkan dan mengatur urusan-
urusan moral manusia. 

5
 Ronald J. Sider, Christ and Violence (Scottdale/ Kitchener: Herald Press, 41982), 50. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 53 

 

Untuk yang pertama Sider merujuk pada Kolose 2:8-23 yang menyatakan bahwa 

kuasa-kuasa “yang telah dilucuti Kristus mencakup hal-ihwal seperti filsafat, tradisi-tradisi 

manusia (ay 8), dan aturan-aturan keagamaan tentang hukum-hukum makanan dan 

perayaan Sabat.”6 Untuk yang kedua ia merujuk pada Efesus 6:12, yang mengatakan 

bahwa perjuangan kita “bukanlah melawan darah dan daging, tetapi melawan pemerintah-

pemerintah, melawan penguasa-penguasa, melawan kuasa-kuasa dunia yang gelap ini, 

melawan roh-roh jahat di udara.”7 

Menurut pendapat penulis, Sider cenderung pada penerimaan yang harafiah atas 

pernyataan-pernyataan corpus Paulinum tentang kuasa-kuasa. Penerimaan ini tidak lepas 

dari worldview kuno yang memang tercermin (juga) di dalam Alkitab. Menurut worldview 

ini, “segala sesuatu yang bersifat bumiah memiliki padanan sorgawinya, dan segala sesuatu 

yang bersifat sorgawi memiliki padanan bumiahnya.”8 Berdasarkan worldview ini, kuasa-

kuasa adalah struktur-struktur sosiopolitik dalam masyarakat manusia dan kekuatan-

kekuatan spiritual yang mendasari dan turut membentuk struktur-struktur sosiopolitik 

tersebut. Dalam perkataan Sider, 

Bagi Paulus, dalam kasus manapun, kata-kata “pemerintah-pemerintah dan 
penguasa-penguasa” berkonotasi baik struktur-struktur sosiopolitik yang 
kelihatan secara empiris dari dunia kita, maupun kekuatan-kekuatan spiritual 
yang tak terlihat yang bantu membentuk struktur-struktur yang kelihatan itu.9 

 

Di lain pihak, menurut pendapat penulis, Berkhof, yang beranggapan bahwa Paulus 

melakukan demitologisasi atas pandangan apokaliptik Yahudi tentang kuasa-kuasa, 

memiliki kesulitan untuk menerima bahwa kuasa-kuasa adalah makhluk-makhluk 

personal-adikodrati. Kesulitan ini agaknya berkait-kelindan dengan worldview modern, 

yang materialistik. Sebagaimana dikatakan Walter Wink, worldview yang materialistik 

“telah merasuki banyak orang Kristen secara mendalam, yang menyebabkan mereka 

mengabaikan dimensi-dimensi spiritual dari sistem-sistem atau sumber-sumber spiritual 

dari iman.”10 Berbeda dengan Sider yang menafsirkan kuasa-kuasa sebagai struktur-

struktur sosio-politik dan makhluk-makhluk personal-adikodrati, Berkhof menafsirkan 

kuasa-kuasa sebagai struktur-struktur yang mengatur kehidupan manusia tanpa padanan 

makhluk-makhluk personal-adikodratinya. Dalam perkataan Berkhof, 

                                                           
6 Ibid. 
7
 Ibid. 

8
 Walter Wink, Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination 

(Minneapolis: Fortress Press, 2001), 4. 
9
 Sider, Christ and Violence, 51. 

10
 Wink, Engaging the Powers, 5. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 54 

 

Adalah agak mengherankan bahwa dalam teologi yang lebih tua (dan faktanya 
dalam teologi hingga saat ini) kuasa-kuasa dipahami sebagai makhluk-makhluk 
yang penggambarannya dimasukkan di bawah rubrik tentang “malaikat-
malaikat.” Pada titik ini teologi tradisional ada dalam kesepakatan yang 
mengejutkan dengan riset dalam perbandingan agama ... Ada banyak kesulitan 
untuk mengizinkan seorang teolog yang saksama untuk menganggap serius 
semua yang dikatakan Paulus sebagai penggambaran tentang natur dan fungsi 
para malaikat ... Kesimpulannya jelas kita harus mengesampingkan pemikiran 
bahwa “kuasa-kuasa” dalam pemikiran Paulus adalah malaikat-malaikat.11 
 

Penulis sendiri berpendapat bahwa sangat boleh jadi corpus Paulinum menganggap 

kuasa-kuasa sebagai struktur-struktur yang mengatur hidup manusia sekaligus makhluk-

makhluk personal-adikodrati yang bekerja melalui struktur-struktur tersebut. Akan tetapi 

penulis cenderung memaknai “pasangan” tersebut merujuk pada dua sisi realitas, yakni sisi 

luar dan sisi dalamnya. Dalam hal ini, penulis sejalan dengan Walter Wink yang 

menggunakan worldview yang integral. Di satu sisi, worldview ini berupaya dengan serius 

untuk memahami wawasan-wawasan spiritual dari worldview kuno dengan mengafirmasi 

ke-dalam-an atau interioritas dari segala sesuatu; di sisi lain, worldview ini melihat realitas 

spiritual yang batiniah terkait begitu erat dengan perwujudan luar atau manifestasi 

jasmaniahnya. Sehubungan dengan kuasa-kuasa, Wink mengemukakan, 

… apa yang dialami dan dinamakan sebagai “Pemerintah-pemerintah dan 
penguasa-penguasa” oleh orang-orang di dunia Alkitab faktanya memang riil. 
Mereka sedang melihat spiritualitas yang benar-benar ada di pusat institusi-
institusi politik, ekonomik, dan kultural pada zaman mereka.Aspek spiritual 
dari kuasa-kuasa bukanlah sekadar suatu “personifikasi” dari kualitas-kualitas 
institusional yang bakal eksis entah mereka dipersonifikasikan atau tidak. 
Sebaliknya, spiritualitas dari sebuah institusi eksis sebagai suatu aspek yang riil 
dari institusi tersebut, bahkan ketika ia tidak dipersepsi sedemikian. Institusi-
institusi memiliki etos spiritual yang benar-benar ada, dan bila kita 
mengabaikan aspek kehidupan institusional ini kita merisikokan diri kita.12 

 

Orang-orang merasakan atau secara naluriah menangkap kualitas-kualitas spiritual 

dari institusi, lalu memproyeksikannya pada layar semesta. Kemudian mereka memahami 

kualitas-kualitas spiritual yang diproyeksikan itu sebagai kekuatan-kekuatan kosmik yang 

memerintah dari langit.13 Wink memberikan contoh yang sangat menarik, 

Pada abad pertama, ada orang-orang Yahudi dan Kristen yang merasakan 
dalam kekaisaran Romawi suatu spiritualitas demonis yang mereka namakan 
Sammael atau Satan. Tetapi mereka menjumpai spirit ini dalam bentuk-bentuk 

                                                           
11

 Berkhof, Christ and the Powers,19. 
12

 Wink, Engaging the Powers, 6. 
13

 Ibid, 7. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 55 

 

institusional yang aktual dari kehidupan Romawi: legion-legion, gubernur-
gubernur, penyaliban-penyaliban, pembayaran upeti, lencana-lencana dan 
panji-panji Romawi, dst. Roh yang mereka rasakan eksis persis di jantung hati 
kekaisaran, tetapi worldview mereka memperlengkapi untuk melihat roh itu 
dengan merasakannya secara naluriah dan kemudian memproyeksikannya 
keluar, dalam bentuk yang visioner, sebagai suatu makhluk spiritual yang 
bersemayam di langit dan merepresentasikan Roma dewan sorgawi.14 

 

Demikianlah, penulis berpegang pada pandangan bahwa kuasa-kuasa adalah 

struktur-struktur, baik aspek lahiriah maupun batiniahnya, yang mempengaruhi bahkan 

mendominasi kehidupan manusia, baik secara personal maupun sosial. Penulis sependapat 

dengan J.H. Yoder yang mengartikan struktur-struktur sebagai “pola-pola atau keteraturan 

yang mengatasi atau mendahului atau mengkondisikan fenomena individual yang dapat 

segera kita persepsikan.”15 Dalam pada itu penulis berpendapat bahwa pola-pola atau 

keteraturan itu memiliki spiritualitas tertentu, entah baik atau jahat, yang dirasakan oleh 

manusia yang hidup di dalamnya. Dalam pengalaman konkret manusia, kuasa-kuasa atau 

struktur-struktur dengan aspek lahiriah dan batiniahnya meliputi struktur-struktur 

keagamaan, intelektual, moral, dan politik.16 

 

Kristus dan Kuasa-kuasa 

Berdasarkan pernyataan-pernyataan corpus Paulinum tentang kuasa-kuasa, kita 

dapat membuat gambaran tentang kuasa-kuasa atau struktur-struktur sebagai berikut.17 

Pertama, kuasa-kuasa diciptakan oleh Allah/ Kristus. Mereka adalah bagian dari ciptaan 

yang baik (lihat Kol 1.16-17). Melalui kuasa-kuasa atau struktur-struktur Allah menopang 

dan memelihara alam. Kuasa-kuasa juga memungkinkan keberadaan masyarakat dan 

sejarah. Secara negatif kita dapat mengatakan bahwa tanpa keberadaan struktur-struktur 

keagamaan, intelektual, moral, dan sosial, tidak akan ada masyarakat dan sejarah.  

Kedua, kuasa-kuasa telah memberontak dan jatuh. Mereka tidak menerima 

kedudukan mereka sebagai “sekadar” sarana tatareksa ilahi. Mereka mengklaim diri 

sebagai Allah dan memperbudak umat manusia dan sejarah. Mereka menuntut kesetiaan 

tanpa syarat dari manusia, baik sebagai individu maupun masyarakat. Ketiga, syukurlah, 

kendati pemberontakan dan kejatuhan mereka, kuasa-kuasa tidak dapat meloloskan diri 

                                                           
14 Ibid, 7. 
15 John Howard Yoder, Politics of Jesus. Vicit Agnus Noster (Grand Rapids & Carlisle: Eerdmans/ 

Paternoster Press, 2002), 138. 
16 Ibid., 142-3. 
17 Untuk tiga yang pertama, lihat Yoder, Politics of Jesus, 141-4. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 56 

 

dari kontrol Allah. Itu artinya Allah tetap dapat memakai mereka untuk kebaikan. 

Implikasinya, kita hidup di bawah kuasa-kuasa sementara kita menantikan karya 

penebusan ilahi. 

Keempat, Yesus Kristus datang ke dalam dunia untuk mematahkan belenggu 

perbudakan kuasa-kuasa atas manusia dan alam. Dalam ketaatan kepada Allah, Yesus 

menghidupi kemanusiaan yang otentik. Di satu sisi Yesus “tunduk” kepada kuasa-kuasa. 

Artinya, Ia mengakui keniscayaan kuasa-kuasa dan tidak berpretensi untuk menghapuskan 

keberadaan mereka. Akan tetapi, di sisi lain Yesus menolak tuntutan kuasa-kuasa, yakni 

supaya Ia mengakui mereka sebagai Allah dan menaati kehendak mereka. 

Alih-alih, atas nama pemerintahan Allah, yang menghendaki keadilan dan shalom 

bagi yang terhisap, tertindas, dan termarjinalkan, Yesus mengecam keras kuasa-kuasa yang 

termanifestasi dalam sistem ekonomi yang eksploitatif (“mamon”), sistem politik yang 

menindas (“kaisar”), dan sistem religio-kultural yang memarjinalkan (“hukum kesucian”).  

Ia juga merintis komunitas (“kawanan kecil”, Luk. 12:32) yang diharapkan-Nya akan 

menjadi sebuah masyarakat baru yang akan menghidupi suatu budaya alternatif terhadap 

budaya penghisapan, penindasan, dan marjinalisasi. 

Kaum penguasa, yang mengekspresikan kehendak kuasa-kuasa, bereaksi keras 

terhadap Yesus. Mereka menangkap dan menyalibkan Yesus. Pendeknya, mereka 

membunuh Yesus. Akan tetapi Allah membangkitkan Yesus dari antara orang mati dan 

menobatkan-Nya menjadi Tuhan dan Kristus (lihat Kis 2:36), yang berkedudukan jauh 

lebih tinggi dari kuasa-kuasa (Ef. 1:21). Dalam terang kebangkitan, menjadi jelas bahwa 

melalui kematian-Nya di kayu salib Yesus mengalahkan kuasa-kuasa sebagai berikut: 

 Yesus melucuti senjata (apekduomai) kuasa-kuasa. Adapun senjata kuasa-kuasa adalah 
“kekuatan ilusi, kemampuan mereka untuk meyakinkan manusia bahwa mereka adalah 
wali-wali ilahi atas dunia, kepastian yang ultimat dan arah yang ultimat, kebahagiaan 
yang ultimat dan kewajiban yang ultimat bagi umat manusia yang kecil dan 
bergantung.”18 Karena senjata mereka telah dilucuti Kristus, mereka “telah kehilangan 
cengkeraman kuat mereka atas manusia.”19 

 Yesus membuat kuasa-kuasa menjadi tontonan umum (deigmatizō en parrēsia|). Di 
kayu salib, natur yang sesungguhnya dari kuasa-kuasa menjadi kelihatan, cetha wela-

wela. Dengan tipu daya kuasa-kuasa telah mengklaim kemutlakan dan menuntut 
manusia untuk menaati mereka sepenuhnya. Sekarang, ketika Allah yang sejati 
menyatakan diri-Nya dalam Kristus, kuasa-kuasa bermusuhan dengan-Nya. Alih-alih 
bertindak sebagai alat-alat Allah, kuasa-kuasa justru menjadi seteru-seteru-Nya.20 
Dengan menggelar pengadilan dusta dan menyalibkan Yesus, para representatif insaniah 

                                                           
18

 Berkhof, Christ and the Powers, 31. 
19

 Ibid. 
20

 Ibid.,30-31. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 57 

 

dari kuasa-kuasa, yakni para ahli Taurat, imam-imam kepala, tua-tua bangsa Yahudi, 
dan Pilatus, telah menyatakan diri mereka sebagai orang-orang yang tidak mengenal 
Allah (lih. 1 Kor. 2:8). Lebih jauh, dalam perjumpaan mereka dengan Allah yang sejati, 
terbongkar sudah bahwa kuasa-kuasa adalah ilah-ilah tetiron.21 Dalam sebuah drama 
kosmis yang megah, mereka telah menjadi tontonan umum. 

 Yesus memimpin kuasa-kuasa dalam arak-arakan kemenangan-Nya (thriambeuō autous 
en autō/). Sebagaimana dikatakan Ronald Sider, kata thriambeuō merujuk pada praktik-
praktik tentara Romawi. Ketika seorang jenderal Romawi telah menaklukkan bangsa 
lain, para penguasa bangsa tersebut harus berjalan ke Roma dengan kaki telanjang di 
belakang kereta-kereta perang para penakluk.22 Dalam Kristus, Allah telah menantang 
kuasa-kuasa, menerobos wilayah mereka, dan memperlihatkan bahwa Ia lebih kuat 
daripada mereka.23 
 

Dengan kemenangan itu, Yesus mematahkan belenggu perbudakan kuasa-kuasa 

atas manusia bahkan alam. Sejak saat itu, setiap praksis keadilan atau perjuangan 

pembebas terhubung dengan kemenangan Kristus. Kuasa-kuasa, betapapun kuatnya, tidak 

tak terkalahkan. Oleh karena itu, tidak ada perjuangan pembebasan yang sia-sia. Kelima, 

Yesus Kristus menebus kuasa-kuasa. Ia telah datang tidak saja untuk mengalahkan kuasa-

kuasa dan membebaskan manusia dan alam dari perbudakan mereka. Menurut Kolose 

1:20, melalui Kristus, Allah “[berkenan, eudokēsen, dari eudokeō, lihat Kol. 1:19] 

memperdamaikan segala sesuatu dengan diri-Nya” (hoi autou apokallaxai ta panta eis 

auton). Pendamaian itu dilakukan dengan “mengadakan perdamaian melalui darah salib-

Nya” (eirēnopoiēsas dia tou aimatos tou staurou autou), baik bagi mereka yang ada di 

muka bumi, maupun mereka yang ada di dalam sorga” (eite ta epi tēs gēs eite en tois 

ouranois). 

Oleh karena menurut konteksnya (lihat Kol. 1:16-17) kuasa-kuasa terhisab dalam 

segala sesuatu yang diciptakan melalui Kristus, bahkan menyatu di dalam Dia, maka 

mereka juga menjadi sasaran karya pendamaian yang dikerjakan Yesus Kristus di atas 

kayu salib. Kuasa-kuasa diperdamaikan dengan Allah. Artinya, Kristus tidak mengakhiri 

keberadaan mereka. Justru, Ia meneguhkan keberadaan kuasa-kuasa dan mengembalikan 

mereka kepada fungsi yang seharusnya, yakni menjadi alat atau sarana Allah untuk 

kebaikan umat manusia dan alam. Dalam kata-kata Hendrikus Berkhof, 

Allah memperdamaikan kuasa-kuasa—dan tidak hanya manusia—dengan diri-
Nya melalui kematian Kristus… Disini Paulus menggunakannya dalam artian 
yang lebih luas, yang berarti pemulihan hubungan-hubungan yang benar. 
Dalam artian ini, kuasa-kuasa juga menjadi sasaran rencana penebusan Allah. 

                                                           
21

 Bnd. Ibid.,31. 
22

 Sider, Christ and Violence, 53-54. 
23

 Berkhof, Christ and the Powers, 31. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 58 

 

Berkat rencana ini, mereka tidak akan lagi menjadi perintang antara manusia 
dan Allah, tetapi dapat dan akan kembali kepada fungsi asli mereka, yakni 
sebagai instrumen-instrumen persekutuan Allah dengan ciptaan-Nya.24 
 

Kemenangan Kristus atas kuasa-kuasa dan karya pendamaian-Nya di kayu salib 

mengisyaratkan makna kristologis setiap perjuangan pembebasan, sekaligus fungsi 

kristologisnya. Karena Kristus telah memperdamaikan kuasa-kuasa dengan Allah, maka 

terbuka kemungkinan historis untuk membuat kuasa-kuasa melayani umat manusia dan 

alam. Dengan demikian, praksis keadilan bukanlah perjuangan yang menghapuskan kuasa-

kuasa. Alih-alih, praksis keadilan adalah perjuangan yang memperbarui Kuasa-kuasa atau 

menggantikan suatu jenis tertentu dari manifestasi kuasa-kuasa (yang menghisap, 

menindas, dan memarjinalkan) dengan jenis manifestasi lain (yang lebih dapat digunakan 

untuk melayani umat manusia dan alam). 

Dalam pada itu perlu juga kita melihat dimensi eskatologis dari kemenangan dan 

karya pendamaian itu. Kuasa-kuasa akan mengalami transformasi yang menyeluruh, dari 

seteru Allah menjadi alat/ sarana Allah untuk menyatakan kebaikan-Nya kepada manusia 

dan alam manakala Yesus Kristus datang untuk kedua kalinya. Dalam terang inilah kiranya 

kita memahami 1 Korintus 15:24. Kemudian tiba kesudahannya, yaitu bilamana Ia 

menyerahkan Kerajaan kepada Allah Bapa, sesudah Ia membinasakan (katargeō) segala 

pemerintahan, kekuasaan dan kekuatan (pasan archēn kai pasan exousian kai dunamin). 

Kata yang diterjemahkan oleh TB-LAI dengan “membinasakan” adalah katargēsē 

(presen indikatif aktif: katargeō). Memang, kata ini bisa berarti “membinasakan. ”Akan 

tetapi katargeō juga bisa berarti “membuat tidak efektif” atau “mengakhiri.” Agaknya dua 

arti terakhir cocok dengan skema Paulinis tentang karya pendamaian Kristus bagi kuasa-

kuasa. Artinya, sebelum kedatangan Kristus kembali kuasa-kuasa yang telah 

diperdamaikan Kristus itu masih memiliki kemungkinan historis untuk melawan Allah, 

yakni dengan menghisap, menindas, dan memarjinalkan manusia. Pada saat kedatangan 

Kristus kembali, (1) perseteruan kuasa-kuasa dengan Allah akan dibuat tidak efektif, 

dan/atau (2) “peran” mereka sebagai seteru Allah akan diakhiri. Alih-alih, kuasa-kuasa 

akan menjadi alat/ sarana Allah yang sepenuhnya efektif bagi kebaikan manusia dan alam. 

Dalam kata-kata Berkhof, 

Kebenaran yang sama dapat dilihat dalam Efesus 1:10, dimana rencana 
penyelamatan Allah dinyatakan: “sebagai persiapan kegenapan waktu untuk 
mempersatukan di dalam Kristus sebagai kepala segala sesuatu, baik yang di 

                                                           
24

 Ibid.,33. 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 59 

 

surga maupun yang di bumi.” kuasa-kuasa yang sekarang berusaha menjadi 
kepala akan ditundukkan kepada kepala mereka yang sejati, Kristus.25 

 

Sola Iustitia 

Kita sudah berupaya ber-ad fontes, kembali ke sumber, yakni Alkitab, wabil 

khususcorpus Paulinum. Kita telah mendengarkan suaranya tentang kuasa-kuasa. Kita juga 

telah mendengarkan kabar baik tentang kemenangan Kristus atas kuasa-kuasa dan karya 

pendamaian-Nya bagi mereka. Tantangan bagi kita sekarang adalah melaksanakan semper 

reformanda. 

Api reformasi Protestan, bukan abunya, berhadapan dengan kapitalisme, lengkap 

dengan perangkat kekerasan dan perangkat hegemoniknya. Berkenaan dengan perangkat 

kekerasan tersebut, kita mengenal negara yang dalam epos kapitalisme merupakan 

pengorganisasian kekuasaan kelas kapitalis untuk mengamankan kapital, menjamin lifeline 

berupa eksploitasi, akumulasi, dan ekspansi, serta merepresi kelas pekerja.26 Berkenaan 

dengan perangkat hegemonik, kita mengenal ideologi, yang memupuk kesadaran palsu di 

kalangan kelas pekerja dan lapisan-lapisan tertindas lainnya, sehingga kapitalisme 

dianggap wajar, ketidakadilan sosial dipandang “dari sononya,” sementara penghisapan, 

penindasan, dan marjinalisasi manusia dan alam oleh manusia tidak dipandang sebagai 

kejahatan serius. 

Semper reformanda pada Abad XXI, termasuk di Indonesia, adalah praksis 

keadilan. Itu berarti perjuangan melawan kuasa-kuasa yang menubuhkan diri dalam 

kapitalisme berikut perangkat kekerasan dan perangkat hegemoniknya. Itu juga berarti 

perjuangan menggantikan formasi sosial yang paling menghisap, menindas, dan 

memarjinalkan itu dengan formasi sosial baru yang lebih adil dan manusiawi. 

Memperingati dan merayakan 500 tahun reformasi Protestan, kita diajak untuk 

memperjuangkan sola iustitia!  

 

Kepustakaan 

Berkhof, Hendrikus. Christ and the Powers. Scottdale: Herald Press, 1962. 

Harman, Chris. A People’s History of the World. London & Chicago & Sidney: 
Bookmarks, 2002. 

                                                           
25

 Ibid. 
26 Bnd.V.I. Lenin, Negara dan Revolusi (Djakarta: Jajasan Pembaruan, 1961), hlm. 11. Mengutip 

Karl Marx, Lenin menandaskan: “Menurut Marx, negara adalah suatu alat dari kekuasaan kelas, suatu alat 
untuk menindas kelas yang satu oleh kelas lainnya; adalah ciptaan “susunan tata-tertib”, yang mengesahkan 
dan mengekalkan penindasan ini dengan melunakkan bentrokan antara kelas-kelas.” 



Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL 60 

 

Lenin, V.I. Negara dan Revolusi. Djakarta: Jajasan Pembaruan, 1961. 

Sider, Ronald J. Christ and Violence. Scottdale/ Kitchener: Herald Press, 1982. 

Verkuyl, J. Aku Percaya. Uraian tentang Injil dan Seruan untuk Percaya. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 1995. 

Wink, Walter. Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of 

Domination. Minneapolis: Fortress Press, 2001. 

Yoder, John Howard. Politics of Jesus. Vicit Agnus Noster. Grand Rapids & Carlisle: 
Eerdmans/ Paternoster Press, 2002. 


