SOLA IUSTITIA

Rudiyanto
Sekolah Tinggi Theologia Abdiel
publicatheologia @ gmail.com

Abstract

Capitalism seems to be the result of 500 years of Prostentantism reformation.
By unraveling some bads conditions of the world today as presence of
“powers” as reflected in the New Testament, and by believing that
Protestantism reformation still has power in its spirits: ad fontes and semper
reformanda, this article shows that we are able to put forward an intrinsic
adagium of Protestantism reformation beside of sola gratia, sola fide, and sola
scriptura; namely sola iustitia.

Keywords: ad fontes, kapitalisme, kekuasaan, Reformasi Protestan, semper
reformanda, sola iustitia.

Pendahuluan

Pada tahun ini reformasi Protestan telah berjalan lebih dari 500 tahun. Bagi para
penganutnya, reformasi Protestan adalah the Gospel rediscovered, Injil yang ditemukan
kembali. Terbayang dalam benak kita adagia reformasi yang termashyur itu: sola fide, sola
gratia, dan sola scriptura. Dalam dogmatika, sola fide dan sola gratia merujuk pada
penyebab material reformasi Protestan, sedangkan sola scriptura merujuk pada penyebab
formalnya.'

Dalam pada itu, sebenarnya yang “ditemukan kembali” adalah Injil dalam
pemaknaannya yang personal. Katolisisme Abad Pertengahan berpandangan bahwa
manusia diselamatkan karena tergabung dalam gereja yang melalui sakramen-sakramen
berperan sebagai penyalur keselamatan. Karena di dalam gereja terdapat keselamatan maka
barangsiapa bergabung dengan gereja akan beroleh keselamatan. Sebaliknya, reformasi
Protestan memandang bahwa manusia adalah individu yang berhadap-hadapan seorang diri
dengan Allah yang bersemayam di takhta pengadilan-Nya.

Menurut reformasi Protestan, pertama-tama individu tersebut adalah manusia
berdosa (peccator), yang layak dijatuhi hukuman ilahi berupa kematian yang kekal. Akan

tetapi, menurut anugerah-Nya semata Allah menyatakan individu tersebut sebagai orang

" R.C. Sproul, “The History of the Reformation,” http://www.ligonier.org/learn/articles/the-
history-of-the-reformation/ (diakses 2 Desember 2017).

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



benar (iustus). Dasar dari pembenaran itu adalah Kristus yang tersalib, yang diimani oleh
individu tersebut. Di kayu salib, Kristus menanggung hukuman ilahi atas dosa individu
tersebut.Melalui iman, kebenaran Kristus diperhitungkan kepadanya. Dalam kata-kata
Martin Luther, Jesus, tu es peccatum meum et ego sum iustitia tua; Ya Yesus, Engkau
adalah dosaku dan aku dibuat menjadi kebenaran-Mu.

Meski memaknai Injil secara personal, reformasi Protestan memiliki dampak sosial
yang besar. Hal ini berkait-kelindan dengan krisis formasi sosial di Eropa Barat.
Berlangsung di tengah transisi formasi sosial feodal ke formasi sosial kapitalis, reformasi
Protestan mencerminkan (1) kegelisahan kaum hamba (serf) dan tani merdeka yang
tercerabut dari hubungan-hubungan produksi feodal di pedesaan dan terlempar ke kota-
kota, dan (2) penolakan kelas menengah (borjuis) terhadap hubungan-hubungan produksi
feodal yang membelenggu perkembangan tenaga-tenaga produktif baru yang bertumpu
pada produksi barang jadi dan perdagangan di kota-kota.’

Dengan penekanannya pada individu, yang tanpa pengantaraan hierarki gereja
harus berhadapan dengan Allah, reformasi Protestan sejalan dengan pendirian kelas
menengah yang ingin mengatur kepentingan ekonomi mereka tanpa kekangan aturan-
aturan feodal yang justru menguntungkan kaum bangsawan. Segera dapat kita lihat bahwa
sementara Katolisisme Abad Pertengahan merupakan agama Kristen dari feodalisme yang
sedang berada di ambang keruntuhan, reformasi Protestan adalah agama Kristen dari
kapitalisme yang sedang muncul dengan segala elan progresifnya. Dengan jalan itu
reformasi Protestan turut serta dalam arak-arakan kemenangan kapitalisme atas feodalisme,
yang mengubah wajah dunia secara hakiki hingga saat ini. Demikianlah “Injil yang

personal” memiliki pengandaian sekaligus implikasi yang bersifat sosial.

Ad Fontes, Semper Reformanda

Lima ratus tahun setelah reformasi Protestan, kita menjumpai dunia yang
kapitalistis. Kapitalisme telah menang, bahkan bukan hanya atas feodalisme, tetapi juga
atas rezim-rezim kolektivisme birokratik yang diasosiasikan dengan sosialisme. Bila
menurut konteksnya reformasi Protestan merupakan gugatan teologis terhadap katolisisme

Abad Pertengahan, dan dengan demikian merupakan serangan di level “Struktur Atas” dari

* Lihat J. Verkuyl, Aku Percaya. Uraian tentang Injil dan Seruan untuk Percaya (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, '° 1995), 173.

? Tentang hal ini, simak Chris Harman, 4 People’s History of the World (London & Chicago &
Sidney: Bookmarks, 2002), 178-83.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



the emerging capitalism terhadap the waning feudalism maka dalam konteks masa kini
tidaklah berlebihan untuk mengatakan bahwa peran historis reformasi Protestan sudah
selesai. Bahkan, jangan-jangan “Injil yang ditemukan kembali,” yang dibahasakan menjadi
sola gratia, sola fide, dan sola scriptura, sebaik-baiknya adalah monumen-monumen
ideologis yang mengharukan di satu sisi, dan seburuk-buruknya adalah bagian dari
perangkat ideologis untuk melanggengkan kapitalisme di sisi lain.

Sinyalemen di atas kedengaran apatis bahkan sinis. Meski demikian, sinyalemen
tersebut bisa dibaca sebagai ajakan untuk memaknai reformasi Protestan menurut spirit
yang sebenarnya terkandung di dalam dirinya sendiri. Di jantung solae reformatae
berdegup semangat ad fontes (“ke sumber”) dan semper reformanda (‘“‘senantiasa
diperbarui”). Implikasinya, bila ditilik dari peran historisnya maka solae reformatae sudah
kadaluwarsa sekalipun, tidak demikian halnya dengan semangat ad fontes dan semper
reformanda.

Spirit ad fontes dan semper reformanda adalah dua sisi yang saling mengandaikan.
Di satu sisi, kita kembali ke sumber dilakukan bukan demi kembali ke sumber itu sendiri.
Bila itu yang dilakukan, “kembali ke sumber” tidak akan membawa kita kemana-mana.
Kita kembali ke sumber dalam rangka pembaruan atas reformasi Protestan yang telah
menjadi monumen bahkan bagian dari perangkat ideologis dari kapitalisme. Tersirat
namun jelas, pembaruan tersebut bersifat membebaskan. Bila sumber itu adalah Alkitab,
maka kita kembali kepada Alkitab dalam rangka membebaskan reformasi Protestan dari
status quo sebagai monumen bahkan perangkat ideologis kapitalisme.

Di sisi lain, pembaruan dilakukan bukan demi kebaruan itu sendiri. Sebaliknya,
pembaruan dilakukan menurut arah tertentu. Dalam kaitan inilah kita perlu kembali ke
sumber, yakni untuk mencari inspirasi bagi pembaruan itu. Bila sumber itu adalah Alkitab,
maka kita perlu menggali dan menggumulinya demi mendapatkan inspirasi tentang arah
pembaruan. Dalam pada itu, kita menyadari bahwa Alkitab dapat “berarti apa saja,” sesuai
dengan kepentingan pembacanya. Alkitab dapat dibuat berbicara untuk mendukung teologi
yang konservatif dan politik yang reaksioner. Alkitab juga dapat dibuat berbicara untuk
mendukung teologi yang progresif dan politik yang revolusioner. Oleh karena itu kita
membutuhkan hermeneutik dengan premis nilai tertentu.

Berkenaan dengan modus produksi yang bernama kapitalisme, dengan hubungan-
hubungan produksinya yang eksploitatif dan sejak terkonsolidasinya hingga saat ini
mengakibatkan petaka berupa penumpukan kemakmuran pada segelintir orang dengan

mengorbankan sebagian terbesar umat manusia, kolonialisme, perang-perang imperialis,

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



serta kerusakan alam yang semakin parah, premis nilai kita adalah keberpihakan kepada
yang dieksploitasi, ditindas, dan dimarjinalkan—baik manusia, yakni perempuan dan laki-
laki, maupun alam.

Dengan hermeneutik liberatif, kita kembali kepada sumber, yakni Alkitab. Dengan
menggali dan menggumuli pesan liberatif Alkitab, yang timbul dan tenggelam dalam
berbagai lapisan tradisi biblikal yang berasal dari berbagai kelompok kepentingan, baik
rakyat maupun kaum yang berkuasa, kita dapat menetapkan arah semper reformanda
dalam memperingati (dan merayakan) setengah millennium reformasi Protestan. Pesan
liberatif itu merujuk pada Pemerintahan Allah, yang sejatinya merupakan proyek historis
dalam rangka mewujudkan shalom, yakni perdamaian, kedamaian, kesejahteraan, dan
keutuhan ciptaan. Karena shalom muskil terwujud tanpa tegaknya keadilan, maka
implementasi dari pesan liberatif itu tak lain dari praksis keadilan, yakni keadilan bagi
yang dieksploitasi, ditindas, dan dimarjinalkan. Bila praksis keadilan dipandang sebagai
pemaknaan Injil secara sosial, kiranya tidak berlebihan bila kita menggunakan adagium

sola iustititia: hanya keadilan.

Kuasa-kuasa

Salah satu tema Perjanjian Baru yang sangat menarik sekaligus relevan bagi sola
iustitia adalah hubungan antara Kristus dan kuasa-kuasa. Di sejumlah tempat, tulisan-
tulisan yang disematkan kepada rasul Paulus (corpus Paulinum) berbicara tentang kuasa-

kuasa. Corpus Paulinum menggunakan serangkaian istilah:

* Roma 8.38-39: malaikat-malaikat (angeloi), pemerintah-pemerintah (archai), dan
kuasa-kuasa (dunameis)

» ] Korintus 2.6-8: penguasa-penguasa dunia ini (t0n archonton tou aionos)

» ] Korintus 15.24-26: segala pemerintahan, kekuasaan dan kekuatan (pasan archen kai
pasan exousian kai dunamin)

= (Galatia 4:3: roh-roh dunia (ta stoicheia tou kosmou)

= (Qalatia 4:9: roh-roh dunia yang lemah dan miskin (#a asthené kai ptocha stoicheia)

= Efesus 1:20-21: segala pemerintah dan penguasa dan kekuasaan dan kerajaan dan tiap-
tiap nama yang dapat disebut (pases arches kai exousias kai dunameos kai kuriotétos
kai pantos onomazomenou)

» Efesus 2:1: jalan dunia ini (fon aiona tou kosmou toutou), penguasa kerajaan angkasa
(ton archonta tés exousias tou aerou), roh yang sekarang sedang bekerja di antara
orang-orang durhaka (fou pneumatos tou nun energountos en tois huiois tés
apatheias)

= Efesus 3:10: pemerintah-pemerintah dan penguasa-penguasa di surga (fais archais kai
tais exousiais en tois epouraniois)

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



» Efesus 6:12: pemerintah-pemerintah (fas archas), penguasa-penguasa (fas exousias),
kuasa-kuasa dunia yang gelap ini (fous kosmokratoras tou skotous toutou), dan roh-roh
jahat di udara (ta pneumatika tés ponérias en tois epouraniois).

» Kolose 1:16: singgasana (thronoi), kerajaan (kuriotétes), pemerintah (archai), penguasa
(exousiai)

= Kolose 2:8: ajaran turun-temurun (¢#én paradosin ton anthropon) dan roh-roh dunia (ta
stoicheia tou kosmou)

= Kolose 2:15: pemerintah-pemerintah dan penguasa-penguasa (fas archas kai tas
exousias)

= Kolose 2:20: roh-roh dunia (zon stoicheion tou kosmou)

Sebagian dari istilah-istilah tersebut memberi kesan bahwa kuasa-kuasa adalah
makhluk-makhluk personal. Seperti misalnya, “malaikat-malaikat” (angeloi), “pemerintah-
pemerintah” (archai), dan “penguasa-penguasa dunia ini” (ton archonton tou aionos).
Sebagian lainnya impersonal. Misalnya, “pemerintahan” (archen), kekuasaan (exousian),
kekuatan (dunamin), dan roh-roh/ pilar-pilar dunia (ta stoicheia tou kosmou).

Dalam bukunya Christ and the Powers, Hendrikus Berkhof mengemukakan bahwa
Paulus meminjam gagasan dan kosa kota tentang kuasa-kuasa dari sastra apokaliptik
Yahudi. Di satu sisi, Paulus sejalan dengan pandangan apokaliptik Yahudi bahwa kuasa-
kuasa menjalankan pengaruh dan dominasi atas dunia. Di sisi lainnya, Paulus
mendepersonalisasikan mereka. Artinya, sementara apokaliptik Yahudi memandang kuasa-
kuasa sebagai makhluk-makhluk personal adikodrati, Paulus melihat mereka sebagai
struktur-struktur dari eksistensi duniawi.*

Ronald J. Sider merujuk pada kesepakatan yang berkembang di kalangan para
sarjana bahwa ketika Paulus berbicara tentang kuasa-kuasa, ia “merujuk baik pada
struktur-struktur sosiopolitik dari masyarakat manusia, maupun pada kekuatan-kekuatan
spiritual yang mendasari, ada di balik, dan dengan cara yang misterius turut membentuk

struktur-struktur sosiopolitik manusia.”

* Hendrikus Berkhof, Christ and the Powers (Scottdale: Herald Press, 1962), 14-20. Berkhof
mengajukan dua argumen yang menarik. Pertama, dalam Roma 8.37-39 Paulus menempatkan Kuasa-kuasa
bersama dengan hal-hal yang terbilang abstrak, seperti ruang (“baik yang di atas maupun yang di bawah”)
dan waktu (“baik yang ada sekarang maupun yang akan datang”) sebagai realitas-realitas ciptaan yang
mempengaruhi bahkan menguasai dunia. Menurut Berkhof, hal ini “mengindikasikan bahwa penekanannya
terletak bukan pada natur personal-spiritual mereka, alih-alih pada ... fakta bahwa Kuasa-kuasa ini
mengkondisikan kehidupan bumiah.” Kedua, dalam Kol 2.8, 15-17, 20-21, “Paulus” menyejajarkan ta
stoicheia tou kosmou, tidak saja dengan tas archas kai tas exousias (pemerintah-pemerintah dan penguasa-
penguasa), tetapi juga dengan dengan tén paradosin ton anthropéon (tradisi manusia) dan ta entalmata kai
didaskalias ton anthropon (perintah-perintah dan ajaran-ajaran manusia). Ini menunjukkan bahwa Kuasa-
kuasa adalah tradisi-tradisi, perintah-perintah, dan ajaran-ajaran yang menstrukturkan dan mengatur urusan-
urusan moral manusia.

> Ronald J. Sider, Christ and Violence (Scottdale/ Kitchener: Herald Press, 41982), 50.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



Untuk yang pertama Sider merujuk pada Kolose 2:8-23 yang menyatakan bahwa
kuasa-kuasa “yang telah dilucuti Kristus mencakup hal-ihwal seperti filsafat, tradisi-tradisi
manusia (ay 8), dan aturan-aturan keagamaan tentang hukum-hukum makanan dan

perayaan Sabat.”®

Untuk yang kedua ia merujuk pada Efesus 6:12, yang mengatakan
bahwa perjuangan kita “bukanlah melawan darah dan daging, tetapi melawan pemerintah-
pemerintah, melawan penguasa-penguasa, melawan kuasa-kuasa dunia yang gelap ini,
melawan roh-roh jahat di udara.”’

Menurut pendapat penulis, Sider cenderung pada penerimaan yang harafiah atas
pernyataan-pernyataan corpus Paulinum tentang kuasa-kuasa. Penerimaan ini tidak lepas
dari worldview kuno yang memang tercermin (juga) di dalam Alkitab. Menurut worldview
ini, “segala sesuatu yang bersifat bumiah memiliki padanan sorgawinya, dan segala sesuatu
yang bersifat sorgawi memiliki padanan bumiahnya.”® Berdasarkan worldview ini, kuasa-
kuasa adalah struktur-struktur sosiopolitik dalam masyarakat manusia dan kekuatan-
kekuatan spiritual yang mendasari dan turut membentuk struktur-struktur sosiopolitik
tersebut. Dalam perkataan Sider,

Bagi Paulus, dalam kasus manapun, kata-kata “pemerintah-pemerintah dan
penguasa-penguasa” berkonotasi baik struktur-struktur sosiopolitik yang

kelihatan secara empiris dari dunia kita, maupun kekuatan-kekuatan spiritual
yang tak terlihat yang bantu membentuk struktur-struktur yang kelihatan itu.’

Di lain pihak, menurut pendapat penulis, Berkhof, yang beranggapan bahwa Paulus
melakukan demitologisasi atas pandangan apokaliptik Yahudi tentang kuasa-kuasa,
memiliki kesulitan untuk menerima bahwa kuasa-kuasa adalah makhluk-makhluk
personal-adikodrati. Kesulitan ini agaknya berkait-kelindan dengan worldview modern,
yang materialistik. Sebagaimana dikatakan Walter Wink, worldview yang materialistik
“telah merasuki banyak orang Kristen secara mendalam, yang menyebabkan mereka
mengabaikan dimensi-dimensi spiritual dari sistem-sistem atau sumber-sumber spiritual

dari iman.”

Berbeda dengan Sider yang menafsirkan kuasa-kuasa sebagai struktur-
struktur sosio-politik dan makhluk-makhluk personal-adikodrati, Berkhof menafsirkan
kuasa-kuasa sebagai struktur-struktur yang mengatur kehidupan manusia tanpa padanan

makhluk-makhluk personal-adikodratinya. Dalam perkataan Berkhof,

° Ibid.

" Ibid.

® Walter Wink, Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of Domination
(Minneapolis: Fortress Press, 2001), 4.

? Sider, Christ and Violence, 51.

' Wink, Engaging the Powers, 5.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



Adalah agak mengherankan bahwa dalam teologi yang lebih tua (dan faktanya
dalam teologi hingga saat ini) kuasa-kuasa dipahami sebagai makhluk-makhluk
yang penggambarannya dimasukkan di bawah rubrik tentang ‘“malaikat-
malaikat.” Pada titik ini teologi tradisional ada dalam kesepakatan yang
mengejutkan dengan riset dalam perbandingan agama ... Ada banyak kesulitan
untuk mengizinkan seorang teolog yang saksama untuk menganggap serius
semua yang dikatakan Paulus sebagai penggambaran tentang natur dan fungsi
para malaikat ... Kesimpulannya jelas kita harus mengesampingkan pemikiran
bahwa “kuasa-kuasa” dalam pemikiran Paulus adalah malaikat-malaikat."’

Penulis sendiri berpendapat bahwa sangat boleh jadi corpus Paulinum menganggap
kuasa-kuasa sebagai struktur-struktur yang mengatur hidup manusia sekaligus makhluk-
makhluk personal-adikodrati yang bekerja melalui struktur-struktur tersebut. Akan tetapi
penulis cenderung memaknai “pasangan” tersebut merujuk pada dua sisi realitas, yakni sisi
luar dan sisi dalamnya. Dalam hal ini, penulis sejalan dengan Walter Wink yang
menggunakan worldview yang integral. Di satu sisi, worldview ini berupaya dengan serius
untuk memahami wawasan-wawasan spiritual dari worldview kuno dengan mengafirmasi
ke-dalam-an atau interioritas dari segala sesuatu; di sisi lain, worldview ini melihat realitas
spiritual yang batiniah terkait begitu erat dengan perwujudan luar atau manifestasi
jasmaniahnya. Sehubungan dengan kuasa-kuasa, Wink mengemukakan,

. apa yang dialami dan dinamakan sebagai “Pemerintah-pemerintah dan
penguasa-penguasa” oleh orang-orang di dunia Alkitab faktanya memang riil.
Mereka sedang melihat spiritualitas yang benar-benar ada di pusat institusi-
institusi politik, ekonomik, dan kultural pada zaman mereka.Aspek spiritual
dari kuasa-kuasa bukanlah sekadar suatu “personifikasi” dari kualitas-kualitas
institusional yang bakal eksis entah mereka dipersonifikasikan atau tidak.
Sebaliknya, spiritualitas dari sebuah institusi eksis sebagai suatu aspek yang riil
dari institusi tersebut, bahkan ketika ia tidak dipersepsi sedemikian. Institusi-

institusi memiliki etos spiritual yang benar-benar ada, dan bila kita
mengabaikan aspek kehidupan institusional ini kita merisikokan diri kita.'?

Orang-orang merasakan atau secara naluriah menangkap kualitas-kualitas spiritual
dari institusi, lalu memproyeksikannya pada layar semesta. Kemudian mereka memahami
kualitas-kualitas spiritual yang diproyeksikan itu sebagai kekuatan-kekuatan kosmik yang
memerintah dari langit."”> Wink memberikan contoh yang sangat menarik,

Pada abad pertama, ada orang-orang Yahudi dan Kristen yang merasakan

dalam kekaisaran Romawi suatu spiritualitas demonis yang mereka namakan
Sammael atau Satan. Tetapi mereka menjumpai spirit ini dalam bentuk-bentuk

1 Berkhof, Christ and the Powers,19.
Y Wink, Engaging the Powers, 6.
 Ibid, 7.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



institusional yang aktual dari kehidupan Romawi: legion-legion, gubernur-
gubernur, penyaliban-penyaliban, pembayaran upeti, lencana-lencana dan
panji-panji Romawi, dst. Roh yang mereka rasakan eksis persis di jantung hati
kekaisaran, tetapi worldview mereka memperlengkapi untuk melihat roh itu
dengan merasakannya secara naluriah dan kemudian memproyeksikannya
keluar, dalam bentuk yang visioner, sebagai suatu makhluk spiritual yang
bersemayam di langit dan merepresentasikan Roma dewan sorgawi.

Demikianlah, penulis berpegang pada pandangan bahwa kuasa-kuasa adalah
struktur-struktur, baik aspek lahiriah maupun batiniahnya, yang mempengaruhi bahkan
mendominasi kehidupan manusia, baik secara personal maupun sosial. Penulis sependapat
dengan J.H. Yoder yang mengartikan struktur-struktur sebagai “pola-pola atau keteraturan
yang mengatasi atau mendahului atau mengkondisikan fenomena individual yang dapat
segera kita persepsikan.”15 Dalam pada itu penulis berpendapat bahwa pola-pola atau
keteraturan itu memiliki spiritualitas tertentu, entah baik atau jahat, yang dirasakan oleh
manusia yang hidup di dalamnya. Dalam pengalaman konkret manusia, kuasa-kuasa atau
struktur-struktur dengan aspek lahiriah dan batiniahnya meliputi struktur-struktur

keagamaan, intelektual, moral, dan politik.16

Kristus dan Kuasa-kuasa

Berdasarkan pernyataan-pernyataan corpus Paulinum tentang kuasa-kuasa, kita
dapat membuat gambaran tentang kuasa-kuasa atau struktur-struktur sebagai berikut.'’
Pertama, kuasa-kuasa diciptakan oleh Allah/ Kristus. Mereka adalah bagian dari ciptaan
yang baik (lihat Kol 1.16-17). Melalui kuasa-kuasa atau struktur-struktur Allah menopang
dan memelihara alam. Kuasa-kuasa juga memungkinkan keberadaan masyarakat dan
sejarah. Secara negatif kita dapat mengatakan bahwa tanpa keberadaan struktur-struktur
keagamaan, intelektual, moral, dan sosial, tidak akan ada masyarakat dan sejarah.

Kedua, kuasa-kuasa telah memberontak dan jatuh. Mereka tidak menerima
kedudukan mereka sebagai “sekadar” sarana tatareksa ilahi. Mereka mengklaim diri
sebagai Allah dan memperbudak umat manusia dan sejarah. Mereka menuntut kesetiaan
tanpa syarat dari manusia, baik sebagai individu maupun masyarakat. Ketiga, syukurlah,

kendati pemberontakan dan kejatuhan mereka, kuasa-kuasa tidak dapat meloloskan diri

“Ibid, 7.

' John Howard Yoder, Politics of Jesus. Vicit Agnus Noster (Grand Rapids & Carlisle: Eerdmans/
Paternoster Press, 2002), 138.

" Tbid., 142-3.

' Untuk tiga yang pertama, lihat Yoder, Politics of Jesus, 141-4.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



dari kontrol Allah. Itu artinya Allah tetap dapat memakai mereka untuk kebaikan.

Implikasinya, kita hidup di bawah kuasa-kuasa sementara kita menantikan karya

penebusan ilahi.

Keempat, Yesus Kristus datang ke dalam dunia untuk mematahkan belenggu
perbudakan kuasa-kuasa atas manusia dan alam. Dalam ketaatan kepada Allah, Yesus
menghidupi kemanusiaan yang otentik. Di satu sisi Yesus “tunduk” kepada kuasa-kuasa.
Artinya, Ia mengakui keniscayaan kuasa-kuasa dan tidak berpretensi untuk menghapuskan
keberadaan mereka. Akan tetapi, di sisi lain Yesus menolak tuntutan kuasa-kuasa, yakni
supaya la mengakui mereka sebagai Allah dan menaati kehendak mereka.

Alih-alih, atas nama pemerintahan Allah, yang menghendaki keadilan dan shalom
bagi yang terhisap, tertindas, dan termarjinalkan, Yesus mengecam keras kuasa-kuasa yang
termanifestasi dalam sistem ekonomi yang eksploitatif (“mamon”), sistem politik yang
menindas (“kaisar”), dan sistem religio-kultural yang memarjinalkan (“hukum kesucian™).
Ia juga merintis komunitas (“kawanan kecil”, Luk. 12:32) yang diharapkan-Nya akan
menjadi sebuah masyarakat baru yang akan menghidupi suatu budaya alternatif terhadap
budaya penghisapan, penindasan, dan marjinalisasi.

Kaum penguasa, yang mengekspresikan kehendak kuasa-kuasa, bereaksi keras
terhadap Yesus. Mereka menangkap dan menyalibkan Yesus. Pendeknya, mereka
membunuh Yesus. Akan tetapi Allah membangkitkan Yesus dari antara orang mati dan
menobatkan-Nya menjadi Tuhan dan Kristus (lihat Kis 2:36), yang berkedudukan jauh
lebih tinggi dari kuasa-kuasa (Ef. 1:21). Dalam terang kebangkitan, menjadi jelas bahwa
melalui kematian-Nya di kayu salib Yesus mengalahkan kuasa-kuasa sebagai berikut:

* Yesus melucuti senjata (apekduomai) kuasa-kuasa. Adapun senjata kuasa-kuasa adalah
“kekuatan ilusi, kemampuan mereka untuk meyakinkan manusia bahwa mereka adalah
wali-wali ilahi atas dunia, kepastian yang ultimat dan arah yang ultimat, kebahagiaan
yang ultimat dan kewajiban yang ultimat bagi umat manusia yang kecil dan
bergan‘[ung.”18 Karena senjata mereka telah dilucuti Kristus, mereka “telah kehilangan
cengkeraman kuat mereka atas manusia.”"’

* Yesus membuat kuasa-kuasa menjadi tontonan umum (deigmatizd en parrésia|). Di
kayu salib, natur yang sesungguhnya dari kuasa-kuasa menjadi kelihatan, cetha wela-
wela. Dengan tipu daya kuasa-kuasa telah mengklaim kemutlakan dan menuntut
manusia untuk menaati mereka sepenuhnya. Sekarang, ketika Allah yang sejati
menyatakan diri-Nya dalam Kristus, kuasa-kuasa bermusuhan dengan-Nya. Alih-alih

bertindak sebagai alat-alat Allah, kuasa-kuasa justru menjadi seteru-seteru-Nya.”
Dengan menggelar pengadilan dusta dan menyalibkan Yesus, para representatif insaniah

1 Berkhof, Christ and the Powers, 31.
19 .

Ibid.
*Ibid.,30-31.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



dari kuasa-kuasa, yakni para ahli Taurat, imam-imam kepala, tua-tua bangsa Yahudi,
dan Pilatus, telah menyatakan diri mereka sebagai orang-orang yang tidak mengenal
Allah (lih. 1 Kor. 2:8). Lebih jauh, dalam perjumpaan mereka dengan Allah yang sejati,
terbongkar sudah bahwa kuasa-kuasa adalah ilah-ilah retiron.”' Dalam sebuah drama
kosmis yang megah, mereka telah menjadi tontonan umum.

* Yesus memimpin kuasa-kuasa dalam arak-arakan kemenangan-Nya (thriambeuo autous
en auto/). Sebagaimana dikatakan Ronald Sider, kata thriambeuo merujuk pada praktik-
praktik tentara Romawi. Ketika seorang jenderal Romawi telah menaklukkan bangsa
lain, para penguasa bangsa tersebut harus berjalan ke Roma dengan kaki telanjang di
belakang kereta-kereta perang para penakluk.22 Dalam Kiristus, Allah telah menantang
kuasa-kuasa, menerobos wilayah mereka, dan memperlihatkan bahwa Ia lebih kuat
daripada mereka.”

Dengan kemenangan itu, Yesus mematahkan belenggu perbudakan kuasa-kuasa
atas manusia bahkan alam. Sejak saat itu, setiap praksis keadilan atau perjuangan
pembebas terhubung dengan kemenangan Kristus. Kuasa-kuasa, betapapun kuatnya, tidak
tak terkalahkan. Oleh karena itu, tidak ada perjuangan pembebasan yang sia-sia. Kelima,
Yesus Kristus menebus kuasa-kuasa. Ia telah datang tidak saja untuk mengalahkan kuasa-
kuasa dan membebaskan manusia dan alam dari perbudakan mereka. Menurut Kolose
1:20, melalui Kristus, Allah “[berkenan, eudokésen, dari eudoked, lihat Kol. 1:19]
memperdamaikan segala sesuatu dengan diri-Nya” (hoi autou apokallaxai ta panta eis
auton). Pendamaian itu dilakukan dengan “mengadakan perdamaian melalui darah salib-
Nya” (eirénopoiésas dia tou aimatos tou staurou autou), baik bagi mereka yang ada di
muka bumi, maupun mereka yang ada di dalam sorga” (eite ta epi t€s ges eite en tois
ouranois).

Oleh karena menurut konteksnya (lihat Kol. 1:16-17) kuasa-kuasa terhisab dalam
segala sesuatu yang diciptakan melalui Kristus, bahkan menyatu di dalam Dia, maka
mereka juga menjadi sasaran karya pendamaian yang dikerjakan Yesus Kristus di atas
kayu salib. Kuasa-kuasa diperdamaikan dengan Allah. Artinya, Kristus tidak mengakhiri
keberadaan mereka. Justru, la meneguhkan keberadaan kuasa-kuasa dan mengembalikan
mereka kepada fungsi yang seharusnya, yakni menjadi alat atau sarana Allah untuk
kebaikan umat manusia dan alam. Dalam kata-kata Hendrikus Berkhof,

Allah memperdamaikan kuasa-kuasa—dan tidak hanya manusia—dengan diri-
Nya melalui kematian Kristus... Disini Paulus menggunakannya dalam artian

yang lebih luas, yang berarti pemulihan hubungan-hubungan yang benar.
Dalam artian ini, kuasa-kuasa juga menjadi sasaran rencana penebusan Allah.

! Bnd. Ibid.,31.
*2 Sider, Christ and Violence, 53-54.
2 Berkhof, Christ and the Powers, 31.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



Berkat rencana ini, mereka tidak akan lagi menjadi perintang antara manusia
dan Allah, tetapi dapat dan akan kembali kepada fungsi asli mereka, yakni
sebagai instrumen-instrumen persekutuan Allah dengan ciptaan-Nya.*

Kemenangan Kristus atas kuasa-kuasa dan karya pendamaian-Nya di kayu salib
mengisyaratkan makna kristologis setiap perjuangan pembebasan, sekaligus fungsi
kristologisnya. Karena Kristus telah memperdamaikan kuasa-kuasa dengan Allah, maka
terbuka kemungkinan historis untuk membuat kuasa-kuasa melayani umat manusia dan
alam. Dengan demikian, praksis keadilan bukanlah perjuangan yang menghapuskan kuasa-
kuasa. Alih-alih, praksis keadilan adalah perjuangan yang memperbarui Kuasa-kuasa atau
menggantikan suatu jenis tertentu dari manifestasi kuasa-kuasa (yang menghisap,
menindas, dan memarjinalkan) dengan jenis manifestasi lain (yang lebih dapat digunakan
untuk melayani umat manusia dan alam).

Dalam pada itu perlu juga kita melihat dimensi eskatologis dari kemenangan dan
karya pendamaian itu. Kuasa-kuasa akan mengalami transformasi yang menyeluruh, dari
seteru Allah menjadi alat/ sarana Allah untuk menyatakan kebaikan-Nya kepada manusia
dan alam manakala Yesus Kristus datang untuk kedua kalinya. Dalam terang inilah kiranya
kita memahami 1 Korintus 15:24. Kemudian tiba kesudahannya, yaitu bilamana Ia
menyerahkan Kerajaan kepada Allah Bapa, sesudah Ia membinasakan (katarged) segala
pemerintahan, kekuasaan dan kekuatan (pasan archén kai pasan exousian kai dunamin).

Kata yang diterjemahkan oleh TB-LAI dengan “membinasakan” adalah katargése
(presen indikatif aktif: katarged). Memang, kata ini bisa berarti “membinasakan. ”Akan
tetapi katargeo juga bisa berarti “membuat tidak efektif” atau “mengakhiri.” Agaknya dua
arti terakhir cocok dengan skema Paulinis tentang karya pendamaian Kristus bagi kuasa-
kuasa. Artinya, sebelum kedatangan Kristus kembali kuasa-kuasa yang telah
diperdamaikan Kristus itu masih memiliki kemungkinan historis untuk melawan Allah,
yakni dengan menghisap, menindas, dan memarjinalkan manusia. Pada saat kedatangan
Kristus kembali, (1) perseteruan kuasa-kuasa dengan Allah akan dibuat tidak efektif,
dan/atau (2) “peran” mereka sebagai seteru Allah akan diakhiri. Alih-alih, kuasa-kuasa
akan menjadi alat/ sarana Allah yang sepenuhnya efektif bagi kebaikan manusia dan alam.
Dalam kata-kata Berkhof,

Kebenaran yang sama dapat dilihat dalam Efesus 1:10, dimana rencana

penyelamatan Allah dinyatakan: ‘“sebagai persiapan kegenapan waktu untuk
mempersatukan di dalam Kristus sebagai kepala segala sesuatu, baik yang di

** Ibid.,33.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



surga maupun yang di bumi.” kuasa-kuasa yang sekarang berusaha menjadi
kepala akan ditundukkan kepada kepala mereka yang sejati, Kristus.”

Sola lustitia

Kita sudah berupaya ber-ad fontes, kembali ke sumber, yakni Alkitab, wabil
khususcorpus Paulinum. Kita telah mendengarkan suaranya tentang kuasa-kuasa. Kita juga
telah mendengarkan kabar baik tentang kemenangan Kristus atas kuasa-kuasa dan karya
pendamaian-Nya bagi mereka. Tantangan bagi kita sekarang adalah melaksanakan semper
reformanda.

Api reformasi Protestan, bukan abunya, berhadapan dengan kapitalisme, lengkap
dengan perangkat kekerasan dan perangkat hegemoniknya. Berkenaan dengan perangkat
kekerasan tersebut, kita mengenal negara yang dalam epos kapitalisme merupakan
pengorganisasian kekuasaan kelas kapitalis untuk mengamankan kapital, menjamin lifeline
berupa eksploitasi, akumulasi, dan ekspansi, serta merepresi kelas pekerja.26 Berkenaan
dengan perangkat hegemonik, kita mengenal ideologi, yang memupuk kesadaran palsu di
kalangan kelas pekerja dan lapisan-lapisan tertindas lainnya, sehingga kapitalisme
dianggap wajar, ketidakadilan sosial dipandang “dari sononya,” sementara penghisapan,
penindasan, dan marjinalisasi manusia dan alam oleh manusia tidak dipandang sebagai
kejahatan serius.

Semper reformanda pada Abad XXI, termasuk di Indonesia, adalah praksis
keadilan. Itu berarti perjuangan melawan kuasa-kuasa yang menubuhkan diri dalam
kapitalisme berikut perangkat kekerasan dan perangkat hegemoniknya. Itu juga berarti
perjuangan menggantikan formasi sosial yang paling menghisap, menindas, dan
memarjinalkan itu dengan formasi sosial baru yang lebih adil dan manusiawi.
Memperingati dan merayakan 500 tahun reformasi Protestan, kita diajak untuk

memperjuangkan sola iustitia!

Kepustakaan

Berkhof, Hendrikus. Christ and the Powers. Scottdale: Herald Press, 1962.

Harman, Chris. 4 People’s History of the World. London & Chicago & Sidney:
Bookmarks, 2002.

** Ibid.

* Bnd.V.L Lenin, Negara dan Revolusi (Djakarta: Jajasan Pembaruan, 1961), hlm. 11. Mengutip
Karl Marx, Lenin menandaskan: “Menurut Marx, negara adalah suatu alat dari kekuasaan kelas, suatu alat
untuk menindas kelas yang satu oleh kelas lainnya; adalah ciptaan “susunan tata-tertib”, yang mengesahkan
dan mengekalkan penindasan ini dengan melunakkan bentrokan antara kelas-kelas.”

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL



Lenin, V.I. Negara dan Revolusi. Djakarta: Jajasan Pembaruan, 1961.
Sider, Ronald J. Christ and Violence. Scottdale/ Kitchener: Herald Press, 1982.

Verkuyl, J. Aku Percaya. Uraian tentang Injil dan Seruan untuk Percaya. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 1995.

Wink, Walter. Engaging the Powers: Discernment and Resistance in a World of
Domination. Minneapolis: Fortress Press, 2001.

Yoder, John Howard. Politics of Jesus. Vicit Agnus Noster. Grand Rapids & Carlisle:
Eerdmans/ Paternoster Press, 2002.

Vol. 2. No. 1 April 2018 | Jurnal ABDIEL m



