
Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana

Jurnal Kajian Bali
Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020

htp://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

..........................................................................................................................................

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan 
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

..........................................................................................................................................



557JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan 

dan Kritik Sosial

I Wayan Sugita 
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar  

Penulis Koresponden: wayansugita2@gmail.com

Abstract
Drama Gong as Educational Media and Social Criticism

This paper aims to discuss the drama gong as a medium 
of education and social criticism as well as the audience9s 
response. Data collection was carried out through document 
study, namely reviewing reading material and ove recorded 
stories of drama gongs on videotapes and CDs, conducting 
observations involved in the performance of drama gongs, and 
in-depth interviews with Balinese arts and culture observers 
and representatives of loyal drama gong audiences in 
Denpasar and Gianyar. Data analysed by theory of symbolic 
interactionism and semiotics. The study shows that as a 
performing art for the Balinese people, the drama gong, which 
was born in the 1950s, has become an efective educational 
media and social criticism. The educational messages and 
social criticism conveyed by the drama gong are easy for the 
audience to understand. It is therefore need to be preserved in 
the modern era.

Keywords: drama gong, educational media, audience 
response, Bali

Abstrak
Tulisan ini bertujuan membahas drama gong sebagai media 
pendidikan dan kritik sosial serta respons penontonnya. 
Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen, yakni 
mengkaji bahan bacaan dan lima kisah rekaman drama gong 
dalam kaset video dan CD, melakukan pengamatan terlibat 
dalam pementasan drama gong, serta wawancara mendalam 
dengan pemerhati seni-budaya Bali dan wakil dari penonton 
setia drama gong di Denpasar dan Gianyar. Analisis data 
dilakukan dengan menerapkan teori interaksionisme simbolik 
dan semiotika. Hasil kajian menujukkan bahwa sebagai seni 
pertunjukan rakyat Bali, drama gong yang lahir 1950-an telah 
menjadi media pendidikan dan kritik sosial yang efektif. Pesan 



558 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

pendidikan dan kritik sosial yang disampaikan drama gong 
mudah dipahami penontonnya sehingga perlu dilestarikan di 
era modern ini.

Kata Kunci: drama gong, media pendidikan, respons 
penonton, Bali

1. Pendahuluan

Artikel ini membahas aspek pendidikan dan kritik sosial yang 

disampaikan dalam seni pertunjukan drama gong dan respons 

penonton atas pesan edukatif yang disajikan. Kajian ini penting 
dilakukan untuk meluruskan kesan bahwa drama gong dianggap 

sebagai hiburan semata. Kenyataannya, pentas drama gong yang 

biasa mengangkat cerita-cerita rakyat yang kaya akan kearifan lokal 
menyelipkan banyak pesan-pesan pendidikan dan kritik sosial.

Masyarakat Bali memiliki banyak kesenian yang membuatnya 
dikenal sebagai masyarakat yang ekspresif (Geriya, 1995). Beragam 
seni budaya itu hidup, tumbuh dan berkembang, antara lain seni lukis, 

seni pahat, seni kria, dan seni pertunjukan. Di antara seni pertunjukan 
yang popular dan banyak diminati masyarakat Bali untuk hiburan 
adalah drama gong, yakni seni pertunjukan drama klasik-kontemporer 
yang memadukan drama modern dengan kostum tradisional, dekorasi 

panggung serta musik gamelan gong kebyar.
Drama gong lahir sejak akhir tahun 1950-an (Putra 2008), dan 

populer tahun 1960-an sampai 1990-an. Belakangan mengalami 
kemunduran karena jarang masyarakat atau lembaga mengundang 
mereka pentas, selain juga karena banyak seniman drama gong yang 

sudah senior sehingga tidak aktif. Selain itu, drama gong meredup 

karena harus menghadapi era globalisasi yang antara lain diwarnai 

hadirnya media hiburan online. Beberapa pemain drama gong 

generasi berikutnya berjuang lebih gigih untuk mempertahankan 
dan merevitalisasi drama gong mengingat seni pertunjukan ini telah 
menjadi bagian dari identitas budaya Bali. Keberadaannya telah 
mewarnai budaya nasional, bahkan budaya global (McGrew, 1992). 

Drama gong adalah drama berdialog yang elegan, walau merosot 

namun masih diterima oleh masyarakat Bali. Keberadaan serial drama 



559JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

gong di TVRI Denpasar dan Bali TV dalam 2000-an mengindikasikan 
bahwa drama gong masih menjadi seni pertunjukan yang memiliki 
segmentasi pengemarnya sendiri. Pada tahun 2020, ketika artikel ini 
disusun, penulis masih terlibat sebagai pemain serial drama gong 

dengan kisah <Jayaprana= di Bali TV. Walaupun drama gong tidak bisa 

hadir langsung <menyapa dan menghibur= penggemarnya dengan 
melibatkan penonton secara kolosal seperti dekade 1970-1980-an, seni 
pentas berdialog ini masih dicintai oleh masyarakat Bali. Penggemar 
drama gong bisa menikmati seni drama berdialog ini melalui layar 

kaca (TV) dan Youtube.
Keberadaan drama gong masih diperlukan, baik sebagai media 

hiburan (totonan) maupun sebagai media pendidikan (tuntunan). 
Drama gong bisa diposisikan sebagai guru dan penonton mewakili 

masyarakat diidentikkan sebagai murid (Sugita, 2017). Posisi drama 

gong sebagai guru rupanya tidak berlebihan mengingat dalam budaya 

Bali, dalang wayang kulit sering dijuluki sebagai <guru loka= atau guru 
masyarakat. Dalam penyampaian pesan, seorang dalang tidak berbeda 
dengan pemain drama gong. Baik dalang maupun pemain drama 

gong sama-sama menyampaikan pesan, bahkan juga kritik sosial yang 

dibungkus dengan lelucon atau melalui dialog-dialognya. 
Sebagian besar kesenian di Bali mempergunakan bahasa Bali, 

termasuk drama gong. Akan tetapi, totalitas penggunaan bahasa Bali 
hanya bisa ditemui dalam dialog drama gong, baik dari bahasa kasar, 
kepara, alus sor, alus mider  hingga alus singgih. Dialog dalam drama gong 

tertata apik dengan menggunakan kata-kata terpilih berdasarkan ketah 

anggah-ungguhing basa Bali. Dengan mempertimbangan kedudukan 
dan fungsi drama gong semacam ini, maka drama gong telah menjadi  
media edukasi bahasa Bali bagi masyarakat penontonnya. Selain 
itu, drama gong juga menjadi media kritik sosial, dan sosialisasi 

pembangunan yang cukup efektif. Drama gong telah dijadikan sebagai 
media komunikasi dan informasi yang membicarakan berbagai 
permasalahan sosial di masyarakat, termasuk masalah pendidikan, 

ekonomi, kesehatan, lingkungan hidup dan pariwisata.
Sembari menghibur masyarakat, drama gong sering dijadikan 

<corong pemerintah= untuk menyampaikan pesan pembangunan. 
Tentu saja, materi informasi yang disampaikan lewat drama gong 



560 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

hanya bersifat umum, perlu penjelasan lebih lanjut. Sebagaimana 
tayangan drama gong di layar kaca (TV) sebelumnya, paket tayangan  
seni pertunjukan drama gong produksi Bali TV pada tahun 2020 ini 
juga menyampaikan <pesan-pesan penguasa= terkait pembangunan 
di Bali. Secara khusus, tayangan drama gong dengan kisah Jayaprana 

di Bali TV (2020) ini mensosialisasikan visi Pemerintah Provinsi 
Bali, yakni <Nangun Sat Kerthi Loka Bali=, membangun kesucian dan 
kesejahteraan Bali.

2. Kajian Pustaka 

Terdapat sejumlah publikasi yang membahas seni pertunjukan 
drama gong, baik yang membahas aspek perkembangan drama secara 
historis maupun yang membahas fungsi drama  gong dalam pelestarian 
seni budaya termasuk bahasa Bali (Putra 2008; Dibia 2012; Purnami 
2012; Aridawati 2014) Dibia. Mengenai sejarah perkembangan drama 

gong, terdapat dua versi pendapat. Sebagian pemerhati seni-budaya 
Bali berpendapat bahwa drama gong adalah sebuah drama yang lahir 

dari olah kreativitas seniman Bali pada tahun 1966, dipelopori oleh 
Anak Agung Raka Payadnya dari Abianbase, Gianyar (Dibia, 2012). 
Sebagian pemerhati seni-budaya Bali lainnya menunjukkan fakta 
bahwa cikal bakal seni pertunjukan drama gong sebetulnya sudah 

ada sejak akhir 1950-an, berupa bentuk campuran (hibriditas) dari 
teater Barat, sandiwara, stambul, dan janger. Drama dibawakan dalam 
bahasa Indonesia dan menggunakan pakaian adat Bali, sedangkan 
gaya akting dan proses produksinya lebih mirip dengan teater gaya 

barat. Salah satu contoh drama gong adalah drama <Mayadenawa= 
yang pernah dipentaskan tahun 1959, jauh sebelum tampilnya drama 

gong rintisan Raka Payadnya (Putra, 2008). 
Sebagai seni pertunjukan, drama gong pernah mengalami masa 

kejayaannya dalam dekade 1970-an dan 1980-an, menjadi tontonan 
favorit masyarakat Bali. Masa keemasan drama gong ini setidaknya 

ditandai oleh tiga hal: (a) drama gong menemukan bentuknya sebagai 

seni drama berdialog dengan iringan gamelan gong gebyar; (b) drama 

gong merajai panggung-panggung pentas kesenian di seluruh Bali dan 
para pemain utamanya diberlakukan seperti selebritis; dan (c) gengsi 
drama gong di mata masyarakat Bali mengalahkan semua bentuk seni 
pertunjukan tradisi Bali lainnya (Dibia, 2012).



561JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

Selain membicarakan mengenai sejarah drama gong, terdapat 

publikasi yang membahas isi dan makna pertunjukan drama gong. 
Dalam kaitan ini, Aridawati (2014) mengkaji makna sosiokultural 
paribasa Bali dalam seni pertunjukan drama gong di Bali, lakon 
<Kalung Berlian=. Hasil kajiannya menunjukkan, seni pertunjukan 
drama gong lakon <Kalung Berlian= terdapat dua belas jenis paribasa 
Bali, yaitu sesonggan, sesenggakan, wewangsalan, sesawangan, bebladbadan, 
seloka, raos ngempelin, pepindan, sesimbing, cecangkitan, peparikan, 
dan sesemon. Jenis-jenis paribasa Bali yang disampaikan dalam 
dialog antarpemainnya menyiratkan makna sosiokultural, seperti: 
perbandingan, perumpamaan, sindiran, ejekan, pujian, pengharapan, 
ajakan, merajuk, nasihat, mengecoh lawan bicara, mengolok-olok 
lawan bicara, tidak peduli, senda gurau, gundah gulana, rayuan, 
ketidakpastian, imbauan, dan pernyataan. 

Di samping sebagai media hiburan, drama gong juga sebagai 
media pendidikan. Dalam kaitan ini, Purnami (2012) membahas 
<Implikatur Percakapan dalam Naskah Drama Gong Gusti Ayu Klatir 
Karya A.A. Wiyat S.Ardhi=. Kajiannya menyimpulkan bahwa (1) 
implikatur percakapan dalam naskah drama gong Gusti Ayu Klatir 
berfungsi asertif, direktif, dan ekspresif. (2) konstruksi kebahasaannya 
menggunakan tuturan bermodus deklaratif dan interogatif. Hasil 
penelitian ini memiliki implikasi yang berkaitan dengan kompetensi 

komunikasi dan kompetensi strategi, yakni kemampuan memilih 

bahasa untuk meningkatkan efektivitas penutur dalam berkomunikasi 
kepada mitra tutur.

Selanjutnya Widagama (2017) mengkaji Pementasan Drama Gong 
Wijayakusuma Sebagai Media Komunikasi Tradisional. Disimpulkan, 
pertunjukan drama gong memiliki dua fungsi, yaitu (1) fungsi 
primer, yakni sebagai sarana hiburan untuk masyarakat baik dalam 

upacara-upacara agama atau acara-acara khusus9; (2) fungsi sekunder 
yaitu sebagai media komunikasi masa, sebagai pengikat solidaritas 

masyarakat, sebagai media program pemerintah, dan sebagai fungsi 
pertunjukan. 

Secara garis besar dinamika drama gong tercermin pada tema 
cerita dan bentuk organisasi pengelolanya. Tema drama gong terus 

berkembang: (a) sesuai permintaan pasar, (b) sesuai keperluan 
upacara, (c) sesuai keadaan sosial masyarakat, dan (d) sesuai wacana 



562 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

yang disuguhkan. Selanjutnya dinamika organisasi pengelola drama 

gong meliputi (1) sekaa drama gong dalam bentuk sebunan, (2) sekaa 

drama gong profesional (Sugita, 2016).
Beberapa publikasi di atas telah menjelaskan tentang sekilas 

sejarah drama gong dan eksistensinya sebagai media komunikasi 

tradisional. Semua publikasi tersebut belum ada yang secara khusus 
membahas <fungsi pendidikan drama gong=. Namun demikian, 
beberap hasil kajian pustaka ini menjadi referensi yang berharga 
dalam menyusun publikasi yang membahas <drama gong sebagai 

media pendidikan dan kritik sosial= ini.

3. Metode dan Teori

Publikasi ini merupakan hasil penelitian kualitatif tentang 
keberadaan seni pertunjukan drama gong di Bali yang ada di Kota 
Denpasar dan Kabupaten Gianyar. Pengumpulan data dilakukan 
dengan mengkaji kembali lima kisah drama gong yang terekam dalam 

bentuk kaset Video Produksi TVRI Bali tahun 1980-an, dan rekaman 
drama gong dalam bentuk CD Produksi TVRI Bali dan Bali TV dekade 
1990-2000-an (Tabel 1). Bahan ini dipilih dengan alasan (1) mewakili 
jamannya, (2) ada variasi cerita dan keterwakilan sekaa (grup) drama 

gong, dan (3) penulis terlibat langsung dalam pementasaanya., 
(4) terdapat pesan pendidikan dan kritik sosial yang disampaikan 

punokawan, disamping pesan inti yang terkandung dalam tiap-tiap 

cerita (kisah) pertunjukannya (Lihat Tabel 1 dan 2).

Tabel 1. Lima Sekaa Drama Gong dan Kisah yang Dimainkan

No Judul/Kisah Sekaa/Grup Drama Gong
Periode/

tahun

1 Angling Dharma Bintang Bali Timur 1980-an

2
Raden Mas 
Kantong Bolong Gong Wira Bhuwana, Gianyar 1989

3 Galuh Kembar Sancaya Dwipa Milenium 1999

4 Balian Sakti Himpunan Pramuwista Indonesia 
(HPI) 1998/1999

5 Jayaprana Bali TV 2020

Sumber: Sugita, 2020



563JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

Data yang dijadikan bahan tulisan ini juga didapatkan dari 
bahan bacaan yang terkait dengan topik yang dibahas, serta melalui 
pengamatan terlibat (observasi partisipasi) seni pertunjukan drama 

gong tahun 2020 yang sedang diproduksi oleh Bali TV, di mana 
penulis terlibat sebagai salah seorang pemainnya, serta wawancara 
mendalam dengan informan kunci, yakni pemerhati seni-budaya 
Bali dan wakil dari penonton setia drama gong di Kota Denpasar dan 

Kabupaten Gianyar. Data yang berhasil diperoleh kemudian dianalisis 
dengan menerapkan teori semiotika dan teori interaksionime simbolik. 
Semiotika merupakan teori tentang tanda (Pateda 200; Sobur, 2004). 
Isi dialog, adegan, penampilan drama gong adalah sebagai tanda 

untuk diterjemahkan lebih lanjut dalam kajian ini. Selanjutnya, untuk 
memahami respons penonton terhadap pertunjukan drama gong 

diterapkan teori interaksionisme simbolik. Inti teori interksionisme 
simbolik adalah bahwa interaksi manusia dengan sesamanya 

dipengaruhi oleh simbol-simbol tertentu (Riyadi, 2001), termasuk isi 
dialog, adegan dalam pertunjukan drama gong yang mempengaruhi 

pikiran dan tindakan penontonnya.

4. Drama Gong sebagai Media Pendidikan

Karya seni, termasuk drama gong, merupakan ekspresi untuk 

menyampaikan pesan atau nilai-nilai pendidikan. Pesan itu disam-

paiakn dalam kisah atau dialog. Drama gong adalah salah satu seni 
drama berdialog yang memadukan berbagai elemen seni, termasuk 

gerak dan akting, gamelan, cerita, tata pentas, rias dan busana yang 
berakar pada seni pertunjukan tradisional dan modern. Drama Gong 
merupakan bentuk seni pertunjukan Bali yang memadukan unsur-un-

sur kesenian teater tradisional Bali dengan drama modern (teater mod-

ern barat). Unsur teater modern lebih difokuskan pada tata dekorasi, 
sound efect, akting dan tata busana. Sementara di sisi lain dominasi ke-

senian klasik Bali masih sangat kuat (Dibia, 1999; Sugita, 2016). Lewat 
dialog itulah, berbagai pesan disampaikan kepada penonton. Makna 
pesan tentu saja sesuai dengan resepsi penonton.

Drama gong dapat dilihat dari dua sisi yaitu sebagai teater 

tradisional dan sebagai sastra lisan. Sebagai teater tradisional seni 
pertunjukan memiliki unsur-unsur tata panggung, tata rias, lakon 
dan pelaku, dan lain-lain. Sebagai sastra lisan seni pertunjukan 



564 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

memiliki unsur-unsur pembangun yang sama seperti karya sastra 

pada umumnya dan prosa oksi pada khususnya yang memiliki aspek 
intrinsik dan aspek ektrinsik (Taum, 2011). 

Ada pesan pendidikan yang disampaikan dalam pertunjukan 
drama gong melalui tema cerita, adegan serta ekspresi para 
pemainnya. Pemain drama gong mampu menjiwai tiap karakter yang 
diperankannya, terkesan sangat hidup dan  menuntut seniman yang 

berperan di dalamnya menjadi bagian utuh dari masing-masing tokoh 
yang diperankan (Atmaja, 1988).

Berhasil tidaknya sebuah pesan yang ingin disampaikan kepada 
khalayak (penonton) amat tergantung dari karakter dan kepiawaian 
para pemain drama gong. Secara umum, formasi pemain (pemeran) 
penting drama gong meliputi sejumlah tokoh, yakni raja manis, 
raja buduh, putri manis, putri buduh, raja tua, permaisuri, dayang-
dayang, patih keras (patih agung), patih tua (patih anom) (Foto 1), 
dua pasang punakawan (Sugita, 2017). Di antara punakawan yang 
terkenal mewarnai pertunjukan drama gong adalah Petruk-Dolar yang 

tergabung dalam sekaa drama gong Sancaya Dwipa Milenium 1997 
yang eksis hingga 2002.

Punakawan ini-

lah yang menyampaikan 

pesan sisipan atau pesan 

tambahan, di samping 

pesan yang terkandung 

dalam inti cerita yang di-
pentaskan. Pesan tamba-

han itu menyangkut ber-

bagai masalah pemban-

gunan, termasuk masalah 

pendidikan keehatan, dan 

pariwisata (Tabel 2). Pesan 

Foto 1. Sosok Patih Agung 
yang galak

(Sumber: Dokumentasi 
Penulis)



565JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

sisipan yang disampaikan punakawan ini bersifat situasional sesuai 
kebutuhan dan fenomena sosial yang tengah terjadi, seperti pesan ter-

kait kehidupan pariwisata <one rangda two dollar= yang disampaikan 
oleh petruk dollar yang berberan sebagai guide dalam sebuah pemen-

tasan drama gong dengan kisah Galuh Kembar oleh sekaa drama gong 

Sancaya Dwipa Milenium 1999.

Tabel 2. Pesan inti dan pesan tambahan dalam Lima Kisah Drama Gong

No
Judul/

Kisah (Tahun)
Pesan Inti (dalam cerita) Pesan Tambahan

1
Angling Dhar ma 
(1980-an)

Pertempuran antara dharma dan 
adharma

÷	 Kesehatan
÷	 Pendidikan
÷	 lingkungan
÷	 Pariwisata
÷	 Sosial politik
(dalam bentuk kritik 
sosial lihat Tabel 3).

2
Raden Mas 
Kantong Bolong 
(1989)

Konnik antar dua orang patih 
memperebutkan wanita dan 
tahta (kekuasaan)

3
Galuh Kembar 
(1999)

Perebutan kekuasaan di negeri 
Sigar Petung, sehingga terjadi 
perubahan kekekuasaan di 
tangan raja baru (Gusti Ngurah)

4
Balian Sakti 
(1998/1999)

Kisah Raden Galuh/ putri 
bersama Pan Dukuh menyamar 
sebagai balian sakti 

5 Jayaprana (2020)

Kisah tentang cinta sejati 
Jayaprana dengan Layonsari, 
dan kesewenangwenangan 
penguasa (raja) Kalianget yang 
<gelap mata= tega membunuh 
Jayaprana akibat ingin merebut 
Lanyonsari.

÷	Pentingnya pe-
makaian Bahasa 
Bali 
÷	Promosi tentang 

keluarga sejahtera
÷	Sosialisasi visi <Sat 

Kerti Loka Bali=
Sumber: Sugita, 2020

Tema pertunjukan drama gong terus berubah, berkembang 

dinamis sesuai kebutuhan zaman. Perubahan-perubahan yang terjadi 
ada tema dan pesan-pesan drama gong disebabkan oleh berbagai 

faktor, termasuk tuntutan situasi pasar sesuai harapan penontonnya. 

4.1 Pembinaan Bahasa Bali

Drama gong dipentaskan dengan menggunakan bahasa Bali. 
Lewat pentas drama gong, bahasa Bali dilestarikan. Eksistensi sebuah 
kebudayaan masyarakat, antara lain tercermin dalam eksistensi bahasa 
masyarakat yang bersangkutan. Khasanah kebudayaan masyarakat 
Hindu Bali akan tetap ajeg, lestari sepanjang bisa merawat eksistensi 
bahasa Bali. Bahasa Bali bisa lenyap di muka bumi pada tahun 2041, 



566 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

bila generasi muda Bali tidak menggunakan bahasa Bali (Setia, 2006: 
106). Oleh karena itu, upaya pembinaan bahasa Bali menjadi penting.

Upaya pembinaan bahasa Bali secara langsung maupun tidak 
langsung bisa dilakukan melalui seni pertunjukan drama gong. Bahasa 
Bali merupakan bahasa daerah yang paling tepat dipakai mempelajari, 
menyelami, menginventarisasi, dan mengungkapkan kembali 

nilai-nilai kebudayaan daerah Bali yang berguna bagi pembinaan, 
pemeliharaan, dan pengembangan kebudayaan nasional.

Terdapat beberapa materi pembinaan bahasa Bali dalam drama 

gong. Pertama, pembinaan bahasa Bali yang menyangkut  sor-singgih 

Basa Bali. Sor-singgih Basa Bali adalah  untuk norma kesantunan (Gau-

tama, 2009). Konteksnya adalah bahwa setiap orang yang  menjadi la-

wan bicara, baik personal yang tidak diketahui asal-usulnya, kemudi-
an orang yang patut untuk dimuliakan (singgih), insan yang memang 

layak untuk dihormati seperti guru, orang suci, dan para pemimpin, 
maka secara langsung akan mempergunakan Bahasa alus singgih. 

Kedua, pembinaan bahasa Bali yang terkait dengan stratiokasi 
sosial masyarakat Bali. Stratiokasi sosial itu terjadi sebagai akibat 
dari sebuah jabatan fungsional dan struktural dalam organisasi 
kemasyarakatan. Dalam pemetasan Drama Gong, stratiokasi 
sosial antara lain ditunjukan dalam dialog penguasa, yakni patih 
Sawonggaling dengan punokawannya dalam kisah Jayaprana (2020) 
berikut ini.

<Uduh....cai parekan bena ajak dadua, siaga cai,  bena lakar luwas,  ngungsi 
alas ngatehang I Nyoman Jayaprana 
(Artinya: Hai abdiku berdua, bersiap-siaplah anda,  aku akan pergi,  
menuju hutan mengantar kepergian I Nyoman Jayaprana).

<Inggih ratu gusti patih,  durusang mamargi,  titiang sampun siaga ngiring 
pamargin palungguh gusti= 
(Artinya: Sandiko gusti patih,  silakan jalan,  saya sudah siap siaga 
mendampingi perjalalan gusti mengantar Nyoman Jayaprana pergi 
ke tengah hutan).

Ketiga, pengajaran tentang pola bahasa Bali yang secara langsung 
menunjukkan posisi siapa lawan bicara yang tengah diajak untuk 
berdialog. Pola bahasa berada dalam ruang lingkup penekanan bahasa 
itu sendiri. Maka kesan yang berbeda akan muncul dari pola yang 



567JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

berbeda. Bisa saja bahasa alus singgih yang diucapkan akan terkesan 
sangat sadis dan kejam, ketika pola berbicara yang dipergunakan 
memang untuk menyindir lawan bicara, demikian pula sebaliknya, 
bahasa jabag akan terdengar lembut ketika dipergunakan dengan pola 

tuturan yang tepat dengan orang yang tepat. 
Pola bahasa Bali yang terdapat di dalam pementasan drama 

gong, bisa diklasiokasikan sebagai berikut ini: (a) pola beraturan dan 
terstruktur; (b) pola tidak beraturan dan tidak terstruktur (c) pola 
searah  (tidak terjadi dialog); dan (d) pola dua arah, terjadi dialog. 

4.2 Sosialisasi Pembangunan

Seni pertunjukan tradisional drama gong cukup sering 
digunakan untuk menyampaikan pesan-pesan pembangunan 

(Setyawan, 2011). Pesan yang ingin disampaikan dapat dilakukan 
melalui tokoh, pemain atau punokawan drama gong. Punakawan 
inilah yang mengggambarkan ogur-ogur rakyat sehingga kritik-kritik 

sosial ataupun media penerangnan disampaikan melalui mereka dan 

diharapkan para penonton akan lebih mudah mencernanya. 
Agar mampu sebagai penyampai informasi yang efektif, para 

pemain drama gong dituntut untuk memahami permasahan sosial 

yang tengah terjadi di masyarakat. Terdapat berbagai masalah sosial 
penting yang dihadapi oleh masyarakat, yaitu: (a) masalah kemiskinan; 
(b) kejahatan; (c) disorganisasi keluarga, yaitu suatu perpecahan dalam 
keluarga sebagai suatu unit, oleh karena anggota-anggota keluarganya 

gagal memenuhi kewajiban-kewajibannya yang sesuai dengan peranan 
sosialnya; (d) masalah generasi muda; (e) peperangan; (f) pelanggaran 
terhadap norma-norma masyarakat; (g) masalah kependudukan; (h) 
masalah lingkungan; (i) birokrasi (Soekanto, 1990: 462-463). Selain itu, 
permasalahan sosial juga menyangkut persoalan gangguan personal, 
termasuk masalah populasi, kemiskinan, kriminal, ras, perubahan 

lingkungan dan masalah seks (Palen, 1976).
Dalam tiga dekade (1980-an, 1990-an, dan 2000-an), pesan 

umum drama gong terkait dengan aneka permasalahan sosial di atas. 
Di antaranya adalah membahas masalah kerusuhan, patologi sosial 

narkoba, edukasi agar masyarakat mampu berperilaku aman, tidak 

berganti-ganti pasangan seksual agar terhindar dari ancaman HIV-
AIDS (Sugita, 2017: 53). Pesan drama gong yang terkait dengan HIV-



568 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

AIDS ini gencar dilakukan oleh kelompok drama gong HPI (Himpunan 
Pramuwisata Indonesia) melalui kisah <Balian Sakti= pada tahun 
1998/1999. Grup drama gong yang didukung oleh pelaku wisata Bali 
ini juga membahas berbagai masalah aktual lainya, termasuk masalah 
pendidikan, pentingnya pengembangan ekonomi rakyat melalui 

koperasi, sadar pariwisata dan sebagainya.
Pada era kejayaannya itu (dekade 1970-an dan 1980-an), 

pertunjukan drama gong di banjar-banjar, bahkan di yang digelar di 
Taman Budaya (Art Center)  Denpasar selalu dipenuhi penonton (Foto 
2). Pertunjukan drama gong di Taman Budaya Denpasar setiap momen 

Pesta Kesenian Bali (PKB) yang digelar tiap tahun dapat menjadi 
barometer atas keberadaan dan pengembangan drama gong di Bali. 
Berkat adanya PKB, drama gong tumbuh dan berkembang di seluruh 

pelosok Pulau Bali.

Foto 2. Penonton Drama Gong yang berjubel, dekade 1980-an 
(Foto: Dokumentasi Penulis)

Menginjak tahun 1990-an, kepopuleran drama gong di Bali mulai 
pudar dan semakin terpinggirkan. Hal itu dapat dilihat dari jarangnya 
pertunjukan drama gong melakukan pementasan. Selain itu juga 
merosotnya minat masyarakat sebagai pelaku dan kurangnya minat 

masyarakat untuk menonton pertunjukan tersebut. Banyak faktor 
penyebab drama gong tidak menjadi tontonan favorit masyarakat 



569JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

Bali di masa kini, di antaranya adalah faktor kurang profesionalnya 
pengelolaan organisasi drama gong dan akibat dari gencarnya 
pengaruh seni budaya modern, baik yang ditayangkan televisi maupun 

media online pada era digital 4.0 dewasa ini. 
Kendati tak sepopuler pereode sebelumnya (dekade 1970-1980 

an), drama gong pada tahun 2020 ini mulai digiatkan lagi dengan 

mengusung tema pembangunan lokal Bali. Salah satunya adalah serial 
drama gong dengan mengangkat lakon <Jayaprana= yang ditayangkan 
di Bali TV. Lakon serial drama gong <Jayaprana= Bali TV tahun 2020 
ini sengaja mengangkat tema visi Pemerintah Provinsi Bali <Nangun 

Sat Kerthi Loka Bali=. Visi tersebut dimaksudkan untuk menuju Bali 
Era Baru, yaitu suatu era yang ditandai dengan tatanan kehidupan 
baru, Bali yang Kawista, Bali yang tata tentram kerta raharja, gemah ripah 
lohjinawi, yakni tatanan kehidupan holistik. Visi ini diterjemahkan 
melalui pola pembangunan semesta berencana, yang mengandung 
makna menjaga kesucian dan keharmonisan alam Bali beserta isinya 
untuk mewujudkan kehidupan krama Bali yang Sejahtera dan Bahagia, 
Sekala-Niskala menuju kehidupan krama dan Gumi Bali sesuai dengan 
prinsip Trisakti Bung Karno yakni berdaulat secara Politik, Berdikari 
secara Ekonomi, dan Berkepribadian dalam Kebudayaan melalui 
pembangunan secara terpola, menyeluruh, terencana, terarah, dan 
terintegrasi dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia 

berdasarkan Nilai-Nilai Pancasila 1 Juni 1945 (Pemda Bali, 2020). 
Sejak perkembangan pentas drama gong periode dekade 1980 

hingga sekarang, isi-isu aktual terkait dengan kehidupan masyara-

kat Hindu Bali  memang terus diangkat menjadi topik perbincangan 
dalam dialog drama gong, termasuk visi Pemerintah Daerah Provinsi 

Bali tersebut di atas (Tabel 2). Pesan pembangunan yang acapkali di-
angkat adalah pesan untuk secara konsisten menjaga tradisi dan bu-

daya Bali sebagai modal utama pembangunan pariwisata budaya Bali. 
Penyelamatan dan penguatan budaya Bali ini, antara lain diwujudkan 
dengan berbagai upaya, antara lain: (a) mentradisikan penggunaan 
busana adat Bali (Pergub No. 79 Tahun 2018). (b) menguatkan ke-

beradaan desa adat di Bali (Perna No 4 tahun 2019); (c)  upaya perlind-

ungan dan penggunaan bahasa Bali (Pergub No. 80 tahun 2018); 



570 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

5.  Media Kritik Sosial

Drama gong adalah sebuah seni pertunjukan yang dipentaskan 
dan diwarnai dengan canda dan kritik oleh pemainnya. Semua kisah 
drama gong yang dikaji dalam tulisan ini (Tabel 2) menyampaian kritik 

sosial. Menurut Damono (1979: 25), kritik sosial dalam karya sastra 

dewasa ini tidak lagi hanya menyangkut hubungan antara orang miskin 

dan orang kaya, kemiskinan dan kemewahan. Kritik sosial mencakup 
segala macam masalah sosial yang ada di masyarakat, hubungan 
manusia dengan lingkungan, kelompok sosial, penguasa dan institusi-

institusi yang ada. Kritik sosial merupakan interpretasi sastra dalam 
aspek-aspek sosial dalam masyarakat. Melalui karya sastra, kritik 

sosial yang berpengaruh tidak langsung kepada masyarakat dapat 

disampaikan secara terbuka (Wilson, 1921: 21). 
Sebagai seni pertunjukan, drama gong telah menjadi media 

penerangan atau kritik sosial. Kritik sosial yang disampaikan melalui 
bentuk kesenian tradisional sungguh tepat. Hal itu disebabkan oleh 
masyarakat Indonesia yang menganut paham paternalistik. Artinya, 
tabu apabila orang yang dikritik adalah pemimpinnya, atasannya, 

ataupun saudaranya. Media yang sangat tepat untuk menyindir 
adalah melalui tokoh-tokoh yang diperankan dalam seni pertunjukan 
tersebut (Setyawan, 2011:3). Berdasarkan pengamatan, diketahui 
bahwa sindiran-sindiran memang perlu disampaikan untuk mendapat 

respons masyarakat penonton. 
Kritik sosial yang disampaikan drama gong tentu sesuai gejala 

sosial yang muncul di masyarakat. Tabel 2 dan tabel 3 menunjukkan 
beberapa kisah drama gong dan kritik sosial yang disampaikan melalui 

<pesan tambahannya=, menyangkut masalah kesehatan, pendidikan, 
lingkungan dalam kehidupan pariwisata budaya Bali.

Tabel 3. Contoh Kritik Sosial dalam Drama Gong

No. Topik Muatan Kritik Sosial

1 Kesehatan Program Keluarga Berencana (KB) masih penting, 
tetapi jangan terpaku pada 2 anak cukup karena bisa 
menghilangkan tradisi Bali  (anak ke 3 komang dan ke 
4 ketut) bisa tiada lagi di kemudian hari. Masyarakat 
Bali boleh memiliki 4 anak atau lebih sesuai dengan 
kemampuan keluarga yang bersangkutan. 



571JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

2 Pendidikan Orientasi pendidikan yang hanya bertumpu pada 
kecanggihan IT (Ilmu dan Teknologi) semata cenderung 
memproduksi manusia yang hanya <pandai berhitung=, 
tetapi tidak bermoral, dan tidak mengerti tradisi budaya 
yang melahirkannya. Oleh karean itu, pendidikan IT 
perlu dimbangi dengan pendidikan seni-budaya untuk 
membangun karakter kepribadian anak bangsa.

3 Ling kungan Keelokan panorama perkotaan di Bali terkadang 
dicederai oleh sampah yang dibuang sembarangan. 
Karena itu, pengelolaan sampah perlu didukung oleh 
segenap masyarakat Bali, sehingga keasrian Bali sebagai 
destinasi wisata tetap terjaga.
Selan itu, ada fenomena pelanggaran jalur hijau, yang 
melanggar RUTW. Penataan tata ruang yang mendukung 
pelestarian palemahan Bali perlu ditegakkan.

4 Pariwisata Mestinya krama Bali menjadi pemain inti (subjek) dalam 
lapangan bisnis pariwisata Bali, tetapi kenyataannya 
mayoritas krama Bali hanya sebagai pekerja rendahan di 
bidang pariwisata. Pembinaan profesionalitas di bidang 
pariwisata bagi krama Bali masih perlu ditingkatkan.

5 S o s i a l -
Politik

Tak semua kampung di pelosok Bali telah memiliki 
jalan yang mulus, sementara di wilayah lain renovasi 
pembanguanan osik terus dilakukan. Kurang meratanya 
bangunan osik jalan itu karena di desa atau wilayah 
itu belum diperjuangkan oleh wakil rakyat di DPRD 
setempat. Semestinya, semua wakil rakyat benar-benar 
wewakili semua rakyat, bukan wakil kelompok tertentu.

Sumber: Sugita, 2020

Seperti kritik sosial politik (Tabel 3), ada kritik yang menyoroti 
kesenjangan pembangunan osik di Bali. Ketimpangan pembangunan  
bisa menimbulkan kegelisahan sosial. Dalam hal ini, humor 
diperlukan sebagai penampung aspirasi yang tidak resmi disuarakan 

oleh pelawak atau pemain drama gong. Humor sengaja dimunculkan 
sebagai sindiran, kritik atas ketidakseimbangan yang terjadi. Sindiran, 
ejekan, lelucon, dan protes merupakan ungkapan dari ketertindasan, 
dari kondisi powerlessness (Sobary, 1996).

Pada dasarnya drama gong merupakan sebuah seni drama 

berdialog yang memadukan berbagai elemen seni, seperti akting, 

gamelan gong kebyar, cerita yang berakar pada kebudayaan Bali. 
Drama gong menyajikan kisah dramatik yang bersifat tragicomedy yang 

secara profesional menyeimbangkan adegan-adegan serius dengan 
yang lucu atau humor (Semadi, 2015; Tisnu. 1996). 



572 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

Kritik sosial drama gong disampaikan secara elegan, berupa 
reneksi atas segala ketidakseimbangan yang timbul dalam kehidupan 
masyarakat yang diungkapkan secara bercada, penuh humor. Humor 
merupakan perilaku atau tata kalimat yang bukan kejadian sehari-
hari yang dapat menimbulkan tawa orang yang melihatnya. Tawa 
diperlukan oleh makhluk manusia guna keseimbangan jiwanyanya 
yaitu melampiaskan perasaan tertekan melalui cara riang dan 
dapat dinikmati (Hasan, 1980). Tertawa mampu <menjernihkan 
dan menjelaskan=, menghadirkan keriangan, serta menghilangkan 
kesepian dan keterasingan (Kartodirdjo, 1973).

Foto 3. Salah satu adegan Jayaprana-Layonsari (Sumber: balipost.com)

Kritik sosial drama gong disampaikan secara persuasif, 
tidak menyerang personal secara langsung, namun mampu secara 
efektif menggugah kesadaran akan  sifat tercela dari kesombongan, 
ketamakan, keegoisan manusia. Kritik sosial menyoroti ketidakadilan, 
kesewenang-wenangan penguasa, keangkaramurkaan, ketimpangan 

sosial, serta perilaku pragmatis masyarakat yang perlu diluruskan 

seperti kisah <Jayaprana= yang dalam tahun 2020 ini diproduksi 
kembali oleh Bali TV (Tabel 2). Secara umum kisah panji ini 
menuturkan cinta sejati Jayaprana dengan dengan Layonsari, dan 
kesewenangwenangan penguasa (raja) Kalianget yang <gelap mata= 
tega membunuh Jayaprana akibat ingin merebut Lanyonsari (Foto 3). 



573JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

Akibat ingin merebut istri Jayaprana, sang raja sengaja mengutus patih 
Sawonggaling untuk membunuh Jayaprana.

6. Respons Masyarakat terhadap Pesan Edukatif Drama Gong 

Secara umum, pertunjukan drama gong direspon positif oleh 
penontonnya. Setidaknya, hal ini diketahui dari model pendekatan, 
substansi materi pesan, serta penilaian penonton drama gong itu 

sendiri. Dari pendalaman di lapangan diketahui bahwa respons positif 
masyarakat Bali terhadap seni pertunjukan drama gong secara umum  
dibuktikan dengan partisipasi penontonnya. Dalam dekade 1970-1980-
an, ketika siaran media televisi masih terbatas, dan media online (cyber 

commnuity) belum membudaya di masyarakat,  penonton drama gong 

selalu berjubel, baik pementasan drama gong di banjar-banjar, maupun 
pementasan drama gong di Taman Budaya (Art Centre) Denpasar, 

seperti pernyataan dua orang informan sebagai berikut.
 
<Setahu saya, sekitar tahun 1980-an drama gong - saat saya remaja 
sampai sekarang drama gong masih dicintai masyarakat Bali. Dulu, 
penonton pementasan drama gong di Taman Budaya (Art Centre) 
Denpasar selalu membludak, karena terpesona oleh celotehan lucu 
para pemainnya. Sekarang pun drama gong juga bisa ditonton 
melalui youtube (Wayan Juni Ambara, peminat seni- budaya Bali, 
wawancara 1 Agustus  2020).=

<Drama gong sebagai seni pertunjukan favorit saya sejak SD dulu. 
Saya terkesan dengan patih agung yang galak, raja buduh, serta Pe-
truk dan Dolar sebagai punokawan. Karena menggunakan bahasa 
Bali yang sesuai dengan budaya sasaran penontonnya,  maka pesan 
pendidikan drama gong mudah dipahami, nyampek ke penonton, 
termasuk ajakan untuk menjaga kebersihan dan keasrian lingkun-
gan hidup (Widiadnyana, wartawan Bali Express, wawancara 11 Juni 
2020).=

Seperti testimoni di atas, drama gong mendapat apresiasi 

penonton. Selain dibuktikan dengan kehadiran langsung penontonnya, 
sambutan positif masyarakat Bali terhadap seni pentas berdialog drama 

gong juga dibuktikan dengan beredarnya CD rekaman pertunjukan 
drama gong di pasaran. Masyarakat penggemar drama gong bisa 

membeli dan mengoleksi CD rekaman drama gong untuk diputar 

sendiri, atau menonton tayangan drama gong melalui Youtube  (Foto 4).



574 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

Sumber: youtube.com/Kelor TV, 22-7- 2020 Sumber: ragtimemp3.blogspor.com
Foto 4. Contoh CD Drama Gong

Mengapa masyarakat Bali jatuh hati terhadap seni pertunjukan 
drama gong? Alasan mendasarnya adalah karena drama gong 

menggunakan pendekatan, bahasa dan materi cerita yang 
komunikatif, sesuai dengan <bahasa budaya= sasarannya. Sesuai teori 
interaksionisme simbolik Blummer (Nurhadi, 2015), pemikiran dan 
bahasa drama gong bisa dimengerti oleh penontonnya. Penonton drama 

gong menilai bahwa materi edukasi drama gong cukup komunikatif 
sehingga mampu menggugah kesadaran dan partisipasi penontonnya. 
Cerita rakyat semacam <Panji Semirang= atau <Jayaprana= menjadi 
lebih dikenal khalayak melalui pertunjukan drama gong. Hal ini sesuai 
teori semiotik kultural, yakni semiotik yang khusus menelaah sistem 

tanda yang berlaku dalam kebudayaan tertentu (Pateda, 2011). Seluruh 
dialog dan adegan dalam pertunjukan drama gong adalah bentuk dari 

semiotika kultural yang sesuai dengan budaya masyarakat Bali.
Walaupun pertunjukan drama gong secara kolosal tidak 

dimungkinkan lagi dewasa ini, namun pertunjukan drama gong secara 
tidak langsung bisa diakses penontonnya, yakni melalui tayangan TV, 

video dan melalui Youtube di jaringan internet. Keberadaan tayangan 
drama gong di layar kaca (TV) dan Youtube ini membuktikan bahwa 

drama gong masih eksis dan potensial direvitalisasi kembali.
Ada beberapa hal yang perlu dipertimbangan dalam me-

revitalisasi seni pertunjukan drama gong pada masa kini. Pertama, 
materi cerita rakyat Bali atau kisah panji seperti <Jayaprana=, <Panji 
Semirang=, <Sampek Ing Tai= masih bisa tetap dipertahankan, 
namun perlu dimodiokasi dengan realitas kehidupan saat ini. Kedua, 
dialog drama gong berbahasa Bali tetap dipertahankan, namun bisa 



575JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

diperkaya dengan variasi bahasa Indonesia dan bahasa asing (Inggris). 
Hal ini penting karena audien (penonton) drama gong, tidak hanya 

masyarakat Bali semata, tetapi juga masyarakat non Bali. 
Ketiga,  perlu memberikan porsi yang lebih besar kepada para 

pemain drama gong generasi milenial. Mereka bisa mengeksplorasi 
bakat dan kemampuan ekspresi seninya untuk mewarnai masa depan 

seni pertunjukan drama gong Bali. Keempat, inovasi tata pentas 
(koreograo) dengan sentuhan teknologi digital. Berbeda dengan tata 
panggung konvesional, seting lokasi untuk drama gong era 4.0 bisa 
dilengkapi dengan teknologi LCD yang memperkaya latar belakang 
lokasi/tata panggung sedemikian rupa sesuai tuntutan cerita. Seperti 
adegan kisah Jayaprana versi Bali TV tahun 2020 yang bagian dari 
adegannya dilakukan di alam terbuka. Kelima, perlunya manajemen 
pertunjukan drama gong yang lebih efektif dan eosien sesuai prinsip 
komodiokasi seni pertunjukan pada era 4.0 dewasa ini.

Selain didasari oleh sumber daya dan potensi lokal yang memadai, 

keberlanjutan seni pertunjukan drama gong harus ditopang dengan 

kemandirian onansial dalam pengelolaannya. Hal ini sesuai dengan 
konsep komodiokasi seni Adorno (2002) bahwa agar tetap eksis sebuah  
karya seni perlu dikomodiokasikan sebagai produksi budaya yang 
perlu dikemas sedemian rupa dan dijual ke pasaran sebagai hiburan, 
bahkan disajikan sebagai atraksi wisata. Seperti hasil kajian Ruastiti 
(2010), drama gong bisa menjadi salah satu seni pertunjukan untuk 
atraksi wisata yang bisa disuguhkan untuk turis. Selain mengatur 
segmentasi adegan 3 sesuai tuntutan cerita, eosiensi pengemasan 
produksi tayangan drama gong untuk tayangan TV dan Youtube bisa 

dilakukan antara lain dengan tanpa melibatkan kru gamelan secara 
langsung 3 karena bisa dilakukan dengan <dubbing gamelan=.

Sesuai pendapat McGrew (1992), drama gong sebagai seni budaya 

lokal memiliki kesempatan yang terbuka untuk dikembangkan dalam 

mewarnai budaya global dewasa ini. Begitu pula seni pertunjukan 
drama gong sebagai bagian dari budaya masyarakat Bali sekaligus 
sebagai  budaya nusantara. Oleh karena itu, drama gong bisa terus 

dikembangkan sesuai selera dan tuntutan jaman. Segenap pihak, 
termasuk lembaga seni-budaya Bali, masyarakat Bali serta media 
massa bisa mendukung upaya penyelamatan dan pengembangan 

drama gong sebagai teater rakyat Bali. 



576 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

7. Penutup

Drama gong telah menjadi salah satu seni pertunjukan yang 
popular dan digemari oleh masyarakat Bali. Sebagai drama berdialog, 
drama gong masih eksis dan bisa ditonton melalui saluran televisi dan 

Youtub, drama gong yang lahir sejak dekade 1950-an telah menjadi 
media pendidikan, termasuk pembinaan bahasa Bali, dan sosialisasi 
pembangunan. 

Drama gong juga sebagai wahana menyampaikan kritik sosial 

yang menyangkut masalah kesehatan, pendidikan, lingkungan dalam 

kehidupan pariwisata budaya Bali. Pesan pendidikan dan kritik sosial 

yang disampaikan para punokawan drama gong mudah dipahami 

penontonnya. Sebagai bagian dari seni-budaya rakyat Bali, eksistensi 
drama gong perlu dipertahankan dan direvitalisasi. Revitalisasi seni 
pertunjukan drama gong perlu dilakukan sesuai tuntutan zaman 

modern.

Daftar Pustaka

Adorno, T.W. & Horkheimer, M. (2002). Dialectic of Enlightenment. 
California: Stanford University Press. 

Aridawati, Ida Ayu Putu. (2014). <Makna Sosiokultural Paribasa Bali 
dalam Seni Pertunjukan Drama Gong, Lakon Kalung Berlian=, Jnana 
Budaya Volume 19, Nomor 2, Agustus 2014 (167 - 182).

Atmaja, Jiwa. (1988). Tri Dasa Warsa Teater Mini Badung. Denpasar: Udayana 
University Press.

Budiman, Kris. (2011). Semiotika Visual Konsep, Isu, dan Problem Ikonisitas. 
Yogyakarta: Jalasutra.

Barker, Chris. (2004). Cultural Studies, Teori & Praktik.Yogyakarta: Kreasi 
Wacana.

BKSTI, (2017). BKSTI ub.ac.id /wp-content/upload/2017/10/keynote Speker 
Drajad Irianto.pdf.

Damono, Sapardi Djoko. (1979). Sosiologi Sebuah Pengantar Ringkas. Jakarta: 
Penelitian dan Pengembangan Bahasa Depdikbud. 

Dibia, I Wayan. (1999). Selayang Pandang Seni Pertunjukan Bali. Jakarta: 
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia & Arti Line.

Dibia, I Wayan. (2012). Geliat Seni Pertunjukan Bali. Denpasar: Arti 
Foundation.

Gautama, Wayan Budha. (2009). Kamus bahasa Bali (Bali - Indonesia). 



577JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Drama Gong sebagai  Media Pendidikan dan Kritik SosialHlm. 5573578

Surabaya: Paramita.

Geriya, I W. (1995). Pariwisata dan Dinamika Kebudayaan Lokal, Nasional, 
Global. Denpasar : PT Upada Sastra. 

Hasan, Fuad. 1980. Humor dan Kepribadian. Makalah seminar

Kartodirdjo, Sartono. (1973). Protest Movement in Rural Java: A Study of 
Agrarian Unrest in the Ninenteenth Centuries, Singapore: Oxford 
University Press.

McGrew A. & Lewis P. (1992).  Global Politics: Globalization and The National 
State. Oxford, Polity Press.

Nurhadi, Zikri Fachrul. (2015). Teori-Teori Komunikasi. Bogor: Ghalia 
Indonesia.

Palen, John. (1976). Sosial Problems. United States of Amerika: Mc-Braw 
Hill, Inc.

Pateda, Mansoer. (2001). Semantik Leksikal. Jakarta: Rineka Cipta.

Peraturan daerah Provinsi Bali Nomor 4 tahun 2019 tentang Desa Adat di 
Bali.

Peraturan Gubernur Bali Nomor 79 Tahun 2018 Tentang Hari Penggunaan 
Busana Adat Bali

Peraturan Gubernur Bali Nomor 80 Tahun 2018 tentang Perlindungan dan 
Penggunaan bahasa Bali.

Probonegoro, Ninuk Kleden. 1987. <Peranan Folklore dalam Kebudayaan: 
fungsi Humor sebagai Rite dalamkebudayaan Betawi=, Prisma no 3, 
Tahun XVI, Maret 1987.

Putra, I Nyoman Darma. (2008).  <Modern Performing Arts As A Renection 
Of Changing Balinese Identity=n Indonesia and the Malay World=; , 
Vol. 36, No104, pp. 87 - 114.

Putra, I Nyoman Darma. (2009). <Meninjau Kembali Sejarah Drama 
Gong=; htps://balebengong.id/meninjau-kembali-sejarah-drama-
gong/; Diaksess 28 Juni 2009. 

Purnami, Ida Ayu. (2012). Implikatur Percakapan dalam Naskah Drama 
Gong Gusti Ayu Klatir Karya A.A. Wiyat S.Ardhi; Jurnal Pendidikan 
Bahasa Vol 1, No 1 (2012).

Riyadi, Soeprapto. (2001). Interaksionisme Simbolik (perspektif sosiologi 
modern. Malang: Averroes Press.

Ruastiti, Ni Made. (2010). Seni Pertunjukan Pariwisata Bali. Yogyakarta: 
Kanisius.

Setyawan, Arya Dani. (2011). <Fungsi Seni Pertunjukan Tradisional=, 
(Online), Tersedia dalam htp://aryadanisetyawan.blogspot.



578 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Wayan Sugita Hlm. 5573578

com/2011/11/fungsi-seni-pertunjukan-tradisional-di.html). Diakses 
25 Agustus 2015.

Setia, Putu. (1987). Menggugat Bali. Jakarta: Graoti Press. 

Setia, Putu. (2006). Mendebat Bali. Denpasar: PT Pustaka Manikgeni. 

Sobary, Muhammad. (1996). Kebudayaan Rakyat Dimensi Politik dan Agama. 
Yogayakarta: Bentang.

Sobur, Alex. (2004). Analisis Teks Media.  Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Soekanto, Soerdjono. (1990). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali 
Press.

Sugita, I Wayan. (2017). Pasang Surut Pementasan Drama Gong di Bali: Faktor 
Penyebab dan Implikasinya. Denpasar: Sekdut Bali Performing Arts 
Community.

Sugita, I Wayan. (2016).  Dinamika Pementasan Drama Gong di Bali. Denpasar: 
Sekdut Bali Performing Arts Community.

Semadi, Anak Agung Putra. (2015). <Keterpinggiran Drama Gong 
Wijayakusuma Abianbase, Gianyar dalam Seni Pertunjukan Bali di 
Era Globalisasi=. Disertasi Tidak Diterbitkan. Denpasar: Program 
Doktor Program Studi Kajian Budaya Universitas Udayana.

Taum, Yoseph Yapi. (2011). Studi Sastra Lisan: Sejarah, Teori, Metode dan 
Pendekatan. Yogyakarta: Lamalera. 

Tisnu, Tjokorda Raka. (1996). <Drama Gong Teater Rakyat Bali=. Orasi 
Ilmiah pada Dies Natalis XXIV Sekolah Tinggi Seni Indonesia 
Denpasar.

Wibowo, Indiwan Seto Wahyu. (2013). Semiotika Komunikasi -Aplikasi 
Praktis Bagi Penelitian Dan Skripsi Komunikasi. Jakarta: Penerbit Mitra 
Wacana Media

Widagama, Ngakan Putu Gatam. (2017). <Pementasan Drama Gong 
Wijayakusuma Sebagai Media Komunikasi Tradisional Di 
Kelurahan Abianbase Kecamatan Gianyar Kabupaten Gianyar.= 
Jurnal penelitian Agama Hindu, Vol 1, Nomor 2, Oktober 2017.

Wilson, Edmund. (1941). The Wound and The Bow: Seven Studies in Literature. 
Cambridge: Rverside Press.


