JURNAL KAJIAN BALI

Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020
http://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

vet don Pengembangan,
. dan Pendidican Tinggi

At TeImT

Kutigun dhari Ko ptasam Disvkber |ardeenl p.mnl-ni— Bangembangn
Karventeras Sast, Teboalegl don Pesdicban Tinggi Bepubll ledanrun

Hasese: B1JECRT 9058

Tambung Hasil Akrediteid Jurnsl llmiak Boviads & Tohas 2009

Jurnal Kajion Bali (Journal of Boli Studiea]

E55H HIa00a%8
Panusbit Pusa? Kajnn Bali don Puaad Unggulas Prrsimin Uniesiting Wdnyaan

mmpnn sskagai Jumal lminh

J.Jm.dnmh.-l.l..ulmn 5 [} Iﬂh-'-wi'l
Walume % Momar | Tahun 2008 sompal Yalume 13 Heemer | Tohun 3028

Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana



Drama Gong sebagai Media Pendidikan
dan Kritik Sosial

I Wayan Sugita
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar
Penulis Koresponden: wayansugita2@gmail.com

Abstract
Drama Gong as Educational Media and Social Criticism

This paper aims to discuss the drama gong as a medium
of education and social criticism as well as the audience’s
response. Data collection was carried out through document
study, namely reviewing reading material and five recorded
stories of drama gongs on videotapes and CDs, conducting
observations involved in the performance of drama gongs, and
in-depth interviews with Balinese arts and culture observers
and representatives of loyal drama gong audiences in
Denpasar and Gianyar. Data analysed by theory of symbolic
interactionism and semiotics. The study shows that as a
performing art for the Balinese people, the drama gong, which
was born in the 1950s, has become an effective educational
media and social criticism. The educational messages and
social criticism conveyed by the drama gong are easy for the
audience to understand. It is therefore need to be preserved in
the modern era.

Keywords: drama gong, educational media, audience
response, Bali

Abstrak
Tulisan ini bertujuan membahas drama gong sebagai media
pendidikan dan kritik sosial serta respons penontonnya.
Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen, yakni
mengkaji bahan bacaan dan lima kisah rekaman drama gong
dalam kaset video dan CD, melakukan pengamatan terlibat
dalam pementasan drama gong, serta wawancara mendalam
dengan pemerhati seni-budaya Bali dan wakil dari penonton
setia drama gong di Denpasar dan Gianyar. Analisis data
dilakukan dengan menerapkan teori interaksionisme simbolik
dan semiotika. Hasil kajian menujukkan bahwa sebagai seni
pertunjukan rakyat Bali, drama gong yang lahir 1950-an telah
menjadi media pendidikan dan kritik sosial yang efektif. Pesan

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 557



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

pendidikan dan kritik sosial yang disampaikan drama gong
mudah dipahami penontonnya sehingga perlu dilestarikan di
era modern ini.

Kata Kunci: drama gong, media pendidikan, respons
penonton, Bali

1. Pendahuluan

rtikel ini membahas aspek pendidikan dan kritik sosial yang

disampaikan dalam seni pertunjukan drama gong dan respons
penonton atas pesan edukatif yang disajikan. Kajian ini penting
dilakukan untuk meluruskan kesan bahwa drama gong dianggap
sebagai hiburan semata. Kenyataannya, pentas drama gong yang
biasa mengangkat cerita-cerita rakyat yang kaya akan kearifan lokal
menyelipkan banyak pesan-pesan pendidikan dan kritik sosial.

Masyarakat Bali memiliki banyak kesenian yang membuatnya
dikenal sebagai masyarakat yang ekspresif (Geriya, 1995). Beragam
seni budaya itu hidup, tumbuh dan berkembang, antara lain seni lukis,
seni pahat, seni kria, dan seni pertunjukan. Di antara seni pertunjukan
yang popular dan banyak diminati masyarakat Bali untuk hiburan
adalah drama gong, yakni seni pertunjukan drama klasik-kontemporer
yang memadukan drama modern dengan kostum tradisional, dekorasi
panggung serta musik gamelan gong kebyar.

Drama gong lahir sejak akhir tahun 1950-an (Putra 2008), dan
populer tahun 1960-an sampai 1990-an. Belakangan mengalami
kemunduran karena jarang masyarakat atau lembaga mengundang
mereka pentas, selain juga karena banyak seniman drama gong yang
sudah senior sehingga tidak aktif. Selain itu, drama gong meredup
karena harus menghadapi era globalisasi yang antara lain diwarnai
hadirnya media hiburan online. Beberapa pemain drama gong
generasi berikutnya berjuang lebih gigih untuk mempertahankan
dan merevitalisasi drama gong mengingat seni pertunjukan ini telah
menjadi bagian dari identitas budaya Bali. Keberadaannya telah
mewarnai budaya nasional, bahkan budaya global (McGrew, 1992).

Drama gong adalah drama berdialog yang elegan, walau merosot
namun masih diterima oleh masyarakat Bali. Keberadaan serial drama

558 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

gong di TVRI Denpasar dan Bali TV dalam 2000-an mengindikasikan
bahwa drama gong masih menjadi seni pertunjukan yang memiliki
segmentasi pengemarnya sendiri. Pada tahun 2020, ketika artikel ini
disusun, penulis masih terlibat sebagai pemain serial drama gong
dengan kisah “Jayaprana” di Bali TV. Walaupun drama gong tidak bisa
hadir langsung “menyapa dan menghibur” penggemarnya dengan
melibatkan penonton secara kolosal seperti dekade 1970-1980-an, seni
pentas berdialog ini masih dicintai oleh masyarakat Bali. Penggemar
drama gong bisa menikmati seni drama berdialog ini melalui layar
kaca (TV) dan Youtube.

Keberadaan drama gong masih diperlukan, baik sebagai media
hiburan (totonan) maupun sebagai media pendidikan (tuntunan).
Drama gong bisa diposisikan sebagai guru dan penonton mewakili
masyarakat diidentikkan sebagai murid (Sugita, 2017). Posisi drama
gong sebagai guru rupanya tidak berlebihan mengingat dalam budaya
Bali, dalang wayang kulit sering dijuluki sebagai “guru loka” atau guru
masyarakat. Dalam penyampaian pesan, seorang dalang tidak berbeda
dengan pemain drama gong. Baik dalang maupun pemain drama
gong sama-sama menyampaikan pesan, bahkan juga kritik sosial yang
dibungkus dengan lelucon atau melalui dialog-dialognya.

Sebagian besar kesenian di Bali mempergunakan bahasa Bali,
termasuk drama gong. Akan tetapi, totalitas penggunaan bahasa Bali
hanya bisa ditemui dalam dialog drama gong, baik dari bahasa kasar,
kepara, alus sor, alus mider hingga alus singgih. Dialog dalam drama gong
tertata apik dengan menggunakan kata-kata terpilih berdasarkan ketah
anggah-ungguhing basa Bali. Dengan mempertimbangan kedudukan
dan fungsi drama gong semacam ini, maka drama gong telah menjadi
media edukasi bahasa Bali bagi masyarakat penontonnya. Selain
itu, drama gong juga menjadi media kritik sosial, dan sosialisasi
pembangunan yang cukup efektif. Drama gong telah dijadikan sebagai
media komunikasi dan informasi yang membicarakan berbagai
permasalahan sosial di masyarakat, termasuk masalah pendidikan,
ekonomi, kesehatan, lingkungan hidup dan pariwisata.

Sembari menghibur masyarakat, drama gong sering dijadikan
“corong pemerintah” untuk menyampaikan pesan pembangunan.
Tentu saja, materi informasi yang disampaikan lewat drama gong

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 559



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

hanya bersifat umum, perlu penjelasan lebih lanjut. Sebagaimana
tayangan drama gong di layar kaca (TV) sebelumnya, paket tayangan
seni pertunjukan drama gong produksi Bali TV pada tahun 2020 ini
juga menyampaikan “pesan-pesan penguasa” terkait pembangunan
di Bali. Secara khusus, tayangan drama gong dengan kisah Jayaprana
di Bali TV (2020) ini mensosialisasikan visi Pemerintah Provinsi
Bali, yakni “Nangun Sat Kerthi Loka Bali”, membangun kesucian dan
kesejahteraan Bali.

2. Kajian Pustaka

Terdapat sejumlah publikasi yang membahas seni pertunjukan
drama gong, baik yang membahas aspek perkembangan drama secara
historis maupun yang membahas fungsi drama gong dalam pelestarian
seni budaya termasuk bahasa Bali (Putra 2008; Dibia 2012; Purnami
2012; Aridawati 2014) Dibia. Mengenai sejarah perkembangan drama
gong, terdapat dua versi pendapat. Sebagian pemerhati seni-budaya
Bali berpendapat bahwa drama gong adalah sebuah drama yang lahir
dari olah kreativitas seniman Bali pada tahun 1966, dipelopori oleh
Anak Agung Raka Payadnya dari Abianbase, Gianyar (Dibia, 2012).
Sebagian pemerhati seni-budaya Bali lainnya menunjukkan fakta
bahwa cikal bakal seni pertunjukan drama gong sebetulnya sudah
ada sejak akhir 1950-an, berupa bentuk campuran (hibriditas) dari
teater Barat, sandiwara, stambul, dan janger. Drama dibawakan dalam
bahasa Indonesia dan menggunakan pakaian adat Bali, sedangkan
gaya akting dan proses produksinya lebih mirip dengan teater gaya
barat. Salah satu contoh drama gong adalah drama “Mayadenawa”
yang pernah dipentaskan tahun 1959, jauh sebelum tampilnya drama
gong rintisan Raka Payadnya (Putra, 2008).

Sebagai seni pertunjukan, drama gong pernah mengalami masa
kejayaannya dalam dekade 1970-an dan 1980-an, menjadi tontonan
favorit masyarakat Bali. Masa keemasan drama gong ini setidaknya
ditandai oleh tiga hal: (a) drama gong menemukan bentuknya sebagai
seni drama berdialog dengan iringan gamelan gong gebyar; (b) drama
gong merajai panggung-panggung pentas kesenian di seluruh Bali dan
para pemain utamanya diberlakukan seperti selebritis; dan (c) gengsi
drama gong di mata masyarakat Bali mengalahkan semua bentuk seni
pertunjukan tradisi Bali lainnya (Dibia, 2012).

560 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

Selain membicarakan mengenai sejarah drama gong, terdapat
publikasi yang membahas isi dan makna pertunjukan drama gong.
Dalam kaitan ini, Aridawati (2014) mengkaji makna sosiokultural
paribasa Bali dalam seni pertunjukan drama gong di Bali, lakon
“Kalung Berlian”. Hasil kajiannya menunjukkan, seni pertunjukan
drama gong lakon “Kalung Berlian” terdapat dua belas jenis paribasa
Bali, yaitu sesonggan, sesenggakan, wewangsalan, sesawangan, bebladbadan,
seloka, raos ngempelin, pepindan, sesimbing, cecangkitan, peparikan,
dan sesemon. Jenis-jenis paribasa Bali yang disampaikan dalam
dialog antarpemainnya menyiratkan makna sosiokultural, seperti:
perbandingan, perumpamaan, sindiran, ejekan, pujian, pengharapan,
ajakan, merajuk, nasihat, mengecoh lawan bicara, mengolok-olok
lawan bicara, tidak peduli, senda gurau, gundah gulana, rayuan,
ketidakpastian, imbauan, dan pernyataan.

Di samping sebagai media hiburan, drama gong juga sebagai
media pendidikan. Dalam kaitan ini, Purnami (2012) membahas
“Implikatur Percakapan dalam Naskah Drama Gong Gusti Ayu Klatir
Karya A.A. Wiyat S.Ardhi”. Kajiannya menyimpulkan bahwa (1)
implikatur percakapan dalam naskah drama gong Gusti Ayu Klatir
berfungsi asertif, direktif, dan ekspresif. (2) konstruksi kebahasaannya
menggunakan tuturan bermodus deklaratif dan interogatif. Hasil
penelitian ini memiliki implikasi yang berkaitan dengan kompetensi
komunikasi dan kompetensi strategi, yakni kemampuan memilih
bahasa untuk meningkatkan efektivitas penutur dalam berkomunikasi
kepada mitra tutur.

Selanjutnya Widagama (2017) mengkaji Pementasan Drama Gong
Wijayakusuma Sebagai Media Komunikasi Tradisional. Disimpulkan,
pertunjukan drama gong memiliki dua fungsi, yaitu (1) fungsi
primer, yakni sebagai sarana hiburan untuk masyarakat baik dalam
upacara-upacara agama atau acara-acara khusus’; (2) fungsi sekunder
yaitu sebagai media komunikasi masa, sebagai pengikat solidaritas
masyarakat, sebagai media program pemerintah, dan sebagai fungsi
pertunjukan.

Secara garis besar dinamika drama gong tercermin pada tema
cerita dan bentuk organisasi pengelolanya. Tema drama gong terus
berkembang: (a) sesuai permintaan pasar, (b) sesuai keperluan
upacara, (c) sesuai keadaan sosial masyarakat, dan (d) sesuai wacana

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 561



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

yang disuguhkan. Selanjutnya dinamika organisasi pengelola drama
gong meliputi (1) sekaa drama gong dalam bentuk sebunan, (2) sekaa
drama gong profesional (Sugita, 2016).

Beberapa publikasi di atas telah menjelaskan tentang sekilas
sejarah drama gong dan eksistensinya sebagai media komunikasi
tradisional. Semua publikasi tersebut belum ada yang secara khusus
membahas “fungsi pendidikan drama gong”. Namun demikian,
beberap hasil kajian pustaka ini menjadi referensi yang berharga
dalam menyusun publikasi yang membahas “drama gong sebagai
media pendidikan dan kritik sosial” ini.

3. Metode dan Teori

Publikasi ini merupakan hasil penelitian kualitatif tentang
keberadaan seni pertunjukan drama gong di Bali yang ada di Kota
Denpasar dan Kabupaten Gianyar. Pengumpulan data dilakukan
dengan mengkaji kembali lima kisah drama gong yang terekam dalam
bentuk kaset Video Produksi TVRI Bali tahun 1980-an, dan rekaman
drama gong dalam bentuk CD Produksi TVRI Bali dan Bali TV dekade
1990-2000-an (Tabel 1). Bahan ini dipilih dengan alasan (1) mewakili
jamannya, (2) ada variasi cerita dan keterwakilan sekaa (grup) drama
gong, dan (3) penulis terlibat langsung dalam pementasaanya.,
(4) terdapat pesan pendidikan dan kritik sosial yang disampaikan
punokawan, disamping pesan inti yang terkandung dalam tiap-tiap
cerita (kisah) pertunjukannya (Lihat Tabel 1 dan 2).

Tabel 1. Lima Sekaa Drama Gong dan Kisah yang Dimainkan

No Judul/Kisah Sekaa/Grup Drama Gong Periode/
tahun
1 |Angling Dharma |Bintang Bali Timur 1980-an
Raden Mas . .
2 Kantong Bolong Gong Wira Bhuwana, Gianyar 1989
3 |Galuh Kembar |Sancaya Dwipa Milenium 1999
4 |Balian Sakti Himpunan Pramuwista Indonesia 1998/1999
(HPI)
5 |Jayaprana Bali TV 2020

Sumber: Sugita, 2020

562 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

Data yang dijadikan bahan tulisan ini juga didapatkan dari
bahan bacaan yang terkait dengan topik yang dibahas, serta melalui
pengamatan terlibat (observasi partisipasi) seni pertunjukan drama
gong tahun 2020 yang sedang diproduksi oleh Bali TV, di mana
penulis terlibat sebagai salah seorang pemainnya, serta wawancara
mendalam dengan informan kunci, yakni pemerhati seni-budaya
Bali dan wakil dari penonton setia drama gong di Kota Denpasar dan
Kabupaten Gianyar. Data yang berhasil diperoleh kemudian dianalisis
dengan menerapkan teori semiotika dan teori interaksionime simbolik.
Semiotika merupakan teori tentang tanda (Pateda 200; Sobur, 2004).
Isi dialog, adegan, penampilan drama gong adalah sebagai tanda
untuk diterjemahkan lebih lanjut dalam kajian ini. Selanjutnya, untuk
memahami respons penonton terhadap pertunjukan drama gong
diterapkan teori interaksionisme simbolik. Inti teori interksionisme
simbolik adalah bahwa interaksi manusia dengan sesamanya
dipengaruhi oleh simbol-simbol tertentu (Riyadi, 2001), termasuk isi
dialog, adegan dalam pertunjukan drama gong yang mempengaruhi
pikiran dan tindakan penontonnya.

4. Drama Gong sebagai Media Pendidikan

Karya seni, termasuk drama gong, merupakan ekspresi untuk
menyampaikan pesan atau nilai-nilai pendidikan. Pesan itu disam-
paiakn dalam kisah atau dialog. Drama gong adalah salah satu seni
drama berdialog yang memadukan berbagai elemen seni, termasuk
gerak dan akting, gamelan, cerita, tata pentas, rias dan busana yang
berakar pada seni pertunjukan tradisional dan modern. Drama Gong
merupakan bentuk seni pertunjukan Bali yang memadukan unsur-un-
sur kesenian teater tradisional Bali dengan drama modern (teater mod-
ern barat). Unsur teater modern lebih difokuskan pada tata dekorasi,
sound effect, akting dan tata busana. Sementara di sisi lain dominasi ke-
senian klasik Bali masih sangat kuat (Dibia, 1999; Sugita, 2016). Lewat
dialog itulah, berbagai pesan disampaikan kepada penonton. Makna
pesan tentu saja sesuai dengan resepsi penonton.

Drama gong dapat dilihat dari dua sisi yaitu sebagai teater
tradisional dan sebagai sastra lisan. Sebagai teater tradisional seni
pertunjukan memiliki unsur-unsur tata panggung, tata rias, lakon
dan pelaku, dan lain-lain. Sebagai sastra lisan seni pertunjukan

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 : 563



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

memiliki unsur-unsur pembangun yang sama seperti karya sastra
pada umumnya dan prosa fiksi pada khususnya yang memiliki aspek
intrinsik dan aspek ektrinsik (Taum, 2011).

Ada pesan pendidikan yang disampaikan dalam pertunjukan
drama gong melalui tema cerita, adegan serta ekspresi para
pemainnya. Pemain drama gong mampu menjiwai tiap karakter yang
diperankannya, terkesan sangat hidup dan menuntut seniman yang
berperan di dalamnya menjadi bagian utuh dari masing-masing tokoh
yang diperankan (Atmaja, 1988).

Berhasil tidaknya sebuah pesan yang ingin disampaikan kepada
khalayak (penonton) amat tergantung dari karakter dan kepiawaian
para pemain drama gong. Secara umum, formasi pemain (pemeran)
penting drama gong meliputi sejumlah tokoh, yakni raja manis,
raja buduh, putri manis, putri buduh, raja tua, permaisuri, dayang-
dayang, patih keras (patih agung), patih tua (patih anom) (Foto 1),
dua pasang punakawan (Sugita, 2017). Di antara punakawan yang
terkenal mewarnai pertunjukan drama gong adalah Petruk-Dolar yang
tergabung dalam sekaa drama gong Sancaya Dwipa Milenium 1997
yang eksis hingga 2002.

Punakawan ini-
lah yang menyampaikan
pesan sisipan atau pesan
tambahan, di samping
pesan yang terkandung
dalam inti cerita yang di-
pentaskan. Pesan tamba- |
han itu menyangkut ber-
bagai masalah pemban- |
gunan, termasuk masalah
pendidikan keehatan, dan
pariwisata (Tabel 2). Pesan

Foto 1. Sosok Patih Agung
yang galak

(Sumber: Dokumentasi
Penulis)

564 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

sisipan yang disampaikan punakawan ini bersifat situasional sesuai
kebutuhan dan fenomena sosial yang tengah terjadi, seperti pesan ter-
kait kehidupan pariwisata “one rangda two dollar” yang disampaikan
oleh petruk dollar yang berberan sebagai guide dalam sebuah pemen-
tasan drama gong dengan kisah Galuh Kembar oleh sekaa drama gong
Sancaya Dwipa Milenium 1999.

Tabel 2. Pesan inti dan pesan tambahan dalam Lima Kisah Drama Gong

Judul/ . .
No Kisah (Tahun) Pesan Inti (dalam cerita) Pesan Tambahan
1 Angling Dharma Pertempuran antara dharma dan
(1980-an) adharma
Raden Mas Konflik antar dua orang patih
. * Kesehatan
2 Kantong Bolong memperebutkan wanita dan L
*  Pendidikan
(1989) tahta (kekuasaan) .
. . ®* lingkungan
Perebutan kekuasaan di negeri Pariwi
. . 2. - ariwisata
Galuh Kembar  Sigar Petung, sehingga terjadi . e
3 . = Sosial politik
(1999) perubahan kekekuasaan di .o
. . (dalam bentuk kritik
tangan raja baru (Gusti Ngurah) sosial lihat Tabel 3).
. . Kisah Raden Galuh/ putri
Balian Sakti
4 (1998/1999) bersama Pan Dukuh menyamar
sebagai balian sakti
Kisah tentang cinta sejati = Pentingnya pe-
Jayaprana dengan Layonsari, makaian Bahasa
dan kesewenangwenangan Bali
5 Jayaprana (2020) penguasa (raja) Kalianget yang = Promosi tentang
“gelap mata” tega membunuh keluarga sejahtera
Jayaprana akibat ingin merebut = Sosialisasi visi “Sat
Lanyonsari. Kerti Loka Bali”

Sumber: Sugita, 2020

Tema pertunjukan drama gong terus berubah, berkembang
dinamis sesuai kebutuhan zaman. Perubahan-perubahan yang terjadi
ada tema dan pesan-pesan drama gong disebabkan oleh berbagai
faktor, termasuk tuntutan situasi pasar sesuai harapan penontonnya.

4.1 Pembinaan Bahasa Bali

Drama gong dipentaskan dengan menggunakan bahasa Bali.
Lewat pentas drama gong, bahasa Bali dilestarikan. Eksistensi sebuah
kebudayaan masyarakat, antara lain tercermin dalam eksistensi bahasa
masyarakat yang bersangkutan. Khasanah kebudayaan masyarakat
Hindu Bali akan tetap ajeg, lestari sepanjang bisa merawat eksistensi
bahasa Bali. Bahasa Bali bisa lenyap di muka bumi pada tahun 2041,

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 565

H



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

bila generasi muda Bali tidak menggunakan bahasa Bali (Setia, 2006:
106). Oleh karena itu, upaya pembinaan bahasa Bali menjadi penting.

Upaya pembinaan bahasa Bali secara langsung maupun tidak
langsung bisa dilakukan melalui seni pertunjukan drama gong. Bahasa
Bali merupakan bahasa daerah yang paling tepat dipakai mempelajari,
menyelami, menginventarisasi, dan mengungkapkan kembali
nilai-nilai kebudayaan daerah Bali yang berguna bagi pembinaan,
pemeliharaan, dan pengembangan kebudayaan nasional.

Terdapat beberapa materi pembinaan bahasa Bali dalam drama
gong. Pertama, pembinaan bahasa Bali yang menyangkut sor-singgih
Basa Bali. Sor-singgih Basa Bali adalah untuk norma kesantunan (Gau-
tama, 2009). Konteksnya adalah bahwa setiap orang yang menjadi la-
wan bicara, baik personal yang tidak diketahui asal-usulnya, kemudi-
an orang yang patut untuk dimuliakan (singgih), insan yang memang
layak untuk dihormati seperti guru, orang suci, dan para pemimpin,
maka secara langsung akan mempergunakan Bahasa alus singgih.

Kedua, pembinaan bahasa Bali yang terkait dengan stratifikasi
sosial masyarakat Bali. Stratifikasi sosial itu terjadi sebagai akibat
dari sebuah jabatan fungsional dan struktural dalam organisasi
kemasyarakatan. Dalam pemetasan Drama Gong, stratifikasi
sosial antara lain ditunjukan dalam dialog penguasa, yakni patih
Sawonggaling dengan punokawannya dalam kisah Jayaprana (2020)
berikut ini.

“Uduh....cai parekan bena ajak dadua, siaga cai, bena lakar luwas, ngungsi
alas ngatehang I Nyoman Jayaprana

(Artinya: Hai abdiku berdua, bersiap-siaplah anda, aku akan pergi,
menuju hutan mengantar kepergian I Nyoman Jayaprana).

“Inggih ratu gusti patih, durusang mamargi, titiang sampun siaga ngiring
pamargin palungguh qusti”

(Artinya: Sandiko gusti patih, silakan jalan, saya sudah siap siaga
mendampingi perjalalan gusti mengantar Nyoman Jayaprana pergi
ke tengah hutan).

Ketiga, pengajaran tentang pola bahasa Bali yang secara langsung
menunjukkan posisi siapa lawan bicara yang tengah diajak untuk
berdialog. Pola bahasa berada dalam ruang lingkup penekanan bahasa
itu sendiri. Maka kesan yang berbeda akan muncul dari pola yang

566 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

berbeda. Bisa saja bahasa alus singgih yang diucapkan akan terkesan
sangat sadis dan kejam, ketika pola berbicara yang dipergunakan
memang untuk menyindir lawan bicara, demikian pula sebaliknya,
bahasa jabag akan terdengar lembut ketika dipergunakan dengan pola
tuturan yang tepat dengan orang yang tepat.

Pola bahasa Bali yang terdapat di dalam pementasan drama
gong, bisa diklasifikasikan sebagai berikut ini: (a) pola beraturan dan
terstruktur; (b) pola tidak beraturan dan tidak terstruktur (c) pola
searah (tidak terjadi dialog); dan (d) pola dua arah, terjadi dialog.

4.2 Sosialisasi Pembangunan

Seni pertunjukan tradisional drama gong cukup sering
digunakan untuk menyampaikan pesan-pesan pembangunan
(Setyawan, 2011). Pesan yang ingin disampaikan dapat dilakukan
melalui tokoh, pemain atau punokawan drama gong. Punakawan
inilah yang mengggambarkan figur-figur rakyat sehingga kritik-kritik
sosial ataupun media penerangnan disampaikan melalui mereka dan
diharapkan para penonton akan lebih mudah mencernanya.

Agar mampu sebagai penyampai informasi yang efektif, para
pemain drama gong dituntut untuk memahami permasahan sosial
yang tengah terjadi di masyarakat. Terdapat berbagai masalah sosial
penting yang dihadapi oleh masyarakat, yaitu: (a) masalah kemiskinan;
(b) kejahatan; (c) disorganisasi keluarga, yaitu suatu perpecahan dalam
keluarga sebagai suatu unit, oleh karena anggota-anggota keluarganya
gagal memenuhi kewajiban-kewajibannya yang sesuai dengan peranan
sosialnya; (d) masalah generasi muda; (e) peperangan; (f) pelanggaran
terhadap norma-norma masyarakat; (g) masalah kependudukan; (h)
masalah lingkungan; (i) birokrasi (Soekanto, 1990: 462-463). Selain itu,
permasalahan sosial juga menyangkut persoalan gangguan personal,
termasuk masalah populasi, kemiskinan, kriminal, ras, perubahan
lingkungan dan masalah seks (Palen, 1976).

Dalam tiga dekade (1980-an, 1990-an, dan 2000-an), pesan
umum drama gong terkait dengan aneka permasalahan sosial di atas.
Di antaranya adalah membahas masalah kerusuhan, patologi sosial
narkoba, edukasi agar masyarakat mampu berperilaku aman, tidak
berganti-ganti pasangan seksual agar terhindar dari ancaman HIV-
AIDS (Sugita, 2017: 53). Pesan drama gong yang terkait dengan HIV-

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 567

H



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

AIDS ini gencar dilakukan oleh kelompok drama gong HPI (Himpunan
Pramuwisata Indonesia) melalui kisah “Balian Sakti” pada tahun
1998/1999. Grup drama gong yang didukung oleh pelaku wisata Bali
ini juga membahas berbagai masalah aktual lainya, termasuk masalah
pendidikan, pentingnya pengembangan ekonomi rakyat melalui
koperasi, sadar pariwisata dan sebagainya.

Pada era kejayaannya itu (dekade 1970-an dan 1980-an),
pertunjukan drama gong di banjar-banjar, bahkan di yang digelar di
Taman Budaya (Art Center) Denpasar selalu dipenuhi penonton (Foto
2). Pertunjukan drama gong di Taman Budaya Denpasar setiap momen
Pesta Kesenian Bali (PKB) yang digelar tiap tahun dapat menjadi
barometer atas keberadaan dan pengembangan drama gong di Bali.
Berkat adanya PKB, drama gong tumbuh dan berkembang di seluruh
pelosok Pulau Bali.

Foto 2. Penonton Drama Gong yang berjubel, dekade 1980-an
(Foto: Dokumentasi Penulis)

Menginjak tahun 1990-an, kepopuleran drama gong di Bali mulai
pudar dan semakin terpinggirkan. Hal itu dapat dilihat dari jarangnya
pertunjukan drama gong melakukan pementasan. Selain itu juga
merosotnya minat masyarakat sebagai pelaku dan kurangnya minat
masyarakat untuk menonton pertunjukan tersebut. Banyak faktor
penyebab drama gong tidak menjadi tontonan favorit masyarakat

568 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

Bali di masa kini, di antaranya adalah faktor kurang profesionalnya
pengelolaan organisasi drama gong dan akibat dari gencarnya
pengaruh seni budaya modern, baik yang ditayangkan televisi maupun
media online pada era digital 4.0 dewasa ini.

Kendati tak sepopuler pereode sebelumnya (dekade 1970-1980
an), drama gong pada tahun 2020 ini mulai digiatkan lagi dengan
mengusung tema pembangunan lokal Bali. Salah satunya adalah serial
drama gong dengan mengangkat lakon “Jayaprana” yang ditayangkan
di Bali TV. Lakon serial drama gong “Jayaprana” Bali TV tahun 2020
ini sengaja mengangkat tema visi Pemerintah Provinsi Bali “Nangun
Sat Kerthi Loka Bali”. Visi tersebut dimaksudkan untuk menuju Bali
Era Baru, yaitu suatu era yang ditandai dengan tatanan kehidupan
baru, Bali yang Kawista, Bali yang tata tentram kerta raharja, gemah ripah
lohjinawi, yakni tatanan kehidupan holistik. Visi ini diterjemahkan
melalui pola pembangunan semesta berencana, yang mengandung
makna menjaga kesucian dan keharmonisan alam Bali beserta isinya
untuk mewujudkan kehidupan krama Bali yang Sejahtera dan Bahagia,
Sekala-Niskala menuju kehidupan krama dan Gumi Bali sesuai dengan
prinsip Trisakti Bung Karno yakni berdaulat secara Politik, Berdikari
secara Ekonomi, dan Berkepribadian dalam Kebudayaan melalui
pembangunan secara terpola, menyeluruh, terencana, terarah, dan
terintegrasi dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia
berdasarkan Nilai-Nilai Pancasila 1 Juni 1945 (Pemda Bali, 2020).

Sejak perkembangan pentas drama gong periode dekade 1980
hingga sekarang, isi-isu aktual terkait dengan kehidupan masyara-
kat Hindu Bali memang terus diangkat menjadi topik perbincangan
dalam dialog drama gong, termasuk visi Pemerintah Daerah Provinsi
Bali tersebut di atas (Tabel 2). Pesan pembangunan yang acapkali di-
angkat adalah pesan untuk secara konsisten menjaga tradisi dan bu-
daya Bali sebagai modal utama pembangunan pariwisata budaya Bali.
Penyelamatan dan penguatan budaya Bali ini, antara lain diwujudkan
dengan berbagai upaya, antara lain: (a) mentradisikan penggunaan
busana adat Bali (Pergub No. 79 Tahun 2018). (b) menguatkan ke-
beradaan desa adat di Bali (Perna No 4 tahun 2019); (c) upaya perlind-
ungan dan penggunaan bahasa Bali (Pergub No. 80 tahun 2018);

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 569



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

5. Media Kritik Sosial

Drama gong adalah sebuah seni pertunjukan yang dipentaskan
dan diwarnai dengan canda dan kritik oleh pemainnya. Semua kisah
drama gong yang dikaji dalam tulisan ini (Tabel 2) menyampaian kritik
sosial. Menurut Damono (1979: 25), kritik sosial dalam karya sastra
dewasa ini tidak lagi hanya menyangkut hubungan antara orang miskin
dan orang kaya, kemiskinan dan kemewahan. Kritik sosial mencakup
segala macam masalah sosial yang ada di masyarakat, hubungan
manusia dengan lingkungan, kelompok sosial, penguasa dan institusi-
institusi yang ada. Kritik sosial merupakan interpretasi sastra dalam
aspek-aspek sosial dalam masyarakat. Melalui karya sastra, kritik
sosial yang berpengaruh tidak langsung kepada masyarakat dapat
disampaikan secara terbuka (Wilson, 1921: 21).

Sebagai seni pertunjukan, drama gong telah menjadi media
penerangan atau kritik sosial. Kritik sosial yang disampaikan melalui
bentuk kesenian tradisional sungguh tepat. Hal itu disebabkan oleh
masyarakat Indonesia yang menganut paham paternalistik. Artinya,
tabu apabila orang yang dikritik adalah pemimpinnya, atasannya,
ataupun saudaranya. Media yang sangat tepat untuk menyindir
adalah melalui tokoh-tokoh yang diperankan dalam seni pertunjukan
tersebut (Setyawan, 2011:3). Berdasarkan pengamatan, diketahui
bahwa sindiran-sindiran memang perlu disampaikan untuk mendapat
respons masyarakat penonton.

Kritik sosial yang disampaikan drama gong tentu sesuai gejala
sosial yang muncul di masyarakat. Tabel 2 dan tabel 3 menunjukkan
beberapa kisah drama gong dan kritik sosial yang disampaikan melalui
“pesan tambahannya”, menyangkut masalah kesehatan, pendidikan,
lingkungan dalam kehidupan pariwisata budaya Bali.

Tabel 3. Contoh Kritik Sosial dalam Drama Gong
No. Topik Muatan Kritik Sosial

1 Kesehatan Program Keluarga Berencana (KB) masih penting,
tetapi jangan terpaku pada 2 anak cukup karena bisa
menghilangkan tradisi Bali (anak ke 3 komang dan ke
4 ketut) bisa tiada lagi di kemudian hari. Masyarakat
Bali boleh memiliki 4 anak atau lebih sesuai dengan
kemampuan keluarga yang bersangkutan.

570 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

2 Pendidikan  Orientasi pendidikan yang hanya bertumpu pada
kecanggihan IT (Ilmu dan Teknologi) semata cenderung
memproduksi manusia yang hanya “pandai berhitung”,
tetapi tidak bermoral, dan tidak mengerti tradisi budaya
yang melahirkannya. Oleh karean itu, pendidikan IT
perlu dimbangi dengan pendidikan seni-budaya untuk
membangun karakter kepribadian anak bangsa.

3 Lingkungan Keelokan panorama perkotaan di Bali terkadang
dicederai oleh sampah yang dibuang sembarangan.
Karena itu, pengelolaan sampah perlu didukung oleh
segenap masyarakat Bali, sehingga keasrian Bali sebagai
destinasi wisata tetap terjaga.
Selan itu, ada fenomena pelanggaran jalur hijau, yang
melanggar RUTW. Penataan tata ruang yang mendukung
pelestarian palemahan Bali perlu ditegakkan.

4 Pariwisata Mestinya krama Bali menjadi pemain inti (subjek) dalam
lapangan bisnis pariwisata Bali, tetapi kenyataannya
mayoritas krama Bali hanya sebagai pekerja rendahan di
bidang pariwisata. Pembinaan profesionalitas di bidang
pariwisata bagi krama Bali masih perlu ditingkatkan.

5 Sosial- Tak semua kampung di pelosok Bali telah memiliki
Politik jalan yang mulus, sementara di wilayah lain renovasi
pembanguanan fisik terus dilakukan. Kurang meratanya

bangunan fisik jalan itu karena di desa atau wilayah

itu belum diperjuangkan oleh wakil rakyat di DPRD

setempat. Semestinya, semua wakil rakyat benar-benar

wewakili semua rakyat, bukan wakil kelompok tertentu.

Sumber: Sugita, 2020

Seperti kritik sosial politik (Tabel 3), ada kritik yang menyoroti
kesenjangan pembangunan fisik di Bali. Ketimpangan pembangunan
bisa menimbulkan kegelisahan sosial. Dalam hal ini, humor
diperlukan sebagai penampung aspirasi yang tidak resmi disuarakan
oleh pelawak atau pemain drama gong. Humor sengaja dimunculkan
sebagai sindiran, kritik atas ketidakseimbangan yang terjadi. Sindiran,
ejekan, lelucon, dan protes merupakan ungkapan dari ketertindasan,
dari kondisi powerlessness (Sobary, 1996).

Pada dasarnya drama gong merupakan sebuah seni drama
berdialog yang memadukan berbagai elemen seni, seperti akting,
gamelan gong kebyar, cerita yang berakar pada kebudayaan Bali.
Drama gong menyajikan kisah dramatik yang bersifat tragicomedy yang
secara profesional menyeimbangkan adegan-adegan serius dengan
yang lucu atau humor (Semadi, 2015; Tisnu. 1996).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 571



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

Kritik sosial drama gong disampaikan secara elegan, berupa
refleksi atas segala ketidakseimbangan yang timbul dalam kehidupan
masyarakat yang diungkapkan secara bercada, penuh humor. Humor
merupakan perilaku atau tata kalimat yang bukan kejadian sehari-
hari yang dapat menimbulkan tawa orang yang melihatnya. Tawa
diperlukan oleh makhluk manusia guna keseimbangan jiwanyanya
yaitu melampiaskan perasaan tertekan melalui cara riang dan
dapat dinikmati (Hasan, 1980). Tertawa mampu “menjernihkan
dan menjelaskan”, menghadirkan keriangan, serta menghilangkan

kesepian dan keterasingan (Kartodirdjo, 1973).

Foto 3. Salah satu adegan Jayaprana-Layonsari (Sumber: balipost.com)

Kritik sosial drama gong disampaikan secara persuasif,
tidak menyerang personal secara langsung, namun mampu secara
efektif menggugah kesadaran akan sifat tercela dari kesombongan,
ketamakan, keegoisan manusia. Kritik sosial menyoroti ketidakadilan,
kesewenang-wenangan penguasa, keangkaramurkaan, ketimpangan
sosial, serta perilaku pragmatis masyarakat yang perlu diluruskan
seperti kisah “Jayaprana” yang dalam tahun 2020 ini diproduksi
kembali oleh Bali TV (Tabel 2). Secara umum kisah panji ini
menuturkan cinta sejati Jayaprana dengan dengan Layonsari, dan
kesewenangwenangan penguasa (raja) Kalianget yang “gelap mata”
tega membunuh Jayaprana akibat ingin merebut Lanyonsari (Foto 3).

572 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

Akibat ingin merebut istri Jayaprana, sang raja sengaja mengutus patih
Sawonggaling untuk membunuh Jayaprana.

6. Respons Masyarakat terhadap Pesan Edukatif Drama Gong

Secara umum, pertunjukan drama gong direspon positif oleh
penontonnya. Setidaknya, hal ini diketahui dari model pendekatan,
substansi materi pesan, serta penilaian penonton drama gong itu
sendiri. Dari pendalaman di lapangan diketahui bahwa respons positif
masyarakat Bali terhadap seni pertunjukan drama gong secara umum
dibuktikan dengan partisipasi penontonnya. Dalam dekade 1970-1980-
an, ketika siaran media televisi masih terbatas, dan media online (cyber
commnuity) belum membudaya di masyarakat, penonton drama gong
selalu berjubel, baik pementasan drama gong di banjar-banjar, maupun
pementasan drama gong di Taman Budaya (Art Centre) Denpasar,
seperti pernyataan dua orang informan sebagai berikut.

“Setahu saya, sekitar tahun 1980-an drama gong - saat saya remaja
sampai sekarang drama gong masih dicintai masyarakat Bali. Dulu,
penonton pementasan drama gong di Taman Budaya (Art Centre)
Denpasar selalu membludak, karena terpesona oleh celotehan lucu
para pemainnya. Sekarang pun drama gong juga bisa ditonton
melalui youtube (Wayan Juni Ambara, peminat seni- budaya Bali,
wawancara 1 Agustus 2020).”

“Drama gong sebagai seni pertunjukan favorit saya sejak SD dulu.
Saya terkesan dengan patih agung yang galak, raja buduh, serta Pe-
truk dan Dolar sebagai punokawan. Karena menggunakan bahasa
Bali yang sesuai dengan budaya sasaran penontonnya, maka pesan
pendidikan drama gong mudah dipahami, nyampek ke penonton,
termasuk ajakan untuk menjaga kebersihan dan keasrian lingkun-
gan hidup (Widiadnyana, wartawan Bali Express, wawancara 11 Juni
2020).”

Seperti testimoni di atas, drama gong mendapat apresiasi
penonton. Selain dibuktikan dengan kehadiran langsung penontonnya,
sambutan positif masyarakat Bali terhadap seni pentas berdialog drama
gong juga dibuktikan dengan beredarnya CD rekaman pertunjukan
drama gong di pasaran. Masyarakat penggemar drama gong bisa
membeli dan mengoleksi CD rekaman drama gong untuk diputar
sendiri, atau menonton tayangan drama gong melalui Youtube (Foto 4).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 573



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

Punakawan)

Sumber: youtube.com/Kelor TV, 22-7- 2020 Sumber: ragtimemp3.blogspor.com
Foto 4. Contoh CD Drama Gong

Mengapa masyarakat Bali jatuh hati terhadap seni pertunjukan
drama gong? Alasan mendasarnya adalah karena drama gong
menggunakan pendekatan, bahasa dan materi cerita yang
komunikatif, sesuai dengan “bahasa budaya” sasarannya. Sesuai teori
interaksionisme simbolik Blummer (Nurhadi, 2015), pemikiran dan
bahasa drama gong bisa dimengerti oleh penontonnya. Penonton drama
gong menilai bahwa materi edukasi drama gong cukup komunikatif
sehingga mampu menggugah kesadaran dan partisipasi penontonnya.
Cerita rakyat semacam “Panji Semirang” atau “Jayaprana” menjadi
lebih dikenal khalayak melalui pertunjukan drama gong. Hal ini sesuai
teori semiotik kultural, yakni semiotik yang khusus menelaah sistem
tanda yang berlaku dalam kebudayaan tertentu (Pateda, 2011). Seluruh
dialog dan adegan dalam pertunjukan drama gong adalah bentuk dari
semiotika kultural yang sesuai dengan budaya masyarakat Bali.

Walaupun pertunjukan drama gong secara kolosal tidak
dimungkinkan lagi dewasa ini, namun pertunjukan drama gong secara
tidak langsung bisa diakses penontonnya, yakni melalui tayangan TV,
video dan melalui Youtube di jaringan internet. Keberadaan tayangan
drama gong di layar kaca (TV) dan Youtube ini membuktikan bahwa
drama gong masih eksis dan potensial direvitalisasi kembali.

Ada beberapa hal yang perlu dipertimbangan dalam me-
revitalisasi seni pertunjukan drama gong pada masa kini. Pertama,
materi cerita rakyat Bali atau kisah panji seperti “Jayaprana”, “Panji
Semirang”, “Sampek Ing Tai” masih bisa tetap dipertahankan,
namun perlu dimodifikasi dengan realitas kehidupan saat ini. Kedua,
dialog drama gong berbahasa Bali tetap dipertahankan, namun bisa

574 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial

diperkaya dengan variasi bahasa Indonesia dan bahasa asing (Inggris).
Hal ini penting karena audien (penonton) drama gong, tidak hanya
masyarakat Bali semata, tetapi juga masyarakat non Bali.

Ketiga, perlu memberikan porsi yang lebih besar kepada para
pemain drama gong generasi milenial. Mereka bisa mengeksplorasi
bakat dan kemampuan ekspresi seninya untuk mewarnai masa depan
seni pertunjukan drama gong Bali. Keempat, inovasi tata pentas
(koreografi) dengan sentuhan teknologi digital. Berbeda dengan tata
panggung konvesional, sefting lokasi untuk drama gong era 4.0 bisa
dilengkapi dengan teknologi LCD yang memperkaya latar belakang
lokasi/tata panggung sedemikian rupa sesuai tuntutan cerita. Seperti
adegan kisah Jayaprana versi Bali TV tahun 2020 yang bagian dari
adegannya dilakukan di alam terbuka. Kelima, perlunya manajemen
pertunjukan drama gong yang lebih efektif dan efisien sesuai prinsip
komodifikasi seni pertunjukan pada era 4.0 dewasa ini.

Selain didasari oleh sumber daya dan potensilokal yang memadai,
keberlanjutan seni pertunjukan drama gong harus ditopang dengan
kemandirian finansial dalam pengelolaannya. Hal ini sesuai dengan
konsep komodifikasi seni Adorno (2002) bahwa agar tetap eksis sebuah
karya seni perlu dikomodifikasikan sebagai produksi budaya yang
perlu dikemas sedemian rupa dan dijual ke pasaran sebagai hiburan,
bahkan disajikan sebagai atraksi wisata. Seperti hasil kajian Ruastiti
(2010), drama gong bisa menjadi salah satu seni pertunjukan untuk
atraksi wisata yang bisa disuguhkan untuk turis. Selain mengatur
segmentasi adegan — sesuai tuntutan cerita, efisiensi pengemasan
produksi tayangan drama gong untuk tayangan TV dan Youtube bisa
dilakukan antara lain dengan tanpa melibatkan kru gamelan secara
langsung — karena bisa dilakukan dengan “dubbing gamelan”.

Sesuai pendapat McGrew (1992), drama gong sebagai seni budaya
lokal memiliki kesempatan yang terbuka untuk dikembangkan dalam
mewarnai budaya global dewasa ini. Begitu pula seni pertunjukan
drama gong sebagai bagian dari budaya masyarakat Bali sekaligus
sebagai budaya nusantara. Oleh karena itu, drama gong bisa terus
dikembangkan sesuai selera dan tuntutan jaman. Segenap pihak,
termasuk lembaga seni-budaya Bali, masyarakat Bali serta media
massa bisa mendukung upaya penyelamatan dan pengembangan
drama gong sebagai teater rakyat Bali.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 575



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

7. Penutup

Drama gong telah menjadi salah satu seni pertunjukan yang
popular dan digemari oleh masyarakat Bali. Sebagai drama berdialog,
drama gong masih eksis dan bisa ditonton melalui saluran televisi dan
Youtub, drama gong yang lahir sejak dekade 1950-an telah menjadi
media pendidikan, termasuk pembinaan bahasa Bali, dan sosialisasi
pembangunan.

Drama gong juga sebagai wahana menyampaikan kritik sosial
yang menyangkut masalah kesehatan, pendidikan, lingkungan dalam
kehidupan pariwisata budaya Bali. Pesan pendidikan dan kritik sosial
yang disampaikan para punokawan drama gong mudah dipahami
penontonnya. Sebagai bagian dari seni-budaya rakyat Bali, eksistensi
drama gong perlu dipertahankan dan direvitalisasi. Revitalisasi seni
pertunjukan drama gong perlu dilakukan sesuai tuntutan zaman
modern.

Daftar Pustaka

Adorno, TW. & Horkheimer, M. (2002). Dialectic of Enlightenment.
California: Stanford University Press.

Aridawati, Ida Ayu Putu. (2014). “Makna Sosiokultural Paribasa Bali
dalam Seni Pertunjukan Drama Gong, Lakon Kalung Berlian”, J[nana
Budaya Volume 19, Nomor 2, Agustus 2014 (167 - 182).

Atmaja, Jiwa. (1988). Tri Dasa Warsa Teater Mini Badung. Denpasar: Udayana
University Press.

Budiman, Kris. (2011). Semiotika Visual Konsep, Isu, dan Problem Ikonisitas.
Yogyakarta: Jalasutra.

Barker, Chris. (2004). Cultural Studies, Teori & Praktik.Yogyakarta: Kreasi
Wacana.

BKSTI, (2017). BKSTIub.ac.id /wp-content/upload/2017/10/keynote Speker
Drajad Irianto.pdf.

Damono, Sapardi Djoko. (1979). Sosiologi Sebuah Pengantar Ringkas. Jakarta:
Penelitian dan Pengembangan Bahasa Depdikbud.

Dibia, I Wayan. (1999). Selayang Pandang Seni Pertunjukan Bali. Jakarta:
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia & Arti Line.

Dibia, I Wayan. (2012). Geliat Seni Pertunjukan Bali. Denpasar: Arti
Foundation.

Gautama, Wayan Budha. (2009). Kamus bahasa Bali (Bali - Indonesia).

576 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 557-578 Drama Gong sebagai Media Pendidikan dan Kritik Sosial
Surabaya: Paramita.

Geriya, I W. (1995). Pariwisata dan Dinamika Kebudayaan Lokal, Nasional,
Global. Denpasar : PT Upada Sastra.

Hasan, Fuad. 1980. Humor dan Kepribadian. Makalah seminar

Kartodirdjo, Sartono. (1973). Protest Movement in Rural Java: A Study of
Agrarian Unrest in the Ninenteenth Centuries, Singapore: Oxford
University Press.

McGrew A. & Lewis P. (1992). Global Politics: Globalization and The National
State. Oxford, Polity Press.

Nurhadi, Zikri Fachrul. (2015). Teori-Teori Komunikasi. Bogor: Ghalia
Indonesia.

Palen, John. (1976). Sosial Problems. United States of Amerika: Mc-Braw
Hill, Inc.

Pateda, Mansoer. (2001). Semantik Leksikal. Jakarta: Rineka Cipta.

Peraturan daerah Provinsi Bali Nomor 4 tahun 2019 tentang Desa Adat di
Bali.

Peraturan Gubernur Bali Nomor 79 Tahun 2018 Tentang Hari Penggunaan
Busana Adat Bali

Peraturan Gubernur Bali Nomor 80 Tahun 2018 tentang Perlindungan dan
Penggunaan bahasa Bali.

Probonegoro, Ninuk Kleden. 1987. “Peranan Folklore dalam Kebudayaan:
fungsi Humor sebagai Rite dalamkebudayaan Betawi”, Prisma no 3,
Tahun XVI, Maret 1987.

Putra, I Nyoman Darma. (2008). “Modern Performing Arts As A Reflection
Of Changing Balinese Identity”n Indonesia and the Malay World”; ,
Vol. 36, No104, pp. 87 - 114.

Putra, I Nyoman Darma. (2009). “Meninjau Kembali Sejarah Drama
Gong”; https://balebengong.id/meninjau-kembali-sejarah-drama-
gong/; Diaksess 28 Juni 2009.

Purnami, Ida Ayu. (2012). Implikatur Percakapan dalam Naskah Drama
Gong Gusti Ayu Klatir Karya A.A. Wiyat S.Ardhi; Jurnal Pendidikan
Bahasa Vol 1, No 1 (2012).

Riyadi, Soeprapto. (2001). Interaksionisme Simbolik (perspektif sosiologi
modern. Malang: Averroes Press.

Ruastiti, Ni Made. (2010). Seni Pertunjukan Pariwisata Bali. Yogyakarta:
Kanisius.

Setyawan, Arya Dani. (2011). “Fungsi Seni Pertunjukan Tradisional”,
(Online), Tersedia dalam http://aryadanisetyawan.blogspot.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 577



I Wayan Sugita Hlm. 557-578

com/2011/11/fungsi-seni-pertunjukan-tradisional-di.html). Diakses
25 Agustus 2015.

Setia, Putu. (1987). Mengqugat Bali. Jakarta: Grafitti Press.
Setia, Putu. (2006). Mendebat Bali. Denpasar: PT Pustaka Manikgeni.

Sobary, Muhammad. (1996). Kebudayaan Rakyat Dimensi Politik dan Agama.
Yogayakarta: Bentang.

Sobur, Alex. (2004). Analisis Teks Media. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Soekanto, Soerdjono. (1990). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali
Press.

Sugita, I Wayan. (2017). Pasang Surut Pementasan Drama Gong di Bali: Faktor
Penyebab dan Implikasinya. Denpasar: Sekdut Bali Performing Arts
Community.

Sugita, I Wayan. (2016). Dinamika Pementasan Drama Gong di Bali. Denpasar:
Sekdut Bali Performing Arts Community.

Semadi, Anak Agung Putra. (2015). “Keterpinggiran Drama Gong
Wijayakusuma Abianbase, Gianyar dalam Seni Pertunjukan Bali di
Era Globalisasi”. Disertasi Tidak Diterbitkan. Denpasar: Program
Doktor Program Studi Kajian Budaya Universitas Udayana.

Taum, Yoseph Yapi. (2011). Studi Sastra Lisan: Sejarah, Teori, Metode dan
Pendekatan. Yogyakarta: Lamalera.

Tisnu, Tjokorda Raka. (1996). “Drama Gong Teater Rakyat Bali”. Orasi
IImiah pada Dies Natalis XXIV Sekolah Tinggi Seni Indonesia
Denpasar.

Wibowo, Indiwan Seto Wahyu. (2013). Semiotika Komunikasi -Aplikasi
Praktis Bagi Penelitian Dan Skripsi Komunikasi. Jakarta: Penerbit Mitra
Wacana Media

Widagama, Ngakan Putu Gatam. (2017). “Pementasan Drama Gong
Wijayakusuma Sebagai Media Komunikasi Tradisional Di
Kelurahan Abianbase Kecamatan Gianyar Kabupaten Gianyar.”
Jurnal penelitian Agama Hindu, Vol 1, Nomor 2, Oktober 2017.

Wilson, Edmund. (1941). The Wound and The Bow: Seven Studies in Literature.
Cambridge: Rverside Press.

578 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



