
Keraton: Journal of History Education and Culture 

102 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton  

 

10.32585/keraton.v1i1.xxx                                                                                        pendidikansejarahunivet@gmail.com 

 

Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang Modernitas Beragama dan 
Pembaharuan Pendidikan Islam       

Zahra Mevia Aimerly a,1, Asri b,2, Marwah Novi Dwiyanti c,3, Mayrani Putri Altaf d,4, Suci Nur Awalin e,5,  
Fahri Hidayat f,6 

 

 

a UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto, Purwokerto, Indonesia 

b 
UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto, Purwokerto, Indonesia 

c UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto, Purwokerto, Indonesia 

d 
UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto, Purwokerto, Indonesia 

e UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto, Purwokerto, Indonesia 

f 
UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto, Purwokerto, Indonesia 

 

 
1 zahraaimerly129@gmail.com; 2 asriiiasri101@gmail.com; 3 marwahnovi9@gmail.com; 4 mayranialtaf@gmail.com; 5 

suciawalin55@gmail.com; 6 fahrihidayat@uinsaizu.ac.id; 

 

 

* Corresponding Author; Zahra Mevia Aimerly 

Received 10 November 2025; accepted 30 November; published 12 Desember 2025 

A B S T R A C T  
 

 KEYWORDS 

This research seeks to examine Muhammad Abduh’s perspectives on religious 
modernity and the renewal of Islamic education as an effort to overcome the 
intellectual and social stagnation faced by Muslims from the 19th century up to 
the present time. The study adopts a qualitative descriptive method using a 
library research approach, drawing on primary references from Abduh’s own 
writings such as Risalah al-Tauhid and Tafsir al-Manar, alongside secondary 
sources from scholarly books and academic journals. The results indicate that 
Abduh prioritized the role of rational thinking, the revitalization of ijtihad, the 
harmonization of religious sciences with modern knowledge, and the structural 
reform of educational institutions. For Abduh, modernity does not involve 
copying Western civilization blindly, but rather harmonizing Islamic teachings 
with contemporary realities through reasoned and contextual interpretation. His 
reformist ideas continue to hold strong relevance today, especially in curriculum 
development, pedagogical innovation, educational governance, and the 
cultivation of learners’ moral character in the era of globalization. Consequently, 
Abduh’s intellectual legacy serves as a pivotal framework for shaping an Islamic 
education model that is dynamic, balanced, and forward-looking. 

 Islamic Education; 

Muhammad Abduh; 

Religious Modernity.  

 

This is an open-
access article under 
the CC–BY-SA 
license 

 

 

1. Pendahuluan 

Pendidikan merupakan upaya yang disengaja dan sistematis untuk menciptakan lingkungan 

pembelajaran serta proses belajar-mengajar sehingga siswa dapat aktif  mengembangkan potensinya 

guna memperoleh kekuatan spiritual religius, kontrol diri, karakter, kecerdasan moral yang tinggi, serta 

keterampilan yang dibutuhkan oleh individu dan masyarakat(Rahman et al., 2022). Akan tetapi, 

pendidikan masa kini telah mengalami pembaruan yang dicirikan oleh kemajuan digitalisasi, yang 

menyediakan berbagai kemudahan dalam menjalankan kegiatan pendidikan(Indra & Hasan, 2023). 

Pendidikan Islam merupakan fondasi utama dalam membentuk karakter dan akhlak mulia umat 

Muslim, yang secara substantif  dimulai sejak turunnya wahyu kepada Nabi Muhammad SAW. Namun, 

dalam konteks modernitas yang ditandai oleh kemajuan ilmu pengetahuan, sains, dan teknologi, 

pendidikan Islam sering kali dihadapkan pada tantangan untuk menyelaraskan nilai-nilai religius dengan 

tuntutan zaman. Modernitas beragama, sebagai respons terhadap kemunduran umat Islam pada abad 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Keraton: Journal of History Education and Culture 103 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 

 Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 
 

ke-19, menjadi isu krusial yang memerlukan pembaharuan agar Islam tetap relevan dan mampu 

mengatasi problem sosial serta personal yang muncul akibat arus modernisasi. 

Pada satu sisi, terlihat bahwa arus modernisasi yang terjadi berdampak positif  bagi kehidupan 

umat manusia, namun di sisi lain ternyata telah melahirkan dampak yang kurang menguntungkan bagi 

kehidupan umat manusia, yaitu dengan menggejalanya berbagai problem yang semakin kompleks, baik 

yang bersifat personal atau sosial, sehingga terkadang modernisasi telah memperdaya manusia modern 

dengan produk pemikirannya sendiri, karena kurang mampu mengontrol efek sampingnya, yaitu 

rusaknya lingkungan yang disadari atau pun tidak telah memporakporandakan kenyamanan hidupnya 

sendiri. Modernitas pertama kali memasuki dunia Islam melalui Mesir, dibawa oleh Napoleon saat 

ekspedisi militernya dari tanggal 2 Juli 1798 hingga 31 Agustus 1801 M. Dalam ekspedisi itu, Napoleon 

tidak hanya membawa pasukan, tetapi juga 500 orang sipil dan 500 wanita. Dari 500 orang sipil 

tersebut, terdapat 167 pakar dari berbagai disiplin ilmu, yang dilengkapi dengan peralatan observasi dan 

2 set mesin cetak dengan huruf  Latin, Arab, dan Yunani. Muhammad Abduh berhasil membuka pintu 

ijtihad untuk menyelaraskan Islam dengan tuntutan era modern (Jaelani, 2023). Muhammad Abduh 

berhasil membuka pintu ijtihad untuk menyelaraskan Islam dengan tuntutan era modern (F. H. Hidayat, 

2025). Muhammad Abduh merupakan figur pemikir Muslim asal Mesir yang muncul pada abad ke-19 

Masehi. Pada abad itu, umat Islam mengalami kemerosotan yang nyata, yang bertolak belakang dengan 

kemajuan dunia Barat. Pada tahun 1798 M, Napoleon berhasil menguasai Mesir setelah mengalahkan 

pasukan Mamluk dalam pertempuran. 

Muhammad Abduh, sebagai tokoh pemikir Muslim Mesir abad ke-19, muncul di tengah 

kemunduran peradaban Islam yang kontras dengan kemajuan Barat. Pengaruh modernitas pertama kali 

masuk ke dunia Islam melalui ekspedisi Napoleon ke Mesir pada 1798-1801 M, yang membawa ilmu 

pengetahuan dan teknologi Barat. Abduh merespons tantangan ini dengan membuka pintu ijtihad, 

menyesuaikan ajaran Islam dengan kebutuhan modern tanpa meninggalkan esensi keagamaan. 

Pemikirannya tentang modernitas beragama menekankan harmonisasi antara tradisi Islam dan 

kemajuan zaman, sementara pembaharuan pendidikan Islam ia wujudkan melalui reformasi di 

Universitas Al-Azhar, seperti perubahan kurikulum dan metode pengajaran yang lebih progresif. 

Pembaharuan Abduh ini, yang disebarkan melalui majalah Al-Manār dan Al-‘Urwah al-Wutsqā, tidak 
hanya berdampak di Mesir tetapi juga menginspirasi dunia Islam, termasuk Indonesia. Namun, realitas 

pendidikan Islam saat ini sering kali menunjukkan kemunduran, seperti kekerasan pada peserta didik 

dan hilangnya jati diri dalam membentuk akhlak mulia di tengah digitalisasi. 

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan menganalisis pemikiran Muhammad Abduh tentang 

modernitas beragama dan pembaharuan pendidikan Islam, guna memberikan wawasan bagi 

pengembangan pendidikan Islam yang lebih adaptif  dan bermakna di era kontemporer. Analisis ini 

diharapkan dapat menjawab tantangan pendidikan Islam agar tetap mampu membentuk generasi yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia 

  

2. Metode Penelitian  

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode kajian pustaka (library research) sebagai 

pendekatan yang tepat. Metode kajian pustaka dilakukan dengan menelusuri, memilih, dan 

menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan seperti buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang 

membahas pemikiran Muhammad Abduh tentang modernitas beragama dan pembaharuan pendidikan 

Islam. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami secara komprehensif  gagasan Abduh 

mengenai rasionalitas, pembaruan pendidikan, serta relevansinya terhadap perkembangan pendidikan 

Islam di era modern. Dengan memanfaatkan sumber-sumber literatur yang kredibel dan mutakhir, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam memperkaya kajian keislaman dan 

pendidikan Islam kontemporer. 

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi data primer dan data sekunder. Data primer 

diperoleh dari karya-karya autentik Muhammad Abduh. Adapun data sekunder diperoleh dari berbagai 



104 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 
 

Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 

 

literatur pendukung seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, dan hasil penelitian yang membahas pemikiran 

Abduh. Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis). Metode ini 

bertujuan untuk menafsirkan makna, nilai, dan prinsip modernitas yang terkandung dalam pemikiran 

Abduh, serta bagaimana pemikiran tersebut dapat diterapkan dalam pengembangan pendidikan Islam 

modern. Dengan demikian, metode penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang 

komprehensif  mengenai relevansi pemikiran Muhammad Abduh dalam membangun paradigma 

modernitas beragama serta kontribusinya terhadap pembaharuan pendidikan Islam. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

3.1. Konsep Modernitas Beragama dalam Pemikiran Muhammad Abduh 

Muhammad Abduh menegaskan bahwa “reformasi untuk kebaikan tidak pernah lahir dari 
revolusi”, melainkan melalui perbaikan cara berpikir umat dan pembentukan lembaga ilmiah yang 

menelaah persoalan umat Islam (Muhammad, 2024). Pandangan ini menegaskan bahwa perubahan 

sosial dan keagamaan tidak dapat dilakukan secara instan atau destruktif, tetapi melalui transformasi 

intelektual yang mendasar. Muhammad Abduh menempatkan modernitas bukan sebagai penolakan 

terhadap agama, melainkan sebagai kesempatan untuk renewal (pembaharuan) yang menjembatani nilai-

nilai Islam dengan tuntutan rasionalitas, sains, dan perubahan sosial. Inti pemikirannya meliputi: 

Ijtihad berkelanjutan sebagai antidot terhadap taqlid, agar ajaran Islam tidak berhenti pada 

penafsiran masa lalu, tetapi terus hidup dan berkembang seiring perubahan social (Prasetyo et al., 

2023). Menurut Muhammad Abduh, taqlid kepada ulama terdahulu tidak perlu dipertahankan bahkan 

harus dilawan, karena justru menjadi salah satu penyebab utama kemunduran umat Islam dan 

penghambat kemajuan berpikir. Abduh dengan tegas mengkritik para ulama yang menumbuhkan 

budaya taqlid tanpa ijtihad, sebab hal itu menjauhkan umat dari semangat intelektual Islam awal yang 

dinamis dan rasional. Sikap umat Islam yang terlalu bergantung pada pendapat ulama klasik dipandang 

Abduh sangat berbeda dengan generasi Islam pertama yang menjadikan akal dan wahyu berjalan 

seiring. Al-Qur’an dan Hadis sendiri melarang umat Islam untuk bersikap taqlid buta terhadap manusia, 

karena setiap individu memiliki kewajiban untuk berpikir dan memahami ajaran agama secara 

kontekstual (Nasution et al., 2025). 

Rasionalisme, menurut Muhammad Abduh, merupakan sarana utama dalam memahami 

wahyu secara kontekstual, karena akal dan wahyu tidak berada dalam posisi yang saling bertentangan, 

melainkan saling melengkapi dalam membangun peradaban yang ilmiah dan berkemajuan. Dalam 

sistem teologi yang ia kembangkan, wahyu memiliki fungsi ganda, yaitu memberikan konfirmasi 

terhadap kebenaran rasional dan memberikan informasi yang melampaui jangkauan akal manusia. Oleh 

sebab itu, wahyu dipandang sebagai penyempurna pengetahuan yang diperoleh melalui akal. Bagi 

Abduh, akal dan wahyu memiliki hubungan yang erat dan harmonis; akal membutuhkan wahyu sebagai 

pedoman moral dan spiritual, sementara wahyu tidak mungkin bertentangan dengan akal yang sehat. 

Jika secara lahiriah tampak ada pertentangan antara keduanya, maka Abduh memberikan ruang bagi 

akal untuk menafsirkan kembali teks wahyu agar tetap sejalan dengan prinsip rasionalitas tanpa 

menghilangkan nilai-nilai ketuhanan(Nurlaelah, 2014). Pemikiran modernitas beragama Muhammad 

Abduh yang menekankan rasionalitas dan integrasi ilmu selaras dengan karakter ilmuwan Muslim 

periode keemasan yang bersifat generalis dan multidisipliner (F. Hidayat, 2024). 

Selain itu, Abduh menekankan pentingnya pembaruan sosial dan kelembagaan, terutama di 

bidang pendidikan dan hukum, guna mempersiapkan umat Islam menghadapi tantangan modernitas 

tanpa kehilangan substansi spiritual dan moral agamanya. Bagi Abduh, kemajuan umat tidak akan 

tercapai apabila sistem pendidikan Islam hanya berfokus pada pengajaran kitab-kitab tradisional yang 

menggunakan bahasa Arab dengan pendekatan teologi klasik (ilmu kalam) semata. Umat Islam, 

menurutnya, perlu membuka diri terhadap ilmu pengetahuan modern, sains kontemporer, sejarah, dan 

kebudayaan Barat, agar dapat memahami faktor-faktor yang menyebabkan kemajuan bangsa lain dan 

kemudian menyesuaikannya dengan nilai-nilai Islam. Pandangan ini menunjukkan bahwa Abduh tidak 

memisahkan antara pendidikan agama dan pendidikan umum, melainkan mengintegrasikan keduanya 



Keraton: Journal of History Education and Culture 105 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 

 Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 
 

agar melahirkan generasi Muslim yang rasional, ilmiah, dan berakhlak. Dalam konteks kelembagaan, 

Abduh juga menekankan perlunya reformasi manajemen pendidikan, termasuk peningkatan 

kesejahteraan tenaga pendidik dan staf  lembaga pendidikan Islam. Dengan kesejahteraan yang layak, 

para pendidik dapat fokus menjalankan tugasnya untuk mengajar dan mendidik tanpa harus mencari 

pekerjaan tambahan di luar. Gagasan ini relevan dengan semangat pengembangan lembaga pendidikan 

Islam modern di Indonesia saat ini, yang tidak hanya menekankan aspek spiritual, tetapi juga 

profesionalisme, efisiensi manajerial, dan mutu sumber daya manusia (Baharuddin et al., 2024). 

Pendekatan integratif  dalam pendidikan Islam semakin relevan diterapkan karena terbukti mampu 

menghubungkan ilmu agama dengan disiplin modern secara konseptual dan praktis (F. Hidayat et al., 

2025). 

Dengan demikian, konsep modernitas beragama yang ditawarkan Abduh bersifat reformatif, 

evolusioner, dan konstruktif, yaitu mengubah pola pikir dan struktur sosial umat dari dalam, bukan 

dengan meniru Barat secara membabi buta, tetapi dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam 

arus kemajuan modern. 

3.2. Pemikiran Muhammad Abduh tentang Pembaharuan Pendidikan Islam 

Pemikiran Muhammad Abduh mengenai pembaruan pendidikan Islam berakar pada 

pandangannya tentang pentingnya penyatuan antara ilmu agama dan ilmu umum. Ia menolak keras 

pemisahan antara keduanya, sebab hal itu dianggap menjadi penyebab kemunduran umat Islam. 

Menurut Muhammad Abduh, Islam mengajarkan bahwa seluruh pengetahuan yang membawa manfaat 

bagi kehidupan manusia bersumber dari Allah swt., baik yang berasal dari wahyu maupun hasil olah 

piker manusia (Fahri Hidayat, 2024). Karena itu, pendidikan yang ideal adalah yang dapat 

menyeimbangkan aspek spiritual dan intelektual peserta didik. Melalui integrasi ini, Muhammad Abduh 

mengharapkan munculnya generasi muslim yang beriman, berwawasan luas, dan berperan aktif dalam 

pembangunan peradaban. Pendidikan Islam tidak hanya harus menitikberatkan pada ilmu-ilmu 

keagamaan, tetapi juga membuka diri terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern agar umat 

mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan jati diri keislamannya. 

Dalam aspek metode pembelajaran, Muhammad Abduh mendorong adanya rasionalisasi dan 

inovasi dalam sistem pendidikan Islam. Ia mengkritik pola pendidikan tradisional yang terlalu 

menekankan hafalan dan ketaatan mutlak kepada guru, karena dianggap menghambat perkembangan 

nalar peserta didik. Menurutnya, proses belajar seharusnya menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, 

kreatif, dan analitis sehingga siswa dapat memahami nilai-nilai Islam secara mendalam dan kontekstual. 

Bagi Muhammad Abduh, akal merupakan anugerah ilahi yang harus dioptimalkan untuk menggali 

makna ajaran agama. Oleh sebab itu, ia menyarankan agar metode pembelajaran lebih bersifat dialogis 

dan partisipatif melalui diskusi, observasi, dan penalaran logis. Dalam kerangka ini, guru berfungsi 

sebagai pembimbing yang memfasilitasi proses pencarian makna oleh peserta didik, bukan sebagai 

otoritas tunggal. Model pembelajaran demikian diharapkan mampu menciptakan suasana belajar yang 

aktif, interaktif, dan relevan dengan kebutuhan zaman modern (Nasution et al., 2025).  

Gagasan pembaruan Muhammad Abduh tidak hanya berhenti pada tataran konseptual, tetapi 

diwujudkan dalam langkah konkret melalui reformasi lembaga pendidikan. Ia melakukan modernisasi 

terhadap sistem pendidikan Islam, terutama di Universitas Al-Azhar Mesir yang kala itu dikenal kaku 

dan tertutup terhadap ilmu-ilmu kontemporer. Muhammad Abduh berupaya menjadikan lembaga 

pendidikan Islam sebagai pusat ilmu pengetahuan yang terbuka, progresif, dan sesuai dengan tuntutan 

masyarakat modern. Pembaruan yang dilakukan mencakup revisi kurikulum, pengembangan metode 

pengajaran, serta peningkatan profesionalisme tenaga pendidik. Ia memasukkan pelajaran sains, 

matematika, dan ilmu sosial ke dalam sistem pendidikan Islam, dengan tujuan agar peserta didik tidak 

hanya memahami ajaran agama tetapi juga menguasai pengetahuan umum. Meskipun mengalami 

perlawanan dari kelompok konservatif, Muhammad Abduh tetap teguh pada keyakinan bahwa 

reformasi pendidikan merupakan kunci kebangkitan umat Islam agar dapat kembali berperan dalam 

peradaban dunia. 



106 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 
 

Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 

 

Muhammad Abduh juga menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan bukan sekadar 

pencapaian akademik, melainkan pembentukan akhlak dan peningkatan kualitas umat. Ia berpandangan 

bahwa ilmu pengetahuan yang tidak disertai moralitas hanya akan melahirkan kerusakan sosial. Oleh 

sebab itu, pendidikan Islam harus menanamkan nilai-nilai kejujuran, tanggung jawab, kerja keras, dan 

kepedulian sosial. Muhammad Abduh menilai bahwa kemajuan umat Islam bergantung pada 

pendidikan yang mengajarkan keseimbangan antara penguasaan ilmu dan pembinaan akhlak. Melalui 

pendidikan yang berlandaskan moral, diharapkan lahir generasi yang mampu memperbaiki kondisi 

sosial, menciptakan keadilan, serta berkontribusi terhadap pembangunan bangsa. Pendidikan 

semestinya juga menumbuhkan kemandirian dan semangat pengabdian, sehingga peserta didik tidak 

hanya berorientasi pada kepentingan pribadi, tetapi juga memiliki kesadaran kolektif untuk 

memperjuangkan kemuliaan umat. 

Salah satu prinsip fundamental dalam pemikiran Muhammad Abduh adalah pentingnya 

kebebasan berpikir dan semangat ijtihad. Ia menolak tradisi taklid yang membelenggu akal dan 

menghambat kemajuan intelektual umat Islam. Pendidikan, menurut Abduh, harus menjadi wadah 

yang mendorong peserta didik berpikir kritis, mandiri, dan berani mencari solusi terhadap persoalan 

baru dengan berlandaskan ajaran Islam. Kebebasan berpikir bukan berarti keluar dari ajaran agama, 

melainkan memahami agama secara rasional dan sesuai konteks kehidupan modern. Dengan cara ini, 

pendidikan akan melahirkan generasi yang terbuka terhadap perubahan, kreatif, dan mampu 

beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Muhammad Abduh yakin bahwa melalui 

semangat ijtihad, pendidikan Islam akan terus relevan sepanjang masa dan mampu menjawab tantangan 

zaman tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya (Halimah et al., 2025). 

Dalam keseluruhan gagasannya tentang pembaharuan pendidikan Islam, Muhammad Abduh 

menempatkan guru dan kurikulum sebagai dua unsur terpenting dalam keberhasilan pendidikan. Ia 

memandang guru sebagai figur teladan yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga membentuk 

karakter dan moral peserta didik. Guru dituntut memiliki integritas, kedisiplinan, dan semangat 

pembaruan agar mampu menciptakan suasana belajar yang kreatif dan inspiratif (Hafizh et al., 2025). 

Sementara itu, kurikulum pendidikan harus disusun secara seimbang antara ilmu agama dan ilmu 

umum, serta dirancang untuk mengembangkan kemampuan berpikir logis, analitis, dan praktis. 

Kurikulum yang ideal adalah yang bersifat aplikatif, relevan dengan realitas sosial, dan menumbuhkan 

kesadaran spiritual. Menurut Muhammad Abduh, pendidikan yang baik adalah yang dapat memadukan 

kecerdasan akal dan kemurnian hati, sehingga menghasilkan generasi muslim yang beriman kuat, 

berilmu luas, dan mampu membawa kemajuan bagi umat manusia secara menyeluruh. 

3.3. Relevansi Pemikiran Muhammad Abduh terhadap Pendidikan Islam Kontemporer 

Pemikiran Muhammad Abduh memiliki dampak besar dan tetap relevan bagi pendidikan Islam 

di masa kini, terutama dalam menjawab tantangan globalisasi, modernisasi, serta kemajuan teknologi. 

Sebagai seorang pembaharu Islam, Muhammad Abduh berusaha menghidupkan kembali semangat 

ijtihad dalam dunia pendidikan agar umat Islam mampu berpikir kritis, terbuka, dan rasional. Ia 

menolak sistem pendidikan tradisional yang hanya berfokus pada hafalan tanpa pemahaman yang 

mendalam(Irfindari et al., 2021). Dalam konteks pendidikan Islam modern, gagasan tersebut menjadi 

dasar lahirnya sistem pembelajaran yang lebih inovatif dan dinamis, yang tidak hanya mengajarkan ilmu 

agama, tetapi juga melatih peserta didik untuk memahami, menganalisis, dan menerapkannya secara 

logis dalam kehidupan sehari-hari. 

Salah satu gagasan penting Muhammad Abduh yang sangat berpengaruh ialah integrasi antara 

ilmu agama dan ilmu umum, modernisasi pendidikan, dan bagaimana pendidikan Islam harus adaptif 

terhadap perubahan zaman(Fian & Hidayat, 2023). Kemunduran umat Islam disebabkan oleh 

pemisahan antara dua bidang ilmu tersebut, sehingga pendidikan Islam perlu menggabungkannya 

dalam satu kesatuan yang utuh (Muhammad, 2024). Gagasan ini tampak dalam praktik pendidikan 

Islam masa kini, seperti di madrasah, sekolah Islam terpadu, dan perguruan tinggi Islam yang 

mengajarkan ilmu keagamaan berdampingan dengan sains dan teknologi. Tujuannya ialah mencetak 



Keraton: Journal of History Education and Culture 107 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 

 Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 
 

generasi Muslim yang tidak hanya beriman dan bermoral, tetapi juga memiliki wawasan luas dan 

mampu bersaing di tingkat global tanpa mengabaikan nilai-nilai spiritual. 

Selain itu, Muhammad Abduh menekankan perlunya modernisasi metode pembelajaran. Ia 

mengkritik sistem pengajaran pasif yang menonjolkan hafalan dan mendorong penerapan metode yang 

melibatkan peserta didik secara aktif. Pemikiran ini relevan dengan model pembelajaran modern seperti 

student-centered learning dan project-based learning, serta pemanfaatan teknologi digital dalam pendidikan 

Islam kontemporer. Dengan penerapan metode tersebut, peserta didik tidak hanya memperoleh 

pengetahuan, tetapi juga mengembangkan kemampuan berpikir kritis, kreatif, serta keterampilan 

kolaboratif yang sangat penting di era modern(Muhammad Sofiullah, 2023).  

Dalam hal manajemen pendidikan, Muhammad Abduh berpendapat bahwa lembaga 

pendidikan harus dikelola secara profesional, transparan, dan inovatif. Gagasan ini masih relevan 

dengan kebutuhan pengelolaan pendidikan Islam saat ini yang menuntut akuntabilitas, efisiensi, dan 

keterlibatan masyarakat. Manajemen pendidikan yang baik tidak hanya meningkatkan kualitas lembaga, 

tetapi juga membangun budaya belajar yang sehat, adil, dan produktif. Upaya Abduh dalam 

mereformasi sistem pendidikan Al-Azhar menjadi bukti nyata penerapan prinsip-prinsip manajemen 

modern yang berbasis nilai-nilai Islam (Nur Widya Rahmawati, 2015). 

Muhammad Abduh memandang pendidikan sebagai alat transformasi sosial dan moral. Ia 

percaya bahwa kemajuan suatu bangsa sangat bergantung pada mutu pendidikannya, khususnya dalam 

membentuk karakter dan etika peserta didik. Gagasan ini sangat sesuai dengan arah pendidikan Islam 

modern yang menekankan pembangunan karakter, sikap moderat, dan kepedulian sosial. Pendidikan 

Islam tidak hanya diarahkan untuk mencetak peserta didik yang cerdas secara intelektual, tetapi juga 

memiliki akhlak mulia, toleransi tinggi, dan tanggung jawab sosial. 

Muhammad Abduh juga menyoroti pentingnya keadilan dan pemerataan akses pendidikan. Ia 

menegaskan bahwa setiap individu, termasuk perempuan, berhak memperoleh pendidikan yang layak 

sebagai bagian dari upaya memajukan umat. Pandangan ini sejalan dengan prinsip pendidikan inklusif 

dalam dunia pendidikan Islam masa kini yang berusaha menghapus kesenjangan gender dan sosial. 

Pemikirannya telah menginspirasi munculnya berbagai kebijakan yang mendukung pemerataan 

pendidikan dan pemberdayaan Perempuan(Baharuddin et al., 2024). 

Dengan demikian, pemikiran Muhammad Abduh memiliki relevansi mendalam terhadap 

pendidikan Islam kontemporer karena menanamkan semangat pembaruan dalam aspek berpikir, 

kurikulum, metode, manajemen, dan tujuan pendidikan. Gagasannya menjadi penghubung antara nilai-

nilai Islam klasik dan tuntutan modernitas, membentuk sistem pendidikan Islam yang adaptif, terbuka, 

serta berorientasi pada kemajuan. Dalam era digital dan globalisasi, pemikiran Abduh tetap menjadi 

fondasi penting dalam membangun pendidikan Islam yang melahirkan generasi berilmu, beriman, 

berakhlak, dan siap menghadapi perubahan zaman tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

 

4. Simpulan  

Dari temuan penelitian ini dapat dipahami bahwa gagasan Muhammad Abduh mengenai 

modernitas dalam kehidupan beragama berlandaskan pada upaya menghidupkan kembali peran akal 

dan ijtihad sebagai sarana untuk membangkitkan umat Islam dari kemunduran intelektual maupun 

sosial. Abduh menentang praktik taqlid tanpa dasar pemikiran dan memandang pembaruan sistem 

pendidikan sebagai langkah utama dalam menciptakan perubahan sosial. Pandangan modernitas yang ia 

tawarkan bersifat bertahap sekaligus membangun, yakni dengan menyesuaikan ajaran Islam terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan dan dinamika zaman, tanpa menanggalkan nilai spiritual dan 

religiositasnya. Dalam dunia pendidikan Islam saat ini, pemikiran Abduh tetap memiliki relevansi kuat, 

terlihat dari upaya pengintegrasian ilmu agama dengan ilmu umum, pembaruan kurikulum dan strategi 

pembelajaran, pengelolaan lembaga pendidikan yang profesional, serta penguatan karakter peserta 

didik. Oleh karena itu, kontribusi intelektual Abu Abduh menjadi landasan signifikan bagi lahirnya 

model pendidikan Islam yang responsif, bermartabat, dan mampu menghadapi perubahan zaman.  

 



108 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 
 

Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 

 

References 

Baharuddin, Syakhil Afkar, M., & Resky, M. (2024). Pemikiran Muhammad Abduh dalam Pembaruan 

Pendidikan Islam dan Relevansinya terhadap Manajemen Pendidikan Islam Article Info. Jurnal 

Ilmiah Global Education, 5(3), 2226–2240. https://doi.org/10.55681/jige.v5i3.3323 

Fahri Hidayat, M. R. (2024). Modernisasi Pendidikan Islam Di Minangkabau: Studi Tentang Interaksi 

Dengan Pan-Islamisme (1909-1945). At-Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 9(2), 169–186. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22515/attarbawi.v9i2.10955 

Fian, K., & Hidayat, F. (2023). Paradigm of  integration-interconnection: M. Amin Abdullah and Mehdi 

Golshani’s perspective. Fikrah:Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan, 11(2), 281. 

https://doi.org/10.21043/fikrah.v11i2.19125 

Hafizh, M., Munawir Hasan, Abdul Aziz Shutadi, Yan Nurcahya, & Rahardja, M. N. A. (2025). 

Muhammad Abduh’s Typical Modern Education: His Thoughts and Reforms in the Islamic 

World. Nizham Journal of  Islamic Studies, 13(01), 1–14. 

https://doi.org/10.32332/nizham.v13i01.9697 

Halimah, S., Nofa, Y., & Nafian, Z. I. (2025). The Concept of  Islamic Muhammad Abduh ’ s Thought 

in. Mursyid: Journal of  Islamic Teaching and Learning, 1, 19–29. https://e-journal.stai-

ydi.ac.id/index.php/mursyid 

Hidayat, F. (2024). Karakteristik Pendidikan dan Ilmuwan Muslim Periode Keemasan 750-950 M. 

IQRO: Journal of  Islamic Education, 7(1), 113–126. http://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/iqro 

Hidayat, F. H. (2025). Trikotomi Filsafat Pendidikan Islam Di Tengah Dinamika Lembaga Pendidikan 

Islam Kontemporer. TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 1–15. 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4131 

Hidayat, F., Khairuddin, H. B., Yahya, S., & Pratiwi, R. (2025). Diseminasi Filsafat Pendidikan Islam 

Berdasarkan Pengalaman Praktis di Indonesia pada Forum Internasional di KIDU Malaysia. 

Jurnal Pengabdian Dan Pemberdayaan Masyarakat, 4(4), 923–933. 

https://doi.org/10.60004/komunita.v4i4.332 

Indra, W. F. F., & Hasan, S. (2023). Digitalisasi Lembaga Pendidikan dalam Menghadapi Perkembangan 

dan Kemajuan Teknologi Informasi Dunia Pendidikan. Al-Zayn Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 1, 

26–38. 

Irfindari,  asmaul afifah, Jannah,  aulia anis al, & Zulfa ridhani abwi. (2021). Persfektif  Muhammad 

Abduh Dalam Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Indonesia (Japendi), 2(8), 1307. 

Jaelani, J. (2023). Modernitas Kehidupan Beragama Dalam Perkembangan Pendidikan Islam. Civilization 

Research: Journal of  Islamic Studies, 2(2), 168–187. https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1 

Muhammad Sofiullah. (2023). Concept of  Islamic Education from Muhammad Abduh’s Perspective. 

Elementaria: Journal of  Educational Research, 1(2), 112–120. https://doi.org/10.61166/elm.v1i2.38 

Muhammad, W. (2024). Pendekatan Islam Rasional Kajian Atas Pemikiran Islam Muhammad Abduh. 

SALIMIYA: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, 5(3), 2721–7078. 



Keraton: Journal of History Education and Culture 109 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 102-109 

 

 Zahra Mevia Aimerly, Asri, Marwah Novi Dwiyanti, Mayrani Putri Altaf, Suci Nur Awalin, Fahri Hidayat                 (Studi Analisis Pemikiran Muhammad Abduh tentang 
Modernitas Beragama dan Pembaharuan Pendidikan Islam)                          

 
 

https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/salimiya 

Nasution, K. B., Irfan, R., & Saputra, E. (2025). The Debate Over Nasakh in the Verse of  Bequest: An 

Analysis of  Shaykh Muhammad Abduh’s Thought in Tafsir al-Manar. Jurnal Kajian Dan 

Pengembangan Umat, 8(1), 16–28. https://doi.org/10.31869/jkpu.v8i1.6651 

Nur Widya Rahmawati, S. (2015). Reformasi Pendidikan Islam Muhammad Abduh: Integrasi Ilmu 

Modern Dan Nilai Keagamaan. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 10(April), 310–325. 

Nurlaelah, A. (2014). MUHAMMAD ABDUH : KONSEP RASIONALISME DALAM ISLAM. 

Dakwah Tabligh, 15, 51–68. 

Prasetyo, R., Matondang, A. R., Trikusuma, S., & Sani, A. (2023). Kebangkitan Ijtihad di Zaman Modern: 

Analisis Kontribusi Muhammad Abdug dalam Pembaharuan Hukum Islam. 2018, 5–7. 

Rahman, A., Munandar, S. A., Fitriani, Andi Karlina, Y., & Yumriani. (2022). Pengertian Pendidikan, 

Ilmu Pendidikan dan Unsur-unsur Pendidikan. PT.Fajar Interpratama Mandiri, 2(1), 43. 

 

Arsip: 

Arsip Risalah Tauhid oleh Moechtar Thahar  

Arsip Tafsir Al-Manar (Antara al-Syaikh Muhammad ‘Abduh dan al-Sayyid Muhammad Rasyid Ridla) oleh Drs. 

A. Malik Madaniy. M.A. 

 


