JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018

PROFESIONALISME KIAI DALAM PENGELOLAAN PONDOK
PESANTREN DALAM KONTEKS KEMODERNAN

Abd. Muqit

UIN Sunan Ampel Surabaya DPK Fakultas Tarbiyah UNIB Sukorejo Situbondo

abd mugit.ismail@yahoo.co.id

The islamic boarding education forming of dormitory formed community
under the leadership of Kyai, assisted by anyone or several ustadz (teachers)
who lived area of Santri, and Mosques or Surau are as the center of education
and worship, a study room as a means of teaching and learning activities as
well as cottage as the residence of the santri. Educational activities are
organized according to the Pesantren's rules and based on the principle of
religion. In the era of reformation, openness and globalization, in order to
maintain the quality of pesantren output, it was imperative that the leadership
of Pesantren should be prioritized professionalism so that the implementation
of pesantren education which leaded to quality assurance of graduates was
always maintained, and throughout the period expected Pesantren continue to
be able to produce a generation that can be existed acting in various life of

society.

Kata Kunci: pesantren, profesionalisme kiai

Pendahuluan
Tidak  banyak  referensi  yang
menjelaskan tentang kapan, di mana, siapa
yang mendirikan pondok pesantren dan
bagaimana perkembangannya pada zaman

permulaan.  Bahkan  istilah  pondok
pesantren,  Kkiai, dan santri masih
diperselisihkan. Menurut pendataan

Departemen Agama pada tahun 1062 atas
nama pesantren Jan Tampes II di Pamekasan
Madura (Departemen Agama RI, 1984/1985:
668).
tentunya ada Pesantren Jan Tampes I yang

Tetapi hal ini diragukan, karena

lebih tua, dan dalam Buku Departemen
Agama tersebut banyak dicantumkan
pesantren tanpa tahun pendirian. Jadi,
mungkin mereka memiliki usia lebih tua.
Kecuali itu, tentunya pesantren
didirikan setelah Islam masuk ke Indonesia.
Diduga kuat kemungkinan Islam telah

diperkenalkan di Kepulauan Nusantara

sejak abad ke-7 M oleh para musafir dan

pedagang
perdagangan dari teluk Persia dan Tiongkok

yang telah dimulai sejak abad ke-5 M.

Kemudian, abad ke-11 M dapat

dipastikan Islam telah masuk ke Kepulauan

Nusantara melalui kota-kota pantai. Hal ini

terbukti dengan ditemukan:

1. Batu nisan atas nama Fatimah binti
Maimun yang wafat pada tahun 474 H
atau tahun 1082 M di Leran Gresik,

2. Makam Malikus Shaleh di
bertarikh abad ke-13 M., dan

3. Makam wanita Islam bernama Tuhar
Amisuri di Barus, Pantai barat Pulau
Sumatra bertarikh 602 H.

Selanjutnya, bukti-bukti sejarah telah
menunjukkan bahwa penyebaran dan
pendalaman Islam secara intensif terjadi
pada masa abad ke-13 M sampai akhir abad

muslim, melalui jalur

sejak

Sumatra

139



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

ke-17 M. Dalam masa itu berdiri pusat-pusat
kekuasaan dan studi Islam, seperti di Aceh,
Demalk, Giri, Ternate/Tidore, dan Gowa Tallo
di Makasar. Dari pusat-pusat
kemudian Islam tersebar ke pelosok
Nusantara, melalui para pedagang, wali,
ulama, muballigh dan sebagainya; dengan
mendirikan pesantren, dayah dan surau
(Dhafir, 1982: 8).

Dengan demikian, dapat disimpulkan

inilah

bahwa pesantren telah mulai dikenal di
bumi Nusantara ini dalam periode abad ke-
13-17 M, dan di Jawa terjadi dalam abad 15-
16 M. Melalui data sejarah tentang
masuknya Islam di Indonesia, yang bersifat
global tersebut sulit menunjuk dengan tepat
tahun berapa dan di mana pesantren
pertama didirikan. Namun dapat dihitung
bahwa sedikitnya pesantren telah ada sejak
300-600 tahun lampau. Dengan usianya yang
panjang ini kiranya sudah cukup alasan
untuk menyatakan bahwa ia memang telah
menjadi milik budaya bangsa dalam bidang
pendidikan  dan  telah  ikut  serta
mencerdaskan kehidupan bangsa, dan
karenanya cukup pula alasan untuk belajar

darinya.
Dalam abad sekitar ke-18-an, nama
pesantren sebagai lembaga pendidikan

rakyat terasa sangat berbobot terutama
dalam bidang penyiaran agama. Kelahiran
pesantren baru selalu diawali dengan cerita
“perang nilai” antara pesantren yang akan
berdiri dengan masyarakat sekitarnya, dan
diakhiri ~dengan  kemenangan  pihak
pesantren, sehingga pesantren dapat
diterima untuk hidup di masyarakat dan
kemudian menjadi panutan bagi masyarakat
sekitarnya dalam bidang kehidupan moral.
Bahkan dengan kehadiran pesantren dengan
sejumlah santri yang banyak dan datang dari
berbagai suku, dan masyarakat sekitar.
Kehidupan ekonomi sekitar
menjadi
pedagang-pedagang kecil lahir.

Nilai baru yang dibawa pesantren
tersebut adalah “nilai putih” yaitu nilai-nilai

masyarakat
dan banyak

semakin ramai

140

moral keagamaan, sedangkan nilai lama
yang lebih dulu ada di dalam masyarakat,
disebut “nilai hitam”, yaitu nilai-nilai rendah
dan tidak terpuji seperti “mo limo” atau “lima
nilai“, yaitu maling (pencuri),
(melacur), minum (minum-minuman keras),

madon

madat (candu), dan main (judi); dan nilai-

nilai lain yang tidak terpuji seperti
kebodohan, kedengkian, guna-guna atau
santet  (tergolong blak magic untuk

menghancurkan lawan dengan kekuatan
ghaib) dan sebagainya. Kebanyakan riwayat
berdirinya pesantren diawali dengan kelana
seorang ulama untuk menyebarkan agama
dengan diikuti oleh satu-dua santrinya, yang
bertindak sebagai cantrik, yaitu orang yang
magang (belajar ilmu) pada kiai. Ulama atau
kiai tersebut adakalanya terminal atau
berhenti menetap lebih dulu di pinggiran
desa atau hutan kecil sekitar desa, yang
akhirnya diikuti oleh seluruh masyarakat
desa.Untuk itu, di samping ilmu agama,
hampir dapat dipastikan bahwa setiap kiai
salaf memiliki kekuatan ilmu kenuragan atau
kesaktian badan dan keahlian bela diri
untuk mempertahankan diri atau melawan
kejahatan.

Kehadiran pesantren di masyarakat
tidak hanya sebagai lembaga pendidikan,
tetapi juga sebagai lembaga penyiaran
agama dan sosial keagamaan. Pesantren
berhasil menjadikan dirinya sebagai pusat
gerakan pengembangan Islam.

Selama kolonial,
merupakan lembaga pendidikan yang paling
banyak berhubungan dengan rakyat, dan

pesantren

tidak berlebihan kiranya untuk menyatakan
pesantren sebagai lembaga pendidikan grass
root people yang sangat menyatu dengan
kehidupan mereka.

Selama zaman kolonial, pesantren
lepas  dari
pemerintah kolonial belanda.Pemerintah
Belanda  berpendapat bahwa
pendidikan Islam sangat jelek baik ditinjau
dari segi tujuan, maupun metode dan

bahasa (bahasa Arab) yang dipergunakan

perencanaan  pendidikan

sistem



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

untuk
dimasukkan dalam perencanaan pendidikan

untuk mengajar, sehingga sulit

umum pemerintahan kolonial. Tujuan
pendidikannya dinilai tidak menyentuh
kehidupan  duniawi, yang
dipergunakan tidak jelas kedudukannya.
Dalam posisi “uzlah” atau hidup berpisah
dengan pemerintahan kolonial, pesantren
terus mengembangkan dirinya dan menjadi

tumpuhan pendidikan bagi umat Islam di

metode

plosok-plosok pedesaan. Keadaan zaman
terus berubah dan berkembang sampai
zaman revolusi kemerdekaan.

Pada zaman revolusi fisik, pesantren
merupakan salah satu pusat gerilya dalam

peperangan melawan Belanda untuk
merebut kemerdekaan. Banyak = santri
membentuk  barisan = Hisbullsh ~ yang

kemudian menjadi salah satu embrio bagi
lahirnya Tentara Nasional Indonesia. Ciri

khas angkatan darat pada masa—masa
awalnya menggambarkan adanya corak
kepesantrenan  (Boland,  1985:  14-27).
Pesantren pada waktu itu mampu

mengemban tantangan zamannya, sehingga
bobot pesantren menjadi tinggi di mata
bangsa, masyarakat, keluarga dan anak
muda. Pesantren merupakan tempat belajar
yang sangat bergengsi atau idola bagi
generasi muda muslim, sebagaimana antara
lain tercermin dalam novel (Zuhri, 1977: 92).

Anak-anak dari keluarga muslim
(bukan priyai) merasa rendah jika mereka
tidak dapat memasuki dunia pesantren, dan
keluarga mereka sangat bangga jika mereka
dapat mengirimkan anaknya ke pesantren.
Bertambah besar kiai, dan bertambah jauh
pesantren yang dikunjungi, bertambah
tinggi harga sosial seseorang di mata
masyarakat.

Tetapi sejak sekitar dua dasawarsa
terakhir ini pesantren mulai
mata bangsa,
anak muda.

menurun
nilainya di
keluarga
dianggap kurang mampu
mereka dan tidak mampu
dan menjawab tantangan

masyarakat,
dan Pesantren
memenuhi
aspirasi
menghadapi

pembangunan dan zaman. Secara kualitatif
tetapi
secara kuantitatif mereka tetap belajar di

mereka meninggalkan pesantren
pesantren. Sementara itu, masuk pesantren
lebih murah dan mudah dibandingkan
sekolah umum, karena memang tidak ada
syarat-syarat tertentu untuk memasuki
pesantren. Namun hati mereka (masyarakat
muslim) sebenarnya mendua: di satu sisi
mereka percaya
pesantren dapat memberikan bekal moral
agama bagi
mengarungi kehidupan modern, tetapi dari
sisi yang lain mereka takut kalau pesantren
tidak dapat membekali kemampuan kerja
anak mereka dalam menghadapi masa
depannya.

Mereka mengharapkan dan percaya
bahwa dapat
memberikan bekal dan teknologi
kepada mereka dalam
mengarungi kehidupan modern, tetapi takut
tidak dapat memberikan bekal moral agama
(Boland, 128). Dengan demikian, pesantren
tampaknya berada dalam dua pilihan

mengharapkan  dan

anak-anak mereka dalam

pendidikan umum
sains

anak-anak

dilematis: apakah pesantren akan tetap
mempertahankan tradisinya, yang mungkin
dapat menjaga nilai-nilai agamanya seperti
kala, ataukah mengikuti
perkembangan zaman dengan resiko akan
kehilangan identitasnya. Sebetulnya ada
jalan ketiga, tetapi menuntut kreatifitas dan
kemampuan pendidikan yang

tinggi melalui pengenalan identitasnya lebih

sedia

rekayasa

dulu, kemudian melakukan pengembangan
secara modern (Madjid, 1984: 18). Jalan
strategis ke arah itu ialah memantapkan
kehadirannya sebagai subsistem pendidikan
nasional sehingga jelas porsinya dalam
pembangunan nasional, dengan tetap
berpegang pada identitasnya. Identitas
pesantren sebagai subsistem pendidikan
nasional akan mantap jika pesantren mampu
mengembangkan corak pemikiran rasional
dengan memandangkan ilmu sebagai bagian
dari sunnatullah dan bukan sebagai bagian

141



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

dari hukum alam yang terlepas dari

perkembangan zaman.

Pengertian Pondok Pesantren

Pesantren berasal dari kata santri,
dengan awalan pe dan akhiran an, berarti
tempat tinggal santri (Zamakhsari Dhafir,
1982: 18).
menjelaskan pesantren berasal dari kata

Soegarda Poerbakawatja juga

santri, yaitu seorang yang belajar agama
Islam,  dengan pesantren
mempunyai arti tempat orang berkumpul
untuk belajar agama Islam (Soegarda
Poerbakawatja, 1976: 223). Manfred Ziamek
menyebutkan bahwa asal etimologi dari
pesantren adalah pe-santre-an,

demikian

“tempat
santri”. Santri atau murid (umumnya sangat
berbeda-beda) mendapat pelajaran dari
pimpinan pesantren (kiai) dan oleh para
guru (ulama’ dan wustadz). Pelajaran
mencakup  berbagai bidang tentang
pengetahuan Islam (Ziamek, 1985: 16).

Jonhs  berpendapat sebagaimana
dikutip oleh Zamakhsari, bahwa istilah
santri berasal bahasa Tamil, yang berarti
guru mengaji. Sedang C.C. Berg
berpendapat bahwa istilah shastri dalam
bahasa India berarti orang yang tahu buku-
buku agama Hindu. Kata shastri berasal dari
kata shastra yang berarti buku suci, buku-
buku agama atau buku-buku tentang ilmu
pengetahuan (Dhafir, 1982: 18).

Adanya kaitan istilah santri yang
dipergunakan setelah datangnya agama
Islam, dengan istilah yang dipergunakan
sebelum datangnya Islam adalah suatu hal
yang lumrah terjadi. Sebab seperti yang
dimaklumi bahwa sebelum Islam masuk ke
telah
ragam agama dan

Indonesia, masyarakat Indonesia
menganut beraneka
kepercayaan, termasuk di antaranya agama
Hindu. Dengan demikian bisa saja terjadi
istilah santri itu telah dikenal di kalangan
masyarakat Indonesia sebelum Islam masuk.

Sebagian ada juga yang menyamakan

142

tempat pendidikan itu dengan Budha dari
segi bentuk agama (Ziemek,: 16).

Ada juga pendapat bahwa agama
jawa (abad 8-9 M) merupakan perpaduan
antara kepercayaan animisme, hinduisme
dan budhisme. Di bawah pengaruh Islam,
sistem pendidikan tersebut diambil dengan
mengganti nilai ajarannya menjadi nilai
ajaran Islam. Model pendidikan agama jawa
itu disebut pawiyatan, berbentuk asrama
dengan rumah guru yang disebut Ki-ajar di
tengah-tengahnya. Ki ajar dan cantrik atau
murid hidup bersama dalam satu kampus.
Hubungan mereka sangat erat bagaikan
keluarga dalam satu rumah tangga. Ilmu-
ilmu yang diajarkan adalah filsafat, alam,
seni, sastra dan sebagainya, diberikan secara
terpadu dengan pendidikan agama dan
moral (Mastuhu, 1994: 7).

Berdasarkan keterangan di atas dapat
dipahami  bahwa pendidikan
pesantren sedikitnya banyak dipengaruhi
oleh unsur-unsur sebelum Islam.

Saat sekarang pengertian
popular adalah
lembaga pendidikan Islam Indonesia yang

sistem

yang
dari pesantren suatu
bertujuan untuk mendalami ilmu agama
Islam, mengamalkannya sebagai
pedoman hidup keseharian, atau disebut
tafaqquh  fi al-din dengan
moral dalam

dan

menekankan
hidup
bermasyarakat. Orientasi pondok pesantren

pentingnya

adalah  memberikan  pendidikan dan

pengajaran keagamaan.
Ciri Umum Pendidikan Pondok Pesantren
Sesuai dengan latar belakang sejarah

dapat dilihat
didirikan suatu pondok pesantren adalah

pesantren, tujuan utama
untuk mendalami ilmu-ilmu agama (tauhid,
figh, ushul figh, tafsir, hadits, akhlak, tashawuf,
bahasa arab dan lai-lain). Diharapkan
seorang santri yang keluar dari pesantren
telah memahami beraneka ragam mata



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

pelajaran agama dengan kemampuan
merujuk kepada kitab-kitab klasik.
Sangat dianjurkan seorang santri,

calon kiai di samping menguasai ilmu-ilmu
agama secara menyeluruh, secara khusus dia
juga harus memiliki keahlian dalam mata
pelajaran tertentu. Ada spesialisasi kiai-kiai
tertentu, maka ini juga berpengaruh kepada
spesifik pesantren yang diasuh oleh kiai
tersebut. Misalnya Pesantren al Munawir
Krapyak Yogyakarta terkenal dengan
spesialisasi al Qur’an, pesantren Lirboyo
Kediri, spesialisasi sharraf,
Pesantren Tebuireng Jombang terkenal
dengan spesialisasi ilmu hadits, Pondok
Pesantren Salafiyah Syafi'iyah Sukorejo

Situbondo, melalui Ma’had Aly-nya dengan

nahwu

spesialisasi ilmu figh dan ilmu ushul figh,
demikian juga dengan pesantren-pesantren
lainnya. Oleh karena adanya spesifikasi dari
beraneka pesantren tersebut, maka seorang
yang telah menyelesaikan
pelajarannya pada salah satu pesantren
biasanya pindah ke pesantren lain untuk

santri

melanjutkan  pelajaran  yang  menjadi
spesialisasi dari pesantren yang
didatanginya itu.

Untuk mengajarkan kitab-kitab klasik
tersebut seorang kiai menempuh
wetonan, sorogan dan hafalan. Wetonan atau
bandongan adalah metode kuliah dimana
para santri mengikuti pelajaran dengan
duduk di sekeliling kiai. Kiai membacakan
kitab yang dipelajari, santri menyimak kitab

cara

masing-masing dan membuat catatan.
Sorogan adalah metode kuliah dengan cara
menghadap guru seorang demi

seorang dengan membawa kitab yang akan

santri

dipelajari.
Kitab-kitab ~ yang  pelajari itu
diklasikasikan =~ berdasarkan  tingkatan-

tingkatan. Ada tingkat awal, menengah, dan
atas. Seorang santri pemula terlebih dahulu
dia mempelajari kitab-kitab awal, barulah

diperkenankan  mempelajari  kitab-kitab
pada tingkat berikutnya, demikianlah
seterusnya.

Karena itu pada awalnya, pesantren
tradisional tidak mengenal sistem kelas.
Kemampuan siswa dilihat dari kitab apa
yang telah dibacanya dan orang-orang
pesantren dapat mendudukkan derajat ilmu
seorang santri atas dasar tingkatan kitab
yang telah dibacanya.

Di samping metode wetonan dan
sorogan yang disebut terdahulu, maka
metode hafalan-pun menempati kedudukan
yang penting di dunia pesantren.Pelajaran-
pelajaran dengan materi tertentu diwajibkan
untuk dihafal. Misalnya dalam pelajaran al
Qur’an dan al Hadits, ada sejumlah ayat dan
hadits yang wajib dihafal oleh
Demikian juga dalam bidang pelajaran
lainnya figh, bahasa arab, tafsir, tashawuf,
akhlaq dan lain-lain. Hafalan-hafalan tersebut
biasanya berbentuk nazam (sya’ir). Misalnya
kaedah-kaedah nahwu seperti al-Fiyah ibnu
Malik, merupakan bagian yang mesti dihafal

santri.

oleh santri, begitu juga nazam dari pelajran
lainnya.

Selain dari itu dilaksanakan pula
bentuk musyawarah, yakni mendiskusikan
pelajaran yang
dipelajari.

sudah dan yang akan
Musyawarah  bertujuan untuk
memahami materi pelajaran yang telah
diberikan oleh ustadz atau musaid.

Bagi yang tergolong
metode sorogan dan
satu-satunya metode
pengajaran, mereka telah mempergunakan

Ppesantren
pesantren  khalafi,
wetonan bukanlah
metode-metode pengajaran, sebagaimana
yang dipergunakan pada sekolah-sekolah
umum. Suasana kehidupan belajar dan
mengajar berlangsung sepanjang hari dan
malam. Seorang santri mulai dari bangun
subuh sampai tidur malam berada dalam
proses belajar. Demikian pula kiai berada
dalam suasana mengajar. Hubungan antara
kiai dan santri sama halnya hubungan
antara orang tua dengan anak.

Penanaman akhlak sangat
dipentingkan di dunia pesantren.Akhlak
kepada sesama teman, kepada masyarakat
sekitar, terlebih-lebih kepada kiai. Terhadap

143



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

sesama teman dijaga betul sehingga tidak
islamiyah
selalu dijaga. Terhadap masyarakat sekitar
perlu dijaga, agar citra pesantren tidak
luntur  di  mata masyarakat, bahkan
diusahakan agar santri menjadi panutan
masyarakat. Akhlak terhadap kiai sangat
diutamakan, sebab dari kiai-lah santri
memperoleh ilmu pengetahuan. Durhaka
kepada kiai bisa berakibat tidak berkahnya
ilmu. Jadi dalam kehidupan pesantren,

timbul sengketa dan ukhuwah

penghormatan kepada kiai
posisi penting. Nasehat-nasehat, petuah-
petuah kiai sangat diperhatikan (A’la, 2006:

15).

menempati

Hubungan antara santri dan kiai tidak
hanya berlaku selama santri berada dalam
lingkungan pesantren, hubungan tersebut
berlanjut kendatipun santri tidak lagi berada
secara formal di pesantren. Pada waktu-
(alumni)
datang mengunjungi kiai (sowan). Selain itu,
hubungan santri dengan kiai tidak hanya
menyangkut hal yang berkenaan dengan
proses belajar mengajar, tetapi lebih dari itu.

waktu tertentu mantan santri

Dalam hal-hal yang amat pribadipun, selalu
ditanyakan kepada kiai, dan kiai pun selalu
pula memberikan pandangan-pandangan
tentang berbagai kesulitan yang dialami
santri.
Sesuai dengan tujuan pesantren,
dapat dilihat bahwa penekanan yang amat
dipentingkan dalam menuntut ilmu adalah
keikhlasan. Dijabarkan dari keikhlasan ini
adalah bahwa menuntut ilmu bukan untuk
mencari pangkat dan kedudukan, dan juga
bukan untuk mencari harta. Oleh karena itu,
ijazah dalam pengertian tanda lulus ujian
akhir, yang dikeluarkan oleh pemerintah
untuk  dapat
pekerjaan, tidak begitu dipentingkan.

dipergunakan = mencari

Nilai yang terpenting bukan ijazah,
seperti yang wasiatkan oleh KH. Imam
Zarkasyi, pengasuh Pondok Pesantren
Modern, menyebutkan: 1) Ilmu pribadi dan
kecakapan  dalam  masyarakat akan
membuktikan buah yang berharga dan

144

dihargai, 2) Kenyataan hasil ilmu pribadi
yang berguna bagi
masyarakat itulah yang sebenar-benarnya
ijazah keterangan  yang
dipertanggungjawabkan di dunia dan
akhirat, dan 3) Nilai dari pada ijazah, surat
keterangan dari
perguruan/pendidikan ialah atas hasil usaha
bagi kebaikan manusia (Wasiat,

dan  kecakapan

dan  surat

suatu

pesan,
Pondok
pesantren Modern Gontor al-Marhum KH.
Imam Zarkasyi & al-Marhum KH. Ahmad
Sahal pada acara khataman kelas VI
Kulliyyah  al-Mu’allimi>n  al-Isla>miyyah
Pondok Pesantren Modern Darussalam

nasehat & harapan Pendiri

Gontor Ponorogo.

Pengaruh lain dari sikap seperti ini
adalah timbulnya semangat mandiri dan
percaya diri yang tinggi. Santri dididik
untuk tidak menggantungkan harapannya
pada ijazah, tidak bermental pencari kerja,
tetapi bermentalkan pencipta kerja.

Unsur-unsur Pondok Pesantren

Dalam keputusan musyawarah /
lokakarya pengembangan
pondok pesantren yang diselenggarakan
pada tanggal 2-6 Mei 1978 di Jakarta,
tentang pengertian pondok pesantren
diberikan ta’rif sebagai berikut: Pondok
pesantren adalah lembaga pendidikan Islam

intensifikasi

yang minimal terdiri dari 3 unsur, yaitu 1)
kiai/syekh/ustadz yang mendidik dan
mengajar, 2) santri dengan asramanya, dan
3) masjid (Departemen Agama RI, 1988: 8).

Zamakhsyari Dhafir dalam bukunya
“Tradisi Pesantren”, menyebutkan lima
elemen, vyaitu: pondok, masjid, santri,
pengajaran kitab-kitab klasik dan kiai
(Dhafir, 1982: 44). Empat di antara yang
dikemukakan oleh Zamakhsyari Dhafir
adalah dengan hasil keputusan
musyawarah intensifikasi pengembangan
pondok pesantren tahun 1978.

Kiai

Sama



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

Kiai adalah tokoh sentral dalam satu
pesantren, maju mundurnya pesantren
ditentukan oleh ilmu, wibawa dan kharisma
sang kiai. Karena itu tidak jarang terjadi,
apabila sang kiai di salah satu pondok
pesantren wafat, maka pamor pesantren
tersebut merosot karena kiai yang
menggantikannya tidak selevel atau setenar
kiai yang telah wafat itu.

Menurut asal usulnya, perkataan kiai
dalam bahasa jawa dipakai untuk tiga jenis
gelar yang saling berbeda:

1. Sebagai gelar kehormatan bagi barang-
barang yang dianggap  keramat,
umpamanya kiai Garuda Kencana
dipakai sebutan kereta emas yang ada di
Keraton Yogyakarta.

2. Gelar kehormatan untuk orang-orang tua
umumnya.

3. Gelar yang diberikan oleh masyarakat
kepada seorang ahli agama Islam yang
memiliki pesantren dan mengajarkan
kitab-kitab Islam klasik kepada santrinya
(Dhafir, 1982: 55).

Kiai dalam pembahasan ini mengacu
kepada pengertian yang ketiga, walupun
sebenarnya gelar kiai saat sekarang tidak
lagi hanya diperuntukkan bagi yang
memiliki keahlian keagamaan dan pesantren

saja. Sudah banyak juga gelar kiai
dipergunakan oleh wulama yang tidak
memiliki pesantren.

Untuk istilah ulama kadangkala

dipergunakan istilah lain, seperti buya,
insyik di Sumatra Utara, tengku di Aceh,
tuan guru di NTB, ajengan di Jawa Barat,

kiai di Jawa Tengah dan Jawa Timur.

Santri

Santri adalah siswa yang belajar di
pesantren, santri ini dapat digolongkan
menjadi dua kelompok:

1. Santri mukim, yaitu yang
berdatangan dari tempat-tempat yang

santri

jauh yang tidak memungkinkan dia

untuk pulang ke rumahnya, maka dia

mondok (tinggal) di pesantren. Sebagai
santri ~ mukim  mereka  memiliki
kewajiban-kewajiban tertentu.

2. Santri kalong, yaitu siswa-siswi yang
berasal dari daerah sekitar yang
memungkinkan mereka pulang ke
tempat tinggal masing-masing. Santri
kalong ini mengikuti pelajaran dengan
cara pulang pergi antara rumahnya
dengan pesantren.

pesantren juga

dilakukan, seorang santri pindah dari suatu

pesantren ke pesantren yang lain. Setelah

seorang santri merasa sudah cukup lama di

suatu pesantren, maka dia pindah ke

Di dunia bisa

pesantren lain. Biasanya kepindahannya itu
untuk menambah dan mendalami suatu
ilmu yang menjadi keahlian dari seorang
kiai yang didatanginya.

Pada pesantren yang masih tergolong
tradisional, lamanya santri bermukim di
tempat itu bukan ditentukan oleh ukuran
tahun atau kelas, tetapi diukur dari kitab
yang dibaca. Kitab-kitab tersebut seperti
yang dikemukakan terdahulu ada yang
bersifar dasar, menengah dan kitab-kitab
besar. Kitab-kitab itu juga, semakin tinggi
semakin sulit memahami isinya. Oleh karena
itu dituntut penguasaan kitab-kitab dasar
dan menengah sebelum memasuki kitab-
kitab besar.

Pondok

Istilah pondok boleh diambil dari
bahsa Arab, al-Funduk (3+4\) yang berarti,

hotel, penginapan (Munawir, al-Munawwir,
1997: 1073). Istilah pondok diartikan juga
dengan asrama. Dengan demikian pondok
juga arti tempat tinggal.
Sebuah pesantren mesti memiliki asrama
(tempat tinggal santri dan kiai). Ditempat
tersebut selalu terjadi komunikasi antara

mengandung

santri dan kiai.

145



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

Di pondok, seorang santri patuh dan
taat terhadap peraturan-peraturan yang
diadakan, ada kegiatan pada waktu tertentu
yang mesti dilaksanakan oleh santri. Ada
waktu belajar, shalat, makan, olah raga,
tidur, istirahat dan sebagainya, bahkan ada
juga waktu untuk ronda malam.

Ada  beberapa  alasan  pokok
pentingnya pondok dalam suatu pesantren,
yaitu: santri yang
berdatangan dari daerah yang jauh untuk

Pertama, banyaknya
menuntut ilmu kepada seorang kiai yang
sudah termasyhur keahliannya. Kedua,
pesantren-pesantren tersebut terletak di
desa-desa, dimana tidak tersedia perumahan
santri yang berdatangan dari luar daerah.
Ketiga, ada hubungan timbal balik antara
para
menganggap kiai sebagai orang tuanya
sendiri (Dhafir, 1982: 47-54).

Disamping alasan-alassan di atas,
kedudukan pondok sebagai salah satu unsur
pondok pesantren sangat besar sekali
manfaatnya. Dengan adanya pondok, maka

kiai dan santri, dimana santri

suasana belajar santri, baik yang bersifat
intra kurikuler, ekstra kurikuler,
kokurekuler dan hidden kurikuler dapat
dilaksanakan secara efektif.

dapat dikondisikan dalam

suasana belajar sepanjang hari dan malam.

Santri

Atas dasar demikian waktu-waktu yang
dipergunakan siswa di pesantren tidak ada
yang terbuang secara percuma. Seandainya
tidak ada pondok, maka suasana belajar itu
hanya berlangsung selama siswa berada di
tempat itu.

Masjid

Masjid  diartikan harfiyah
adalah tempat sujud, karena di tempat ini

secara

setidak-tidaknya seorang muslim lima kali
sehari semalam melaksanakan shalat. Fungsi
masjid tidak saja hanya untuk shalat, tetapi
juga fungsi seperti
pendidikan dan lain sebagainya. Di zaman

mempunyai lain

146

Rasulullah, masjid berfungsi sebagai tempat
ibadah, pendidikan dan urusan-urusan
sosial kemasyarakatan.
Suatu  pesantren
memiliki masjid, sebab di situlah pada
umumnya-sebelum pesantren mengenal
sistem klasikal-dilaksanakan proses belajar
mengajar, komunikasi hubungan antara kiai
Kendati
kebanyakan pesantren telah melaksanakan

mutlak  mesti

dengan santri. saat sekarang
proses belajar mengajar di dalam kelas,
namun masjid tetap difungsikan sebagai
tempat berlangsungnya proses belajar
mengajar. Hingga saat sekarang, kiai sering
mempergunakan masjid sebagai tempat
membaca kitab-kitab klasik, dengan metode
wetonan, bandongan dan sorogan.

Di samping itu pula para santri
sebagai tempat
menghafal dan mengulang pelajaran. Pada
waktu-waktu tertentu biasanya sebelum dan
sesudah shalat wajib, para santri menghafal
pelajaran mereka di masjid. Masjid juga
dipergunakan oleh santri untuk menghafal
ayat-ayat al-Qur’an, hadits dan sebagainya.

Sebenarnya masjid sebagai tempat

memfungsikan  masjid

pendidikan Islam telah berlangsung sejak
masa Rasulullah, dilanjutkan oleh Khulafa
al-Rasyidin,  dinasti ~Bani = Umayyah,
Abbasiyah, Fathimiyyah dan dinasti-dinasti
lain. Tradisi menjadikan masjid sebagai
tempat pendidikan Islam, tetap dipegang
oleh kiai,
sekarang.
Unsur-unsur pesantren dapat juga
dikelompokkan sebagai berikut:
1. Aktor pelaku:  Kiai,
pengurus dan santri
2. Sarana perangkat keras: Masjid, rumah
kiai, rumah dan asrama ustadz, pondok

pemimpin pesantren hingga

atau ustadz,

atau asrama santri, gedung sekolah atau

madrasah, tanah wuntuk olah raga,

pertanian atau  peternakan, empang,
makam dan lain sebagainya.

Sarana perangkat lunak:

kurikulum, kitab, penilaian,

perpustakaan, pusat

tujuan,
tata tertib,

dokomentasi dan



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

penerangan, pengajaran dan pengajian
(sorogan, bandongan dan  halaqgah),
keterampilan, pusat pengembangan

keilmuan, dan alat-alat pendidikan lainnya.

Kelengkapan unsur-unsur
berbeda-beda di antara pesantren yang satu
dengan lainnya. Ada pesantren yang secara
lengkap dan jumlah besar memiliki unsur-
unsur tersebut dan ada pesantren dalam
jumlah kecil dan tidak lengkap memiliki

tersebut

unsur-unsur tersebut (Mastuhu, 1994: 25).

Falsafah dan Tata Nilai Pondok Pesantren

Sebagai suatu lembaga pendidikan
Islam, pesantren mendasarkan filsafat dan
tata nilai pendidikannya pada ajaran Islam
yang bercorak figih-sufistik dan didominasi
oleh pemikiran ahli figih dan para sufi dari
abad ke-7-13 Masehi. Ajaran dasar ini
berkelindan dengan struktur kontekstual
atau realitas sosial yang digumuli dalam
hidup  keseharian. = Hasil  perpaduan
keduanya yang  membentuk
pandangan hidup, dan pandangan hidup

inilah

inilah yang vyang menetapkan tujuan
pendidikan yang ingin dicapai dan pilihan
cara yang akan ditempuh. Oleh karena itu,
pandangan hidup seseorang selalu berubah
dan berkembang sesuai dengan perubahan
dan perkembangan realitas sosial yang

dihadapi.

Dengan demikian, maka sistem
pendidikan pesantren didasarkan atas
dialog yang terus menerus antara

kepercayaan dasar agama yang diyakini
memiliki nilai kebenaran mutlak dan realitas
sosial yang memiliki nilai kebenaran relatif.
Nilai agama dengan kebenaran mutlak
mempunyai supremasi atas nilai agama
dengan kebenaran relatif, dan kebenaran
tidak boleh

kebenaran

nilai agama realitas ini
bertentangan  dengan
mutlak. Dalam Islam, pemahaman terhadap

ajaran dasar agama itu berpusat pada

nilai

masalah tauhid atau ke-Esa-an Tuhan
(Mastuhu, 1994: 26).

Fungsi dan Tujuan Pondok Pesantren

Tujuan pendidikan pesantren adalah
menciptakan dan mengembangkan
kepribadian muslim, yaitu kepribadian yang
beriman dan bertakwa kepada Tuhan,
berakhlak bermanfaat  bagi
masyarakat berkhidmat kepada
masyarakat dengan jalan menjadi kawula
atau abdi masyarakat yaitu menjadi pelayan
masyarakat sebagaimana kepribadian Nabi
Muhammad (mengikuti sunnah Nabi),
mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh
(Dhafir, 1982: 21),

atau menegakkan

mulia,
atau

dalam kepribadian
menyebarkan
Islam dan kejayaan umat Islam di tengah-
tengah masyarakat (izzul Islam wa al
muslimin), dan mencintai ilmu dalam rangka
mengembangkan kepribadian Indonesia.
Idealnya mengembangkan kepribadian yang
ingin dituju ialah kepribadian muhsin bukan
hanya sekedar muslim (Mastuhu, 1994: 56).
Dari rumusan tersebut tampak jelas
bahwa sangat
menekankan pentingnya tegaknya Islam di
tengah-tengah kehidupan sebagai sumber
utama moral atau akhlak mulia, dan akhlak
mulia ini merupakan kunci rahasia
keberhasilan hidup bermasyarakat. Dengan
kata
pesantren sesungguhnya masih lebih banyak

agama

pendidikan

pesantren

lain orientasi tujuan pendidikan
bersifat inward looking dari pada outward
looking, atau masih lebih banyak melihat ke
dalam dari pada keluar. “Pandangan ke
dalam” berpendapat bahwa dengan tegak
dan tersebarnya agama Islam di tengah-
tengah  kehidupan, maka kehidupan
bersama dengan sendirinya akan menjadi
baik, jadi ada semacam trickling down effect,
yaitu efek moral baik yang diturunkan
sebagai akibat tegaknya Islam di tengah-
tengah kehidupan. Demikian, sebenarnya
“pandangan ke dalam” itu berfikir alternatif

147



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

dan otomatis, yang dalam hal ini Islam
sebagai
menggantikan tata nilai kehidupan bersama,
jika kita mengiginkan kehidupan bersama
yang lebih baik atau lebih maju.

Sebaliknya “pandangan keluar” tidak

alternatif atau pilihan untuk

berfikir alternatif dan otomatis, tetapi
berfikir melengkapi kekurangan,
meluruskan yang bengkok atau

memperbaiki yang salah atau rusak, dan
memberikan sesuatu yang baru sebagai
suatu  kebutuhan.
prioritas pertama dari “pandangan ke luar”
ialah tegak dan majunya kehidupan bersama
berdasarkan pada nilai-nilai kebudayaannya
sendiri; kemudian, agama membantu,
melengkapinya dan mengarahkannya, agar
nilai-nilai dan tata nilai yang mengatur
tidak
bertentangan dengan akidah dan syariat
agama Islam.

Dalam praktik kehidupan sehari-hari
dapat diamati bahwa pesantren telah
berhasil mendidik santrinya menjadi orang
beragama dalam arti taat menjalankan
ibadah agamanya (shalat, puasa
sebagainya) @ dan  mendalami
agamanya sesuai dengan kitab-kitab yang
dipelajarinya, tetapi kurang berhasil dalam
pendidikan ilmu pengetahuan umum dan
teknologi dan  kebudayaan nasional.
Tegaknya agama tanpa dilengkapi dengan

Dengan  demikian,

kehidupan masyarakat tersebut

dan
ajaran

ilmu dan teknologi untuk mengembangkan
atau memajukan masyarakat tidak akan
menghasilkan kehidupan yang lebih baik
dan sejahtera dan kehidupan yang demikian
itu tidak mungkin terjadi tanpa berdiri di
atas nilai-nilai budaya sendiri (Mastuhu,
1994: 68-69).

Potensi Pondok Pesantren dalam
Pengembangan Pendidikan
Eksistensi pesantren beserta

lembaganya adalah sebagai lembaga
pendidikan dan dakwah serta lembaga

148

kemasyarakatan yang telah memberikan
warna dalam kehidupan manusia. Pesantren
bukan saja tempat
merupakan proses hidup itu sendiri (Oepen
& Karcher, 1987: 110). Sebab lingkungan
pesantren berusaha menumbuhkan
pola hidup sederhana dan berpegang teguh
pada azas hidup hemat yang merupakan ciri
khas kehidupan pesantren.

belajar, melainkan

satu

Fungsi pondok pesantren disamping
sebagai lembaga pendidikan, juga berfungsi
sebagai lembaga sosial dan penyebaran

agama. Sebagai lembaga pendidikan,
pondok  pesantren = menyelenggarakan
pendidikan formal (madrasah, sekolah
umum dan perguruan tinggi) dan

pendidikan non formal yang secara khusus

mengajarkan agama yang sangat kuat
dipengaruhi  oleh  pemikiran-pemikiran
ulama fikih, hadits, tafsir, tauhid dan

tashawwuf yang hidup antara abad ke-7-13
Masehi. Kitab-kitab yang dipelajarinya
meliputi fikih, ushul figih, hadits, ilmu
hadits, tafsir, ilmu tafsir, tauhid, tashawwuf
dan bahasa arab(nahwu, sharraf, balaghah,
dan tajwid), mantiq dan akhlaq.

Sebagai lembaga sosial, pondok
pesantren menampung anak dari segala
lapisan ~ masyarakat ~ muslim, tanpa

membeda-bedakan tingkat sosial-ekonomi
orang tuanya. Biaya hidup di pondok
pesantren relatif murah dari pada belajar di
luar pesantren. Mereka dapat hidup dengan
biaya yang sangat minim. Bahkan beberapa
di antaranya gratis, terutama bagi anak-anak
yatim piatu dan dari keluarga miskin
lainnya. Dan ada beberapa di antara calon
santri sengaja datang ke pondok pesantren
untuk mengabdikan dirinya kepada kiai dan
pondok pesantren.

Sementara itu, setiap hari pondok
pesantren menerima tamu yang datang dari
masyarakat
sekitar pesantren maupun dari masyarakat
jauh meliputi radius kabupaten, provinsi,
bahkan  dari lain.
Kedatangan

umum, baik dari masyarakat

provinsi-provinsi

mereka adalah untuk



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

minta
untuk

bersilaturrahim, berkonsultasi,
doa-doa,

bertaubat dan semacamnya.

nasihat, minta jalan

Mereka datang dengan membawa
berbagai macam masalah kehidupan,
seperti: menjodohkan anak, kelahiran anak,
sekolah, mencari kerja, mengurus rumah
tangga, kematian, warisan, karir jabatan,
maupun masalah-masalah yang berkaitan
dengan pembangunan masyarakat dan
pelayanan kepentingan umum.

Sebagai lembaga penyiaran agama,
masjid pesantren juga berfungsi sebagai
masjid umum, yaitu sebagai tempat belajar
agama dan ibadah bagi masyarakat umum.
Masjid pesantren sering dipakai untuk
menyelenggarakan majlis taklim (pengajian),
diskusi-diskusi keagamaan dan sebagainya
oleh masyarakat umum.

Sehubungan dengan ketiga fungsi
pesantren  tersebut, maka  pesantren
tingkat integritas yang tinggi
dengan masyarakat sekitarnya dan menjadi
rujukan moral bagi kehidupan masyarakat
umum. Masyarakat umum memandang

memiliki

pesantren sebagai komunitas khusus yang
ideal terutama dalam bidang kehidupan
moral pesantren.

Ketiga fungsi tersebut merupakan

satu kesatuan yang bulat dan utuh.
Meskipun  demikian tampak bahwa
fungsinya sebagai lembaga pendidikan

menjadi semacam ujung tombaknya, sedang
fungsinya sebagai sosial
penyiaran agama menjadi sayap-sayap
sebelah kiri dan kanannya (Mastuhu, 1004:
59-61).

lembaga dan

Prinsip Sistem Pendidikan Pondok
Pesantren

Sesuai dengan tujuan pendidikan dan
pendekatan holistik yang digunakan, serta
fungsinya yang komprehensip sebagai
lembaga pendidikan, sosial dan penyiaran

agama, pondok pesantren mempunyai

prinsip-prinsip sistem pendidikan sebagai
berikut:

Theocentric
Sistem pendidikan pesantren
mendasarkan pada filsafat theocentric, yaitu
pandangan yang mengatakan bahwa semua

kejadian berasal, dan kembali pada
kebenaran Tuhan. Semua aktivitas
pendidikan dipandang sebagai ibadah

kepada Tuhan. Semua aktivitas pendidikan
merupakan bagian integral dari totalitas
kehidupan sebagaimana, sehingga belajar di
pesantren tidak dipandang sebagai alat
tetapi dipandang sebagai
karena itu kegiatan proses belajar-mengajar

tujuan. Oleh

di pesantren tidak diperhitungkan waktu.
Dalam  prakteknya, filsafat
berorientasi kepada kehidupan ukhrawi dan
berprilaku sakral dalam kehidupan sehari-
hari. Semua perbuatan dilaksanakan dalam
struktur relevansinya dengan agama dan
demi kepentingan hidup ukhrawi.

theocentric

Sukarela dan Mengabdi

Para pengasuh pesantren memandang
semua kegiatan pendidikan sebagai ibadah
kepada Tuhan. Sehubungan dengan ini
maka pesantren
dilaksanakan secara sukarela dan mengabdi

penyelenggaraan

kepada sesama dalam rangka mengabdi
kepada Tuhan.
menghormati kiai dan ustaznya serta saling
menghargai dengan sesamanya, sebagai
bagian dari perintah agama. Santri yakin
bahwa dirinya tidak akan menjadi orang
berilmu tampa guru

Santri merasa wajib

dan  bantuan

sesamanya.

149



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

Kearifan dan Kesederhanaan

Pesantren menekankan pentingnya
kearifan dalam menyelenggaran pendidikan
pesantren dan dalam tingkah laku sehari-
hari. Kearifan yang dimaksudkan di sini
adalah bersikap dan berprilaku sabar,
rendah hati, patuh kepada ketentuan
pesantren dan agama, serta mendantangkan
mafaat bagi kepentingan bersama.

Pesantren menekankan pentingnya
penampilan sederhana sebagai salah satu
nilai luhur pesantren dan menjadi pedoman
prilaku sehari-hari bagi seluruh warga
pesantren. Kesederhanaan yang
dimaksudkan di sini tidak sama dengan
kemiskinan,  tetapi  identik = dengan
kemampuan bersikap dan berpikir wajar,
tidak tinggi hati.
Kesederhanaan bukan monopoli orang
miskin, bodoh dan “kecil”, tetapi juga dapat
dimiliki oleh orang kaya, pandai dan
“besar”. Sebaliknya kesombongan dan
ketidak sederhanaan, juga bukan monopoli
orang kaya, pandai dan “besar”. Dalam

proporsional  dan

kehidupan bersama ada orang kaya, pandai
dan “besar” tetapi rendah hati, sederhana,
lemah-lembut dalam bertutur kata dan wajar
dalam penampilan. Sebaliknya juga terdapat
orang miskin, bodoh dan “kecil” tetapi
sombong, tinggi hati dan berlebih-lebihan.
Jadi sederhana adalah kewajaran dalam
segala aspek kehidupan.

Kolektifitas

Pesantren menekankan pentingnya
kolektifitas atau kebersamaan lebih tinggi
dari pada individualisme. Dalam dunia
pesantren berlaku pendapat bahwa “dalam
hak-hak orang mendahulukan kepentingan
orang lain, tetapi dalam hal kewajiban orang
harus mendahulukan dari sendiri sebelum
orang lain”. Sedangkan dalam hal memilih
atau memutuskan sesuatu “orang harus
memelihara hal-hal yang baik yang telah

150

ada, dan mengembangkan hal baru yang
baik”. Kedua nilai tersebut masih tetap
berlaku. fisik
pesantren yang sederhana seperti kamar
tidur yang sempit kira-kira berukuran 3 x
4m ditempati oleh 10 atau 15 santri. Pada
umumnya kamar hanya untuk menyimpan
barang-barang, sedang mereka banyak tidur
di masjid atau di tempat lain pada bangunan

Sementara itu, kondisi

yang ada. Adanya dapur umum tempat
santri memasak, ruang makan umum,
tempat sebagainya
mendorong mereka untuk saling tolong
menolong untuk mengatasi kebutuhan
bersama, terutama mengatasi kebutuhan
belanja jika mengalami

kiriman bekal dari rumah.

mandi umum dan

keterlambatan

Mengatur Kegiatan Bersama
Para santri bersama-sama dengan
bimbingan ustadz dan kiai mengatur hampir
semua kegiatan proses belajar-mengajar
terutama dengan

berkenaan kegiatan-

kegiatan kokurikuler, dari sejak
pembentukan organisasi santri, penyusunan
program-programnya sampai pelaksanaan
dan pengembangannya. Mereka juga
mengatur kegiatan-kegiatan perpustakaan,
keamanan, pelaksanaan  peribadatan,
koperasi, kursus keterampilan, penataran,
diskusi sebagainya.
Sepanjang tidak
menyimpang dari aqidah syariah dan tata
tertib pesantren, mereka tetap bebas berfikir

dan bertindak.

atau seminar dan

kegiatan =~ mereka

Kebebasan Terpimpin

Seiring dengan prinsip di atas, maka
pesantren menggunakan prinsip kebebasan
terpimpin menjalankan
kependidikannya. Perinsip tersebut bertolak
dari ajaran bahwa semua makhluk pada
akhirnya tidak dapat keluar melampaui

dalam



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

ketentuan sunnatullah, di samping itu juga
masing-masing individu memiliki
Dalam
kehidupan sosial, individu juga mengalami
keterbatasan-keterbatasan, baik keterbatasan
kultural struktural.
demikian, juga
keterbatasan mangatur dirinya sendirinya.
Atas dasar itu pesantren memperlakukan
kebebasan dan keterikatan sebagai hal
kodrati  yang diterima  dan

dimanfaatkan sebagaiman mestinya dalam

kecenderungan  sendiri-sendiri.

maupun Namun

manusia memiliki

harus

kegiatan belajar mengajar. Hal itu tercermin
dari pandangan kiai bahwa sejak pada masa
dini, sampai kira-kira berumur 10 tahun,
kepada anak wajib ditanamkan jiwa agama,
yang akan menjadi dasar keperibadiannya,
tetapi kemudian sejak menginjak usia
dewasa, anak itu sendirilah yang akan
memilih hidupnya.

Sehubungan dengan hal itu maka
sikap pesantren dalam melaksanakan
pendidikan  adalah  membantu
mengiring anak didiknya, tetapi pesantren
juga keras berpegang pada tata tertip
pesantren, terutama pada hukum agama.

dan

Mandiri
Santri sejak awal sudah dilatih
mandiri. Ia mengatur dan bertanggung

jawab atas keperluannya sendiri, seperti
mengatur uang belanja, memasak, mencuci
pakaian, merencanakan Dbelajar, dan
sebagainya. Bahkan banyak di antara mereka
yang membiayai diri sendiri selama belajar
di pesantren. Prinsip ini tidak bertentangan
dengan prinsip kolektivitas tersebut di atas,
bahkan sebaliknya justru menjadi sebagian
dari padanya, karena mereka menghadapi
nasib dan kesukaran yang sama, maka yang
baik setiap individu mengatasi masalahnya

ialah tolong menolong.

Pesantren Adalah Tempat Mencari [lmu
dan Mengabdi

Pesantren adalah tempat mencari ilmu
dan mengabdi. Tetapi pengertian
dilingkungan pesantren berbeda dengan
pengertian ilmu dalam arti science. Ilmu
bagi pesantren dipandang suci dan
merupakan bagian yang tak terpisahkan dari
ajaran agama. Santri selalu berfikir dalam

ilmu

kerangka keagamaan, artinya semua
peristiwa empiris dipandang dalam struktur
relevansinya dengan ajaran agama. Model
pemikiran ~ mereka  berangkat  dari
kenyakinan dan berfikir pada kepastian.
Mereka percaya semua kejadian berawal dan
akan bertemu serta berakhir pada kebenaran
Tuhan.

Tata keyakinan dan tata pikir yang
itu  berbeda dengan pola
keyakinan dan pemikiran scientist yang
memandang setiap gejala dalam struktur
relevansinya dengan kebenaran relatif dan
bersyarat. Scientist ~memandang
sebagai untuk memecahkan

masalah dan

demikian

ilmu
intrumen
memajukan  kehidupan.

Mereka berangkat dari keraguan dan
berakhir pada pertanyaan. Kebenaran yang
ditemukan setiap saat dapat berubah sesuai
dengan fakta baru yang dijumpai kemudian.
Scientist berpikir positif dan cemderung
menolak apa saja yang tidak masuk akal dan
tidak didukung oleh data-data empiris.
Sebaliknya, pihak pesantren sering kali
tidak identik
dengan kemampuan berpikir metodologis,
tetapi juga dipandang sebagai berkah yang
dapat datang dengan sendirinya melalui
pengabdian.

memandang ilmu selalu

Mengamalkan Ajaran Agama
dan Restu Kiai
Pesantren  sangat mementingkan
pengmalan agama dalam kehidupan sehari-
hari. Setiap gerak kehidupannya selalu

151



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

berada dalam batas rambu-rambu hukum
agama (fiqih).

Semua perbuatan yang dilakukan oleh
setiap warga pesantren sangat bergantung
pada restu kiai. Baik ustadz maupun santri
selalu berusaha jangan sampai melakukan
hal-hal yang tidak berkenan dihadapan kiai.

Prinsip-prinsip pendidikan pesantren
tersebut sebenarnya merupakan nilai-nilai
kebenaran universal dan pada dasarnya
sama dengan nilai-nilai luhur kehidupan
masyarakat jawa (Mastuhu, 1994: 62-66).

Perspektif Pendidikan Pondok Pesantren
di Masa Depan

bahwa
sistem pendidikan yang berlangsung selama

Banyak kalangan menilai

ini kurang — untuk tidak dikatakan gagal -
mengantarkan bangsa mencapai tujuan
pembangunan di bidang pendidikan, yaitu
pembangunan manusia seutuhnya. Tujuan
seperti diamanatkan dalam GBHN beberapa
periode
moral keagamaan sebagai bagian yang
penting darinya. Maraknya
konsumsi dan pengidaran narkoba yang
merajalela, kurang rasa hormat anak kepada
guru dan orang tua, munculnya egoisme
kesukuan yang mengarah pada separatisme,
rendahnya moral sebagai penyelenggara

tersebut menempatkan dimensi

tawuran,

negara dan lain-lain adalah indikasi yang
mendukung penilaian di atas.
Dilihat dari sudut pengembangan

ilmu pengetahuan dan teknologi,
pendidikan kita tidaklah terlalu
mengecewakan, meskipun harus diakui

berada pada jajaran peringkat bawah bila

dibandingkan dengan negara-negara
berkembang lainnya, termasuk Malaysia
yang pada tahun 60-an mengimport guru
dari Indonesia.

Pendidikan kita sudah menghasilkan
banyak ilmuan, politikus dan pelaku
ekonomi yang handal. Namun yang menjadi

pertanyaan adalah mengapa mereka tidak

152

dapat membawa bangsa ini keluar dari
multi-kritis yang melandanya akhir-akhir
ini. Bahkan yang lebih ironis lagi, ada
dugaan bahwa mereka justru mempunyai
andil dalam memunculkan dan melestarikan
kondisi yang demikian.

Fenomena seperti digambarkan di
atas menunjukkan adanya something wrong
dalam praktek pendidikan, yaitu kurangnya
perhatian pada aspek moral, yang perlu
dicarikan pemecahannya. Dalam rangka
tersebut, perlu dilihat model pendidikan
yang selama ini kurang mendapat perhatian
pemerintah dalam pengambilan kebijakan
bidang pendidikan. Model pendidikan
dimaksud adalah pesantren yang sudah
terbukti keberhasilannya dalam mencetak
santri yang shalih dan berakhlak mulia.
Penglihatan itu dimaksudkan untuk mencari
kelebihan-kelebihan  yang
meskipun kadang-kadang masih berupa
benih-benih  potensi, dengan  tanpa
menafikan kekurangan-kekurangan yang
ada. Kelebihan-kelebihan tersebut
diharapkan dapat menutupi kelemahan-
yang
diterapkan secara resmi oleh pemerintah
dalam skala nasional,
menampilkan sebagai model pendidikan

dimilikinya,

kelemahan  model  pendidikan

untuk kemudian

alternatif.
Pesantren sebagai lembaga
pendidikan telah lahir dan berkembang
semenjak masa-masa awal kedatangan Islam
di negeri ini. Pada
kemunculannya, lembaga pendidikan ini
bersifat sangat sederhana berupa pengajian
al-Qur’an dan tata cara beribadah yang
diselenggarakan di masjid,
rumah-rumah ustadz. Lembaga-lembaga

yang kemudian berkembang dengan nama

masa awal

surau atau

pesantren ini terus tumbuh dan berkembang

tanggungjawab

menyampaikan Islam dan pengetahuan

lainnya kepada masyarakat dan generasi

penerus.

Pada masa sekitar abad ke-18-an,
pesantren  sebagai

didasari untuk

peran lembaga



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

pendidikan rakyat terasa sangat signifikan,

terutama  dalam  bidang  penyiaran
agama.Fungsi pondok pesantren adalah
lebih  dari sebagai
pendidikan keagamaan bagi para santrinya,
melainkan juga sebagai kendaraan penting
untuk  membuat  perubahan-perubahan
mendasar dalam masyarakat luas.
Dalam  perkembangannya,

menjawab  tuntutan

sekedar lembaga

untuk
era modern yang
melingkupinya, banyak pesantren yang
menambahkan pengetahuan umum dalam
kurikulumnya di samping pelajaran agama
yang menjadi ciri khasnya sejak semula.
Dewasa ini kurikulum pesantren meliputi
empat tipe: ngaji (mempelajari kitab kuning),
pengalaman (pendidikan moral), madrasah,
sekolah, perguruan  tinggi
(pendidikan agama dan umum) serta kursus
dan ketrampilan. Empat tipe kurikulum ini
mengkombinasi dalam  bentuk yang
berbeda-beda  sehingga  menghasilkan
berbagai variasi. Dua tipe yang pertama
selalu menjadi bagian dari pendidikan
pesantren dan membentuk inti identitasnya.
tipe yang terakhir
aspek-aspek  baru

dan atau

Sedangkan dua

merefleksikan dari
identitas
dengan kebutuhan masyarakat.

Kombinasi dari tipe empat model
kurikulum sebagaimana di atas melahirkan
aneka ragam model pesantren yang
berkembang di Indonesia. Model-model itu

merupakan

pesantren dan pertemuannya

jawaban masing-masing
pesantren terhadap tuntutan era modern
yang tidak mungkin dihindari. Menurut
pengamatan penulis ada empat model
pesantren yang berkembang.
Pertama, pesantren
mempertahankan  kemurnian
aslinya sebagai tempat mendalami ilmu-
ilmu agama (tafaqquh fi al din) bagi para
santrinya. Semua materi yang diajarkan di
pesantren ini sepenuhnya
keagamaan yang bersumber dari kitab-kitab
yang berbahasa Arab yang ditulis oleh para

yang
identitas

bersifat

ulama abad pertengahan (7-13 H) yang
dikenal dengan nama kitab kuning.

Kedua, pesantren yang memasukkan
materi-materi  pelajaran umum dalam
pengajarannya, namun dengan kurikulum
yang disusun sendiri menurut kebutuhan
tidak mengikuti kurikulum yang
ditetapkan oleh pemerintah.

Ketiga, pesantren yang
menyelenggarakan pendidikan umum di
dalamnya, baik berbentuk madrasah

(sekolah umum berciri khas Islam di bawah

dan

naungan Kementrian Agama) maupun
sekolah (sekolah umum di bawah naungan
Kementrian Pendidikan) dalam berbagai
bahkan ada yang
perguruan tinggi yang tidak hanya meliputi
fakultas-fakultas keagamaan melainkan juga
fakultas-fakultas umum.

jenjangnya, sampai

Keempat, pesantren yang merupakan
asrama pelajar Islam di mana para santrinya
belajar di sekolah-sekolah atau perguruan-
perguruan tinggi di luarnya. Pendidikan
agama di pesantren model ini diberikan di
luar jam-jam sekolah sehingga bisa diikuti
oleh semua santrinya.

Pengadopsian materi-materi umum

kurikulum pesantren
mengindikasikan adanya dinamika dalam
fungsi kependidikannya. Dengan demikian,
pesantren  yang memfokuskan
pendidikan pada
semata, dengan masuknya materi-materi
juga
kepentingan-kepentingan keduniaan. Hal ini
didasarkan pada kesadaran bahwa dalam
era semakin modern, spesifikasi bidang

dalam

semula

orientasi keakhiratan

umum menjadi memperhatikan

keahlian dan pekerjaan yang semakin tajam,

orang tidak cukup hanya berbekal dengan
moral yang baik saja, tetapi perlu
melengkapi diri dengan keahlian atau
keterampilan ~ yang  relevan  dengan
kebutuhan zaman.

Sehubungan dengan hal tersebut,
maka di kalangan santri terdapat

kecenderungan yang semakin kuat untuk

mempelajari sains dan teknologi pada

153



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

lembaga-lembaga pendidikan formal, baik di
madrasah maupun di sekolah bahkan di
perguruan tinggi, tetapi mereka juga tetap
belajar di pesantren untuk mendalami
agama dalam rangka memperoleh moral
agama. Sebagai lembaga pendidikan,
pesantren dengan demikian tidak hanya
berfungsi sebagai lembaga yang mencetak
kiai atau pimpinan keagamaan saja, tetapi
juga mencetak pimpinan bangsa yang shalih
dan tenaga profesional dalam bidangnya
yang dijiwai oleh semangat moral agama.
Pribadi-pribadi inilah  yang
diperlukan oleh bangsa dan negara dalam
melaksanakan pembangunan untuk
mewujudkan baldatun thayyibatun warabbun
ghafur (Abdurrahman Mas’ud, dkk., 160).

semacam

Keharusan Profesionalisasi dalam
Pengelolahan Pesantren

Pesantren tidak boleh menutup diri
dengan perubahan dan perkembangan sosial
yang sedang
pengaruh cepat
berakibat bagi
lingkungan
perkembangan
teknologi, terutama bidang informasi, yang
sekaligus ditandai oleh adanya sarana
informasi yang langsung tidak
langsung akan dapat mempengaruhi budaya

termasuk
yang dapat
perubahan budaya di
pesantren. Dengan
ilmu pengetahuan dan

berlangsung,

dari luar

atau

pesantren, dan yang terkait erat adalah
santri, dengan demikian, maka pergeseran
budaya akan sangat mempengaruhi proses
pesantren tujuan
utamanya sebagai lembaga pengkaderan
ulama.

keberhasilan dalam

Upaya yang dilakukan kiai dalam
mengantisipasi berbagai bentuk perubahan
budaya yang terjadi lingkungan pesantren
adalah dengan meyakinkan pengikutnya,
santrinya dengan jalan
memberikan pemahaman yang luas tentang
visi dan misi yang diemban oleh pesantren,
dengan demikian, maka kesan kiai tidak

terutama

154

semata-mata ekstrim atau sosok yang
menolak perubahan, sebab bagaimanapun
bentuk penolakan tersebut, perubahan akan
terjadi bergulir,
sehingga kiai sebagai pemegang kebijakan di
pesantren hendaknya dapat menyeleksi
perubahan dan perkembangan dan selama
perubahan dan perkembangann tersebut

sesuai dengan norma yang berlaku dan tidak

senantiasa dan terus

merusak akidah dan syari'ah, hendaknya
pesantren dapat menjadi mercusuar dalam
dan
1994:

mengantisipasi
perkembangan tersebut (Mastuhu,
259).

perubahan

Di era industrialisasi, memungkinkan
pesantren memiliki peran ganda (dual
culture); agraris dan industri, yang pertama
merupakan pondasi untuk mengantisipasi
atau membaca setiap pengaruh yang datang
dari luar, sedangkan yang kedua merupakan
visi pesantren sendiri guna mempredeksi
bagaimana posisinya di tengah-tengah
masyarakat yang semakin maju, sehingga
pesantren itu merupakan
doktrin kultural-

visi
pengejawantahan dari
politik-kiai.

Perubahan dan perkembangan dalam
lembaran kehidupan manusia hendaknya
menjadi cambuk yang berarti bagi keluarga
pesantren, terutama dalam mempersiapkan
generasi berikutnya yang dipercaya untuk
mengembangkan depan,
sehingga pengkaderan keluarga kiai dalam

pesantren ke

mendidik anak-anaknya tidak semata-mata

menguasai  ilmu  agama, melainkan
menguasai bidang lain yang berhubungan
dengan sains dan teknologi.

Pengeloaan pesantren dalam konteks
kemodernan memerlukan keahlian dan
penanganan yang serius. Nabi Muhammad
saw bersabda (al-Suyuthy, 36) bahwa “suatu
pekerjaan  yang kepada
seseorang yang bukan ahlinya (profesinya),
maka tunggu kehancurannya” (HR.
Bukhari), (Jalal al-Din Abdurrahman, ibn
Abi Bakar al-Suyuthy, t.th: 36). Profesional

adalah salah satu titik pangkal antisifatif

diserahkan



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

keberhasilan dan kemajuan. Menurut
Muchtar Bukhari, kata profesi berasal dari
Inggris, profession
Belanda professie, keduanya dari bahasa
Latin profecus, yang berarti pengakuan,
menyatakan  mau, ahli dalam
melaksanakan pekerjaan tertentu (Muchtar
Bukhari, 1994: 36. dan Sudarwan Danim,
2001: 20).

Menurut Yunita Maria YM, Kkata

profesi berasal dari bahasa Latin, proffesio

bahasa atau bahasa

atau

yang berarti janji/ikrar dan pekerjaan. Secara
oprasional makna profesi adalah kegiatan
yang dijalankan berdassarkan keahlian
tertentu dengan norma-norma sosial yang
baik (Yeni, http;//wwwl.bpkpenabur.or.id).
Oteng Sutisna mendefinikan profesi adalah
suatu pekerjaan yang meminta persiapan
spesialisasi yang relatif lama di perguruan
tinggi dan dikuasai oleh suatu kode etik
yang khusus (Oteng Sutisna, 1983: 302).
Bidang pekerjaan yang dilandasi pendidikan
keahlian tertentu, seperti keterampilan,
kejuruan dan sebagainya (Pusat Bahasa
Departemen Pendidikan Nasional, 2001:
897).

Profesi merupakan suatu status yang
mengarah kepada kinerja atas
pekerjaan yang bernilai tinggi berdasarkan
keahlian, kemampuan, teknik, dan prosedur
berlandaskan intelektualitas menuju pada
perkembangan yang dinamis (Vollmer, H.M.
& Mills, D.L., 1966: 2).

Profesionalisasi
lebih
kepada birokrasi dan hal ini biasanya
dibuktikan dalam perilaku kesehariannya
yang biasa disebut dengan salaried
professional. Suatu taksonomi pendidikan
tentang tenaga profesional dibedakan atas
(1) preservic teacher education, program
pendidikan persiapan jabatan guru yang
dilaksanakan pada tingkat perguruan tinggi
yang lamanya empat atau lima tahun, (2)

bidang

dalam  lembaga

pendidikan cenderung mengarah

inservice teacher education, peningkatkan
kemampuan professional guru yang
merupakan program penataran yang

lamanya satu hari atau dengan satu tahun
(3) continuing education, upaya pendidikan
yang dilakukan sendiri oleh seseorang
sesuai dengan minat dan kebutuhannya
rangka  pertumbuhan jabatan
profesionalnya, (4) continued education,
program  pendidikan  lanjutan  atas
spesialisasi  keahlian seseorang dalam
rangka meningkatkan dan memperdalam
pengetahuan dan kemampuannya melalui
pascasarjana, ) staff
peningkatan ~ kemampuan

dalam

pendidikan
development,
profesional seseorang yang berhubungan
dengan mutu pelayanannya terhadap orang
lain (Konecki & Stein, 1978: 42).

Melihat hal itu semua, karena
pesantren  dikembangkan sendiri dan
dibesarkan melalui minat sendiri juga

kemauan yang selalu didasarkan atas
kemampuan diri serta dorongan publik yang
membutuhkan keberadaan lembaga
tersebut, sebagai  bagian
taksonomi pendidikan, sudah merupakan
keharusan mengedepankan profesionalisme
dalam penyelenggaraan pendidikan.

E. Fiedler dan Martin M. Charmers,
dalam pengantar bukunya yang berjudul
effective management,
mengemukakan bahwa suatu kajian yang
mengarah kepada sektor kepemimpinan
dilihat dari unsur hakikat, walaupun hampir
dari sekian banyak studi atas pendekatan
penelitian kepemimpinan lebih diarahkan
pada; pendekatan kewibawaan, pendekatan

maka dari

Leadership

sifat,t dan pendekatan perilaku, dan
pendekatan situasional.

Pendekatan kewibawaan itu sendiri
mengarah  kepada
kepemimpinan yang mementingkan dan
memgutamakan untuk
keberhasilan organisasi yang dipimpinnya.
Timbulnya kewibawaan kepemimpinan
beragam, seperti yang diungkapkan dalam
penelitiann  French dan yang
mengungkapkan beberapa definisi,

kewibawaan dan mengarah kepada asal

sisi keberhasilan

kewibawaan

Raven

155



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

mula timbulnya kewibawaan tersebut, dan

hal ini dilihat dari beberapa unsur;

1. Reward Power, istilah ini
mendekati kepada kinerja bawahan yang
ingin mendapatkan penghargaan yang
setinggi-tingginya dari atasan.

2. Coersive  Power, merupakan
pembelaan diri atas pekerjaan agar

terhindar dari sangsi yang suatu saat

cenderung

suatu

akan dijatuhkan oleh pemimpinnya.
3. Legitimate
prilaku mutlak dari seorang pemimpin
yang memiliki kewenangan
mengatur, mengendalikan, dan memenej
suatu peraturan, dan dalam hal ini
bawahan harus mematuhinya.
4. Expert  Power,  merupakan
keyakinan yang dibentuk oleh bawahan

Power, merupakan suatu

untuk

suatu

dengan suatu anggapan bahwa tidak
semata-mata

mengeluarkan
ditaati, kalau
memiliki

pemimpinnya
untuk

tidak
cukup

suatu aturan

pemimpinnya

pengetahuan yang
komprehensif dan memadai.

5. Referent Power, lebih mengarah kepada
perilaku bawahan yang menganggap
bahwa sebagai bawahan dia memiliki
rasa kekaguman yang mendalam kepada
pemimpinnya, sehingga lebih cenderung
ingin berperilaku seperti pemimpinnya.

Mengacu kepada rangkaian kajian
kepustakaan di atas,
kewibawaan lebih cenderung mengarah

maka pendekatan

kepada rasa percaya diri yang dalam dari
seorang pemimpin guna menjalankan roda
organisasinya, walaupun  sebenarnya
pendekatan seperti ini tidak menutup
kemungkihnan terbina melalui pendekatan
sifat. Ciri yang paling mendasar dari
pendekatan seperti ini lebih cenderung
kepada beberapa sifat pribadi yang melekat,
seperti ditandai oleh ciri-ciri fisik (physical
characteristic), kepribadian (personality), dan
kemampuan serta kecakapan (ability).
Dengan demikian maka keberhasilan
kepemimpinan melalui pendekatan sifat
tidak hanya didasarkan atas sifat-sifat yang

156

dimiliki oleh pemimpin semata, melainkan
didasarkan pula atas keterampilan yang
dimiliki oleh seseorang dalam menjalankan
roda kepemimpinannya.

Adapun yang dimaksud dengan
pendekatan perilaku, lebih didasarkan atas
pentingnya perilaku yang dapat diamati
atau yang dilakukan oleh para pemimpin
dari sifat-sifat atau sumber kewibawaan
yang dimilikinya. Kemampuan perilaku
secara konsepsional telah berkembang ke
dalam berbagai macam cara dan tingkatan
abstraksi, perilaku seorang pemimpin yang
mengutamakan sifat  biasanya
digambarkan atas istilah pola aktivitas.

Dengan mempergunakan pendekatan
perilaku, maka besar kemungkinan akan
memunculkan peranan manajerial dalam
lebih
menekankan pada unsur-unsur aktivitas diri
dalam mengembangkannya, dalam arti yang
luas lebih menekankan pada sifat-sifat yang
melekat pada dirinya, bukan hanya sosok
pemimpin semata, melainkan sebagai sosok
individual lebih mewarnai.

unsur

mengelola organisasi, walaupun

Adapun yang dimaksud dengan
pendekatan situasional lebih menekankan
pada ciri-ciri pribadi pemimpin dan situasi,
mengemukakan dan mencoba untuk
mengukur memprediksi
tersebut, dan membantu pimpinan dengan
garis pedoman perilaku yang bermanfaat

dan ciri-ciri

yang didasarkan atas kombinasi dari
kemungkinan yang bersifat kepribadian,
sehingga lazim teori ini disebut dengan
pendekatan kontingensi atau pendekatan
situasional.

Teori  kontingensi
merupakan  hal
kompleksitas yang bersifat interaktif dan
tetapi

membantu pula para pemimpin potensial

bukan hanya
yang penting bagi
fenomena kepemimpinan, akan
dengan konsep-konsep yang bermanfaat
dalam menilai situasi yang beragam dan
menunjukkan perilaku kepemimpinan yang
tepat berdasarkan situasi. (Wahjosumidjo,
1999: 29).



JPII Volume 2, Nomor 2, April 2018
e

Bagaimanapun suatu model
kepemimpinan dilakukan oleh pemimpin
suatu organisasi, akan ~mempengaruhi
kinerja para anggotanya, oleh sebab itu
masing-masing anggota
organisasi dibutuhkan dalam pengukuran
keinovatifan organisasi.

Saling  keterkaitan itu  sendiri
merupakan derajat dimana unit-unit dalam

suatu

keterkaitan

sistem sosial dihubungkan oleh

jaringan-jaringan interpersonal, gagasan-
gagasan baru dapat saja mengalir secara
mudah di antara anggota organisasi jika
organisasi itu sendiri memiliki keterkaitan
jaringan yang tinggi, sebab secara langsung
variabel ini akan menghubungkan dengan
keinovatifan organisasi.

Pesantren sebagai sosok organisasi
yang memiliki jaringan yang luas terutama

dengan masyarakat, hendaknya memiliki

kemudahan dalam merefleksikan
keinovatifannya, namun pada kenyataannya
pesantren sebagai salah satu  sosok

organisasi yang kaku, hal ini membuktikan
bahwa pada satu sisi sering menekankan
kebutuhan dan gagasan yang bahkan
masyarakat sendiri kurang memahami akan
bentuk kebijakan tersebut, sebab hal ini
berhubungan langsung dengan sosok figur
seorag kiai yang mengeluarkan kebijakan
tersebut, sehingga lazimnya suatu kebijakan
seorang kiai, maka kebijakan tersebut tidak
dapat ditawar lagi bahkan merupakan
keputusan final, sehingga pengukuran
keinovatifan pesantren dapat diukur dan
didukung pula oleh kelenturan pesantren itu
sendiri.

Kelenturan pesantren sebagai suatu
organisasi merupakan derajat di mana
sumber-sumber yang tidak terikat (netral),
tersedia di dalam pesantren tersebut, hal ini
dimaksudkan bahwa pesantren sebagai
suatu organisasi secara positif berhubungan
dengan keinovatifan organisasi, khususnya
untuk inovasi biaya tinggi, sehingga ukuran
inovatif biasanya diukur pula oleh ukuran
suatu organisasi secara konsisten, sebab hal

ini ditemukan memiliki hubungan yang
positif dengan keinovatifannya, maka dapat
dijelaskan bahwa semakin besar organisasi,
maka akan semakin
Ilmiah, 2000: 39).

Dari uraian di atas dapat dimengerti
bahwa banyak macam ragam serta model
kepemimpinan yang dapat dikembangkan
di lingkungan pondok pesantren diharapkan
diri guna
mempersiapkan kader kepemimpinan di

inovatif (Mimbar

mampu untuk membuka
masa mendatang, sebab dengan menutup
diri dengan perkembangan dan kemajuan
zaman, maka kemungkinan pemimpinnya di
masa mendatang ataupun terlebih dalam
melakukan  suksesi atau  pergantian
kepemimpinan akan dihadapkan pada
berbagai masalah yang akan mengganggu
penyelenggaraan
pendidikan di pesantren, padahal tuntutan
sekarang mengharuskan penyelenggaraan

profesionalisme

pendidikan pesantren dengan
mengedepankan profesionalisme.
Kesimpulan
Ketidak-terbukaannya sistem

pendidikan pesantren lebih disebabkan oleh
kenyataan bahwa sikap pesantren sangat
hati-hati dalam  menentukan pilihan,
sehingga selektifitas tersebut seolahnya
memberikan gambaran bahwa pesantren
bersikap  tertutup. Selektifitas tersebut
dapat

didasarkan

karena
beberapa
pertimbangan, dan yang paling utama

sebenarnya dimaklumi

biasanya atas

adalah pertimbangan keagamaan dan
komunitas sosial pesantren. Pada saat
manakala telah dianggap sangat tepat
pesantren senantiasa akan melakukan
perubahan, bahkan sampai kepada sistem
kepemimpinannya.

Tuntutan  perkembangan  zaman

mengharuskan pesantren sebagai sebuah
lembaga pendidikan untuk dikelola secara
profesional, hal ini tentu untuk menjaga

157



Abd. Mugit - Profesionalisme Kiai Pesantren

kualitas out put pesantren yang sampai saat
ini mampu berkiprah secara baik di berbagai
lapisan strata sosial masyarakat, dan ini
harus dimulai dengan merubah pola/gaya
kepemimpinan (bukan berarti merubah
pemimpinnya) kepemimpinan
tradisional ke kepemimpinan yang lebih
mengedepankan profesionalisme.

dari

Daftar Pustaka

al-Suyuthy, J. D. A. A. B. (t.t). al-Jami’ al-
Shaghir fi Ahaditsi al-Basyir al-Nadzir.
Jild L t.tp. Dar al-Fikr.

Boland, B. J. (1985). Perqumulan Islam di
Indonesia. Jakarta: Grafiti Pers.

Bukhari, M. (1994). Pendidikan
Pembangunan. ~ Yogyakarta:

dalam

Tiara
Wacana bekerjasama dengan IKIP
Muhammadiyah Jakarta Press.

Danim, S. (2001). Inovasi Pendidikan Dalam

Upaya Meningkatkan  Profesionalisme
Tenaga Kependidikan. Bandung;:
Pustaka Setia.

Departemen Agama RI, (1985). Nama dan
Potensi Pondok-pondok Pesantren seluruh
Indonesia. Jakarta: Departemen Agama
RI.

Departemen Agama RI, (1988). Pedoman
Pembinaan Pondok Pesantren. Jakarta:
Dirjen Bimbaga Islam.

Dhafir, Z. (1982). Tradisi Pesantren, Studi
tentang Pandangan Hidup Kiai. Jakarta:

LP3ES.

Madjid, N. (1984). Keilmuan Pesantren, antar
Materi  dan  Metodologi.  Majalah
Pesantren, No. Perdana,
Oktober/Desember.

Mas'ud, A., dkk. (2002). Dinamika Pesantren
dan Madrasah. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Mastuhu. (1994). Dinamika Sistem Pendidikan
Pesantren, (Suatu Kajian Tentang Unsur
dan Nilai Pesantren), Jakarta: Disertassi
Doktor.

158

Munawir, A. W. (1997). al-Munawwir, Kamus
Arab-Indonesia.  Surabaya: Pustaka
Progressif.

Oepen, M. & Karcher, W. (1987). Dinamika
pesantren. Jakarta: P3M.

Poerbakawatja, S.  (1976).  Ensiklopedia

Pendidikan. Jakarta: Gunung Agung.

Bahasa Departemen Pendidikan

Nasional, (2001). Kamus Besar Bahasa

Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Sutisna, O. (1983). Administrasi Pendidikan,
Dasar Teoritis Untuk Praktek Profesional.
Bandung: Angkasa.

Yeni, Y. M. M. (2018). Profesi Guru, Antara

Pusat

Pengabdian  dan  Tuntutan, dalam
http;//www1.bpkpenabur.or.id (25
April 2018).

Ziemek, M. (1985). Pesantren dalam Perubahan
Sosial. Butche B. Soendjono, Pent.
Jakarta: LP3ES,.

Zuhri, S. (1977). Guruku Orang-orang dari
Pesantren. Bandung: al-Ma'arif.



