
Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156             Vol. 7, No. 3, Oktober 2025: 269-275 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

PERSPEKTIF FILOLOGIS TERHADAP BENDA-BENDA BUDAYA  

BERNUANSA SPIRITUAL PUSAKA NUSANTARA DALAM BABAD CIREBON 

 

Undang Ahmad Darsa1, Elis Suryani Nani Sumarlina2, dan Rangga Saptya Mohamad Permana3 

1,2Dosen dan Peneliti pada Departemen Sejarah dan Filologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Padjadjaran, 

Jatinangor, Sumedang 
3Program Studi Televisi dan Film, Fakultas Ilmu Komunikasi, Universitas Padjadjaran, Jatinangor, Sumedang 

E-mail: 1undang.a.darsa@unpad.ac.id; 2elis.suryani@unpad.ac.id; 3rangga.saptya@unpad.ac.id. 

 

 

ABSTRAK. Artikel ini membahas tentang naskah Babad Cirebon. Kisah yang tertuang dalam teks naskah 

Babad Cirebon ini merupakan sebuah karya sastra bersifat sejarah daerah Cirebon yang berpusat pada kisah tokoh 

Raden Walangsungsang dan Sunan Gunungjati. Karya tersebut dapat dipandang sebagai refleksi masyarakat dan 

kebudayaan. Dengan demikian, pengamatan, pendeskripsian, dan analisis terhadap benda-benda budaya  sebagaimana 

tercatat dalam naskah Babad Cirebon ini tak lain dari pembicaraan tentang kebudayaan dan masyarakat yang 

menghasilkannya, baik dilihat dari dalam teks Babad Cirebon itu sendiri maupun dari luarnya. Pendekatan yang 

dilakukan terhadap hubungan naskah Babad Cirebon dengan alam sekitar pada dasarnya mempelajari naskah ini 

sebagai dokumen sosial, sebagai potret kenyataan sosial, mengingat ada semacam potret sosial yang bisa ditarik dari 

naskah Babad Cirebon.  

 

Kata-kata Kunci: Babad Cirebon; benda budaya; pusaka; Nusantara 

 

PHILOLOGICAL PERSPECTIVES ON SPIRITUALLY INSPIRED CULTURAL OBJECTS 

OF THE INDONESIAN ARCHIPELAGO IN THE BABAD CIREBON 

 

ABSTRACT. This article discusses the Babad Cirebon manuscript. The story contained in the Babad Cirebon 

manuscript is a historical literary work of the Cirebon region that centers on the story of Raden Walangsungsang and 

Sunan Gunungjati. This work can be seen as a reflection of society and culture. Thus, the observation, description, 

and analysis of cultural objects as recorded in the Babad Cirebon manuscript are nothing other than discussions about 

culture and the society that produced them, both seen from within the Babad Cirebon text itself and from outside. The 

approach taken to the relationship of the Babad Cirebon manuscript with the surrounding environment is essentially 

studying this manuscript as a social document, as a portrait of social reality, considering that there is a kind of social 

portrait that can be drawn from the Babad Cirebon manuscript. 

 

Keywords: Babad Cirebon; cultural objects; heirlooms; Nusantara 

 

PENDAHULUAN 
 

Ada kecenderungan bahwa Babad Cirebon 

menghubungkan ceritanya dengan peristiwa 

nyata. Pembacanya seakan-akan dihadapkan 

kepada realitas kongkrit. Ini diperkuat dengan 

hubungan kejadian dengan tempat-tempat 

kongkrit sehingga menambah kesan kekongkritan 

realitas. Akan tetapi, apabila ditelaah lebih 

sungguh-sungguh, cerita dalam Babad Cirebon ini 

tidak mengeksplisitkan kronologi angka waktu 

suatu peristiwa yang nyata meskipun didukung 

dengan pelakunya yang kongkrit yang mungkin 

bertanggung jawab terhadap peristiwa itu.  

Hal tersebut mungkin berhubungan dengan 

kenyataan yang tidak nyata ke dalam kenyataan 

sehari-hari, yakni mengenai peristiwa keagamaan, 

mitos, legenda, dan pengetahuan lainnya sebagai 

suatu peristiwa secara lebih umum karena ada 

banyak pelaku yang terlibat dalam peristiwa itu. 

Dengan demikian, perbedaan hubungan sifat 

peristiwa dalam Babad Cirebon dapat ditafsirkan 

berdasarkan kerangka peristiwa yang terikat 

kepada suatu keadaan, meskipun kadang-kadang 

tak mungkin dilepaskan dari hubungan waktu. 

Dengan demikian, kerangka pemahaman tersebut 

perlu dipertimbangkan pula adanya hubungan 

keterikatan kepada benda-benda pusaka 

peninggalan kebudayaan masyarakatnya.  

 

METODE 

 

Naskah yang dijadikan objek pembahasan 

dalam artikel ini diperoleh dari koleksi Museum 

Negeri Jawa Barat (tanpa bernomor kode) yang 

tersimpan dalam lemari khusus koleksi naskah 

mailto:undang.a.darsa@unpad.ac.id
mailto:2elis.suryani@unpad.ac.id
mailto:rangga.saptya@unpad.ac.id


270  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

sehingga pada kesempatan ini diberi nama Babad 

Cirebon Museum Negeri Jawa Barat (disingkat 

BCMNJB). Pemberian judul Babad Cirebon 

terhadap naskah tersebut tersurat pada lembar 

halaman pertama yang berupa manggalasastra 

berisi doxologi, yaitu bentuk puji-pujian atau 

ucapan doa atas keagungan Tuhan YME, serta 

amanat bagi para pembaca cerita, sebagaimana 

tampak pada kutipan berikut: 

Bismillâhirrahmânirrahîm. Jeung deui 

macana kudu hadiah heula maca fatihah 

sarta disuhunkeun karamatna. Hana 

Wawacan Babad Cirebon nyaritakeun 

ratuning pusaka terahing turunan 

Rasulullah Solallahu Alaihi Wassalam. 

Ieu minangka jimat nyaritakeun par-

nabi, parwali sakabéh, lan parmalaikat, 

parmumin sakabehing. Anu diwaca 

jeung deui ulah dipaké heureuy, hanteu 

meunang dipaké kaulinan (hl.1).  

‘Bismillâhirrahmânirrahîm.  

‘Dengan nama Allah Yang Maha 

Pengasih lagi Maha Penyayang. Dan 

membacanya pun harus didahului oleh 

bacaan Fatihah serta dimohon kera-

matnya. Adalah Wawacan Babad 

Cirebon yang mengisahkan ratu pusaka 

keturunan Rasulullah Solallahu Alaiyhi 

Wassalam.  Inilah azimat yang berisi 

kisah para nabi, para wali, dan para 

malaikat, serta para mukmin sekalian. 

Yang dibaca janganlah sekali-sekali 

dipakai lelucon,  dan tidak boleh 

dipermainkan’. 

Dalam meneliti naskah Babad Cirebon ini 

digunakan metode kajian filologi yang terfokus 

pada kritik naskah (kajian kodikologi) dan kritik 

teks (kajian tekstologi). Kajian kodikologi 

dilakukan untuk menginventarisasi, mengiden-

tifikasi, dan mengdeskripsi naskah. Kajian teks-

tologi dimaksudkan guna mengungkap isi atau 

kandungan teks naskah. Adapun metode penelitian 

yang digunakan ialah metode kualitatif dalam 

lingkup deskriptif analisis yang  dimaksudkan 

untuk mencatat, menuturkan, dan menafsirkan data 

melalui sebuah proses pemahaman yang akan 

sangat bergantung pada keadaan data dan nilai 

bahan atau data objek penelitian yang digarap. 

Dengan demikian metode tersebut digunakan 

untuk mendeskripsikan naskah dari berbagai aspek 

beserta menganalisis kandungan teks secara jelas 

dan terperinci. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

1. Identifikasi Naskah BCMNJB  

Kondisinya naskah BCMNJB ini masih baik, 

dengan ukuran lembar halaman 20,5 x 17,5 cm; 

dan ukuran ruang tulisan 18 x 12,5 cm. Tebal 

keseluruhan ada 250 halaman, dan tiap-tiap 

halaman terdiri atas 13 baris kecuali lembar 

pertama yang memuat judul naskah berjumlah 9 

baris serta lembar terakhir sebanyak 12 baris. 

Redaksi teks ditulis dalam aksara Pegon 

berukuran sedang dan rapih serta mudah dibaca, 

dengan menggunakan kertas tanpa garis. Digubah 

dalam bentuk wawacan yang terdiri atas 40 pupuh, 

diawali dengan pupuh Dangdanggula yang juga 

diakhiri dengan nama pupuh yang sama. Tetapi 

teks pada lembar pertama ditulis dengan model 

piramid terbalik dan tidak terikat dengan ketentuan 

metrum pupuh. Demikian pula gaya penulisan pada 

lembar terakhir sama sebagaimana halnya pada 

lembar pertama, namun terikat oleh ketentuan 

metrum pupuh Dangdanggula. Tiap-tiap padalisan 

dalam setiap pupuh ditandai garis miring kecil 

ganda ( ), dan antara pada yang satu 

dengan pada lainnya dibatasi tanda berbentuk 

. Adapun untuk menandai judul atau 

nama pupuh, bentuk tanda tersebut digunakan 

antara tiga hingga tujuh buah mengapit sebelah 

kiri-kanannya.  

Selanjutnya dinyatakan bahwa naskah ini 

mengisahkan manusia-manusia beserta para 

malaikat yang memegang peranan penting 

pengemban misi Tuhan untuk menyebarkan agama 

Islam kepada seluruh umat manusia. Hal ini 

tampak pada kutipan berikut ini:  

Hana Wawacan Babad Cirebon 

nyaritakeun ratuning pusaka terahing 

turunan Rasulullah Solallahu alaihi 

wassalam ieu minangka jimat nyaritakeun 

parnabi parwali sakabéh lan parmalaikat 

parmu’min sakabéhing (hl.1).  

‘Adalah Wawacan Babad Cirebon yang 

mengisahkan Ratu Pusaka keturunan 

Rasulullah Solallahi’alaihi wassalam. Ini 
merupakan azimat tentang kisah para nabi, 

para wli, para malaikat, dan para mu;min 

seluruhnya’.    
 

Redaksi teks naskah BCMNJB ini 

cenderung merupakan saduran dari naskah induk 

yang berbahasa Jawa sebagaimana tersurat secara 

eksplisit dalam redaksi teks berikut:  



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156  271 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

..., asalna anu diturun, basa Jawa tapi ku 

kula, diganti ku basa Sunda, ... (1: 01).  

‘..., sumber asal yang disalin, berbahasa 
Jawa tetapi saya terjemahkan ke dalam 

bahasa Sunda, ...’  
 

Berdasarkan kenyataan kisah yang tersurat 

pada redaksi teks lembar halaman akhir naskah ini, 

ceritera tamat hingga runtuhnya Kerajaan Galuh, 

yang para pembesar serta rajanya yang tidak 

tunduk kepada Sunan Gunungjati. Mereka 

menyatukan diri dengan bangsa siluman;  

Ratu Galuh geus iblis, marakayang campur 

jeung siluman, ... (BCMNJB, 40: 06). Tamat 

wallahu’alam tanggal 21 Sapar 1363 
Hijriyah.  

‘Ratu Galuh sudah menjadi iblis (setan), 
gentayangan bergabung dengan siluman, ... 

Tamat Wallahu’ama pada tanggal 21 Sapar 
1362 H (27 Februari 1943 M)’.  

 
Model Penyajian BCMNJB  

Redaksi teks naskah BCMNJB ini 

menggunakan tiga cara penyajian. Pertama, 

bentuk monolog yang menunjukkan sebuah 

percakapan dengan diri sendiri menyangkut sikap, 

perbuatan atau kesadaran akan kedudukan dirinya, 

yang kadang-kadang muncul ide atau cita-citanya. 

Kedua, bentuk cerita yang sepenuhnya dikuasai 

oleh pengarang melalui ungkapan kalimat tak 

langsung dengan maksud mengisahkan masa 

lampau atau peristiwa yang telah terjadi. Ketiga, 

bentuk dialog yang diungkapkan melalui kalimat 

langsung mengaktifkan para tokoh ceritanya. 

Bentuk ini dapat dibedakan lagi atas dialog 

langsung dan dialog tak langsung.  

Dialog tak langsung dibedakan lagi menjadi 

dialog dengan orang lain, dan dialog dengan Hyang 

Gaib serta mahluk atau benda-benda pusaka. 

Bentuk-bentuk penuturan ini pun digubah ke dalam 

puisi tembang yang didasarkan atas konvensi 

metrum pupuh yang dalam khazanah susastra 

Sunda dikenal dengan istilah wawacan. Melalui 

bentuk penyajian seperti itu dimaksudkan dalam 

rangka: pertama, mengaktualisasikan masa lampau 

kepada masa kini; kedua, memberi gambaran atau 

dugaan atas masa yang akan datang; dan ketiga, 

menghidupkan cerita sehingga menarik serta bisa 

dinikmati para pembacanya.  

Itulah yang mungkin merupakan salah satu 

bukti dari sifat utile ‘bermanfaat’ dan dulce 

‘nikmat’ sebagai tujuan dan fungsi karya sastra 
yang pertama kali dipaparkan oleh Horatius (65 

SM-8 M). Tentunya sifat demikian akan senantiasa 

menjadi ciri dari sifat karya sastra yang berlaku 

dalam tiga dimensi waktu; masa lampau, masa 

sekarang, dan masa datang. Itu pulalah yang 

membuat BCMNJB berbeda dengan buku harian, 

atau surat dalam kaitannya dengan kenyataan. 

Dalam hal ini, tidak sekedar memandang naskah 

BCMNJB sebagai perwujudan pengalaman 

pengarang, tetapi merupakan mata rantai tradisi 

sastra dan konvensi.  

Bagaimanapun tetap ada hubungan, 

kesejajaran, dan kesamaan tidak langsung antara 

BCMNJB dan pengarangnya. Dengan kata lain, 

BCMNJB bisa merupakan topeng atau suatu 

konvensi yang didramatisir, yang dipakai jelas 

berdasarkan pengalaman dan kehidupannya 

sendiri. Dalam konteks inilah kita berupaya 

mencari persamaan langsung antara pengalaman 

dan perasaan pengarang di dalam dan di luar 

karyanya.  

 

Bias-bias Keberadaan Benda-benda Budaya 

dalam BCMNJB  

Gambaran mengenai keberadaan benda-

benda budaya dalam teks naskah BCMNJB boleh 

dikatakan muncul semenjak awal-awal kisah 

penceritaan yang menyertai kemunculan tokoh-

tokoh cerita dalam redaksi teks naskah tersebut. 

Hal yang dimaksud dapat diamati ketika terjadi 

peristiwa mimpi yang dialami Raden Walang-

sungsang bertemu dengan utusan Hyang Widi 

memberi wejangan tentang syariat agama Islam 

Nabi Muhammad kepadanya sehingga membuat 

ayahanda, Prabu Siliwangi, murka karena 

bertentangan dengan agama yang dianut ke-

banyakan masyarakat Pajajaran ketika itu. 

Keadaan inilah yang menyebabkan Walang-

sungsang meninggalkan keraton Pakwan Pajajaran 

hingga terlunta-lunta.  

Berdasarkan urutan peristiwa sejak 

kepergian tokoh Raden Walangsungsan itu dapat 

diidentifikasi keberadaan benda-benda budaya 

yang tertcatat dalan teks naskah BCMNJB, sebagai 

berikut:  

1) Pertama-tama Raden Walangsungsang tiba di 

gunung Marapi (Tangkubanparahu). Ia ber-

temu dengan pendeta Danuwarsih dan 

dinikahkan kepada putrinya, Nyai Indang-

geulis. Di gunung Marapi (Tangkuban-

parahu) ini pula Nyai Rarasantang yang 

dihadiahi pusaka azimat Baju Antakusumah 

oleh Nyai Indang Saketi (Sapirasa) berhasil 



272  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

menemukan kakaknya, yakni Raden 

Walangsungsang.  

2) Atas petunjuk mertuanya, Walangsungsang 

pergi menemui Sanghyang Nanggo di 

gunung Ciangkup disertai istri dan adiknya 

yang dimasukkan dalam Ali-ali Ampal 

pemberian dari mertuanya itu.  

3) Di  gunung    Ciangkup,   Sanghyang   Nanggo  

memberi Aji ilmu kedewaan dan sebilah 

Golok Cabang kepada Walangsungsang yang 

sekaligus disarankan untuk menemui Sang-

hyang Naga di gunung Kumbang.  

4) Di gunung Kumbang, Sanghyang Naga 

memberikan Aji ilmu kesaktian dan pusaka 

azimat berupa Kopeah Waring, Badong 

Batok, dan Umbul-umbul Waring kepada 

Walangsungsang yang sekaligus disarankan 

agar menemui Sanghyang Bangau yang 

berkuasa di gunung Cangak.  

5) Di gunung Cangak, Walangsungsang berhasil 

menjebak Raja Bangau berkat ilmu dan 

pusaka azimat yang telah dimilikinya. Raja 

Bangau memberikan tiga buah pusaka azimat 

berupa Piring Panjang, Pendilwesi, dan 

Piring Bareng (Bende) kepada Walang-

sungsang yang sekaligus menyarankannya 

agar menemui Syekh Nurjati yang berasal 

dari Mekah yang tinggal di gunung Jati dan 

telah memahami syariat ajaran agama Islam 

yang dibawa Nabi Muhammad SAW.  

6) Syarif Hidayat menyembuhkan Naga Pertala 

dan menerima azimat Cincin Marbut Putih 

lalu mendapat petunjuk jalan ke Pulau Majeti 

untuk menemui seorang pertapa.  

7) Syekh Nata Ula asal Mekah yang tak berhasil 

menemui Syekh Nurbayan bertapa di Pulau 

Marda alias Pulau Majeti bertemu dengan 

Syarif Hidayat lalu bersama-sama hendak 

mengambil Cincin Mamlukat.  

8) Syarif Hidayat memperoleh Cincin Mamlukat 

Nabi Sulaeman dan nama baru sebagai Imam 

Lukat Raspati.  

9) Syarif Hidayat bertemu dengan Kendi dan 

menerima Wangsit.  

10) Berkat Cincin Mamlukat akhirnya Syekh 

Nurjati dapat dijumpai oleh Syarif Hidayat.  

11) Syeh Nurjati dengan nama Syekh Lemah 

Abang atau Pangeran Madati menghilang 

setelah menyerahkan Kitab Agung kepada 

Syarif Hidayat.  

12) Syekh Bayanullah hendak berguru setelah 

melihat keampuhan Keramat Kalimat Syaha-

dat yang diucapkan Syarif Hidayat bisa 

mengubah Buah Pohon Pinang menjadi emas.  

13) Syekh Nata Ula alias Syekh Damar Cahaya 

menyatakan hendak berguru ketika air tempat 

pertapaannya kering berkat Keramat Kalimat 

Syahadat Syarif Hidayat. 

14) Syarif  Hidayat  bermupakat    kitab   warisan 

Syarif Juned asal Mekah dengan Syekh 

Mayang. 

15) Sunan Kendal yang Bertapa Bisu namun 

ketahuan Syarif Hidayat, lalu ia hendak 

berguru kepada Syarif Hidayat. 

16) Syarif Hidayat bertemu dengan Syekh 

Makdum yang bertapa Muncung di 

Blambangan. 

17) Syarif Hidayat di Madura bertemu dengan 

Pangeran Kajoran yang bertapa menatap 

matahari.  

18) Syarif Hidayat diberi tahu Nabi Khidir bahwa 

puteri itu adalah anaknya, lalu menerima 

Azimat Antabumi dan nama Nyi Junti untuk 

puterinya. 

19) Nyi Indang Geulis menyerahkan Kandaga 

atas pesan suaminya kepada Syarif Hidayat. 

20) Negeri Tuban dijual oleh Nurkamal, uangnya 

dibelikan dongeng dari kakek-kakek dan 

dihadiahi Keris si Bonet. 

21) Sahid Abdurahman menangkap Kelabang 

Putih yang keluar dari kemaluan putri dan 

berubah menjadi Keris Kalamuyeng.  

22) Syekh Mayang Dulkahfi memperlihatkan 

keampuhan Keramat Kalimat Syahadat 

kepada penyamun (Sahid Abdurahman alias 

Lokajaya).  

23) Dewi Araswulan bermikraj dan dihadiahi 

Baju Kulit Ular oleh Dzulkarnaen.  

24) Dewi Araswulan siuman lalu menunggangi 

Kijang Jadi-jadian milik Nabi Khidir. 

25) Raja Rum yang tengah bertapa nyungsang 

dimintai pertanggungjawaban atas kehamilan 

Dewi Araswulan. 

26) Pangeran Drajat alias Kidang Talangkas lahir 

dari ibu jari Dewi Araswulan.  

27) Sahid Abdurahman diajari ilmu agama oleh 

Nabi Khidir serta diberi Sebilah Pisau di 

Pulau Hening. 

28) Sahid Abdurahman menerima Kitab Mustaka 

Jamus dari Prabu Kontea, lalu menemui 

Syarif Hidayat untuk mencoba kekuatan 

ilmunya. 

29) Sahid Abdurahman menyerahkan Layang 

Kalimah  dan  Kitab   Jamus   kepada   Syarif  

 



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156  273 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

Hidayat. 

30) Syarif Hidayat mencetak wayang, mendirikan 

Mesjid Agung “Sang Ciptarasa” Cirebon.  
31) Sunan Kudus (alias Syekh Nata Ula) diangkat 

senapati Islam dengan dipinjami Baju Si 

Bonet oleh Sunan Kalijaga (Pangeran Tuban). 

32) Nyi Panguragan bersembunyi pada Jubah 

Sunan Purba, Pangeran Suka lemah. 

33) Patih Gempol dari Galuh tampil mengendarai 

Kuda Sembrani, tak terlawan oleh para 

panglima Islam. 

34) Pangeran Cakrabuana membawa Golok 

Cabang maju ke medan perang, melihat Patih 

Gempol mengendarai Kuda Terbang. 

35) Kuwu Sangkan (Pangeran Cakrabuana) 

melemparkan Kopeah Waring, Elek dan Igel 

linglung lalu tertangkap. 

36) Pangeran Cakrabuana masuk ke dalam Kendi 

tempat persembunyian Ratu Galuh.  

 

SIMPULAN 

 

Secara terminologis, benda-benda pening-

galan kebudayaan (a.l. lihat Harahap, 1952; 

Satjadibrata, 1954; LBSS, 1990) dapat 

dikategorikan ke dalam golongan atau kategori: 

Pertama, perkakas yaitu benda budaya yang 

berupa perabotan atau alat-alat yang dipakai 

sehari-hari, baik di rumah (tempat tidur, lomari, 

dsb.) maupun pada pertukangan atau profesi 

tertentu; Kedua, senjata atau pakarang, gagaman 

yaitu benda budaya yang berupa perabotan atau 

alat-alat yang dipergunakan, baik untuk menyerang 

maupun untuk bertahan di medan pertempuran atau 

perburuan; dan Ketiga, pusaka yaitu benda budaya 

yang awalnya sebagai perkakasas maupun senjata 

yang diperoleh melalui warisan secata turun-

temurun, petunjuk ilapat atau wangsit hasil tirakat 

di tempat tertentu. Adapun bentuknya bisa 

berwujud (a) lisan seperti mantra dan/atau doa 

tertentu; (b) tulisan-tulisan pada media tertentu; (c) 

maupun benda dan/atau barang tertentu. Barang 

pusaka tersebut statusnya dianggap sebagai azimat 

yang dikeramatkan sehingga dianggap memiliki 

memiliki kekuatan supranatural yang berfungsi 

sebagai penjaga keselamatan dan penangkal segata 

hambatan.  

Adapun benda-benda tinggalan budaya yang 

tercatat dalam naskah Babad Cirebon pada 

umumnya termasuk dalam kategori benda pusaka 

yang bernuansa supranatural, yakni: Baju 

Antakusumah, Ali-ali Ampal, Aji ilmu kedewaan, 

Golok Cabang, Aji ilmu kesaktian, Kopeah 

Waring, Badong Batok, Umbul-umbul Waring, 

Piring Panjang, Pendilwesi, Piring Bareng 

(Bendé), Cincin Marbut Putih, Cincin Mamlukat 

(Nabi Sulaeman), Kitab Agung, Keramat Kalimat 

Syahadat, Azimat Antabumi, Kandaga, Baju Si 

Bonet, Keris Kalamuyeng, Baju Kulit Ular, Sebilah 

Pisau, Kitab Mustaka Jamus, Jubah Sunan Purba, 

Kuda Sembrani, Kuda Terbang, dan Kendi.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abrams, M.H. (1958). The Mirror and the Lamp: 

Romantic Theory and the Critical 

Tradition. New York: Norton 

Atja. (1973). Carita Purwaka Caruban Nagari: 

Karya Sastra Sebagai Sumber Pengetahuan 

Sejarah. Bandung: Proyek Pengembangan 

Permuseuman Jawa Barat. 

Atmadja, R. Sastra.(1917). Boekoe Tjerita Babad 

Tjirebon (Hikajat ini ditjeritaken dari 

boekoe Bataviaasch Genootschap van 

Kunsten dan Wetenschappen, jang 

dikaloewarken oleh Dr. D.A. Rinkes. 

Tersalin ka Bahasa  Melajoe Rendah).  

Semarang: Kho Tjeng Bie & Co Batavia. 

Brandes, J.L.A. (1894). "Eenige Officiale Stukken 

met Betrekking tot Tjirebon". TBG. 37: 

449-488. 

-----, (1911). "Babad Tjirebon". VBG.59,2. 

Darsa, Undang A. (1986). Babad Cirebon: Satu 

Percobaan Rekonstruksi Teks (Skripsi S1 

Sastra Saerah/Sunda Fakultas Sastra 

Unpad). Bandung. 

-----, (1993). Naskah-naskah Sunda: Sebuah 

Pemahaman Berdasarkan Konvensi 

Keislaman.  Bandung: Lembaga Penelitian 

Universitas Padjadjaran. 

Darsa, Undang A. (1993). Wawacan Gandasari: 

Sebuah Bentuk  Sastra Ajaran Tasawuf.  

Jakarta: Bagian Proyek Penelitian dan 

Pengkajian Kebudayaan Nusantara, 

Depdikbud. 

Djajadiningrat, Hoesein. (1957). "Kattekeningen 

bij Het Javaanse Rijk Tjerbon in de eerste 

eeuwe van zijn bestaan".  BKI. 113,4: 380-

392. 



274  Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

Ekadjati, Edi S. (1978a). Babad (Karya Sastra 

Sejarah) Sebagai Obyek Lapangan Studi 

Bahasa , Sastra, Sejrah, dan Antropologi 

(monografi).  Bandung: Lembaga 

Kebudayaan Universitas Padjadjaran. 

-----, (1988). Naskah Sunda: Inventarisasi dan 

Pencatatan. Bandung: LPUP-The Toyota 

Foundation. 

Ekadjati, Edi S. &  Undang A. Darsa. (1999). 

Katalog Induk Naskah-naskah Nusantara 

Jilid 5A: Jawa Barat Koleksi Lima 

Lembaga. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia 

& École Française d’Extrême-Orient.  

Dodee Molsbergen, E.C. (1931). "Uit Cheribon's 

Geschiedenis", dalam Gedenkboek der 

Gemeete Cheribon 1906-1931. 

Harahap, E.St. (1952). Kamus Indonesia Ketjik. 

Tjet. Ke-4. Djakarta: B. Angin Djl. 

Kernolong 18. 

Hermansoemantri, Emuch. (1983). Babad 

Cirebon: Sebuah Kajian Filologis.  

Yogyakarta: Proyek Pengkajian 

Kebudayaan Nusantara. 

Hoadley, Mason Claude. (1975). Javanese 

Procedural Law: A History of the Cirebon.  

Priangan Jaksa Cellege 1706-1735. 

Kern, R.A. & Hoesein Djajadiningrat. (1974). 

Masa Awal Kerajaan Cirebon. Jakarta: 

Bhratara.  

Levi-Strauss, Claude. (1972). Struktural 

Anthropology.  Harmondsworth: Penguin. 

Luxemburg, Jan van (1982). Inleiding in de 

Literatuurwetenschap.  Muiderberg: Dick 

Countinho B.V. Uitgever.  Terjemahan 

dalam Bahasa  Indonesia oleh Dick 

Hartoko: Pengantar Ilmu Sastra (1984).  

Jakarta:  Gramedia. 

Panitia Kamus LBSS. (1990). Kamus Umum Basa 

Sunda. Cet. Ke-6. Bandung: Tarate.  

Pigeaud, Th.G.Th. (1967-1980). Literature of 

Java, Catalogue Raisonne of Javanese 

Manuscripts in the Library of the University 

of Leiden and Other Public Collections in 

the Netherlands.  4 Vols.  The Hague: 

Martinus Nijhoff. 

Rosidi, Ajip. (1966). Kesusastraan Sunda Dewasa 

Ini.  Tjirebon:  Tjupumanik. 

Rusyana, Yus. (1978). Panyungsi Sastra. 

Bandung: Gunung Larang. 

-----, (1978). Sastra Lisan Sunda: Cerita Karuhun, 

Kajajaden, dan Dedemit.  Jakarta: Pusat  

Pembinaan dan Pengembangan Bahasa.  

Satjadibrata, R. (1954). Kamus Basa Sunda. Tjit. 

Ka-2. Djakarta: Perpustakaan Perguruan 

Kementrian P.P. dan K.  

Teeuw, A. (1984). Sastra dan Ilmu Sastra: 

Pengantar Teori Sastra. Jakarta: Pustaka 

Jaya. 

LAMPIRAN  

 

A. Fotokopi Lembar Halaman Awal  Akhir 

Naskah BCMNJB 

 

 
 

 
 

B. Beberapa Contoh Benda Pusaka 

 
Benda pusaka berupa asesoris kaum putri Cirebon 

(Dok. Penulis)



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora – ISSN 2656-7156  275 

 

Perspektif Filologis terhadap Benda-Benda Budaya Bernuansa Spiritual Pusaka Nusantara dalam Babad Cirebon 

(Undang Ahmad Darsa) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  Benda pusaka berupa piring pajang (Dok. Penulis)         Benda pusaka berupa Cincin Mamlukat (Dok. Penulis) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Benda pusaka berupa Baju Antakusumah (Dok. Penulis)   Benda pusaka berupa Golok Cabang (Dok. Penulis) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Benda pusaka berupa Kopeahwaring (Dok. Penulis) 

 

 

 

 

 

 

 

 


