DIGLOSIA

al Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajara

Volume 8 | Nomor 4 | Tahun 2025 | Halaman 1179—1190
E-ISSN 2615-8655 | P-ISSN 2615-725X
http://diglosiaunmul.com/index.php/diglosia/article/view/1458

Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai:
Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter
dan kearifan ekologis

The Nutuk Beham ritual in Kutai oral Ngassapi Tradition: An ethnolinguistic study
on moral values and ecological wisdom

Suci Oktaviani"’, Widyatmike Gede Mulawarman’, Dwi Nugroho Hidayanto®,
Yusak Hudiyono*, Azainil’, & Bibit Suhatmady®

123456Universitas Mulawarman

J1. Kuaro, Gunung Kelua, Samarinda, Indonesia
"Email: sucioktaviani810@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0009-0006-1630-8351
2Email: widyatmike@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0996-3757
SEmail: profdwinugroho@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0091-1747
“Email: yusak.hudiyono@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2201-2438
*Email: azainil@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9382-4433
®Email: bibitsuhatmady@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9432-6631

Article History Abstract

Received 7 August 2025 This study aims to examine the linguistic expressions in the Nutuk Beham ritual speech, which
Revised 24 November 2025 is part of the oral tradition of the Kutai Adat Lawas community. The speech contains folk tales
Accepted 17 December 2025 and cultural symbols that have been passed down from generation to generation in the rice
Published 31 December 2025 harvest ritual. This study uses an ethnolinguistic approach with a descriptive qualitative

method. Data was obtained through direct observation, in-depth interviews with traditional
leaders and ritual practitioners, and oral documentation collected during the traditional

Keywords ceremony. The results of the study show that the Nutuk Beham ritual speech contains a
character education; Kutai distinctive linguistic structure in the form of repetitive and rhythmic oral poetry. It contains
folklore; Nutuk Beham; oral symbolic narratives about the origins of rice and stories of sacrifice that form the mythological
tradition; local wisdom. basis of the community. These linguistic expressions embody values such as respect,

responsibility, and religiosity, and reflect ecological wisdom rooted in the harmonious
relationship between humans, nature, and food. This study affirms that the Nutuk Beham ritual

Kata Kunci speech is not merely a cultural heritage but also an educational medium for transmitting noble
folklor Kutai; kearifan lokal; values within a local context.

Nutuk Beham; pendidikan

karakter; tradisi lisan. Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji ekspresi kebahasaan dalam tuturan ritual Nutuk Beham
yang merupakan bagian dari tradisi lisan masyarakat Kutai Adat Lawas. Tuturan tersebut
Read online memuat cerita rakyat dan simbol budaya yang diwariskan secara turun-temurun dalam
Scan this QR e pelaksanaan ritual panen padi. Penelitian ini menggunakan pendekatan etnolinguistik dengan
code with your metode kualitatif deskriptif. Data diperoleh melalui observasi langsung, wawancara mendalam
smart phone or dengan tokoh adat dan pelaku ritual, serta dokumentasi lisan yang dikumpulkan selama proses
mobile device to upacara adat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tuturan ritual Nutuk Beham mengandung
read online. struktur linguistik khas berupa syair lisan yang berpola repetitif dan ritmis. Di dalamnya
tersimpan narasi simbolik tentang asal-usul padi dan kisah pengorbanan yang menjadi dasar
mitologis masyarakat. Ekspresi kebahasaan tersebut memuat nilai karakter seperti
penghormatan, tanggung jawab, dan religiositas, serta mencerminkan kearifan ekologis yang
berakar pada relasi harmonis antara manusia, alam, dan pangan. Penelitian ini menegaskan
bahwa tuturan ritual Nutuk Beham bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga media edukatif
untuk pewarisan nilai-nilai luhur dalam konteks lokal.

© 2025 The Author(s). Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya by Universitas Mulawarman

How to cite this article with APA style 7th ed.

Oktaviani, S., Mulawarman, W. G., Hidayanto, D. N., Hudiyono, Y., Azainil, A., & Suhatmady, B. (2025). Ritual Nutuk Beham
dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter dan kearifan ekologis. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa,
Sastra, dan Pengajarannya, 8(4), 1179-1190. https://doi.org/10.30872/diglosia.v8i4.1458

@ @ @ Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
SA is an open access article under the terms of the Creative Commons Attribution-Share Alike
4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil,
& Bibit Suhatmady

A. Pendahuluan

Indonesia Timur dikenal sebagai salah satu wilayah tropis Indonesia yang kaya akan warisan
budaya dan kearifan lokal. Di balik hutan, sungai, dan kekayaan hayatinya, hidup pula komunitas-
komunitas adat yang masih menjaga tradisi leluhur, termasuk dalam bentuk tuturan lisan dan
cerita rakyat (Sari, 2022). Salah satu tradisi yang menonjol adalah Nutuk Beham, sebuah ritual adat
masyarakat Kutai Adat Lawas yang dilaksanakan sebagai bentuk rasa syukur atas hasil panen padi.
Di dalamnya terdapat tuturan sakral yang diwariskan turun-temurun, menyimpan nilai-nilai
karakter, spiritualitas, dan hubungan harmonis antara manusia dengan alam. Tradisi ini
dilaksanakan secara khusus oleh masyarakat Desa Kedang Ipil, Kutai Kartanegara, yang hingga
kini masih menjaga kemurnian bahasa, simbol, dan nilai-nilai ritual.

Ritual Nutuk Beham bukan sekadar perayaan panen, tetapi merupakan refleksi kosmologi
masyarakat Kutai yang melihat padi sebagai entitas hidup yang harus dihormati. Menariknya,
dalam struktur ritual ini terdapat dua cerita rakyat yang menjadi dasar narasi budaya dan spiritual
masyarakat. Cerita pertama mengisahkan tentang seorang anak yang diusir dari rumah karena
melanggar pesan orang tua, lalu secara ajaib ditemukan kembali di tengah lumbung padi. Cerita
ini menyiratkan pentingnya nilai ketaatan, kesadaran akan makna pangan, dan penghormatan
terhadap keluarga. Cerita kedua berkisah tentang seorang bayi yang ditemukan di tengah ladang
dan menjelma menjadi tanaman padi, bahkan konstelasi bintang sebagai penanda musim tanam.
Cerita ini menyiratkan adanya pemuliaan terhadap padi, serta keterhubungan antara manusia dan
alam.

Sejumlah penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa cerita rakyat dan tuturan lisan memiliki
potensi besar sebagai sarana pewarisan nilai karakter dan kearifan lokal. Misalnya, Rahmawati et
al. (2023) cerita rakyat lokal berperan penting dalam membangun kesadaran lingkungan, empati
sosial, serta nilai-nilai spiritualitas dan tanggung jawab. Hal ini sesuai dengan prinsip pendidikan
karakter yang dikembangkan dalam Kurikulum Merdeka (Simanungkalit et al., 2024). Demikian
pula, Nurelide (2020) dalam penelitiannya terhadap cerita rakyat Lae Angkat menunjukkan bahwa
narasi lokal memuat relasi ekologis antara manusia dan lingkungan sekitar, memperlihatkan
bahwa cerita rakyat dapat mengajarkan prinsip konservasi dan kesadaran ekologis. Kajian Putri
Dini Rawati (2023) menambahkan bahwa masyarakat Pulau Tengah menjadikan cerita rakyat
sebagai rujukan moral dan spiritual yang diwariskan secara turun-temurun. Selain itu, penelitian
oleh Hidayah & Syafaah (2020) menunjukkan bahwa cerita rakyat mengandung nilai-nilai luhur
yang dapat memperkuat pendidikan karakter berbasis budaya lokal. Penelitian ini memperluas
cakupan tersebut dengan mengeksplorasi nilai yang terkandung dalam tuturan ritual Nutuk Beham,
tidak hanya dari segi isi, tetapi juga bentuk dan fungsi linguistiknya. Sementara itu, Agustian
(2022) dan Suryani et al. (2024) menegaskan bahwa kekuatan cerita rakyat terletak pada struktur
naratif dan simbol budayanya yang mampu menyampaikan nilai-nilai secara implisit. Mereka
menunjukkan bahwa tokoh, konflik, dan alur dalam cerita rakyat berfungsi sebagai alat edukasi
moral yang bersifat intergeneratif. Penelitian Ullul Azmi (2021) tentang cerita rakyat Kek Lesap
juga menunjukkan relevansi nilai pengorbanan dan penghormatan terhadap pangan sebagai bentuk
cinta lingkungan dan tanggung jawab komunal.

Di sisi lain, pendekatan etnolinguistik mulai banyak digunakan dalam studi-studi budaya
untuk mengungkap relasi antara bahasa, nilai budaya, dan spiritualitas. Achmadah et al. (2022)
menyatakan bahwa etnolinguistik tidak hanya mempelajari struktur bahasa, tetapi juga merekam
bagaimana bahasa merefleksikan cara pandang komunitas terhadap alam dan kehidupan. Bahkan,
Serafica (2022) menekankan bahwa etnolinguistik modern mencakup studi tentang mitologi dan
worldviews yang tertanam dalam praktik bahasa masyarakat adat. Namun, hingga saat ini belum
ditemukan kajian yang secara khusus menelaah cerita rakyat yang melatarbelakangi tuturan ritual
Nutuk Beham dalam bingkai etnolinguistik, terutama terkait nilai-nilai karakter dan kesadaran
ekologis yang dikandungnya. Padahal, masyarakat Kutai Adat Lawas masih sangat bergantung
pada transmisi lisan sebagai medium pendidikan budaya yang rentan terputus karena kurangnya
dokumentasi dan pengaruh modernisasi. Penelitian ini hadir untuk menjawab kekosongan tersebut

1180 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter
dan kearifan ekologis

dengan cara mengangkat ekspresi kebahasaan dalam tuturan ritual sebagai objek kajian utama
yang merepresentasikan sistem nilai, spiritualitas, dan relasi ekologis masyarakat Kutai.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengkaji ekspresi kebahasaan dalam tuturan ritual
Nutuk Beham sebagai bagian dari tradisi lisan Kutai, khususnya dalam hubungannya dengan nilai
karakter dan kearifan ekologis. Fokus penelitian diarahkan pada bentuk, makna, dan fungsi tuturan
serta narasi cerita rakyat yang hidup di balik ritual. Penelitian ini menempatkan tuturan ritual
Nutuk Beham sebagai objek kajian linguistik, bukan sebagai karya sastra atau sekadar folklor.
Tuturan tersebut dianalisis dalam kerangka etnolinguistik, yaitu cabang ilmu linguistik yang
mengkaji hubungan antara bahasa, budaya, nilai, dan praktik ritual masyarakat. Dalam konteks
penelitian ini, istilah bentuk, makna, dan fungsi tuturan merujuk pada tiga aspek analisis linguistik
yang umum digunakan dalam kajian bahasa ritual. Pertama, bentuk mencakup ciri-ciri kebahasaan
pada level fonologis, leksikal, stilistika, dan struktur syair lisan (misalnya repetisi, paralelisme, diksi
arkais, pola ritmis). Kedua, makna merujuk pada penafsiran simbolik dan kultural yang muncul
dari tuturan sesuai konteks ritual dan kosmologi masyarakat Kutai. Ketiga, fungsi mengacu pada
peran tuturan dalam konteks sosial dan spiritual, seperti fungsi magis-performatif, fungsi edukatif,
fungsi pemanggil leluhur, dan fungsi ekologis.

B. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan kerangka etnolinguistik.
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti menelaah ekspresi kebahasaan dalam
tuturan ritual Nutuk Beham sekaligus memahami hubungan antara bahasa, budaya, dan sistem nilai
masyarakat Kutai Adat Lawas. Dalam etnolinguistik, bahasa dipandang sebagai medium yang
merefleksikan pandangan dunia, spiritualitas, serta relasi manusia dengan lingkungannya. Lokasi
penelitian berada di Desa Kedang Ipil, Kecamatan Kota Bangun, Kabupaten Kutai Kartanegara.
Data penelitian dibedakan menjadi dua kategori. Pertama, data linguistik, yaitu tuturan ritual
ngassapi yang dilafalkan oleh pemamang saat prosesi Nutuk Beham. Data tuturan ritual Nutuk Beham
dikodekan secara sistematis menggunakan label NB (Nutuk Beham). Setiap bait tuturan diberi
nomor berurutan mulai dari NB/1 hingga NB/6 sesuai urutan performansinya dalam ritual.
Kedua, data kontekstual, berupa dua cerita rakyat yang berfungsi sebagai landasan mitologis ritual,
yaitu kisah “Anak yang Hilang” dan “Asal-Usul Padi”. Data ini tidak dianalisis sebagai karya
sastra, melainkan digunakan untuk menafsirkan simbol dan makna kultural yang muncul dalam
tuturan ritual. Data diperoleh melalui (1) observasi partisipatif dalam ritual Nutuk Beham, (2)
wawancara mendalam dengan pemamang, tokoh adat, dan budayawan lokal, serta (3) dokumentasi
berupa rekaman audio-visual dan catatan lapangan. Transkripsi tuturan dilakukan dengan
mempertahankan fonologi, diksi, dan pola lisan setepat mungkin, kemudian diverifikasi kembali
melalui member checking dengan informan utama.

Analisis dilakukan secara bertahap melalui proses reduksi data, pengelompokan tematik, dan
interpretasi makna dalam konteks budaya. Analisis bentuk mencakup pengkajian struktur syair
lisan, seperti paralelisme, repetisi, ritme, dan penggunaan diksi arkais. Analisis fungsi menelaah
peran tuturan dalam konteks ritual, sosial, pedagogis, dan spiritual. Analisis makna berfokus pada
nilai karakter dan kearifan ekologis yang direpresentasikan dalam simbol-simbol kebahasaan dan
narasi ritual. Untuk mendukung interpretasi, digunakan pendekatan semiotik dan pendekatan
naratif terhadap unsur budaya yang terkait. Validitas data dijaga melalui triangulasi metode
(observasi, wawancara, dokumentasi), triangulasi sumber (pemamang, budayawan, tokoh adat),
serta konfirmasi data melalui member checking.

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1181
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil,
& Bibit Suhatmady

C. Pembahasan

Secara etimologis, istilah Nutuk Beham berakar dari kata nutuk yang berarti menumbuk atau
menghantam, serta beham yang merujuk pada padi. Dalam ruang budaya masyarakat Kutai, ritual
ini dimaknai sebagai upacara spiritual yang menandai puncak rasa syukur atas hasil bumi. Media
utamanya berupa tumbukan padi serta persembahan makanan sakral yang ditujukan kepada
leluhur dan entitas penjaga tanaman. Penting untuk ditegaskan bahwa dalam penelitian ini, ritual
tersebut tidak diposisikan sebagai objek tunggal, melainkan sebagai konteks performatif yang
melahirkan tuturan sakral. Fokus kajian secara spesifik tertuju pada ngassapi, yakni syair lisan yang
dilantunkan oleh seorang pemamang di sepanjang prosesi Nutuk Beham. Pembedaan ini krusial
untuk memperjelas bahwa analisis tidak akan membedah seluruh rangkaian fisik ritual, melainkan
lebih mendalami struktur kebahasaan, fungsi komunikatif, hingga makna simbolik dari teks lisan
yang diproduksi. Nutuk Beham dipahami sebagai wadah budayanya, sementara ngassapi menjadi
data linguistik utama yang dikaji melalui kacamata etnolinguistik.

Alur pembahasan dalam bagian ini dikerucutkan ke dalam tiga fokus analisis: bentuk dan
struktur tuturan, fungsi tuturan dalam lanskap budaya-spiritual, serta makna simbolik yang
merepresentasikan karakter dan kearifan ekologis masyarakat. Ketiga pilar ini menjadi basis untuk
memahami bagaimana bahasa ritual bekerja, baik sebagai penanda identitas maupun media
transmisi nilai-nilai pandangan dunia (worldview) masyarakat adat.

Data ngassapi yang dianalisis terdiri atas enam bait inti yang dilafalkan secara berurutan.
Untuk menjaga ketajaman analisis, keenam bait tersebut diberi kode sistematis, mulai dari NB/1
hingga NB/6. Sistem pengodean ini berfungsi sebagai alat navigasi guna memudahkan
penelusuran bagian-bagian tuturan pada setiap aspek pembahasan yang berbeda. Secara hierarkis,
bait-bait tersebut membangun struktur naratif yang selaras dengan alur ritual, yakni dimulai dari
pembersihan ladang (NB/1), pemindahan hasil panen ke rumah (NB/2), hingga pembersihan
kampung secara spiritual (NB/3). Tahapan kemudian berlanjut pada pemanggilan roh penjaga
(NB/4), pemberian makan kepada leluhur (NB/5), dan diakhiri dengan pelepasan roh sebagai
penutup ritus (NB/6). Struktur ini menjadi landasan fundamental dalam membedah makna,
mengingat setiap bait mengandung lapisan ekspresi kebahasaan yang unik, bergantung pada
tuntutan tahapan ritual yang sedang berlangsung.

Tabel 1. Data Tuturan Ngassapi Ritual Nutuk Beham

Kode Teks Makna

NB/1 Munli talang munjui urang; Gerang rawah, gerah rumah, Cukup bulen Pembukaan ladang; permohonan
perbilengan, Orana kana jela tangek naik ka janggen keselamatan; harapan proses bertani lancar.

NB/2 Naik ka lorung nyawe urang; Prasaab pag’gel kan harak kami ka Padi dibawa pulang; syukuran panen;
Juntayangan, Mun tali bengsa tali puruts landes somo puan tahun; memberi makan arwah.
Sapagel ntungan rus pakoyotan

NB/3 Ee sang silik luman; Lang kuak beras beham betampuran gebeh; AA Pembersihan kampung secara spiritual;
lamatak kali yong silik takayak; Bukur balayang balai lingkaran wasung ~ memohon perlindungan.
wahal ore; Lingkaran wasi wakasilik

NB/4 Nyampu belai ka ore layang ka lingkarang lasung; Entaan lohore ee Pemanggilan roh penjaga kampung dengan
hamparan lero tuha limbo lambay; Rundung tuha talsilebeng takubeng pora, beras kuning, asap aromatik.
tanah brempi rayapakan,; Aa rapak lambur bengo kabulan kasilik
kapikay jaloy karambeng

NB/5 Tak potok roak lamben bulih kilayangan; Aa sisabon tangkalap mata ori ~ Memberi makan arwah sebelum masyarakat
padem payilan; Aa sang gola guri ri kana resok ka busat nyalelo; menyantap padi.
Madisari nung patejoh tarok delam rantaw; Aa ta kahala mandew tiwa
sari liang tanah kali musan

NB/6 Tamamulong tamukan ngese lemben; Lamping byeaw tiyup elau telan; Pelepasan roh; doa panen; penutup ritual.
Aa urang bu keseh lara kajuntayang, Kakalungan kasumpingan
kalombena kalangung, Montar sawuk aa kami tak rompok pantahun,
Pagentungan ari pakoyanggan ejeh; Aa ulak kajuntayangan tali begsa
tapasak silah tilang; Due talu ampat lima anam tujuh kaliakat

1182 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter
dan kearifan ekologis

1. Bentuk dan Struktur Tuturan Ngassapi dalam Ritual Nutuk Beham

Tuturan ngassapi dalam ritual Nutuk Beham merupakan bentuk syair lisan yang memiliki
struktur linguistik khas tradisi ritual Kutai. Bentuk ini ditandai oleh penggunaan repetisi,
paralelisme, diksi arkais, formula mantra, pola ritmis tertentu, dan keteraturan struktur bait.
Analisis berikut menggambarkan bagaimana unsur-unsur linguistik tersebut hadir dalam tuturan
dan berperan membangun karakter performatifnya sebagai bahasa ritual.

a. Repetisi dan Paralelisme sebagai Ciri Tradisi Lisan

Repetisi merupakan ciri dominan dalam tuturan ngassapi yang berfungsi memperkuat ritme
syair dan mempermudah pemamang menghafal serta melantunkan tuturan. Pada NB/I,
paralelisme tampak jelas dalam frasa “munli talang munjui urang” yang dipasangkan secara ritmis
dengan “gerang rawah gerah rumah” . Artinya, proses memulai membuka ladang. Mengawali dengan
membersihkan hutang yang akan ditanami padi. Pengulangan pola frasa sejenis menunjukkan
keseimbangan bunyi dan makna, sekaligus memberi tekanan pada pesan pembukaan ladang dan
permohonan keselamatan. Contoh repetisi lain tampak pada NB/2 melalui penggunaan bentuk
“pag’gel - sapagel”, yang memperkuat makna gerakan kolektif dan kebersamaan dalam syukuran
panen. Sementara itu, NB/5 menampilkan repetisi formula 4a... pada awal baris, yang merupakan
ciri khas mantra persembahan dan menandai peningkatan intensitas spiritual.

b. Diksi Arkais dan Kosakata Ritual

Tuturan ngassapi memanfaatkan sejumlah kosakata arkais dan istilah ritual yang tidak
digunakan dalam komunikasi sehari-hari. Istilah seperti perbilengan, janggen, juntayangan, serta
lamatak dan wasung menunjukkan register khusus yang hanya muncul dalam konteks sakral. Pada
NB/4, diksi seperti tuha limbo lambay atau brempi memperlihatkan unsur puitik yang berkaitan
dengan entitas spiritual dan lingkungan hutan. Penggunaan leksikon arkais ini merupakan penanda
otoritas pemamang sekaligus medium pewarisan kosmologi lokal. Pemilihan diksi tersebut
menegaskan bahwa bahasa ritual tidak bersifat informasional, melainkan simbolik dan performatif.

c. Formula Mantra dan Struktur Performatif

Tuturan ngassapi memperlihatkan ciri formulasi khas mantra Nusantara. Pada NB/5, formula
Aa... yang mengawali tiap baris membentuk pola tetap yang berfungsi sebagai penanda transisi
menuju tahap persembahan. Formula ini juga menciptakan ritme chanting yang menandai titik
klimaks dalam hubungan manusia dan leluhur. NB/6 menampilkan struktur penutup berupa
rangkaian numerik: due, talu, ampat, lima, anam, tujuh, yang berfungsi sebagai penutup ritual supaya
roh-roh yang dipanggil pulang kembali, dan kegiatan sakralnya dianggap selesai. Serangkaian
bilangan ini tidak bersifat matematis, tetapi simbolik penutup akses antara dunia manusia dan
nonmanusia. Formula-formula tersebut memperlihatkan bahwa tuturan ngassapi berfungsi sebagai
bahasa tindakan (performative language), mengikat kata-kata dengan tindakan ritual secara langsung.

d. Pola Fonologis dan Keteraturan Ritmis

Secara fonologis, tuturan ngassapi memperlihatkan pola bunyi yang teratur. Asonansi #-i-i
dalam NB/3 pada frasa seperti “sang silik”, “yong silik takayak”, dan “wakasilik” menghasilkan
nuansa pembersihan dan kelembutan, sejalan dengan fungsi bait tersebut sebagai pembersihan
kampung. NB/4 memperlihatkan aliterasi /-/-/ dalam rangkaian “lorohere, limbo, lambay”,
menghasilkan musikal lisan. Ritmisitas ini merupakan ciri khas tradisi lisan Kutai, di mana
performansi suara memiliki nilai penting yang setara dengan makna verbalnya. Struktur tuturan
ngassapi tidak hanya berupa rangkaian syair, tetapi juga mengikuti alur perjalanan ritus Nutuk

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1183
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil,
& Bibit Suhatmady

Beham secara paralel. NB/1-NB/6 mencerminkan pergerakan ritus dari pembukaan, pemanggilan
roh, hingga penutupan. Hal ini memperlihatkan bahwa bentuk tuturan tidak berdiri sendiri,
melainkan terikat secara fungsional dengan urutan tindakan ritual.

Tuturan tidak sekadar diucapkan, tetapi menghadirkan makna dalam konteks ritual. Artinya,
makna tuturan tidak berdiri sendiri, tetapi sangat terkait dengan konteks pelafalan, identitas
pembicara, serta kepercayaan komunitas yang melingkupinya. Sebagaimana dikemukakan oleh
Saputri (2023) dalam kajiannya terhadap mantra upacara wiwit, wacana mantra tidak hanya
berfungsi sebagai sarana komunikasi dengan kekuatan spiritual, tetapi juga mencerminkan struktur
berpikir masyarakat yang bersifat simbolik, ekologis, dan religius. Selain itu, Penelitian Sukarno,
et al. (2020) tentang mantra pengasihan di Banyuwangi mengungkap bahwa struktur linguistik
dalam mantra cenderung menggunakan paralelisme, metafora, repetisi, dan bentuk inversi sebagai
strategi stilistika untuk memperkuat efek magis dan sugestif. Unsur-unsur ini tidak hanya
memperindah bentuk tuturan, tetapi juga memperkuat otoritas dan daya spiritual dari mantra
tersebut. Dalam penelitian tersebut menyatakan bahwa fitur-fitur linguistik itu merupakan bagian
penting dalam membentuk “aura kekuatan bahasa” dalam sastra lisan yang dipercaya memiliki
daya pengaruh terhadap alam dan manusia.

Hal ini sejalan dengan temuan dalam tuturan Nutuk Beham yang secara struktural menyusun
syair dalam pola simetris dan repetitif, guna menjaga kesinambungan makna serta kekuatan
spiritual yang terkandung di dalamnya. Mantra dalam Nutuk Beham bukan sekadar puisi lisan,
tetapi juga merupakan perangkat linguistik yang mengikat antara bahasa, kekuasaan ritual, dan
kepercayaan masyarakat lokal. Struktur linguistik ngassapi merupakan bagian integral dari struktur
ritual. Bahasa tidak hanya menjelaskan apa yang terjadi, tetapi menciptakan dan mengaktifkan
tindakan ritual itu sendiri.

2. Fungsi Tuturan dalam Konteks Budaya dan Spiritual Masyarakat Kutai Adat Lawas

Tuturan ngassapi dalam ritual Nutuk Beham berfungsi sebagai sarana komunikasi verbal,
sekaligus sebagai perangkat performatif yang mengikat tindakan ritual, relasi spiritual, dan struktur
sosial masyarakat Kutai Adat Lawas. Dalam konteks etnolinguistik, fungsi tuturan dipahami
sebagai peran yang dilakukan bahasa ketika diucapkan dalam situasi budaya tertentu. Oleh karena
itu, fungsi tuturan ngassapi dianalisis berdasarkan keterikatannya dengan tahap-tahap ritus,
hubungan manusia-leluhur, serta sistem nilai yang menopang kehidupan masyarakat agraris Kutai.

a. Fungsi Pembuka dan Pemurnian Ruang Ritual

Pada tahap awal ritual, tuturan NB/1 mengemban fungsi pembuka ritus sekaligus
memurnikan ruang aktivitas agraris. Melalui frasa seperti “munli talang munjui urang” yang
menandai pembersihan ladang, tuturan ini berfungsi mengalihkan ruang ladang dari ranah profan
menuju ranah sakral. Pembukaan ini tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga spiritual karena
dipercaya dapat menghapus gangguan dan ancaman yang mungkin menghambat pertumbuhan
padi. Fungsi pemurnian ruang juga kembali muncul dalam NB/3, ketika tuturan mengiringi
prosesi pembersihan kampung (mbueng bodor). Pengulangan unsur fonologis seperti “sang silik
luman” dan “wakasilik” memperkuat fungsi protektif dan penyucian yang diyakini mampu
menenangkan energi negatif di lingkungan sekitar. Fungsi pembuka dan pemurnian
mencerminkan keyakinan masyarakat bahwa keberhasilan panen bergantung pada terciptanya
keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan supranatural.

b. Fungsi Komunikasi dengan Leluhur dan Entitas Spiritual

Salah satu fungsi utama tuturan ngassapi adalah sebagai medium komunikasi antara manusia
dan entitas spiritual, khususnya roh-roh penjaga kampung dan leluhur yang memiliki hubungan
erat dengan kehidupan pertanian. Pada NB/2, fungsi ini tampak dalam penggambaran proses

1184 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter
dan kearifan ekologis

membawa padi ke rumah untuk disajikan kepada para leluhur sebagai bentuk penghormatan.
Istilah juntayangan menandai kehadiran roh-roh yang dipercaya ikut menjaga padi sejak masa
pertumbuhan hingga panen.

NB/4 memperlihatkan fungsi invokatif secara eksplisit, yaitu ketika pemamang memanggil
roh penjaga kampung melalui rangkaian tuturan yang menyertai penggunaan pora, beras kuning,
dan asap aromatik. Tuturan pada tahap ini dianggap memiliki daya panggil yang menghubungkan
ruang manusia dengan ruang nonmanusia. Kehadiran leluhur dalam ritual diyakini membantu
kelancaran Nutuk Beham serta menjaga harmoni antara dimensi fisik dan spiritual.

c. Fungsi Persembahan dan Penghormatan Leluhur

Pada tahap inti ritual, NB/5 menjalankan fungsi persembahan (offering function) melalui
pemberian padi pertama kepada leluhur sebelum masyarakat menyantapnya. Repetisi formula
Aa... menandai intensitas hubungan sakral antara pemamang dan roh leluhur yang diberikan
makanan simbolik sebagai bentuk penghormatan. Dalam kosmologi Kutai, leluhur memiliki
kedudukan sakral dan harus diperlakukan sebagai bagian yang terus berperan menjaga
ketenteraman kampung. Tuturan pada tahap ini tidak hanya mengungkapkan rasa hormat, tetapi
juga memperkuat nilai tanggung jawab moral masyarakat terhadap leluhur. Fungsi persembahan
berperan memastikan bahwa hubungan timbal balik antara dunia manusia dan leluhur tetap
seimbang, sehingga keberkahan panen dapat diperoleh kembali pada tahun berikutnya.

d. Fungsi Penutup dan Pelepasan Kembali Roh

NB/6 berfungsi sebagai penutup ritus dan pelepasan kembali roh-roh penjaga ke alamnya
semula. Rangkaian bilangan due, talu, ampat, lima, anam, tujuh berfungsi sebagai formula penutup
(closing formula) yang memutus akses antara ruang sakral dengan ruang profan setelah persembahan
selesai. Pelepasan roh dilakukan agar tidak terjadi “kelebihan energi” spiritual di kampung, yang
dapat dianggap mengganggu keseimbangan hidup masyarakat Fungsi penutup juga menandai
peralihan dari fase sakral menuju fase sosial ketika masyarakat boleh menikmati besam sebagai
bentuk syukur kolektif. Tuturan penutup memastikan ritus selesai secara tuntas dan tidak
meninggalkan ikatan yang belum dilepaskan antara manusia dan entitas spiritual.

e. Fungsi Sosial dan Edukatif dalam Komunitas

Di luar fungsi sakralnya, ngassapi juga menjalankan fungsi sosial dan edukatif. Tuturan yang
diwariskan secara turun-temurun ini menjadi media transmisi nilai budaya kepada generasi muda.
Dalam setiap baitnya, tersimpan ajaran tentang penghormatan leluhur, kerja kolektif, tanggung
jawab terhadap alam, serta pentingnya syukur atas hasil panen. Melalui performansi tuturan,
masyarakat terutama anak-anak dan remaja dapat belajar tentang etika agraris Kutai, tata cara
ritual, nama-nama leluhur, simbol makanan sakral, serta prinsip keharmonisan ekologis. Oleh
karena itu, fungsi sosial ngassapi memperkuat ikatan komunal dan melestarikan identitas budaya
Kutai Adat Lawas.

f. Makna Simbolik, Nilai Karakter, dan Kearifan Ekologis dalam Tuturan Ngassapi

Makna tuturan ngassapi tidak hanya bersumber dari struktur bahasa atau fungsi ritualnya,
tetapi dari simbol-simbol budaya yang terkandung dalam setiap bait. Simbol-simbol tersebut
mencerminkan pandangan hidup masyarakat Kutai Adat Lawas mengenai hubungan manusia
dengan leluhur, alam, dan pangan. Oleh karena itu, analisis makna diarahkan pada tiga lapis
utama: makna simbolik, nilai karakter, dan kearifan ekologis, yang bersama-sama membentuk
kerangka worldview masyarakat Kutai. Makna simbolik dalam tuturan ngassapi muncul dari

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1185
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil,
& Bibit Suhatmady

penggunaan metafora agraris, simbol leluhur, dan representasi kosmos yang melekat pada setiap
tahapan ritus.

Pada NB/1, tindakan membuka ladang yang menandakan fase transisi dari alam liar menuju
ruang budaya. Membuka ladang bukan sekadar kegiatan pertanian, tetapi simbol transformasi,
pembaruan, dan persetujuan antara manusia dan alam. NB/2 memuat simbol penghormatan
kepada leluhur yang digambarkan melalui penyajian padi ketan dan padi jela. Padi dalam
kosmologi Kutai adalah entitas hidup yang memiliki asal-usul mitologis, sehingga membawanya
pulang ke rumah dan menyajikannya kepada leluhur merupakan tindakan simbolik yang
menegaskan ikatan genealogis komunitas. Pada NB/4, pemanggilan roh penjaga kampung melalui
pora, beras kuning, dan asap aromatik melambangkan pembukaan “gerbang kosmik” antara dua
dunia. Tuturan ini memaknai bahwa leluhur tidak hanya hadir dalam ingatan, tetapi dalam
tindakan ritus yang memperkuat keseimbangan spiritual kampung. Rangkaian angka pada NB/6
memuat simbol keseimbangan dan penegasan kembali harmonisasi kosmos. Angka due, talu,
ampat, lima, anam, tujuh bukan sekadar penanda matematis, tetapi simbol lapisan dunia yang harus
ditata ulang setelah ritus selesai.

Setiap bait dalam ngassapi memuat internalisasi nilai-nilai karakter yang diwariskan secara
turun-temurun. Nilai-nilai tersebut bersifat implisit namun kuat, dan berperan sebagai pedoman
moral masyarakat. Dalam perspektif etnolinguistik, ekspresi semacam ini tidak hanya dipahami
sebagai produk bahasa, melainkan sebagai cerminan pandangan dunia masyarakat lokal
(worldview). Bahasa menjadi media yang merepresentasikan bagaimana komunitas memahami
hubungan antara manusia, leluhur, dan kekuatan supranatural. Pandangan ini selaras dengan
pendapat Davronov & Nurova (2022) dan Serafica (2022) yang menekankan bahwa etnolinguistik
mencakup studi mengenai simbol, mitologi, serta lanskap spiritual yang termanifestasi dalam
tuturan dan tradisi lisan. Tuturan ini bukan sekadar bentuk komunikasi dalam upacara adat, tetapi
juga sarana transmisi nilai-nilai luhur secara kolektif. Hal ini menunjukkan bahwa tradisi lisan
memiliki peran sentral dalam pendidikan karakter berbasis budaya lokal sebagai berikut.

(1) Nilai Syukur

NB/2 dan NB/5 jelas menggambarkan nilai syukur melalui penyajian padi kepada leluhur.
Masyarakat diajarkan untuk tidak menikmati hasil panen sebelum menghormati sumber
keberkahan yang diyakini menjaga siklus pertanian.

(2) Penghormatan dan Tanggung Jawab

NB/5 menunjukkan penghormatan mendalam kepada para leluhur melalui penyajian beham
pertama. Nilai tanggung jawab generasional tampak dalam kesadaran bahwa kesejahteraan
kampung tidak lepas dari jasa leluhur.

(3) Kebersamaan (Gotong Royong)

NB/1 dan NB/2 menggambarkan kerja kolektif, baik dalam membuka ladang maupun
mempersiapkan syukuran. Tuturan menekankan bahwa pertanian adalah kerja bersama dan panen
merupakan hasil dari solidaritas komunitas. Nilai karakter seperti empati, gotong royong, dan rasa
hormat terhadap asal-usul sangat tampak dalam tuturan ini. Hal tersebut sejalan dengan teori
pendidikan karakter yang menekankan pentingnya nilai berbasis budaya lokal sebagai fondasi
pembentukan watak dan integritas sosial (Kuswara & Sumayana, 2020; Simanungkalit et al.,
2024). Sebagaimana yang dijelaskan oleh Asmida (2020) struktur naratif dan ekspresi simbolik
dalam cerita rakyat tradisional mengandung nilai pendidikan karakter yang terikat pada konteks
budaya masyarakat pendukungnya. Hal ini juga tercermin dalam tuturan Nutuk Beham yang
mengajarkan nilai-nilai seperti rasa syukur, tanggung jawab, dan penghormatan terhadap leluhur
melalui ungkapan-ungkapan khas Kutai. Pemanfaatan kearifan lokal dalam pembelajaran tidak

1186 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter
dan kearifan ekologis

hanya memperkaya bahan ajar, tetapi juga membentuk sikap positif siswa terhadap lingkungan
sosial dan budaya mereka. Proyek menulis berbasis budaya lokal memungkinkan siswa untuk
mengkaji, merefleksi, dan mengekspresikan nilai-nilai karakter melalui narasi yang kontekstual
dan bermakna (Sutriyati et al., 2019).

(4) Religiositas dan Kesakralan Hidup

Pengulangan formula mantra dan pemanggilan roh pada NB/4 menunjukkan bahwa
masyarakat Kutai menempatkan spiritualitas sebagai poros kehidupan. Religiositas ditunjukkan
melalui keyakinan bahwa setiap aktivitas agraris berada dalam pengawasan leluhur.

(5) Nilai Ketenangan dan Pengendalian Diri

NB/3 yang menggambarkan pembersihan kampung mengajarkan masyarakat untuk menjaga
ketenangan, ketertiban, dan keharmonisan dalam hidup bersama. Tuturan ngassapi menjadi sarana
pewarisan karakter yang tidak diajarkan secara didaktis, tetapi melalui praktik ritual yang
konsisten.

(6) Kearifan Ekologis dalam Tuturan dan Ritual Nutuk Beham

Kearifan ekologis merupakan dimensi yang paling menonjol dalam tuturan ngassapi. Sikap
ekologis masyarakat Kutai berakar pada filosofi mendalam bahwa manusia bukanlah penguasa
tunggal atas alam, melainkan bagian integral dari jaringan ekologis yang keseimbangannya harus
senantiasa dirawat. Nilai-nilai kearifan ini terdistribusi secara sistematis dalam bait-bait tuturan
ritual Nutuk Beham. Adapun nilai kearifan ekologis dalam tuturan dan ritual Nutuk Beham sebagai
berikut.

NB/1 mencerminkan penghormatan terhadap ladang sebagai ruang hidup. Pembukaan
ladang dianggap sebagai negosiasi dengan alam, bukan eksploitasi. Tuturan menunjukkan bahwa
keberhasilan panen sangat bergantung pada perlakuan manusia terhadap tanah dan lingkungan.
Dalam NB/2, padi tidak digambarkan sebagai objek, tetapi sebagai “tamu terhormat” yang dibawa
kembali ke rumah. Konstruksi ini menunjukkan pandangan ekologis masyarakat bahwa pangan
memiliki roh dan martabat, sehingga harus diperlakukan dengan hormat. NB/4 menegaskan
bahwa alam dijaga tidak hanya oleh manusia, tetapi juga oleh roh penjaga kampung. Konsep
ekologis Kutai tidak memisahkan ekologi fisik dari ekologi spiritual. Hutan, kampung, dan ladang
dianggap memiliki penjaga masing-masing. Sariasih (2025) dalam penelitiannya tentang mantra
tetulungan, struktur dan makna mantra tradisional sering kali mencerminkan relasi antara manusia
dan lingkungan. Setiap larik mantra, terdapat diksi dan struktur repetisi yang mengandung pesan
ekologis. Hal ini menunjukkan bahwa tuturan mantra dalam ritual adat Nutuk Beham memiliki
peranan penting dalam resistensi ekologis. NB/6 menandai penutupan siklus panen dan doa untuk
panen berikutnya. Tuturan mengandung makna bahwa keseimbangan ekologis harus dipelihara
dari tahun ke tahun, bukan hanya pada saat panen. Tuturan mengajarkan bahwa manusia harus
menjaga tanah agar tidak “marah” atau “terluka”. Hal ini menunjukkan adanya etika lingkungan
yang berangkat dari tradisi lokal dan masih relevan dalam konteks ekologi modern.

Melalui tuturan ngassappi yang diwariskan secara lisan, masyarakat Kutai membentuk sistem
nilai ekologis yang bersifat holistik dan spiritual. Alam tidak dipandang sebagai objek eksploitasi,
melainkan sebagai bagian dari relasi yang memerlukan keseimbangan dan penghormatan.
Kearifan ini, jika diintegrasikan dalam pendidikan kontekstual, berpotensi menjadi instrumen
penguatan pendidikan lingkungan hidup yang berbasis budaya lokal. Ritual Nutuk sarat akan nilai
konservasi ekologis yang dapat menjadi rujukan dalam membangun kesadaran lingkungan pada
generasi muda.

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1187
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil,
& Bibit Suhatmady

D. Penutup

Penelitian ini menunjukkan bahwa tuturan ngassapi dalam ritual Nutuk Beham bukan hanya
rangkaian kata yang diucapkan saat upacara, tetapi merupakan bentuk ekspresi budaya yang
memiliki struktur, fungsi, dan makna yang sangat kaya. Dari sisi bentuk, tuturan ini disusun dalam
pola syair lisan yang memanfaatkan repetisi, paralelisme, diksi arkais, serta formula mantra yang
memberi ritme khas pada pelafalannya. Pola tersebut menunjukkan bahwa bahasa dalam ritual
memiliki aturan dan karakter tersendiri. Dari sisi fungsi, ngassapi berperan mengatur jalannya ritual
mulai dari pembukaan, pembersihan ruang, pemanggilan roh leluhur, hingga penutupan atau
pengembalian suasana ke kondisi semula. Tuturan juga menjadi sarana komunikasi antara
manusia, alam, dan leluhur yang diyakini ikut menjaga keseimbangan kampung dan keberhasilan
panen. Dengan kata lain, bahasa dalam ritual bekerja sebagai bagian penting dari tindakan sakral
yang mengikat seluruh tahapan upacara. Sedangkan dari sisi makna, tuturan ngassapi mengandung
banyak simbol yang menggambarkan cara pandang masyarakat Kutai Adat Lawas terhadap alam,
leluhur, dan kehidupan agraris. Di dalamnya terkandung nilai-nilai karakter seperti syukur,
penghormatan, tanggung jawab, kebersamaan, dan religiositas. Tuturan ini juga mencerminkan
kearifan ekologis yang mengajarkan pentingnya menjaga hubungan harmonis antara manusia dan
lingkungan. Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa Nutuk Beham bukan hanya tradisi adat,
tetapi juga sistem pengetahuan lokal yang diwariskan melalui bahasa. Penelitian ini menegaskan
bahwa tuturan ngassapi memiliki peran penting dalam menjaga keberlanjutan budaya, memperkuat
identitas masyarakat Kutai, dan menjadi sumber nilai yang relevan bagi pendidikan karakter
berbasis budaya lokal.

Daftar Pustaka

Achmadah, S., Nanang, A., & Fauzi, B. (2022). Analisis aspek lingual mantra keselametan
panolak sangkil (Kajian etnolinguistik). Hastawiyata: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Jawa,
5(1), 47-56. https://doi.org/10.21776/ub.hastawiyata.2022.005.01.05

Agustian, C. (2022). Struktur dan fungsi narasi dalam cerita rakyat Riau Mutiara dari Indragiri.
Journal of Language and Literature, 6(1), 53—63. https://doi.org/10.35760/j11.2018.v611.2483

Asmida, E. (2020). Tumpang tindih konflik pada struktur naratif novel Lelaki Harimau karya Eka
Kurniawan. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 3(2), 163-178.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v3i2.38

Azmi, U. (2021). Cerita rakyat Kek Lesap sebagai upaya mewujudkan pendidikan karakter
berbasis kearifan lokal. Mabasan, 15(2), 241-258. https://doi.org/10.26499/mab.v1512.466

Butar-butar, C., Isman, M., & Syamsuryurnita. (2021). Peran tradisi lisan mitos tona dan poda
dalam mewariskan budaya dan kearifan lokal pada masyarakat Batak Toba. Bahterasia: Jurnal
Illmiah Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 21), 1-10.
https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/BAHTERASIA /article/view/6536/5263

Davronov, D. 1., & Nurova, Y. U. (2022). Ethnolinguistics: Emergence, development and
theoretical research. International Journal of Trend in Scientific Research and Development, 6(6),
1531-1535. https://www.ijtsrd.com/papers/ijtstrd52117.pdf

Habsari, W. A. L. (2023). Internalisasi nilai pelestarian alam dan pendidikan karakter melalui
representasi kejahatan lingkungan dalam sastra anak karya Okky Madasari. Diglosia: Jurnal
Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 6(3), 625-644.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i3.692

Hakiki, D. R., Desmilianti, H., & Mulawarman, W. G. (2023). Problematika kekayaan sumber
daya alam Kalimantan dalam puisi Di Sini karya Dahri Dahlan (Kajian semantik-semiotik).

1188 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter
dan kearifan ekologis

Diglosia:  Jurnal  Kajian  Bahasa, Sastra, dan  Pengajarannya, 6(2), 319-328.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i2.650

Kuswara, K., & Sumayana, Y. (2020). Apresiasi cerita rakyat sebagai upaya memperkuat karakter
siswa dalam menghadapi Revolusi Industri 4.0. Jurnal Basicedu, 5(1), 317-326.
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i1.678

Nurelide, N. (2020). Ekologi sastra lisan dalam cerita rakyat Lae Angkat di Tanah Mungkur.
Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 11(1), 57—-68. https://doi.org/10.31503/madah.v11i1.229

Rahmawati, 1. S., Sutrisna, D., & Nisya, R. K. (2023). Nilai-nilai kearifan lokal dan pendidikan
karakter dalam cerita rakyat Lutung Kasarung. Jurnal Educatio FKIP UNMA, 9(2), 738-744.
https://doi.org/10.31409/educatio.v9i2.4397

Rawati, P. D., Nazurty, & Suryani, 1. (2023). Nilai-nilai pendidikan karakter dan persepsi
masyarakat terhadap cerita rakyat Kerinci “Sakunung-Sakunung Ninau”. Literasi: Jurnal
Ilmiah  Pendidikan  Bahasa,  Sastra  Indonesia  dan  Daerah,  13(1), 59-64.
https://doi.org/10.23969/literasi.v13i1.6594

Saputri, I. 1. (2023). Wacana mantra upacara wiwit (Kajian etnolinguistik). Jurnal Penelitian
Humaniora, 28(2), 100-110. https://doi.org/10.21831/hum.v28i2.57238

Sari, N. A. (2022). Pengenalan ragam keanekaragaman hayati dalam cerita rakyat Kalimantan
Timur. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 5(1s), 247-260.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v511s.400

Sariasih, Y. (2025). Mantra tetulungan: Structure and meaning review. Konfiks: Jurnal Bahasa,
Sastra & Pengajaran, 12(1), 50-58. https://doi.org/10.26618/konfiks.v12i1.10372

Serafica, L. L. (2022). The honorific styles of the etnolinguistic communities: An ethnography.
Journal  of  Languages, = Linguistics =~ and  Literary  Studies,  2(4), 162-177.
https://doi.org/10.57040/1llls.v2i4.338

Simanungkalit, K. E., Tampubolon, T. C., Panggabean, L., Sihite, I., & Simanjuntak, B. (2024).
Pentingnya kearifan lokal: Meningkatkan kualitas Kurikulum Merdeka dengan karya sastra.
Jurnal Basicedu, 8(2), 1446—-1453. https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i2.7173

Sukarno, S., Wisasongko, W., & Basuki, 1. (2020). Revealing the linguistic features used in mantra
pengasihan (The spell of affection) in Banyuwangi. Humanus: Jurnal Ilmiah Kebudayaan, 19(2),
230-243. https://doi.org/10.24036/humanus.v19i2.109117

Suryani, Azzahro, C., Annastasya, A., & Kanzunnudin, M. (2024). Analisis struktur naratif dan
nilai moral dalam cerita rakyat. Jurnal Kajian Penelitian dan Pengembangan Kebudayaan, 2(3),
80-89. https://doi.org/10.59031/jkppk.v2i3.4267

Sutriyati, Mulawarman, W. G., & Hudiyono, Y. (2019). Pengembangan bahan ajar menulis esai
dengan memanfaatkan kearifan lokal melalui Pembelajaran Berbasis Proyek (PBP) siswa
SMA. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 2(1), 39-46.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v2i1.16

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1189
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil,
& Bibit Suhatmady

Open Access This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits use, sharing, adaptation, distribution and reproduction in any
medium or format as long as you give appropriate credit to the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons
license, and indicate if changes were made. If you remix, transform, or build upon the material, you must distribute your contributions
under a CC BY-SA 4.0 license. The images or other third-party material in this work are included under the Creative Commons license,
unless indicated otherwise in a credit line to the material.

1190 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190



