
    
Volume 8 | Nomor 4 | Tahun 2025 | Halaman 1179—1190 

E-ISSN 2615-8655 | P-ISSN 2615-725X 
http://diglosiaunmul.com/index.php/diglosia/article/view/1458  

 

 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya  

is an open access article under the terms of the Creative Commons Attribution-Share Alike 
4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai:  

Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter  

dan kearifan ekologis 
 

The Nutuk Beham ritual in Kutai oral Ngassapi Tradition: An ethnolinguistic study  

on moral values and ecological wisdom 
 
 

Suci Oktaviani1,*, Widyatmike Gede Mulawarman2, Dwi Nugroho Hidayanto3,  

Yusak Hudiyono4, Azainil5, & Bibit Suhatmady6 

1,2,3,4,5,6Universitas Mulawarman 

Jl. Kuaro, Gunung Kelua, Samarinda, Indonesia 
1Email: sucioktaviani810@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0009-0006-1630-8351 
2Email: widyatmike@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0996-3757 
3Email: profdwinugroho@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0091-1747 

4Email: yusak.hudiyono@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2201-2438 
5Email: azainil@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9382-4433 

6Email: bibitsuhatmady@fkip.unmul.ac.id; Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9432-6631  
 
 

Article History 

Received 7 August 2025 

Revised 24 November 2025 
Accepted 17 December 2025 

Published 31 December 2025 
 

 

Keywords 

character education; Kutai 

folklore; Nutuk Beham; oral 

tradition; local wisdom. 
 

 
Kata Kunci 

folklor Kutai; kearifan lokal; 
Nutuk Beham; pendidikan 

karakter; tradisi lisan. 

 
 
Read online  

Scan this QR 

code with your 
smart phone or 

mobile device to 
read online. 

 

Abstract 

This study aims to examine the linguistic expressions in the Nutuk Beham ritual speech, which 

is part of the oral tradition of the Kutai Adat Lawas community. The speech contains folk tales 

and cultural symbols that have been passed down from generation to generation in the rice 
harvest ritual. This study uses an ethnolinguistic approach with a descriptive qualitative 

method. Data was obtained through direct observation, in-depth interviews with traditional 
leaders and ritual practitioners, and oral documentation collected during the traditional 

ceremony. The results of the study show that the Nutuk Beham ritual speech contains a 

distinctive linguistic structure in the form of repetitive and rhythmic oral poetry. It contains 
symbolic narratives about the origins of rice and stories of sacrifice that form the mythological 

basis of the community. These linguistic expressions embody values such as respect, 
responsibility, and religiosity, and reflect ecological wisdom rooted in the harmonious 

relationship between humans, nature, and food. This study affirms that the Nutuk Beham ritual 

speech is not merely a cultural heritage but also an educational medium for transmitting noble 

values within a local context. 
 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji ekspresi kebahasaan dalam tuturan ritual Nutuk Beham 

yang merupakan bagian dari tradisi lisan masyarakat Kutai Adat Lawas. Tuturan tersebut 

memuat cerita rakyat dan simbol budaya yang diwariskan secara turun-temurun dalam 
pelaksanaan ritual panen padi. Penelitian ini menggunakan pendekatan etnolinguistik dengan 
metode kualitatif deskriptif. Data diperoleh melalui observasi langsung, wawancara mendalam 

dengan tokoh adat dan pelaku ritual, serta dokumentasi lisan yang dikumpulkan selama proses 
upacara adat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tuturan ritual Nutuk Beham mengandung 

struktur linguistik khas berupa syair lisan yang berpola repetitif dan ritmis. Di dalamnya 
tersimpan narasi simbolik tentang asal-usul padi dan kisah pengorbanan yang menjadi dasar 

mitologis masyarakat. Ekspresi kebahasaan tersebut memuat nilai karakter seperti 
penghormatan, tanggung jawab, dan religiositas, serta mencerminkan kearifan ekologis yang 
berakar pada relasi harmonis antara manusia, alam, dan pangan. Penelitian ini menegaskan 

bahwa tuturan ritual Nutuk Beham bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga media edukatif 

untuk pewarisan nilai-nilai luhur dalam konteks lokal.  

© 2025 The Author(s). Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya by Universitas Mulawarman 

 
How to cite this article with APA style 7th ed. 

Oktaviani, S., Mulawarman, W. G., Hidayanto, D. N., Hudiyono, Y., Azainil, A., & Suhatmady, B. (2025). Ritual Nutuk Beham 
dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter dan kearifan ekologis. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, 

Sastra, dan Pengajarannya, 8(4), 1179–1190. https://doi.org/10.30872/diglosia.v8i4.1458 

  



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil, 

& Bibit Suhatmady 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1180 

A. Pendahuluan 

 

 Indonesia Timur dikenal sebagai salah satu wilayah tropis Indonesia yang kaya akan warisan 
budaya dan kearifan lokal. Di balik hutan, sungai, dan kekayaan hayatinya, hidup pula komunitas-
komunitas adat yang masih menjaga tradisi leluhur, termasuk dalam bentuk tuturan lisan dan 

cerita rakyat (Sari, 2022). Salah satu tradisi yang menonjol adalah Nutuk Beham, sebuah ritual adat 
masyarakat Kutai Adat Lawas yang dilaksanakan sebagai bentuk rasa syukur atas hasil panen padi. 
Di dalamnya terdapat tuturan sakral yang diwariskan turun-temurun, menyimpan nilai-nilai 
karakter, spiritualitas, dan hubungan harmonis antara manusia dengan alam. Tradisi ini 
dilaksanakan secara khusus oleh masyarakat Desa Kedang Ipil, Kutai Kartanegara, yang hingga 
kini masih menjaga kemurnian bahasa, simbol, dan nilai-nilai ritual. 

 Ritual Nutuk Beham bukan sekadar perayaan panen, tetapi merupakan refleksi kosmologi 
masyarakat Kutai yang melihat padi sebagai entitas hidup yang harus dihormati. Menariknya, 
dalam struktur ritual ini terdapat dua cerita rakyat yang menjadi dasar narasi budaya dan spiritual 
masyarakat. Cerita pertama mengisahkan tentang seorang anak yang diusir dari rumah karena 
melanggar pesan orang tua, lalu secara ajaib ditemukan kembali di tengah lumbung padi. Cerita 
ini menyiratkan pentingnya nilai ketaatan, kesadaran akan makna pangan, dan penghormatan 
terhadap keluarga. Cerita kedua berkisah tentang seorang bayi yang ditemukan di tengah ladang 
dan menjelma menjadi tanaman padi, bahkan konstelasi bintang sebagai penanda musim tanam. 
Cerita ini menyiratkan adanya pemuliaan terhadap padi, serta keterhubungan antara manusia dan 
alam. 
 Sejumlah penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa cerita rakyat dan tuturan lisan memiliki 
potensi besar sebagai sarana pewarisan nilai karakter dan kearifan lokal. Misalnya, Rahmawati et 
al. (2023) cerita rakyat lokal berperan penting dalam membangun kesadaran lingkungan, empati 
sosial, serta nilai-nilai spiritualitas dan tanggung jawab. Hal ini sesuai dengan prinsip pendidikan 
karakter yang dikembangkan dalam Kurikulum Merdeka (Simanungkalit et al., 2024). Demikian 

pula, Nurelide (2020) dalam penelitiannya terhadap cerita rakyat Lae Angkat menunjukkan bahwa 
narasi lokal memuat relasi ekologis antara manusia dan lingkungan sekitar, memperlihatkan 
bahwa cerita rakyat dapat mengajarkan prinsip konservasi dan kesadaran ekologis. Kajian Putri 
Dini Rawati (2023) menambahkan bahwa masyarakat Pulau Tengah menjadikan cerita rakyat 
sebagai rujukan moral dan spiritual yang diwariskan secara turun-temurun. Selain itu, penelitian 
oleh Hidayah & Syafaah (2020) menunjukkan bahwa cerita rakyat mengandung nilai-nilai luhur 
yang dapat memperkuat pendidikan karakter berbasis budaya lokal. Penelitian ini memperluas 
cakupan tersebut dengan mengeksplorasi nilai yang terkandung dalam tuturan ritual Nutuk Beham, 
tidak hanya dari segi isi, tetapi juga bentuk dan fungsi linguistiknya. Sementara itu, Agustian 
(2022) dan Suryani et al. (2024) menegaskan bahwa kekuatan cerita rakyat terletak pada struktur 
naratif dan simbol budayanya yang mampu menyampaikan nilai-nilai secara implisit. Mereka 
menunjukkan bahwa tokoh, konflik, dan alur dalam cerita rakyat berfungsi sebagai alat edukasi 
moral yang bersifat intergeneratif. Penelitian Ullul Azmi (2021) tentang cerita rakyat Kek Lesap 
juga menunjukkan relevansi nilai pengorbanan dan penghormatan terhadap pangan sebagai bentuk 
cinta lingkungan dan tanggung jawab komunal. 
 Di sisi lain, pendekatan etnolinguistik mulai banyak digunakan dalam studi-studi budaya 
untuk mengungkap relasi antara bahasa, nilai budaya, dan spiritualitas. Achmadah et al. (2022) 
menyatakan bahwa etnolinguistik tidak hanya mempelajari struktur bahasa, tetapi juga merekam 
bagaimana bahasa merefleksikan cara pandang komunitas terhadap alam dan kehidupan. Bahkan, 
Serafica (2022) menekankan bahwa etnolinguistik modern mencakup studi tentang mitologi dan 

worldviews yang tertanam dalam praktik bahasa masyarakat adat. Namun, hingga saat ini belum 
ditemukan kajian yang secara khusus menelaah cerita rakyat yang melatarbelakangi tuturan ritual 

Nutuk Beham dalam bingkai etnolinguistik, terutama terkait nilai-nilai karakter dan kesadaran 
ekologis yang dikandungnya. Padahal, masyarakat Kutai Adat Lawas masih sangat bergantung 
pada transmisi lisan sebagai medium pendidikan budaya yang rentan terputus karena kurangnya 
dokumentasi dan pengaruh modernisasi. Penelitian ini hadir untuk menjawab kekosongan tersebut 



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter 
dan kearifan ekologis 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1181 

dengan cara mengangkat ekspresi kebahasaan dalam tuturan ritual sebagai objek kajian utama 
yang merepresentasikan sistem nilai, spiritualitas, dan relasi ekologis masyarakat Kutai. 
 Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengkaji ekspresi kebahasaan dalam tuturan ritual 

Nutuk Beham sebagai bagian dari tradisi lisan Kutai, khususnya dalam hubungannya dengan nilai 
karakter dan kearifan ekologis. Fokus penelitian diarahkan pada bentuk, makna, dan fungsi tuturan 
serta narasi cerita rakyat yang hidup di balik ritual. Penelitian ini menempatkan tuturan ritual 

Nutuk Beham sebagai objek kajian linguistik, bukan sebagai karya sastra atau sekadar folklor. 
Tuturan tersebut dianalisis dalam kerangka etnolinguistik, yaitu cabang ilmu linguistik yang 
mengkaji hubungan antara bahasa, budaya, nilai, dan praktik ritual masyarakat. Dalam konteks 
penelitian ini, istilah bentuk, makna, dan fungsi tuturan merujuk pada tiga aspek analisis linguistik 
yang umum digunakan dalam kajian bahasa ritual. Pertama, bentuk mencakup ciri-ciri kebahasaan 
pada level fonologis, leksikal, stilistika, dan struktur syair lisan (misalnya repetisi, paralelisme, diksi 
arkais, pola ritmis). Kedua, makna merujuk pada penafsiran simbolik dan kultural yang muncul 
dari tuturan sesuai konteks ritual dan kosmologi masyarakat Kutai. Ketiga, fungsi mengacu pada 
peran tuturan dalam konteks sosial dan spiritual, seperti fungsi magis-performatif, fungsi edukatif, 
fungsi pemanggil leluhur, dan fungsi ekologis. 
 
 
B. Metode 
 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan kerangka etnolinguistik. 
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti menelaah ekspresi kebahasaan dalam 
tuturan ritual Nutuk Beham sekaligus memahami hubungan antara bahasa, budaya, dan sistem nilai 
masyarakat Kutai Adat Lawas. Dalam etnolinguistik, bahasa dipandang sebagai medium yang 
merefleksikan pandangan dunia, spiritualitas, serta relasi manusia dengan lingkungannya. Lokasi 
penelitian berada di Desa Kedang Ipil, Kecamatan Kota Bangun, Kabupaten Kutai Kartanegara. 
Data penelitian dibedakan menjadi dua kategori. Pertama, data linguistik, yaitu tuturan ritual 

ngassapi yang dilafalkan oleh pemamang saat prosesi Nutuk Beham. Data tuturan ritual Nutuk Beham 

dikodekan secara sistematis menggunakan label NB (Nutuk Beham). Setiap bait tuturan diberi 
nomor berurutan mulai dari NB/1 hingga NB/6 sesuai urutan performansinya dalam ritual. 
Kedua, data kontekstual, berupa dua cerita rakyat yang berfungsi sebagai landasan mitologis ritual, 
yaitu kisah “Anak yang Hilang” dan “Asal-Usul Padi”. Data ini tidak dianalisis sebagai karya 
sastra, melainkan digunakan untuk menafsirkan simbol dan makna kultural yang muncul dalam 

tuturan ritual. Data diperoleh melalui (1) observasi partisipatif dalam ritual Nutuk Beham, (2) 

wawancara mendalam dengan pemamang, tokoh adat, dan budayawan lokal, serta (3) dokumentasi 
berupa rekaman audio-visual dan catatan lapangan. Transkripsi tuturan dilakukan dengan 
mempertahankan fonologi, diksi, dan pola lisan setepat mungkin, kemudian diverifikasi kembali 

melalui member checking dengan informan utama.  
 Analisis dilakukan secara bertahap melalui proses reduksi data, pengelompokan tematik, dan 
interpretasi makna dalam konteks budaya. Analisis bentuk mencakup pengkajian struktur syair 
lisan, seperti paralelisme, repetisi, ritme, dan penggunaan diksi arkais. Analisis fungsi menelaah 
peran tuturan dalam konteks ritual, sosial, pedagogis, dan spiritual. Analisis makna berfokus pada 
nilai karakter dan kearifan ekologis yang direpresentasikan dalam simbol-simbol kebahasaan dan 
narasi ritual. Untuk mendukung interpretasi, digunakan pendekatan semiotik dan pendekatan 
naratif terhadap unsur budaya yang terkait. Validitas data dijaga melalui triangulasi metode 

(observasi, wawancara, dokumentasi), triangulasi sumber (pemamang, budayawan, tokoh adat), 

serta konfirmasi data melalui member checking.  
 
 

 

 

 



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil, 

& Bibit Suhatmady 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1182 

C. Pembahasan 

 

 Secara etimologis, istilah Nutuk Beham berakar dari kata nutuk yang berarti menumbuk atau 

menghantam, serta beham yang merujuk pada padi. Dalam ruang budaya masyarakat Kutai, ritual 
ini dimaknai sebagai upacara spiritual yang menandai puncak rasa syukur atas hasil bumi. Media 
utamanya berupa tumbukan padi serta persembahan makanan sakral yang ditujukan kepada 
leluhur dan entitas penjaga tanaman. Penting untuk ditegaskan bahwa dalam penelitian ini, ritual 
tersebut tidak diposisikan sebagai objek tunggal, melainkan sebagai konteks performatif yang 

melahirkan tuturan sakral. Fokus kajian secara spesifik tertuju pada ngassapi, yakni syair lisan yang 

dilantunkan oleh seorang pemamang di sepanjang prosesi Nutuk Beham. Pembedaan ini krusial 
untuk memperjelas bahwa analisis tidak akan membedah seluruh rangkaian fisik ritual, melainkan 
lebih mendalami struktur kebahasaan, fungsi komunikatif, hingga makna simbolik dari teks lisan 

yang diproduksi. Nutuk Beham dipahami sebagai wadah budayanya, sementara ngassapi menjadi 
data linguistik utama yang dikaji melalui kacamata etnolinguistik. 
 Alur pembahasan dalam bagian ini dikerucutkan ke dalam tiga fokus analisis: bentuk dan 
struktur tuturan, fungsi tuturan dalam lanskap budaya-spiritual, serta makna simbolik yang 
merepresentasikan karakter dan kearifan ekologis masyarakat. Ketiga pilar ini menjadi basis untuk 
memahami bagaimana bahasa ritual bekerja, baik sebagai penanda identitas maupun media 

transmisi nilai-nilai pandangan dunia (worldview) masyarakat adat. 

 Data ngassapi yang dianalisis terdiri atas enam bait inti yang dilafalkan secara berurutan. 
Untuk menjaga ketajaman analisis, keenam bait tersebut diberi kode sistematis, mulai dari NB/1 
hingga NB/6. Sistem pengodean ini berfungsi sebagai alat navigasi guna memudahkan 
penelusuran bagian-bagian tuturan pada setiap aspek pembahasan yang berbeda. Secara hierarkis, 
bait-bait tersebut membangun struktur naratif yang selaras dengan alur ritual, yakni dimulai dari 
pembersihan ladang (NB/1), pemindahan hasil panen ke rumah (NB/2), hingga pembersihan 
kampung secara spiritual (NB/3). Tahapan kemudian berlanjut pada pemanggilan roh penjaga 
(NB/4), pemberian makan kepada leluhur (NB/5), dan diakhiri dengan pelepasan roh sebagai 
penutup ritus (NB/6). Struktur ini menjadi landasan fundamental dalam membedah makna, 
mengingat setiap bait mengandung lapisan ekspresi kebahasaan yang unik, bergantung pada 
tuntutan tahapan ritual yang sedang berlangsung. 
 
Tabel 1. Data Tuturan Ngassapi Ritual Nutuk Beham  

Kode Teks Makna 

NB/1 Munli talang munjui urang; Gerang rawah, gerah rumah; Cukup bulen 

perbilengan; Orana kana jela tangek naik ka janggen 
Pembukaan ladang; permohonan 
keselamatan; harapan proses bertani lancar. 

NB/2 Naik ka lorung nyawe urang; Prasaab pag’gel kan harak kami ka 

juntayangan; Mun tali bengsa tali puruts landes somo puan tahun; 

Sapagel ntungan rus pakoyotan 

Padi dibawa pulang; syukuran panen; 
memberi makan arwah. 

NB/3 Ee sang silik luman; Lang kuak beras beham betampuran gebeh; AA 

lamatak kali yong silik takayak; Bukur balayang balai lingkaran wasung 

wahal ore; Lingkaran wasi wakasilik 

Pembersihan kampung secara spiritual; 

memohon perlindungan. 

NB/4 Nyampu belai ka ore layang ka lingkarang lasung; Entaan lohore ee 

hamparan lero tuha limbo lambay; Rundung tuha talsilebeng takubeng 

tanah brempi rayapakan; Aa rapak lambur bengo kabulan kasilik 

kapikay jaloy karambeng 

Pemanggilan roh penjaga kampung dengan 

pora, beras kuning, asap aromatik. 

NB/5 Tak potok roak lamben bulih kilayangan; Aa sisabon tangkalap mata ori 

padem payilan; Aa sang gola guri ri kana resok ka busat nyalelo; 

Madisari nung patejoh tarok delam rantaw; Aa ta kahala mandew tiwa 

sari liang tanah kali musan 

Memberi makan arwah sebelum masyarakat 
menyantap padi. 

NB/6 Tamamulong tamukan ngese lemben; Lamping byeaw tiyup elau telan; 

Aa urang bu keseh lara kajuntayang; Kakalungan kasumpingan 

kalombena kalangung; Montar sawuk aa kami tak rompok pantahun; 

Pagentungan ari pakoyanggan ejeh; Aa ulak kajuntayangan tali begsa 

tapasak silah tilang; Due talu ampat lima anam tujuh kaliakat 

Pelepasan roh; doa panen; penutup ritual. 

 

 

 

 



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter 
dan kearifan ekologis 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1183 

1. Bentuk dan Struktur Tuturan Ngassapi dalam Ritual Nutuk Beham 

 

 Tuturan ngassapi dalam ritual Nutuk Beham merupakan bentuk syair lisan yang memiliki 
struktur linguistik khas tradisi ritual Kutai. Bentuk ini ditandai oleh penggunaan repetisi, 
paralelisme, diksi arkais, formula mantra, pola ritmis tertentu, dan keteraturan struktur bait. 
Analisis berikut menggambarkan bagaimana unsur-unsur linguistik tersebut hadir dalam tuturan 
dan berperan membangun karakter performatifnya sebagai bahasa ritual.  
 
a. Repetisi dan Paralelisme sebagai Ciri Tradisi Lisan 

 

 Repetisi merupakan ciri dominan dalam tuturan ngassapi yang berfungsi memperkuat ritme 
syair dan mempermudah pemamang menghafal serta melantunkan tuturan. Pada NB/1, 

paralelisme tampak jelas dalam frasa “munli talang munjui urang” yang dipasangkan secara ritmis 

dengan “gerang rawah gerah rumah”. Artinya, proses memulai membuka ladang. Mengawali dengan 
membersihkan hutang yang akan ditanami padi. Pengulangan pola frasa sejenis menunjukkan 
keseimbangan bunyi dan makna, sekaligus memberi tekanan pada pesan pembukaan ladang dan 
permohonan keselamatan. Contoh repetisi lain tampak pada NB/2 melalui penggunaan bentuk 

“pag’gel - sapagel”, yang memperkuat makna gerakan kolektif dan kebersamaan dalam syukuran 
panen. Sementara itu, NB/5 menampilkan repetisi formula Aa… pada awal baris, yang merupakan 
ciri khas mantra persembahan dan menandai peningkatan intensitas spiritual. 
 
b. Diksi Arkais dan Kosakata Ritual 

 

 Tuturan ngassapi memanfaatkan sejumlah kosakata arkais dan istilah ritual yang tidak 

digunakan dalam komunikasi sehari-hari. Istilah seperti perbilengan, janggen, juntayangan, serta 

lamatak dan wasung menunjukkan register khusus yang hanya muncul dalam konteks sakral. Pada 

NB/4, diksi seperti tuha limbo lambay atau brempi memperlihatkan unsur puitik yang berkaitan 
dengan entitas spiritual dan lingkungan hutan. Penggunaan leksikon arkais ini merupakan penanda 
otoritas pemamang sekaligus medium pewarisan kosmologi lokal. Pemilihan diksi tersebut 
menegaskan bahwa bahasa ritual tidak bersifat informasional, melainkan simbolik dan performatif. 
 
c. Formula Mantra dan Struktur Performatif 

 

 Tuturan ngassapi memperlihatkan ciri formulasi khas mantra Nusantara. Pada NB/5, formula 

Aa… yang mengawali tiap baris membentuk pola tetap yang berfungsi sebagai penanda transisi 

menuju tahap persembahan. Formula ini juga menciptakan ritme chanting yang menandai titik 
klimaks dalam hubungan manusia dan leluhur. NB/6 menampilkan struktur penutup berupa 

rangkaian numerik: due, talu, ampat, lima, anam, tujuh, yang berfungsi sebagai penutup ritual supaya 
roh-roh yang dipanggil pulang kembali, dan kegiatan sakralnya dianggap selesai. Serangkaian 
bilangan ini tidak bersifat matematis, tetapi simbolik penutup akses antara dunia manusia dan 
nonmanusia. Formula-formula tersebut memperlihatkan bahwa tuturan ngassapi berfungsi sebagai 

bahasa tindakan (performative language), mengikat kata-kata dengan tindakan ritual secara langsung. 
 
d. Pola Fonologis dan Keteraturan Ritmis 

 

 Secara fonologis, tuturan ngassapi memperlihatkan pola bunyi yang teratur. Asonansi i-i-i 

dalam NB/3 pada frasa seperti “sang silik”, “yong silik takayak”, dan “wakasilik” menghasilkan 
nuansa pembersihan dan kelembutan, sejalan dengan fungsi bait tersebut sebagai pembersihan 

kampung. NB/4 memperlihatkan aliterasi l-l-l dalam rangkaian “lorohere, limbo, lambay”, 
menghasilkan musikal lisan. Ritmisitas ini merupakan ciri khas tradisi lisan Kutai, di mana 
performansi suara memiliki nilai penting yang setara dengan makna verbalnya. Struktur tuturan 

ngassapi tidak hanya berupa rangkaian syair, tetapi juga mengikuti alur perjalanan ritus Nutuk 



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil, 

& Bibit Suhatmady 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1184 

Beham secara paralel. NB/1-NB/6 mencerminkan pergerakan ritus dari pembukaan, pemanggilan 
roh, hingga penutupan. Hal ini memperlihatkan bahwa bentuk tuturan tidak berdiri sendiri, 
melainkan terikat secara fungsional dengan urutan tindakan ritual. 
 Tuturan tidak sekadar diucapkan, tetapi menghadirkan makna dalam konteks ritual. Artinya, 
makna tuturan tidak berdiri sendiri, tetapi sangat terkait dengan konteks pelafalan, identitas 
pembicara, serta kepercayaan komunitas yang melingkupinya. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Saputri (2023) dalam kajiannya terhadap mantra upacara wiwit, wacana mantra tidak hanya 
berfungsi sebagai sarana komunikasi dengan kekuatan spiritual, tetapi juga mencerminkan struktur 
berpikir masyarakat yang bersifat simbolik, ekologis, dan religius. Selain itu, Penelitian Sukarno, 
et al. (2020) tentang mantra pengasihan di Banyuwangi mengungkap bahwa struktur linguistik 
dalam mantra cenderung menggunakan paralelisme, metafora, repetisi, dan bentuk inversi sebagai 
strategi stilistika untuk memperkuat efek magis dan sugestif. Unsur-unsur ini tidak hanya 
memperindah bentuk tuturan, tetapi juga memperkuat otoritas dan daya spiritual dari mantra 
tersebut. Dalam penelitian tersebut menyatakan bahwa fitur-fitur linguistik itu merupakan bagian 
penting dalam membentuk “aura kekuatan bahasa” dalam sastra lisan yang dipercaya memiliki 
daya pengaruh terhadap alam dan manusia. 

 Hal ini sejalan dengan temuan dalam tuturan Nutuk Beham yang secara struktural menyusun 
syair dalam pola simetris dan repetitif, guna menjaga kesinambungan makna serta kekuatan 

spiritual yang terkandung di dalamnya. Mantra dalam Nutuk Beham bukan sekadar puisi lisan, 
tetapi juga merupakan perangkat linguistik yang mengikat antara bahasa, kekuasaan ritual, dan 

kepercayaan masyarakat lokal. Struktur linguistik ngassapi merupakan bagian integral dari struktur 
ritual. Bahasa tidak hanya menjelaskan apa yang terjadi, tetapi menciptakan dan mengaktifkan 
tindakan ritual itu sendiri. 
 
2. Fungsi Tuturan dalam Konteks Budaya dan Spiritual Masyarakat Kutai Adat Lawas 

 

 Tuturan ngassapi dalam ritual Nutuk Beham berfungsi sebagai sarana komunikasi verbal, 
sekaligus sebagai perangkat performatif yang mengikat tindakan ritual, relasi spiritual, dan struktur 
sosial masyarakat Kutai Adat Lawas. Dalam konteks etnolinguistik, fungsi tuturan dipahami 
sebagai peran yang dilakukan bahasa ketika diucapkan dalam situasi budaya tertentu. Oleh karena 

itu, fungsi tuturan ngassapi dianalisis berdasarkan keterikatannya dengan tahap-tahap ritus, 
hubungan manusia-leluhur, serta sistem nilai yang menopang kehidupan masyarakat agraris Kutai. 
 
a. Fungsi Pembuka dan Pemurnian Ruang Ritual 

 
 Pada tahap awal ritual, tuturan NB/1 mengemban fungsi pembuka ritus sekaligus 

memurnikan ruang aktivitas agraris. Melalui frasa seperti “munli talang munjui urang” yang 
menandai pembersihan ladang, tuturan ini berfungsi mengalihkan ruang ladang dari ranah profan 
menuju ranah sakral. Pembukaan ini tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga spiritual karena 
dipercaya dapat menghapus gangguan dan ancaman yang mungkin menghambat pertumbuhan 
padi. Fungsi pemurnian ruang juga kembali muncul dalam NB/3, ketika tuturan mengiringi 

prosesi pembersihan kampung (mbueng bodor). Pengulangan unsur fonologis seperti “sang silik 

luman” dan “wakasilik” memperkuat fungsi protektif dan penyucian yang diyakini mampu 
menenangkan energi negatif di lingkungan sekitar. Fungsi pembuka dan pemurnian 
mencerminkan keyakinan masyarakat bahwa keberhasilan panen bergantung pada terciptanya 
keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan supranatural. 
 
b. Fungsi Komunikasi dengan Leluhur dan Entitas Spiritual 

 
 Salah satu fungsi utama tuturan ngassapi adalah sebagai medium komunikasi antara manusia 
dan entitas spiritual, khususnya roh-roh penjaga kampung dan leluhur yang memiliki hubungan 
erat dengan kehidupan pertanian. Pada NB/2, fungsi ini tampak dalam penggambaran proses 



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter 
dan kearifan ekologis 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1185 

membawa padi ke rumah untuk disajikan kepada para leluhur sebagai bentuk penghormatan. 

Istilah juntayangan menandai kehadiran roh-roh yang dipercaya ikut menjaga padi sejak masa 
pertumbuhan hingga panen. 
 NB/4 memperlihatkan fungsi invokatif secara eksplisit, yaitu ketika pemamang memanggil 

roh penjaga kampung melalui rangkaian tuturan yang menyertai penggunaan pora, beras kuning, 
dan asap aromatik. Tuturan pada tahap ini dianggap memiliki daya panggil yang menghubungkan 
ruang manusia dengan ruang nonmanusia. Kehadiran leluhur dalam ritual diyakini membantu 
kelancaran Nutuk Beham serta menjaga harmoni antara dimensi fisik dan spiritual. 
 

c. Fungsi Persembahan dan Penghormatan Leluhur 

 
 Pada tahap inti ritual, NB/5 menjalankan fungsi persembahan (offering function) melalui 
pemberian padi pertama kepada leluhur sebelum masyarakat menyantapnya. Repetisi formula 

Aa… menandai intensitas hubungan sakral antara pemamang dan roh leluhur yang diberikan 
makanan simbolik sebagai bentuk penghormatan. Dalam kosmologi Kutai, leluhur memiliki 
kedudukan sakral dan harus diperlakukan sebagai bagian yang terus berperan menjaga 
ketenteraman kampung. Tuturan pada tahap ini tidak hanya mengungkapkan rasa hormat, tetapi 
juga memperkuat nilai tanggung jawab moral masyarakat terhadap leluhur. Fungsi persembahan 
berperan memastikan bahwa hubungan timbal balik antara dunia manusia dan leluhur tetap 
seimbang, sehingga keberkahan panen dapat diperoleh kembali pada tahun berikutnya. 
 
d.  Fungsi Penutup dan Pelepasan Kembali Roh 

 
 NB/6 berfungsi sebagai penutup ritus dan pelepasan kembali roh-roh penjaga ke alamnya 

semula. Rangkaian bilangan due, talu, ampat, lima, anam, tujuh berfungsi sebagai formula penutup 

(closing formula) yang memutus akses antara ruang sakral dengan ruang profan setelah persembahan 
selesai. Pelepasan roh dilakukan agar tidak terjadi “kelebihan energi” spiritual di kampung, yang 
dapat dianggap mengganggu keseimbangan hidup masyarakat Fungsi penutup juga menandai 

peralihan dari fase sakral menuju fase sosial ketika masyarakat boleh menikmati beham sebagai 
bentuk syukur kolektif. Tuturan penutup memastikan ritus selesai secara tuntas dan tidak 
meninggalkan ikatan yang belum dilepaskan antara manusia dan entitas spiritual. 
 
e. Fungsi Sosial dan Edukatif dalam Komunitas 

 
 Di luar fungsi sakralnya, ngassapi juga menjalankan fungsi sosial dan edukatif. Tuturan yang 
diwariskan secara turun-temurun ini menjadi media transmisi nilai budaya kepada generasi muda. 
Dalam setiap baitnya, tersimpan ajaran tentang penghormatan leluhur, kerja kolektif, tanggung 
jawab terhadap alam, serta pentingnya syukur atas hasil panen. Melalui performansi tuturan, 
masyarakat terutama anak-anak dan remaja dapat belajar tentang etika agraris Kutai, tata cara 
ritual, nama-nama leluhur, simbol makanan sakral, serta prinsip keharmonisan ekologis. Oleh 

karena itu, fungsi sosial ngassapi memperkuat ikatan komunal dan melestarikan identitas budaya 
Kutai Adat Lawas. 
 
f.  Makna Simbolik, Nilai Karakter, dan Kearifan Ekologis dalam Tuturan Ngassapi 

 
 Makna tuturan ngassapi tidak hanya bersumber dari struktur bahasa atau fungsi ritualnya, 
tetapi dari simbol-simbol budaya yang terkandung dalam setiap bait. Simbol-simbol tersebut 
mencerminkan pandangan hidup masyarakat Kutai Adat Lawas mengenai hubungan manusia 
dengan leluhur, alam, dan pangan. Oleh karena itu, analisis makna diarahkan pada tiga lapis 
utama: makna simbolik, nilai karakter, dan kearifan ekologis, yang bersama-sama membentuk 

kerangka worldview masyarakat Kutai. Makna simbolik dalam tuturan ngassapi muncul dari 



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil, 

& Bibit Suhatmady 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1186 

penggunaan metafora agraris, simbol leluhur, dan representasi kosmos yang melekat pada setiap 
tahapan ritus. 
 Pada NB/1, tindakan membuka ladang yang menandakan fase transisi dari alam liar menuju 
ruang budaya. Membuka ladang bukan sekadar kegiatan pertanian, tetapi simbol transformasi, 
pembaruan, dan persetujuan antara manusia dan alam. NB/2 memuat simbol penghormatan 
kepada leluhur yang digambarkan melalui penyajian padi ketan dan padi jela. Padi dalam 
kosmologi Kutai adalah entitas hidup yang memiliki asal-usul mitologis, sehingga membawanya 
pulang ke rumah dan menyajikannya kepada leluhur merupakan tindakan simbolik yang 
menegaskan ikatan genealogis komunitas. Pada NB/4, pemanggilan roh penjaga kampung melalui 
pora, beras kuning, dan asap aromatik melambangkan pembukaan “gerbang kosmik” antara dua 
dunia. Tuturan ini memaknai bahwa leluhur tidak hanya hadir dalam ingatan, tetapi dalam 
tindakan ritus yang memperkuat keseimbangan spiritual kampung. Rangkaian angka pada NB/6 

memuat simbol keseimbangan dan penegasan kembali harmonisasi kosmos. Angka due, talu, 

ampat, lima, anam, tujuh bukan sekadar penanda matematis, tetapi simbol lapisan dunia yang harus 
ditata ulang setelah ritus selesai.  

 Setiap bait dalam ngassapi memuat internalisasi nilai-nilai karakter yang diwariskan secara 
turun-temurun. Nilai-nilai tersebut bersifat implisit namun kuat, dan berperan sebagai pedoman 
moral masyarakat. Dalam perspektif etnolinguistik, ekspresi semacam ini tidak hanya dipahami 
sebagai produk bahasa, melainkan sebagai cerminan pandangan dunia masyarakat lokal 

(worldview). Bahasa menjadi media yang merepresentasikan bagaimana komunitas memahami 
hubungan antara manusia, leluhur, dan kekuatan supranatural. Pandangan ini selaras dengan 
pendapat Davronov & Nurova (2022) dan Serafica (2022) yang menekankan bahwa etnolinguistik 
mencakup studi mengenai simbol, mitologi, serta lanskap spiritual yang termanifestasi dalam 
tuturan dan tradisi lisan. Tuturan ini bukan sekadar bentuk komunikasi dalam upacara adat, tetapi 
juga sarana transmisi nilai-nilai luhur secara kolektif. Hal ini menunjukkan bahwa tradisi lisan 
memiliki peran sentral dalam pendidikan karakter berbasis budaya lokal sebagai berikut.  
 
(1) Nilai Syukur 

 
 NB/2 dan NB/5 jelas menggambarkan nilai syukur melalui penyajian padi kepada leluhur. 
Masyarakat diajarkan untuk tidak menikmati hasil panen sebelum menghormati sumber 
keberkahan yang diyakini menjaga siklus pertanian.  
 
(2) Penghormatan dan Tanggung Jawab 

 

 NB/5 menunjukkan penghormatan mendalam kepada para leluhur melalui penyajian beham 
pertama. Nilai tanggung jawab generasional tampak dalam kesadaran bahwa kesejahteraan 
kampung tidak lepas dari jasa leluhur.  
 
(3) Kebersamaan (Gotong Royong) 

 
 NB/1 dan NB/2 menggambarkan kerja kolektif, baik dalam membuka ladang maupun 
mempersiapkan syukuran. Tuturan menekankan bahwa pertanian adalah kerja bersama dan panen 
merupakan hasil dari solidaritas komunitas. Nilai karakter seperti empati, gotong royong, dan rasa 
hormat terhadap asal-usul sangat tampak dalam tuturan ini. Hal tersebut sejalan dengan teori 
pendidikan karakter yang menekankan pentingnya nilai berbasis budaya lokal sebagai fondasi 
pembentukan watak dan integritas sosial (Kuswara & Sumayana, 2020; Simanungkalit et al., 
2024). Sebagaimana yang dijelaskan oleh Asmida (2020) struktur naratif dan ekspresi simbolik 
dalam cerita rakyat tradisional mengandung nilai pendidikan karakter yang terikat pada konteks 

budaya masyarakat pendukungnya. Hal ini juga tercermin dalam tuturan Nutuk Beham yang 
mengajarkan nilai-nilai seperti rasa syukur, tanggung jawab, dan penghormatan terhadap leluhur 
melalui ungkapan-ungkapan khas Kutai. Pemanfaatan kearifan lokal dalam pembelajaran tidak 



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter 
dan kearifan ekologis 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1187 

hanya memperkaya bahan ajar, tetapi juga membentuk sikap positif siswa terhadap lingkungan 
sosial dan budaya mereka. Proyek menulis berbasis budaya lokal memungkinkan siswa untuk 
mengkaji, merefleksi, dan mengekspresikan nilai-nilai karakter melalui narasi yang kontekstual 
dan bermakna (Sutriyati et al., 2019). 
 
(4) Religiositas dan Kesakralan Hidup 

 
 Pengulangan formula mantra dan pemanggilan roh pada NB/4 menunjukkan bahwa 
masyarakat Kutai menempatkan spiritualitas sebagai poros kehidupan. Religiositas ditunjukkan 
melalui keyakinan bahwa setiap aktivitas agraris berada dalam pengawasan leluhur.  
 
(5) Nilai Ketenangan dan Pengendalian Diri 

 
 NB/3 yang menggambarkan pembersihan kampung mengajarkan masyarakat untuk menjaga 
ketenangan, ketertiban, dan keharmonisan dalam hidup bersama. Tuturan ngassapi menjadi sarana 
pewarisan karakter yang tidak diajarkan secara didaktis, tetapi melalui praktik ritual yang 
konsisten. 
 
(6) Kearifan Ekologis dalam Tuturan dan Ritual Nutuk Beham 

 
 Kearifan ekologis merupakan dimensi yang paling menonjol dalam tuturan ngassapi. Sikap 
ekologis masyarakat Kutai berakar pada filosofi mendalam bahwa manusia bukanlah penguasa 
tunggal atas alam, melainkan bagian integral dari jaringan ekologis yang keseimbangannya harus 
senantiasa dirawat. Nilai-nilai kearifan ini terdistribusi secara sistematis dalam bait-bait tuturan 
ritual Nutuk Beham. Adapun nilai kearifan ekologis dalam tuturan dan ritual Nutuk Beham sebagai 
berikut.  
 NB/1 mencerminkan penghormatan terhadap ladang sebagai ruang hidup. Pembukaan 
ladang dianggap sebagai negosiasi dengan alam, bukan eksploitasi. Tuturan menunjukkan bahwa 
keberhasilan panen sangat bergantung pada perlakuan manusia terhadap tanah dan lingkungan. 
Dalam NB/2, padi tidak digambarkan sebagai objek, tetapi sebagai “tamu terhormat” yang dibawa 
kembali ke rumah. Konstruksi ini menunjukkan pandangan ekologis masyarakat bahwa pangan 
memiliki roh dan martabat, sehingga harus diperlakukan dengan hormat. NB/4 menegaskan 
bahwa alam dijaga tidak hanya oleh manusia, tetapi juga oleh roh penjaga kampung. Konsep 
ekologis Kutai tidak memisahkan ekologi fisik dari ekologi spiritual. Hutan, kampung, dan ladang 
dianggap memiliki penjaga masing-masing. Sariasih (2025) dalam penelitiannya tentang mantra 

tetulungan, struktur dan makna mantra tradisional sering kali mencerminkan relasi antara manusia 
dan lingkungan. Setiap larik mantra, terdapat diksi dan struktur repetisi yang mengandung pesan 

ekologis. Hal ini menunjukkan bahwa tuturan mantra dalam ritual adat Nutuk Beham memiliki 
peranan penting dalam resistensi ekologis. NB/6 menandai penutupan siklus panen dan doa untuk 
panen berikutnya. Tuturan mengandung makna bahwa keseimbangan ekologis harus dipelihara 
dari tahun ke tahun, bukan hanya pada saat panen. Tuturan mengajarkan bahwa manusia harus 
menjaga tanah agar tidak “marah” atau “terluka”. Hal ini menunjukkan adanya etika lingkungan 
yang berangkat dari tradisi lokal dan masih relevan dalam konteks ekologi modern.  
 Melalui tuturan ngassappi yang diwariskan secara lisan, masyarakat Kutai membentuk sistem 
nilai ekologis yang bersifat holistik dan spiritual. Alam tidak dipandang sebagai objek eksploitasi, 
melainkan sebagai bagian dari relasi yang memerlukan keseimbangan dan penghormatan. 
Kearifan ini, jika diintegrasikan dalam pendidikan kontekstual, berpotensi menjadi instrumen 

penguatan pendidikan lingkungan hidup yang berbasis budaya lokal. Ritual Nutuk sarat akan nilai 
konservasi ekologis yang dapat menjadi rujukan dalam membangun kesadaran lingkungan pada 
generasi muda. 
 
 



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil, 

& Bibit Suhatmady 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1188 

D. Penutup 

 

 Penelitian ini menunjukkan bahwa tuturan ngassapi dalam ritual Nutuk Beham bukan hanya 
rangkaian kata yang diucapkan saat upacara, tetapi merupakan bentuk ekspresi budaya yang 
memiliki struktur, fungsi, dan makna yang sangat kaya. Dari sisi bentuk, tuturan ini disusun dalam 
pola syair lisan yang memanfaatkan repetisi, paralelisme, diksi arkais, serta formula mantra yang 
memberi ritme khas pada pelafalannya. Pola tersebut menunjukkan bahwa bahasa dalam ritual 

memiliki aturan dan karakter tersendiri. Dari sisi fungsi, ngassapi berperan mengatur jalannya ritual 
mulai dari pembukaan, pembersihan ruang, pemanggilan roh leluhur, hingga penutupan atau 
pengembalian suasana ke kondisi semula. Tuturan juga menjadi sarana komunikasi antara 
manusia, alam, dan leluhur yang diyakini ikut menjaga keseimbangan kampung dan keberhasilan 
panen. Dengan kata lain, bahasa dalam ritual bekerja sebagai bagian penting dari tindakan sakral 
yang mengikat seluruh tahapan upacara. Sedangkan dari sisi makna, tuturan ngassapi mengandung 
banyak simbol yang menggambarkan cara pandang masyarakat Kutai Adat Lawas terhadap alam, 
leluhur, dan kehidupan agraris. Di dalamnya terkandung nilai-nilai karakter seperti syukur, 
penghormatan, tanggung jawab, kebersamaan, dan religiositas. Tuturan ini juga mencerminkan 
kearifan ekologis yang mengajarkan pentingnya menjaga hubungan harmonis antara manusia dan 

lingkungan. Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa Nutuk Beham bukan hanya tradisi adat, 
tetapi juga sistem pengetahuan lokal yang diwariskan melalui bahasa. Penelitian ini menegaskan 

bahwa tuturan ngassapi memiliki peran penting dalam menjaga keberlanjutan budaya, memperkuat 
identitas masyarakat Kutai, dan menjadi sumber nilai yang relevan bagi pendidikan karakter 
berbasis budaya lokal. 
 
 

Daftar Pustaka 

  

Achmadah, S., Nanang, A., & Fauzi, B. (2022). Analisis aspek lingual mantra keselametan 

panolak sangkil (Kajian etnolinguistik). Hastawiyata: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Jawa, 

5(1), 47–56. https://doi.org/10.21776/ub.hastawiyata.2022.005.01.05 

Agustian, C. (2022). Struktur dan fungsi narasi dalam cerita rakyat Riau Mutiara dari Indragiri. 

Journal of Language and Literature, 6(1), 53–63. https://doi.org/10.35760/jll.2018.v6i1.2483 

Asmida, E. (2020). Tumpang tindih konflik pada struktur naratif novel Lelaki Harimau karya Eka 

Kurniawan. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 3(2), 163–178. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v3i2.38 

Azmi, U. (2021). Cerita rakyat Kek Lesap sebagai upaya mewujudkan pendidikan karakter 

berbasis kearifan lokal. Mabasan, 15(2), 241–258. https://doi.org/10.26499/mab.v15i2.466 

Butar-butar, C., Isman, M., & Syamsuryurnita. (2021). Peran tradisi lisan mitos tona dan poda 

dalam mewariskan budaya dan kearifan lokal pada masyarakat Batak Toba. Bahterasia: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 2(1), 1–10. 
https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/BAHTERASIA/article/view/6536/5263 

Davronov, D. I., & Nurova, Y. U. (2022). Ethnolinguistics: Emergence, development and 
theoretical research. International Journal of Trend in Scientific Research and Development, 6(6), 
1531–1535. https://www.ijtsrd.com/papers/ijtsrd52117.pdf 

Habsari, W. A. L. (2023). Internalisasi nilai pelestarian alam dan pendidikan karakter melalui 

representasi kejahatan lingkungan dalam sastra anak karya Okky Madasari. Diglosia: Jurnal 

Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 6(3), 625–644. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i3.692 

Hakiki, D. R., Desmilianti, H., & Mulawarman, W. G. (2023). Problematika kekayaan sumber 

daya alam Kalimantan dalam puisi Di Sini karya Dahri Dahlan (Kajian semantik-semiotik). 



Ritual Nutuk Beham dalam tradisi lisan Ngassapi Kutai: Kajian etnolinguistik terhadap nilai karakter 
dan kearifan ekologis 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1189 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 6(2), 319–328. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i2.650 

Kuswara, K., & Sumayana, Y. (2020). Apresiasi cerita rakyat sebagai upaya memperkuat karakter 

siswa dalam menghadapi Revolusi Industri 4.0. Jurnal Basicedu, 5(1), 317–326. 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i1.678 

Nurelide, N. (2020). Ekologi sastra lisan dalam cerita rakyat Lae Angkat di Tanah Mungkur. 

Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 11(1), 57–68. https://doi.org/10.31503/madah.v11i1.229 

Rahmawati, I. S., Sutrisna, D., & Nisya, R. K. (2023). Nilai-nilai kearifan lokal dan pendidikan 

karakter dalam cerita rakyat Lutung Kasarung. Jurnal Educatio FKIP UNMA, 9(2), 738–744. 
https://doi.org/10.31409/educatio.v9i2.4397 

Rawati, P. D., Nazurty, & Suryani, I. (2023). Nilai-nilai pendidikan karakter dan persepsi 

masyarakat terhadap cerita rakyat Kerinci “Sakunung-Sakunung Ninau”. Literasi: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Bahasa, Sastra Indonesia dan Daerah, 13(1), 59–64. 
https://doi.org/10.23969/literasi.v13i1.6594 

Saputri, I. I. (2023). Wacana mantra upacara wiwit (Kajian etnolinguistik). Jurnal Penelitian 

Humaniora, 28(2), 100–110. https://doi.org/10.21831/hum.v28i2.57238 

Sari, N. A. (2022). Pengenalan ragam keanekaragaman hayati dalam cerita rakyat Kalimantan 

Timur. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 5(1s), 247–260. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v5i1s.400 

Sariasih, Y. (2025). Mantra tetulungan: Structure and meaning review. Konfiks: Jurnal Bahasa, 

Sastra & Pengajaran, 12(1), 50–58. https://doi.org/10.26618/konfiks.v12i1.10372 

Serafica, L. L. (2022). The honorific styles of the etnolinguistic communities: An ethnography. 
Journal of Languages, Linguistics and Literary Studies, 2(4), 162–177. 
https://doi.org/10.57040/jllls.v2i4.338 

Simanungkalit, K. E., Tampubolon, T. C., Panggabean, L., Sihite, I., & Simanjuntak, B. (2024). 
Pentingnya kearifan lokal: Meningkatkan kualitas Kurikulum Merdeka dengan karya sastra. 

Jurnal Basicedu, 8(2), 1446–1453. https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i2.7173 

Sukarno, S., Wisasongko, W., & Basuki, I. (2020). Revealing the linguistic features used in mantra 

pengasihan (The spell of affection) in Banyuwangi. Humanus: Jurnal Ilmiah Kebudayaan, 19(2), 
230–243. https://doi.org/10.24036/humanus.v19i2.109117 

Suryani, Azzahro, C., Annastasya, A., & Kanzunnudin, M. (2024). Analisis struktur naratif dan 
nilai moral dalam cerita rakyat. Jurnal Kajian Penelitian dan Pengembangan Kebudayaan, 2(3), 
80–89. https://doi.org/10.59031/jkppk.v2i3.4267 

Sutriyati, Mulawarman, W. G., & Hudiyono, Y. (2019). Pengembangan bahan ajar menulis esai 
dengan memanfaatkan kearifan lokal melalui Pembelajaran Berbasis Proyek (PBP) siswa 

SMA. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 2(1), 39–46. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v2i1.16 

 

 
  



Suci Oktaviani, Widyatmike Gede Mulawarman, Dwi Nugroho Hidayanto, Yusak Hudiyono, Azainil, 

& Bibit Suhatmady 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1179—1190 

1190 

 

 

Open Access This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits use, sharing, adaptation, distribution and reproduction in any 

medium or format as long as you give appropriate credit to the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons 
license, and indicate if changes were made. If you remix, transform, or build upon the material, you must distribute your contributions 
under a CC BY-SA 4.0 license. The images or other third-party material in this work are included under the Creative Commons license, 

unless indicated otherwise in a credit line to the material. 


