
215 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

Tasamuh: Jurnal Studi Islam 

Volume 17, Nomor 2, Oktober 2025, Hal 215-232 

ISSN 2086-6291 (p); 2461-0542 (e) 

https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Tasamuh 

 

 

Pandangan Filsuf Muslim Dan Barat Tentang Filsafat Dan 

Sains Islam 

 
Yuni Armayanti* 

Institut Agama Islam Rokan 

yuniarmayanti313@gmail.com 
Koresponden* 

 

Laila Afni Rambe 

Institut Agama Islam Rokan 

lailaafnirambe20@gmail.com 
 
 

 

 

 

 

Abstract 

This paper examines the views of Muslim and Western philosophers on Islamic 

philosophy and science, with the aim of understanding the contributions and 

interactions between the two traditions of thought. Muslim philosophers such 

as Al-Farabi, Ibn Sina, and Al-Ghazali attempted to integrate religious 

teachings with rational thought, creating a dialogue between revelation and 

reason. They emphasized the importance of empirical experience, ethics, and 

spirituality in the development of science. Western philosophers, on the other 

hand, provided a different perspective, often emphasizing rationalism, 

empiricism, and the scientific method. Despite differences in epistemological 

and methodological approaches, the dialogue between Muslim and Western 

philosophers shows that the search for truth is a universal endeavor that 

transcends cultural and religious boundaries. This paper hopes to provide 

deeper insight into the relationship between philosophy and science in the 

Islamic context and the significant contributions made by thinkers from both 

traditions to the development of global science. The findings suggest that despite 

methodological differences, both Muslim and Western thinkers recognize the 

organic unity of philosophy and science in the Islamic tradition, as well as its 

relevance in addressing contemporary epistemological challenges. 

 

Keywords: Islamic Philosophy, Science, Religion 

 

Diterima: [2025-06-14] 
Direvisi: [ 2025-08-30] 
Disetujui: [2025-10-02] 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 216 

 

PENDAHULUAN 

Filsafat dipahami sebagai aliran pemikiran yang mulai berkembang 600 

tahun lalu, segala hal yang menjadi persoalan saat ini direspon oleh berbagai 

agama kemudian dijadikan cerita turun temurun oleh generasi generasi lalu 

dalam sebuah bentuk mitos, salah satu nya mitos mengenai dewa-dewa. Mitos 

tersebut memberikan stigma bahwa jika ada Guntur dan halilintar pasti ada 

hujan, dimana hujan sangat penting bagi petani maka masyarakat pada masa itu 

memuja thor sebagai dewa kesuburan. Saat itu filsuf Yunani akan 

membuktikana mitosa tersebut dengan filsafat agar masyarakat tidak 

mempercayai mitos tanpa dasar yang meyakinkan. 

Para filosofi Yunani paling awal sering disebut dengan filosof alam yang 

mana mereka menaruh perhatian pada alam dari proses-proses yang terjadi pada 

alam. Saat ini sudah banyak yang berfikir mengenai sesuatu muncul pasti dari 

ketiaadaan 1, gagasan ini muncul dan dengan cepat menyebar di Yunani pada 

masanya dan filosof Yunani mengemukakan bahwa sesuatu itu selalu ada. 

Filsafat awal mulanya tidak selalu diterima oleh masyarakat salah 

satunya adalah seorang filosof Socrates (470-399 SM) yang memiliki pengaruh 

besar tehadap pemikiran eropa yang berakhir tragis karena dihukum mati akibat 

dari aktivitas filsafatnya. Socrates  adalah guru dari filosof Plato (428-347 SM), 

plato meyakini bahwa tidak ada yang kekal di ala mini sebab segala hal yang 

berda dalam dunia material akan musnah ditelan waktu namun yang kekal 

hanyalah bentuk dari objek tersebut, seperti seekor Kuda yang termasuk dalam 

bentuk material yang akan mengalami penuaan, sakit, lumpuh dan mati namun 

bentuk dari kuda tersebut akan kekal abadi.  

Filsuf lainnya yang cukup eksis adalah Aristoteles (384-322 SM) 

merupakan murid dari Plato selama hampir 20 tahun, Aristoteles tidak hanya 

sekedar seoarang filosof Yunani besar tetapi juga seorang ahli biologi besar 

pertama Eropa. Aristoteles memperhatikan perubahan Alam berbeda dengan 

Plato yang mesra dengan pemikirannya yang memperhatikan bentul-bentuk 

yang kekal, jika plato menggunakan akalnya maka Aristoteles menggabungkan 

akal dan perasaan.  

Orang yang hidup di zaman plato tentu memiliki filosofi hidup yang 

berbeda dengan filosofi yang dianut oleh orang yang hidup hari ini. Karena 

mereka hidup di masa, kondisi dan situasi yang berbeda. Kecerdasaan yang 

dimiliki setiap orang dapat mengeluarkannya dari kondisi yang tidak 

 
1 Lily Sardiani Daulay et al., “Epistemologi Filsafat dan Sains Perspektif Barat dan 

Islam Dalam Dunia Pendidikan” 4, No. 3 (2022): 408–21. 



217 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

diinginkannya (kegelapan). Tentunya mengeluarkan diri dari perangkap pikiran 

menuju kebebasan membutuhkan keberanian sebagaimana Socrates yang 

memanfaatkan kecerdesaan akalnya berusaha keluar dari pemikiran yang 

berkembang saat itu. Hari ini orang-orang dari berbagai kebudayaan, negara 

bahkan agama semakin membaur karena mereka berpendapat lebih baik 

menerima kepercayaan masing-masing dari pada mempertanyakan tentang hal-

hal yang mereka percayai atau tidak.  

Dari para filosof Yunani dapat  disimpulkan bahwa mulanya filosof dan 

ilmuan mengembangkan sains dengan tujuan untuk menemukan kebenaran 

pada suatu persoalan yang terdapat pada sains itu sendiri. Saat itulah awal 

pembentukan suatu pemikiran tentang kosmologi yaitu kaitannya dengan alam 

semesta, buah hasil dari pemikiran menjadikan para filosof menemukan 

informasi mengenai alam semesta, lingkungan masyarakat, serta diri filosof itu 

sendiri 2.  

Perdebatan antara sains dan agama selalu memiliki kesan 

ketidakharmonisan dimana Sains berada pada ranah objektif, sedangkan agama 

ada di ranah subjektif. Pemahaman antara sains dengan agama (keimanan) 

sering sekali tidak berjalan beriringan, para ilmuan menempatkan sains dan 

teknologi sebagai suatu penemuan atau ilmu yang sekiranya dapat 

dipertangungjawabkan, sedangkan tokoh-tokoh agama lebih condong untuk 

berbicara tentang akhirat dan dakwah moral, sehingga sering terjadi benturan 

antara sains, teknologi dan juga agama. Agar tercipta keselarasan antara ilmu 

pengetahuan dan teknologi dengan sains maka harapannya tokoh-tokoh agama 

juga mengedepankan aspek akal budi atau daya fikir rasional dalam persoalan-

persoalan pemecahan masalah dalam kehidupan.  Tetapi kesimpulan tersebut 

selalu tertinggal karena saat ini, masa keterbukaan yang dapat membuktikan jika 

sains dan gama adalah satu kesatuan yang tidak terpisahkan, dimana pengabdian 

tanpa diiringi penelitian maka akan berubah menjadi fanatic atau bahkan dogma 

yang sempit 3.  

Pertemuan antara tradisi intelektual Islam dan Barat telah melahirkan 

interaksi yang kompleks dalam sejarah perkembangan filsafat dan sains. Filsafat 

dan sains Islam memiliki posisi unik dalam sejarah intelektual dunia, 

menjembatani pengetahuan klasik Yunani-Romawi dengan Eropa masa 

Renaissance dan era modern. Dalam konteks globalisasi dan dialog peradaban 

kontemporer, pemahaman mendalam tentang pandangan filsuf Muslim dan 

 
2 Daulay et al. 
3 Daulay et al. 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 218 

 

Barat mengenai filsafat dan sains Islam menjadi sangat relevan untuk 

memperkaya wacana akademik dan membangun jembatan pemahaman lintas 

budaya 4. 

Filosofi pada Islam diawali dengan masa alkindi (801-873) dimana 

sebagai pelopor filosof muslim alkindi pernah berkata bahwa kita sebagai 

muslim tidak perlu merasa malu ketika mengambil pendapat atau ilmu dari 

bangsa non muslin atau bangsa yang sudah terdahulu, karena hakekatnya bagi 

seseorang yang mencintai ilmu pengetahuan akan menjunjung tingi kebenaran 

yang bila mana kita kaji lagi kebenaran juga yang membawa kita pada 

kemuliaan 5. Dari alkindi kita belajar bahwa ilmu bisa bersumber dari mana saja, 

dan tidak perlu malu untuk mengakui bahwa ilmu yang kita anut kebenaranya 

berasal dari bangsa non muslim, karena hakekat ilmu sebenarnya adalah 

menjunjung haq atau kebenaran. Sebagaimana yang Allah SWT firmankan pada 

surah Mujadillah ayat 11: “Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman 

dan orang-orang yang berilmu diantara kalian beberapa derajat” 

Mencari kebenaran merupakan hal pokok yang diajarkan  diawal-awal 

Islam, dari surah di atas dapat disimpulkan bahwa  seseorang akan dilebihkan 

derajatnya dari orang lain jika berilmu, kata berilmu tentu saja berimplikasi pada 

kebenaran yang harus dicari sampai ke dasar pengetahuan. Ilmu merupakan 

bukti kemajuan peradaban dan tidak ada peradaban yang berkembang tanpa 

menjadikan ilmu sebagai ujung tombaknya 6 mengatakan tidak semua ilmu 

memiliki kebermanfaatan yang baik dengan catatan jika ilmu tersebut 

disalahgunakan dengan membuat kerusakan di bumi serta membuat kerugian 

bagi kehidupan alam dan perilaku kejahatan manusia mulai dari criminal, 

perang, bencana alam, pencemaran lingkungan merupakan contoh dari 

penyalahgunaan ilmu. 

Sebuah kebenaran dapat ditemukan dan dibuktikan dengan pembuktian 

empiris serta dapat dijelaskan secara nalar manusia, sehingga pada akhirnya dari 

pembuktian empiris dapat memberikan kontribusi mendasar mengenai metode 

ilmiah. Antara Islam dan Barat dalam hal sains atau ilmu pengetahuan memang 

telah terjadi pemisahan yang tegas  atau bertolak belakang (dikotomi). Pada 

faktanya bahwa tidak ada dikotomi ilmu antara Islam dan Barat, hanya saja yang 

 
4 Azizah Hanum OK Muhammad Nasrullah Ramadhana, Mat Amin, “Filsafat dan Sains 

Prespektif Yunani Dan Islam,” Journal of Human And Education Volume 4, (2024): pp 1384-
1390. 

5 Badarussyamsi Ramandha Rudwi Hantoro, Ahmad Syukri, “Klasifikasi Ilmu 
Pengetahuan Barat dan Islam Serta Kontribusinya Dalam Dunia Akademik,” Tasamuh: Jurnal 

Studi Islam Volume 14, (2022): 90–114. 
6 Eko Suryaddin Zain, Lc, “Filsafat Ilmu Antara Islam dan Barat,” 2013, 0–17. 



219 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

terjadi adalah pengelompokan atau ilmu pengetahuan yang diklasifikasikan 

karna kembali lagi tidak bisa dipungkiri bahwa jika dilihat berdasarkan sejarah 

perkembangan filsafat serta dasar keilmuan yang diperoleh para filosof muslim, 

para filosof muslim mempelajari serta mengambil ilmu-ilmu dari para filosofi 

Yunani.   

Filsafat dan sains Islam berkembang selama periode abad ke-8 hingga 

ke-16 Masehi, sebuah era yang sering disebut sebagai "Zaman Keemasan 

Islam". Selama periode ini, para sarjana Muslim tidak hanya melestarikan 

karya-karya klasik dari Yunani, Persia, dan India tetapi juga mengembangkan, 

memperluas dan mentransformasikan pengetahuan tersebut melalui lensa 

budaya dan teologi Islam. Para filsuf Muslim seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu 

Sina (Avicenna), dan Ibnu Rushd (Averroes) menyintesis pemikiran 

Aristotelian dan Neo-Platonik dengan prinsip-prinsip Islam untuk menciptakan 

sistem filosofis yang koheren 7. 

Harmonisasi antara Sains, Agama dan Teknologi sering kali menjadi 

diskusi dalam perkembangan pemikiran saat ini. Namun terdapat hal-hal yang 

perlu disoroti untuk melihat potensi korelasi antara sain dan agama tersebut 

sehingga tidak melulu melihat dari sisi ketidakmesraan keduanya. Tulisan ini 

bertujuan untuk m e n g e k s p l o r a s i  d a n  menjelaskan perbandingan antara 

pemikiran filsafat Islam dan Barat mengenai ilmu serta implikasinya dalam 

menentukan ilmiah atau tidaknya berbagai ilmu yang berkembang di zaman 

sekarang sebagai asset pemikiran yang mendukung perluasan keilmuan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian pustaka (library research) digunakan dalam penelitian ini. 

Data dikumpulkan melalui riset Pustaka yang bersumber dari karya ilmiah 

seperti buku dan artikel publikasi (Pringgar & Sujatmiko, 2020). Adapun teknik 

pengumpulan data dilakukan dengan menuliskan kata kunci Pandangan Filsuf 

Muslim dan Barat  tentang Filsafat dan Sains Islam pada gooegle schoolar 

dengan memilih artikel terbaru dengan kurun waktu 5 tahun terakhir untuk buku 

maupun artikel yang akan digunakan. Analisis penelitian menggunakan metode 

deskriptif-analitis yang berfokus pada Pandangan Filsuf Muslim dan Barat  

tentang Filsafat dan Sains Islam.  

 

 

 
7 Muhammad Nasrullah Ramadhana, Mat Amin, “Filsafat dan Sains Prespektif Yunani 

dan Islam.” 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 220 

 

PEMBAHASAN 

1. Defenisi Sains 

Secara etimologi, ’sains’ berasal dari ”science” bersumber dari 

bahasa latin ”scientia” artinya  mengetahui atau pengetahuan, (to know, 

knowledge) dan perkataan ’scire’ yang memiliki arti belajar (to learn) (M. 

Muslih, 2016). Secara terminologi sains adalah pengetahuan empiris yang 

dapat dibuktikan dengan pendekatan ilmiah seperti eksperimen, pengalaman 

dan pengembangan.  

Pengertian sains di atas memiliki 2 makna yang menarik, Pertama : 

sains hanya berkaitan dengan objek fisik pengetahuan. Kedua, sains hanya 

mengakomodir 2 sumber ilmu yakni akal dan pengalaman indrawi. Inilah 

pengertian sains menurut kebudayaan Barat sekuler 8. Kesimpulannya 

mengenai defenisi sains yang tertera di atas merupakan sebuah proses yang 

terbentuk dari interaksi akal dan panca indera manusia dengan alam 

sekitarnya. Sehingga dapat diartikan jika objek utama kajian sains adalah 

alam empirik termasuk juga manusia. Sedangan objek sains yang utama 

adalah mencari kebenaran 9. Terdapat unsur-unsur dari sains yang saling 

berkaitan yakni ontologis sebagai landasan keyakinan ilmiah, epistemology 

sebagai landasan metodologi sebagai kebenaran dan aksiomatik sebagai 

hakikat atau manfaat dari kebenaran (pengetahuan) itu sendiri  10. 

 

2. Filsafat dan Sains 

Filsafat dan sains merupakan kesatuan yang erat hubungannya, 

sehingga dapat di iBaratkan anak dan ibu,  sehingga dikenal sebagai 

ungkapan “philosophy is the mother of science”. Filsafat adalah ibu dari 
sains. Factor pendorong dari perkembangan sains adalah filsafat. Berkat 

filsafat sains dapat melebarkan sayap nya dalam mengembangkan ilmu 

pengetahuan serta filsafat membawa kita pada alam keterbukaan wawasan 

baru. Karena filsafat memiliki karakteristik berfikir secara komprehensif 

maka filsafat dapat menggiring pemikiran tentang menemukan sebuah 

 
8 Nur Hadi Ihsan et al., “Hubungan Agama dan Sains : Telaah Kritis Sejarah Filsafat 

Sains Islam dan Modern” 27, no. 2 (2021): 97–111. 
9 Salman Ahmadi and Muhammad Alinafiah, “Filsafat Dan Sains Islam” 2, no. 1 (2022): 

454–67. 
10 Daulay et al., “Epistemologi Filsafat dan Sains Perspektif Barat dan Islam Dalam 

Dunia Pendidikan.” 



221 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

jawaban yang bersifat empiris yang berakhir dengan hasil pengetahuan baru 
11.  

Filsafat adalah induk dari berbagai ilmu pengetahuan, hal tersebut 

bukan tanpa alasan, karena filsafat dianggap dapat menjawab semua 

pertanyaan yang berhubungan dengan berbagai hal, baik itu manusia, hewan, 

tumbuhan, alam semesta dengan segala permasalahan yang terdapat pada 

alam semesta. Proses merupakan hal terpenting dalam memahami ilmu yang 

bermakna yaitu dengan menyangkutkan pada proses yang bersifat rasional, 

kognitif dan teleologi 12.  

 

3. Pandangan Filsuf Muslim Klasik 

a) Al-Kindi (801-873 M) dan Konsep Harmonisasi Filsafat Yunani dengan 

Islam 

Al-Kindi, yang dikenal sebagai "Filsuf Arab" pertama, memandang 

filsafat dan sains sebagai pendekatan komplementer dengan wahyu untuk 

mencapai kebenaran. Dalam karyanya *Risalah fi Hudud al-Ashya' wa 

Rusumiha*, Al-Kindi menegaskan pentingnya mencari pengetahuan dari 

berbagai sumber tanpa memandang asal-usulnya. Ia menulis: "Kita tidak 

boleh malu untuk mengakui kebenaran dan mengambilnya dari sumber 

manapun ia berasal, meskipun dibawa kepada kita oleh generasi 

sebelumnya dan bangsa-bangsa asing"13. 

Al-Kindi memahami filsafat sebagai "pengetahuan tentang hakikat 

segala sesuatu dalam batas kemampuan manusia," dan ia percaya bahwa 

filsafat dan teologi pada akhirnya mengarah pada kebenaran yang sama. 

Penelitian 14 menunjukkan bahwa pendekatan Al-Kindi dalam 

mendamaikan filsafat Yunani dengan Islam membentuk landasan bagi 

perkembangan filsafat Islam berikutnya dan mencerminkan konteks sosio-

politik dari gerakan penerjemahan selama era Abbasiyah. 

 

 
11 Amir Syarifuddin Fatonah, Neldi Harianto, Uswan Hasan, Denny Defrianti, 

“Transtegrasi Ilmu Dalam Persfektif Sejarah Filsafat,” Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari 

Jambi 24, no. 2 (2024): 944–53, https://doi.org/10.33087/jiubj.v24i2.5167. 
12 Jeihan Fitrah Wardanah et al., “Filsafat Ilmu Dalam Pandangan Islam” 5, no. 1 (2023): 

21–29. 
13 Ramandha Rudwi Hantoro, Ahmad Syukri, “Klasifikasi Ilmu Pengetahuan Barat Dan 

Islam Serta Kontribusinya Dalam Dunia Akademik.” 
14 Ilham Putra Pratama Aulia Rahmah Puteri, Salminawati, Febrina Asmiralda, Viona 

Miftahuljannah, “Indonesian Research Journal on Education : Jurnal Ilmu Pendidikan” 2, no. 3 
(2022): 1030–37. 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 222 

 

b) Ibn Sina (Avicenna) (980-1037 M) dan Sintesis Rasionalisme dengan 

Spiritualitas 

Ibn Sina (Avicenna) mengembangkan sistem filosofis yang 

komprehensif, menyintesis Aristotelianisme dan Neoplatonisme dengan 

pemikiran Islam. Dalam karya monumentalnya *Al-Shifa* 

(Penyembuhan) dan *Al-Najat* (Keselamatan), Ibn Sina menawarkan 

pandangan dunia yang terintegrasi di mana metafisika, logika, fisika, dan 

kedokteran membentuk keseluruhan yang koheren. Pandangan Ibn Sina 

tentang hubungan antara filsafat dan sains didasarkan pada pemahaman 

bahwa semua ilmu pengetahuan memiliki hierarki yang jelas. Ia menulis: 

"Ilmu pengetahuan adalah penyusunan yang sistematis dari fakta-fakta 

yang diketahui sedemikian rupa sehingga kita dapat memanfaatkannya 

untuk mencapai pemahaman yang lebih baik tentang apa yang belum 

diketahui” 15. 

Analisis 16 mengungkapkan bahwa Ibn Sina memandang sains 

empiris dan filsafat rasional sebagai pendekatan yang saling melengkapi 

untuk memahami realitas. Di satu sisi, Ibn Sina menekankan pentingnya 

observasi dan eksperimen dalam sains medis; di sisi lain, ia 

mengembangkan argumen metafisik yang canggih tentang eksistensi 

Tuhan dan struktur realitas. 

 

c) Al-Ghazali (1058-1111 M) dan Kritik Terhadap Rasionalisme Ekstrem 

Al-Ghazali, dalam karyanya yang berpengaruh *Tahafut al-Falasifah* 

(Kerancuan Para Filsuf), mengkritik beberapa aspek filsafat peripatetik 

yang dianut oleh filsuf Muslim sebelumnya. Namun, pandangan Al-

Ghazali tentang filsafat dan sains lebih kompleks daripada sekadar 

penolakan. Sebagaimana dikemukakan oleh 17, Al-Ghazali membedakan 

antara aspek-aspek filsafat yang dapat diterima dan yang problematik dari 

perspektif teologis. Ia sangat mendukung logika, matematika, dan sains 

alam sebagai disiplin yang berharga. Al-Ghazali menulis: "Tidak ada yang 

lebih berharga dalam sains non-religius daripada matematika dan setiap 

Muslim harus mempelajarinya". Meskipun sering digambarkan sebagai 

oposisi terhadap filsafat rasionalistik, 18 Menunjukkan bahwa Al-Ghazali 

 
15 Moch. Nurcholis, “Integrasi Islam dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi,” Falasifa 

Vol. 12 No (2021). 
16 Abdullah Sattar, “Filsafat Islam: Antara Suplikasi dan Kreasi,” Ulumuna, Jurnal Studi 

Ke Islaman Volume XIV (n.d.): 6. 
17 Haidar Bagir, Mengenal Filsafat Islam (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2022). 
18 Bagir. 



223 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

sebenarnya mengadopsi dan mengadaptasi banyak konsep filosofis dalam 

karyanya sendiri, terutama dalam tulisannya tentang etika dan kosmologi. 

 

d) Ibn Rushd (Averroes) (1126-1198 M) dan Pembelaan Filsafat Rasional 

Ibn Rushd (Averroes), filsuf dan ahli hukum dari Andalusia, membela 

filsafat dari kritik Al-Ghazali dalam karyanya *Tahafut al-Tahafut* 

(Kerancuan dari Kerancuan). Ia mengembangkan interpretasi Aristoteles 

yang sangat berpengaruh dan berpendapat bahwa tidak ada pertentangan 

yang sebenarnya antara agama dan filsafat. 

Ibn Rushd memandang filsafat dan sains sebagai pendekatan yang 

sah untuk mencari kebenaran, dengan metode yang berbeda tetapi 

komplementer dengan agama. Ia menulis: "Kebenaran tidak bertentangan 

dengan kebenaran, tetapi selaras dengannya dan menjadi saksi baginya" , 
19. Ibn Rushd mengartikulasikan teori "kebenaran ganda" yang sering 

disalahpahami. Menurut interpretasi kontemporer, Ibn Rushd tidak 

berpendapat bahwa ada kebenaran yang berlawanan dalam filsafat dan 

agama, tetapi ia mengakui bahwa metode berbeda dapat mengarah pada 

formulasi kebenaran yang berbeda yang secara substansial kompatibel. 

 

4. Pandangan Filsuf Barat Abad Pertengahan 

a) Thomas Aquinas (1225-1274 M) dan Pengaruh Filsafat Islam dalam 

Teologi Kristen 

Thomas Aquinas, teolog dan filsuf Kristen terkemuka, sangat 

dipengaruhi oleh karya-karya filsuf Muslim, terutama Ibn Sina dan Ibn 

Rushd. Meskipun ia sering mengkritik beberapa aspek pemikiran mereka, 

Aquinas mengadaptasi banyak argumen dan kerangka konseptual dari 

tradisi Islam ke dalam sintesis Kristiani-Aristotelianya sendiri. 

Sebagaimana diidentifikasi oleh 20, Aquinas banyak berutang pada tradisi 

filosofis Islam dalam mengembangkan argumen kosmologisnya tentang 

eksistensi Tuhan, teori mengenai intelek, dan pemahaman tentang 

hubungan antara iman dan akal. Ia sering mengutip "Komentator" (Ibn 

Rushd) dan "Avicenna" (Ibn Sina) dalam karya-karyanya. 

b) Roger Bacon (1219/20-1292 M) dan Advokasi untuk Mempelajari Sains 

Islam 

 
19 Bagir. 
20 Abubakar Madani, “Pemikiran Filsafat Al-Kindi Abubakar Madani 1,” pemikiran 

filsafat al-kindi ixx, no. 2 (2015): 106–17. 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 224 

 

Roger Bacon, filsuf dan ilmuwan Inggris, sangat menganjurkan 

pentingnya mempelajari bahasa Arab dan karya-karya ilmiah Muslim. 21 

menunjukkan bahwa Bacon tidak hanya mengakui utang intelektual 

kepada sarjana Muslim, tetapi juga memahami bahwa kemajuan ilmiah 

Eropa bergantung pada asimilasi dan pengembangan lebih lanjut dari 

pengetahuan yang dipelihara dan diperluas oleh tradisi Islam. Bacon 

terutama tertarik pada kontribusi Islam dalam bidang optik, matematika, 

dan metodologi eksperimental. 

 

4. Ilmu dalam Perspektif Barat 

Secara umum ilmu didefinisikan berdasarkan pandangan hidup yang 

dipegang dan perspektif yang dianut. Menurut Plato ilmu adalah keyakinan 

yang disertai dengan kebenaran. Keyakinan yang salah bukanlah ilmu, 

untuk menentukan kebenaran sebuah keyakinan hingga menjadi ilmu 

dibutuhkan penalaran akal, artinya kebenaran harus dikonfirmasi oleh akal 

agar dapat disebut dengan ilmu. Selain itu, keyakinan yang benar karena 

kebetulan tidak memenuhi syarat sebagai ilmu. Definisi yang diungkapkan 

Plato sendiri sangat singkat tapi padat dan mendalam. Dalam definisi ilmu 

yang diungkapkan oleh Plato, ada tiga unsur dasar untuk menentukan 

keyakinan dianggap sebagai ilmu yaitu keyakinan, kebenaran dan nalar. 

Pendapat plato tersebut kemudian ditentang oleh Edmund L Gettier 

yang berpendapat bahwa ketika pengetahuan seseorang itu dalam kondisi 

tidak dapat dibuktikan kebenarannya pada tahap tertentu (berdasarkan 

standar plato) namun memiliki keyakinan dan disepakati oleh semua orang 

maka kebenaran (pengetahuan) tersebut dapat diterima sebagai ilmu . Selain 

itu, jika nalar adalah ukuran kebenaran, maka ilmu yang dihasilkan akan 

bersifat nisbi (tidak absolut), karena s e tiap kepala memiliki nalar yang 

berbeda, akibatnya adalah tidak ada standar kebenaran, semua berhak 

mengklaim kebenaran. Ini merupakan dampak dari diktum yang 

dipopulerkan oleh Protagoras “Man is the measure of all things” dan prinsip 
Rene Descartes “cogito ergo sum”. 

Problem definisi yang bermasalah ini tidak lain akibat dari pengaruh 

epistomologi Aristotelianisme dan Platonisme yang dimanifestasikan dalam 

kebudayaan Helenisme dan selanjutnya menjadi cikal bakal kebudayaan 

Barat. Madzhab ini mengajarkan ada dua cara pengenalan terhadap 

 
21 Hadi Sufyan et al., “Pertumbuhan Filsafat dan Sains Pada Zaman Islam Terhadap 

Modernitas Era Society 5.0,” Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 7, no. 2 (2022): 274–87, 
https://doi.org/10.15575/jaqfi.v7i2.21274. 



225 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

pengetahuan, yaitu pengenalan empiris dan pengenalan melalui akal 

(rasional). Akibat dari konsep ini, peradaban Barat modern membagi ilmu 

dalam 2 istilah yaitu science dan knowledge. Istilah yang pertama digunakan 

untuk ilmu-sains (scientific)  yang penggunaannya untuk menjelaskan hal-

hal yang bersifat empiris dan rasional, hal inilah yang dikenal sebagai ilmu. 

Selanjutnya pengetahuan (knowledge) yang penggunaanya untuk memahami 

hal yang bersifat non fisik seperti metafisika, agama dan konsep mental yang 

tidak dapat dikategorikan sebagai ilmu karena tida dapat dibuktikan secara 

ilmiah. Dalam perkembangannya, perbedaan antara ilmu dan pengetahuan 

terjadi pada masa modern yang ditandai dengan lahirnya pemahaman 

positivisme. Pada masa itu pengetahuan yang dapat dibuktikan secara 

empiris dan rasional dikhususkan sebagai sciene, sedangkan pada abad 

pertengahan kedua istilah tersebut masih belum dibedakan. 

Perubahan makna pengetahuan di dunia Barat bisa dilihat dalam 

definisi yang ada di Webster’s New World Dictionary, di kamus tersebut 

dijelaskan arti science adalah mengetahui dengan fakta atau keadaan. Kata 

tersebut sering diserap untuk menjelaskan arti pengetahuan yang 

dikontraskan dengan intuisi atau kepercayaan. Namun, kata ini kemudian 

mengalami perkembangan dan perubahan pemaknaan sehingga berarti 

pengetahuan yang sistematis yang berasal dari observasi, kajian dan 

percobaan-percobaan yang dilakukan untuk menentukan sifat dasar atau 

prinsip dari apa yang dikaji. Dengan demikian, telah terjadi pergeseran 

makna sains dari "pengetahuan” menjadi "pengetahuan yang sistematis 

berdasarkan observasi indrawi”. Pergeseran paradigma yang terjadi 
memberikan batas sains yang berada dalam ranah fisik semata. Hal ini 

terlihat dari batasan defenisi yang terdapat pada kamus-kamus 22 

Selain memunculkan dikotomi ilmu, konsep epistomologi Barat juga 

melahirkan paham ateisme dalam berbagai disiplin ilmu, seperti filsafat, 

teologi Yahudi-Kristen, sains, sosiologi, politik, ekonomi dan lain-lain . 

Paham ini muncul karena adanya sebuah anggapan bahwa Tuhan telah 

mati dan posisinya digantikan oleh ilmu pengetahuan yang dilahirkan oleh 

pengalaman panjang manusia. Berkaitan dengan ini Auguste Comte 

membuat sebuah pernyataan yang dikutip oleh Jujun S. Suriasumatri: religi 

dijadikan sebagai postulat ilmiah sehingga ilmu merupakan penjabaran dari 

religi. Selanjutnya spekulasi tentang metafisika yang dijadikan sebagai objek 

 
22 Budi Handrianto, Islamisasi Sains (Jakarta: Pustaka al Kautsar, 2010). 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 226 

 

yang bebas dari distraksi religi, kemudian pengetahua sebagai objek yang 

diuji secara objektif berdasarkan proses ilmiah. 23. 

Dalam pandangan Comte, agama dan Tuhan merupakan sebuah 

pengetahuan primitif yang sudah ketinggalan jaman, dan akan segera 

hilang seiring dengan munculnya era positivisme dan empirisme. 

Adapun mereka yang tidak terjangkit paham ateisme, akan terserang 

virus sekulerisme. Hal ini terjadi karena mereka menganggap agama tidak 

lagi relevan dengan perkembangan zaman, maka harus ada upaya modifikasi 

terhadap pandangan teologi agar selalu selaras dengan ilmu pengetahuan. 

Kemudian, mereka juga melakukan penafsiran baru terhadap kitab suci dan 

ajaran agama, semua ini dilakukan agar agama tetap relevan dengan 

perkembangan kehidupan masyarakat modern. 

 

5. Ilmu dalam Perspektif Islam 

Pembahasan mengenai hakikat ilmu tidak pernah selesai dengan 

banyaknya tulisan ilmiah yang membahas tentang ilmu. Banyaknya defenisi 

ilmu yang dikemukakan para ahli menunjukkan keterkaitan dan saling 

menguatkan dalam keilmuan. Defenisi ilmu yang berkembang berkaitan 

dengan hakikat ilmu itu sendiri yang tidak berubah. Namun dalam hal bentuk, 

ukuran, berat, isi, warna dan sifat-sifat lainnya) bukan bagian dari ilmu. 

Seseorang t i d a k  d i b o l e h k a n  mengklaim memiliki ilmu jika tidak 

mengetahui hakikatnya, karena terkadang sesuatu itu tampak tidak 

sebagaimana hakikatnya (apa adanya). 

Pendapat lain diungkapkan oleh Ibn Taimiyah yang mendefinisikan 

ilmu sebagai pengetahuan yang berdasar pada bukti (dalil). Dan dalil yang 

dimaksud bisa berupa penukilan wahyu dengan metode yang benar (an naql 

al mushaddaq) dan bisa juga berupa penelitian ilmiah (al bahts al 

muhaqqaq). Pendapat ini dikuatkan oleh Ibn Qayyim al Jauziyah yang 

merupakan murid paling terkenal dari Ibn Taimiyah. Ibn Qayyim 

menjelaskan bahwa ilmu adalah pengetahuan yang dihasilkan melalui bukti 

empiris (syawahid) dan dalil syar’i (adillah). Lebih lanjut Ibn Qayyim 

mengatakan: 

Dari definisi yang telah disebutkan di atas, dapat disimpulkan 

bahwa wahyu adalah sumber ilmu sedangkan berbagai macam dugaan 

(dzann), khayalan (wahm), ilusi, halusinasi, mitos dan semacamnya dari 

 
23 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, Cetakan IX 

(Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1995). 



227 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

cakupan ilmu, karena (1) hal-hal tersebut tidak hakiki dan apa adanya; (2) 

hal-hal tersebut tidak berdasarkan bukti apapun, baik yang indrawi (empiris), 

akal (rasio) maupun khabar shadiq. 

Dalam Bahasa Arab istilah ilmu disandarkan pada kata ‘ilm, 
ma’rifah, syu’ur. ‘ilm juga disandarkan kepada salah satu sifat Tuhan yang 

bermakna maha mengetahui. Pemaknaan ilmu (science) sejak awal 

kemunculan islam tidak pernah bergeser hingga saat ini. Ilmu dalam 

epistemologi Islam mencakup dalam hal fisik maupun metafisik. Wan Mohd 

Nor Wan Daud menuturkan bahwa konotasi istilah ilmu dipengaruhi 

pandangan hidup islam itu sendiri 24. Mulai sejak kelahirnya Islam memiliki 

sistem yang integral (syamil) sehingga tidak ditemukan tarik ulur antara akal 

dan iman atau dunia dan agama. 

Penjelasan lebih lanjut disampaikan Mulyadi Kartanegara salah satu 

guru besar dalam bidang filsafat di Universitas Chicago, beliau 

menyampaikan bahwa dalam epistemologi Islam dan Barat memiliki 

kemiripan. Ilmu bukan sembarang pengetahuan atau sekedar opini, 

melainkan pengetahuan yang telah teruji kebenarannya. Pengertian ilmu 

sebenarnya tidak jauh berbeda dengan sains, hanya sementara sains dibatasi 

pada bidang-bidang fisik atau indrawi, ilmu melampauinya pada bidang-

bidang nonfisik seperti metafisika” 25 

Berkaitan dengan obyek metafisika, Mulyadhi berpendapat bahwa: 

Seperti obyek-obyek fisik, obyek-obyek metafisika juga mempunyai status 

ontologis yang sah. Obyek ilmu metafisika seperti Tuhan, malaikat, jin dan 

ruh adalah entitas-entitas yang sama riilnya dengan obyek-obyek fisik-

empiris. Oleh karena itu, teologi, angelologi, eskatologi, psikologi, ontologi, 

kosmologi dan filsafat termasuk dalam kategori ilmu. Ilmu-ilmu tersebut 

mempunyai status keilmuan yang sama kuatnya dengan ilmu fisika dan 

matematika. Bahkan, bagi kalangan tertentu, mereka menempati puncak 

status ilmiah sehingga metafisika sering disebut sebagai mahkota ilmu 

seperti posisi fisika dalam sains modern”. 
Selain perbedaan yang sudah dijelaskan di atas, terdapat perbedaan 

fundamental lain antara konsep epistomologi Barat yang selalu 

mengandalkan spekulasi di awal setiap pengetahuan yang mereka dapatkan. 

Islam yang juga menerima kebenaran ilmiah melalui khabar shadiq (berita 

 
24 Wan Mohd Wan Daud, Konsep Pengetahuan Dalam Islam (Bandung: Pustaka, 1997). 
25 Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistomologi Islam 

(Bandung: Mizan, 2003). 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 228 

 

atau informasi yang diberikan oleh orang yang terpercaya dan jujur). Dalam 

ajaran Islam informasi yang didapat dari khabar shadiq juga merupakan ilmu 

yang dapat dibuktikan secara ilmiah karena berasal dari sumber yang dapat 

dipercaya (otoritatif), seperti al Quran dan as Sunah. 

Bahkan dalam beberapa kesempatan, ilmu yang diperoleh melalui 

jalur ini juga dapat diterima secara universal. Contohnya sangat jarang 

seorang anak meminta bukti empiris  dan rasional terhadap status hubungan 

anak dengan orangtua. Atau seorang profesor filsafat yang percaya dengan 

segala penjelasan dari seorang pramugari saat bepergian dengan pesawat 

terbang. Profesor tersebut menerima kebenaran ilmiah bukan berdasarkan 

metode empirisisme akan tetapi melalui jalur pemberitaan yang dapat 

dipercaya atau khabar shadiq. Oleh karena itu, tidaklah tepat jika dalam 

perspektif Islam, ilmu hanya dibatasi dengan yang diperoleh melalui metode 

rasional empiris. Pengetahuan tentang Allah SWT, akhirat, dan berbagai 

keutamaan ibadah didapatkan dari khabar shadiq meskipun hal itu di atas 

jangkauan akal (supra rasional). 

Berikut tabel yang memberikan kesimpulan dari epistomologi Islam 

dan Barat dalam pandangannya terhadap ilmu. 

 Islam Barat 

Obyek Fisik  (‘alam  syahadah) 

dan metafisik (‘alam 
ghaib) 

Fisik 

Sumber Wahyu (khabar shadiq), 

akal, rasa (kalbu, intuisi, 

akal praktis, dzauq, sirr), 

indra (empiris) 

Akal (rasional) dan indra 

(empiris) 

Paradigma dan metode Logis, rasional dan 

empiris (ilmiah) 

Rasional empiris 

 

6. Netralitas Ilmu 

Dewasa ini, paradigma netralitas ilmu sangat mendapat legitimasi di 

kalangan para ilmuwan, terutama mereka yang terpengaruh oleh epistomologi 

Barat. Paradigma bahwa ilmu pengetahuan terbebas dari segala mitos 

keagamaan seperti wahyu, credo (pernyataan atau deklarasi yang 

mengungkapkan keyakinan atau prinsip-prinsip filsafat yang dipegang oleh 



229 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

seorang filsuf), nilai dan lain sebagainya ini merupakan dampak dari semangat 

rasional sebagai raja pengetahuan. 

Ide ini berkembang dengan pesat ketika Auguste Comte muncul dengan 

filsafat Positivismenya yang menganggap bahwa ilmu pengetahuan dinilai 

sebagai sesuatu obyektif. Pendapat ini mencoba untuk menggaris bawahi antara 

fakta dan nilai, sehingga ketika hendak membuktikannya seorang peneliti harus 

menarik diri dan bersikap objektif (netral). 

Paham netralitas ilmu mengalami perkembangan menjadi sebuah ide 

dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan itu sendiri. Namun, merebaknya 

pandangan mendapat "perlawanan” dari para ilmuwan Barat dan terutama 

para ilmuwan muslim. Di antara para ilmuwan Barat yang menolak klaim 

netralitas ilmu adalah Karl R. Popper, para filsuf madzhab Framkurt, Paul 

Feyerabend, Whitehead, Paul Illich, Thomas Kuhn dan lain-lain. Para filsuf 

tersebut berpendapat bahwa ilmu tidak bebas nilai, melainkan terikat dengan 

nilai-nilai tertentu. Di balik klaim bebas nilai, tersembunyi nilai-nilai ideologis 

yang mempunyai maksud tersendiri. Bahkan filosof sekaliber Aristoteles 

sebelumnya telah menyatakan bahwa ilmu tumbih dan terikat dengan nilai-nilai. 

Para ilmuwan ini menyatakan bahwa seorang ilmuwan yang meneliti dan 

mengamati obyek penelitian berada dalam kerangka pemahaman yang 

dimilikinya. Bahwa hukum-hukum alam yang ada di alam semesta terbentuk 

dengan pengaruh sosial masyarakat, pemikiran dan nilai yang berkembang 

sebelumnya. Oleh karena itu, yang sebenarnya adalah ilmu tidak bebas nilai 

dan obyektivitas suatu ilmu selalu berada pada subyektivitas dan nilai-nilai. 

Bahkan Thomas S. Kuhn yang pendapatnya tentang ketidakbebasan ilmu 

mengatakan bahwa netralitas ilmu adalah sebuah ilusi, karena tanpa paradigma 

tertentu para ilmuwan tidak mampu mengumpulkan fakta dari berbagai jenis 

eksperimen yang mereka lakukan. 

Adapun para ilmuwan yang mendukung teori ketidaknetralan ilmu 

diantaranya adalah Syed Muhammad Naquib al Attas, Ismail Raji al Faruqi, 

Sayyed Hossein Nasr, Ziauddin Sardar, dan lain-lain31. Dalam salah satu 

karyanya yang berjudul Risalah untuk Kaum Muslimin, Syed Muhammad 

Naquib al Attas menyatakan “kita harus meyakini bahwa pada dasarnya ilmu 

pengetahuan tidak bersifat objektif karena setiap pemahaman berbeda meskipun 

saling berkaitan”26. 

Pernyataan al Attas tersebut dikuatkan oleh salah satu muridnya Wan 

 
26 Syed Muhammad Naquib al Attas, Risalah Untuk Kaum Muslimin (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 2001). 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 230 

 

Mohd Nor Wan Daud yang mengatakan bahwa ilmu telah memasuki elemen- 

elemen pandangan hidup, agama, kebudayaan dan peradaban seseorang. 

Selain itu, sering pendapat dan spekulasi yang merefleksikan unsur-unsur 

kepribadian, agama, dan kebudayaan dianggap sebagai ilmu pengetahuan. 

Dikatakan bahwa ilmu itu tidak bebas nilai (neutral) karena ilmu adalah 

sifat manusia.  

Sementara menurut Mulyadhi Kartanegara terdapat perbedaan ilmu dan 

fakta. Fakta dapat bersifat netral, namun ilmu tidak hanya sekedar fakta tetapi 

berada setingkat dari fakta karena ilmu adalah fakta yang disertai dengn 

penjelasan dari seorang ilmuan. Dengan demikiana ketika ilmu melibatkan 

penjelasan maka sebenarnya ilmu itu tidak lagi netral dalam arti sebenarnya. 

Hal ini memunculkan pemahaman baru bahwa ilmu tidak dapat menjadi ilmu 

kecuali dilibatkan dengan penjelasan fakta. 

Pada akhirnya dapat disimpulkan bahwa ilmu dalam pandangan Islam 

tidak netral dan tidak bebas nilai tetapi sarat akan nilai (value laden), karena 

dari waktu ke waktu ilmu mengalami pergeseran (shifting paradigm) karena 

pengaruh sosial cultural, politik dan agama. Bahkan ilmu dapat dijadikan 

sebagai alat yang sangat halus dan tajam bagi penyebarluasan cara dan 

pandangan hidup suatu kebudayaan 27. 

 

PENUTUP 

Filsafat Islam tentang sains berlandaskan pada konsep "Tawhid" yang 

menekankan kesatuan dan keesaan Allah SWT. Dalam konteks sains, konsep 

Tawhid ini berarti bahwa semua pengetahuan dan fenomena alam dapat 

dijelaskan melalui prinsip-prinsip yang bersumber dari Allah SWT. Tokoh-

tokoh filsafat Islam seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina berpendapat 

bahwa sains adalah cara untuk memahami keajaiban Allah SWT dan mencapai 

pengetahuan yang lebih tinggi tentang alam semesta. Sedangkan filsafat Barat 

tentang sains berlandaskan pada konsep "Rasionalisme" yang menekankan 

peran akal dan rasio dalam mencari pengetahuan.  

Dalam konteks sains, konsep Rasionalisme ini berarti bahwa 

pengetahuan dapat diperoleh melalui observasi, eksperimen, dan deduksi logis. 

Tokoh-tokoh filsafat berpendapat bahwa sains adalah cara untuk memahami 

alam semesta secara objektif dan bebas dari prasangka. Dalam beberapa hal, 

filsafat Islam dan Barat tentang sains memiliki kesamaan, seperti pengakuan 

akan pentingnya pengetahuan dan pemahaman tentang alam semesta, 

 
27 Eko Suryaddin Zain, Lc, “Filsafat Ilmu Antara Islam dan Barat.” 



231 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025    

 

Penggunaan metode ilmiah dan observasi dalam mencari pengetahuan, 

pengakuan akan pentingnya akal dan rasio dalam mencari pengetahuan. Namun, 

dalam beberapa hal lainnya, filsafat Islam dan Barat tentang sains memiliki 

perbedaan, seperti konsep Tawhid dalam filsafat Islam yang menekankan 

kesatuan dan keesaan Allah SWT, sedangkan filsafat Barat lebih menekankan 

peran akal dan rasio dalam mencari pengetahuan. Pendekatan filsafat Islam 

yang lebih menekankan pada pengetahuan yang bersumber dari wahyu dan 

tradisi, sedangkan filsafat Barat lebih menekankan pada pengetahuan yang 

bersumber dari observasi dan eksperimen. 

 

1. Ilmu adalah ujung tombak peradaban, walaupun kadang membawa 

kemudharatan. Oleh karena itulah, dibutuhkan konsep penyelarasan 

antara ilmu dan adab. 

2. Konsep ilmu dalam epistomologi Barat hanya berkutat pada hal-hal 

yang bersifat fisik dan rasional empiris serta tidak mengakui wahyu 

sebagai sumber ilmu yang otoritatif, sedangkan konsep Islam lebih 

unggul karena mencakup juga metafisika dan perkara yang supra-

rasional. 

3. Ilmu penuh dengan nilai (value laden), oleh karena itu ia menjadi 

alat yang ampuh untuk menyebarluaskan pandangan hidup (worldview). 

4. Klasifikasi ilmu sangat dipengaruhi pandangan hidup seseorang. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdullah Sattar. “Filsafat Islam: Antara Suplikasi dan Kreasi.” Ulumuna, 

Jurnal Studi Ke Islaman Volume XIV (n.d.): 6. 
Ahmadi, Salman, and Muhammad Alinafiah. “Filsafat dan Sains Islam” 2, no. 

1 (2022): 454–67. 
Attas, Syed Muhammad Naquib al. Risalah Untuk Kaum Muslimin. Kuala 

Lumpur: ISTAC, 2001. 
Aulia Rahmah Puteri, Salminawati, Febrina Asmiralda, Viona Miftahuljannah, 

Ilham Putra Pratama. “Indonesian Research Journal on Education : Jurnal 
Ilmu Pendidikan” 2, no. 3 (2022): 1030–37. 

Bagir, Haidar. Mengenal Filsafat Islam. Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2022. 
Daud, Wan Mohd Wan. Konsep Pengetahuan Dalam Islam. Bandung: Pustaka, 

1997. 
Daulay, Lily Sardiani, Nur Elmi, Ilham Karim Parapat, U I N Sumatera, and 

Utara Medan. “Epistemologi Filsafat dan Sains Perspektif Barat dan Islam 



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 232 

 

Dalam Dunia Pendidikan” 4, no. 3 (2022): 408–21. 
Eko Suryaddin Zain, “Filsafat Ilmu Antara Islam dan Barat,” 2013, 0–17. 
Fatonah, Neldi Harianto, Uswan Hasan, Denny Defrianti, Amir Syarifuddin. 

“Transtegrasi Ilmu Dalam Persfektif Sejarah Filsafat.” Jurnal Ilmiah 

Universitas Batanghari Jambi 24, no. 2 (2024): 944–53. 
https://doi.org/10.33087/jiubj.v24i2.5167. 

Handrianto, Budi. Islamisasi Sains. Jakarta: Pustaka al Kautsar, 2010. 
Ihsan, Nur Hadi, Khasib Amrullah, Usmanul Khakim, and Hadi Fatkhurrizka. 

“Hubungan Agama dan Sains : Telaah Kritis Sejarah Filsafat Sains Islam 
dan Modern” 27, no. 2 (2021): 97–111. 

Kartanegara, Mulyadhi. Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistomologi 

Islam. Bandung: Mizan, 2003. 
Madani, Abubakar. “Pemikiran Filsafat Al-Kindi Abubakar Madani 1.” 

Pemikiran Filsafat Al-Kindi IXX, no. 2 (2015): 106–17. 
Muhammad Nasrullah Ramadhana, Mat Amin, Azizah Hanum OK. “Filsafat 

dan Sains Prespektif Yunani dan Islam.” Journal of Human And Education 
Volume 4, (2024): pp 1384-1390. 

Nurcholis, Moch. “Integrasi Islam dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi.” 
Falasifa Vol. 12 No (2021). 

Ramandha Rudwi Hantoro, Ahmad Syukri, Badarussyamsi. “Klasifikasi Ilmu 
Pengetahuan Barat dan Islam Serta Kontribusinya Dalam Dunia 
Akademik.” Tasamuh: Jurnal Studi Islam Volume 14, (2022): 90–114. 

Sufyan, Hadi, . Salminawati ., Yudhi Septian Harahap, and Hairil Anwar. 
“Pertumbuhan Filsafat dan Sains Pada Zaman Islam Terhadap Modernitas 
Era Society 5.0.” Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 7, no. 2 (2022): 
274–87. https://doi.org/10.15575/jaqfi.v7i2.21274. 

Suriasumantri, Jujun S. Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer. Cetakan IX. 
Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1995. 

Wardanah, Jeihan Fitrah, Lili Aspinda, Nasyah Aurin, Yuda Akbar Nasution, 
Universitas Islam, and Negeri Sumatera. “Filsafat Ilmu Dalam Pandangan 
Islam” 5, no. 1 (2023): 21–29. 

 


