215 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

Tasamuh: Jurnal Studi Islam ISSN 2086-6291 (p); 2461-0542 (e)
Volume 17, Nomor 2, Oktober 2025, Hal 215-232 https://e-jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Tasamuh

Pandangan Filsuf Muslim Dan Barat Tentang Filsafat Dan
Sains Islam

Yuni Armayanti*
Institut Agama Islam Rokan
yuniarmayanti313 @ gmail.com
Koresponden*

Laila Afni Rambe
Institut Agama Islam Rokan
lailaafnirambe20 @ gmail.com

Diterima: [2025-06-14]
Direvisi: [ 2025-08-30]
Disetujui: [2025-10-02]

Abstract

This paper examines the views of Muslim and Western philosophers on Islamic
philosophy and science, with the aim of understanding the contributions and
interactions between the two traditions of thought. Muslim philosophers such
as Al-Farabi, Ibn Sina, and Al-Ghazali attempted to integrate religious
teachings with rational thought, creating a dialogue between revelation and
reason. They emphasized the importance of empirical experience, ethics, and
spirituality in the development of science. Western philosophers, on the other
hand, provided a different perspective, often emphasizing rationalism,
empiricism, and the scientific method. Despite differences in epistemological
and methodological approaches, the dialogue between Muslim and Western
philosophers shows that the search for truth is a universal endeavor that
transcends cultural and religious boundaries. This paper hopes to provide
deeper insight into the relationship between philosophy and science in the
Islamic context and the significant contributions made by thinkers from both
traditions to the development of global science. The findings suggest that despite
methodological differences, both Muslim and Western thinkers recognize the
organic unity of philosophy and science in the Islamic tradition, as well as its
relevance in addressing contemporary epistemological challenges.

Keywords: Islamic Philosophy, Science, Religion



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 216

PENDAHULUAN

Filsafat dipahami sebagai aliran pemikiran yang mulai berkembang 600
tahun lalu, segala hal yang menjadi persoalan saat ini direspon oleh berbagai
agama kemudian dijadikan cerita turun temurun oleh generasi generasi lalu
dalam sebuah bentuk mitos, salah satu nya mitos mengenai dewa-dewa. Mitos
tersebut memberikan stigma bahwa jika ada Guntur dan halilintar pasti ada
hujan, dimana hujan sangat penting bagi petani maka masyarakat pada masa itu
memuja thor sebagai dewa kesuburan. Saat itu filsuf Yunani akan
membuktikana mitosa tersebut dengan filsafat agar masyarakat tidak
mempercayai mitos tanpa dasar yang meyakinkan.

Para filosofi Yunani paling awal sering disebut dengan filosof alam yang
mana mereka menaruh perhatian pada alam dari proses-proses yang terjadi pada
alam. Saat ini sudah banyak yang berfikir mengenai sesuatu muncul pasti dari
ketiaadaan !, gagasan ini muncul dan dengan cepat menyebar di Yunani pada
masanya dan filosof Yunani mengemukakan bahwa sesuatu itu selalu ada.

Filsafat awal mulanya tidak selalu diterima oleh masyarakat salah
satunya adalah seorang filosof Socrates (470-399 SM) yang memiliki pengaruh
besar tehadap pemikiran eropa yang berakhir tragis karena dihukum mati akibat
dari aktivitas filsafatnya. Socrates adalah guru dari filosof Plato (428-347 SM),
plato meyakini bahwa tidak ada yang kekal di ala mini sebab segala hal yang
berda dalam dunia material akan musnah ditelan waktu namun yang kekal
hanyalah bentuk dari objek tersebut, seperti seekor Kuda yang termasuk dalam
bentuk material yang akan mengalami penuaan, sakit, lumpuh dan mati namun
bentuk dari kuda tersebut akan kekal abadi.

Filsuf lainnya yang cukup eksis adalah Aristoteles (384-322 SM)
merupakan murid dari Plato selama hampir 20 tahun, Aristoteles tidak hanya
sekedar seoarang filosof Yunani besar tetapi juga seorang ahli biologi besar
pertama Eropa. Aristoteles memperhatikan perubahan Alam berbeda dengan
Plato yang mesra dengan pemikirannya yang memperhatikan bentul-bentuk
yang kekal, jika plato menggunakan akalnya maka Aristoteles menggabungkan
akal dan perasaan.

Orang yang hidup di zaman plato tentu memiliki filosofi hidup yang
berbeda dengan filosofi yang dianut oleh orang yang hidup hari ini. Karena
mereka hidup di masa, kondisi dan situasi yang berbeda. Kecerdasaan yang
dimiliki setiap orang dapat mengeluarkannya dari kondisi yang tidak

! Lily Sardiani Daulay et al., “Epistemologi Filsafat dan Sains Perspektif Barat dan
Islam Dalam Dunia Pendidikan” 4, No. 3 (2022): 408-21.



217 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

diinginkannya (kegelapan). Tentunya mengeluarkan diri dari perangkap pikiran
menuju kebebasan membutuhkan keberanian sebagaimana Socrates yang
memanfaatkan kecerdesaan akalnya berusaha keluar dari pemikiran yang
berkembang saat itu. Hari ini orang-orang dari berbagai kebudayaan, negara
bahkan agama semakin membaur karena mereka berpendapat lebih baik
menerima kepercayaan masing-masing dari pada mempertanyakan tentang hal-
hal yang mereka percayai atau tidak.

Dari para filosof Yunani dapat disimpulkan bahwa mulanya filosof dan
ilmuan mengembangkan sains dengan tujuan untuk menemukan kebenaran
pada suatu persoalan yang terdapat pada sains itu sendiri. Saat itulah awal
pembentukan suatu pemikiran tentang kosmologi yaitu kaitannya dengan alam
semesta, buah hasil dari pemikiran menjadikan para filosof menemukan
informasi mengenai alam semesta, lingkungan masyarakat, serta diri filosof itu
sendiri 2.

Perdebatan antara sains dan agama selalu memiliki kesan
ketidakharmonisan dimana Sains berada pada ranah objektif, sedangkan agama
ada di ranah subjektif. Pemahaman antara sains dengan agama (keimanan)
sering sekali tidak berjalan beriringan, para ilmuan menempatkan sains dan
teknologi sebagai suatu penemuan atau ilmu yang sekiranya dapat
dipertangungjawabkan, sedangkan tokoh-tokoh agama lebih condong untuk
berbicara tentang akhirat dan dakwah moral, sehingga sering terjadi benturan
antara sains, teknologi dan juga agama. Agar tercipta keselarasan antara ilmu
pengetahuan dan teknologi dengan sains maka harapannya tokoh-tokoh agama
juga mengedepankan aspek akal budi atau daya fikir rasional dalam persoalan-
persoalan pemecahan masalah dalam kehidupan. Tetapi kesimpulan tersebut
selalu tertinggal karena saat ini, masa keterbukaan yang dapat membuktikan jika
sains dan gama adalah satu kesatuan yang tidak terpisahkan, dimana pengabdian
tanpa diiringi penelitian maka akan berubah menjadi fanatic atau bahkan dogma
yang sempit 3.

Pertemuan antara tradisi intelektual Islam dan Barat telah melahirkan
interaksi yang kompleks dalam sejarah perkembangan filsafat dan sains. Filsafat
dan sains Islam memiliki posisi unik dalam sejarah intelektual dunia,
menjembatani pengetahuan klasik Yunani-Romawi dengan Eropa masa
Renaissance dan era modern. Dalam konteks globalisasi dan dialog peradaban
kontemporer, pemahaman mendalam tentang pandangan filsuf Muslim dan

2 Daulay et al.
3 Daulay et al.



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 218

Barat mengenai filsafat dan sains Islam menjadi sangat relevan untuk
memperkaya wacana akademik dan membangun jembatan pemahaman lintas
budaya 4.

Filosofi pada Islam diawali dengan masa alkindi (801-873) dimana
sebagai pelopor filosof muslim alkindi pernah berkata bahwa kita sebagai
muslim tidak perlu merasa malu ketika mengambil pendapat atau ilmu dari
bangsa non muslin atau bangsa yang sudah terdahulu, karena hakekatnya bagi
seseorang yang mencintai ilmu pengetahuan akan menjunjung tingi kebenaran
yang bila mana kita kaji lagi kebenaran juga yang membawa kita pada
kemuliaan . Dari alkindi kita belajar bahwa ilmu bisa bersumber dari mana saja,
dan tidak perlu malu untuk mengakui bahwa ilmu yang kita anut kebenaranya
berasal dari bangsa non muslim, karena hakekat ilmu sebenarnya adalah
menjunjung haq atau kebenaran. Sebagaimana yang Allah SWT firmankan pada
surah Mujadillah ayat 11: “Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman
dan orang-orang yang berilmu diantara kalian beberapa derajat”™

Mencari kebenaran merupakan hal pokok yang diajarkan diawal-awal
Islam, dari surah di atas dapat disimpulkan bahwa seseorang akan dilebihkan
derajatnya dari orang lain jika berilmu, kata berilmu tentu saja berimplikasi pada
kebenaran yang harus dicari sampai ke dasar pengetahuan. Ilmu merupakan
bukti kemajuan peradaban dan tidak ada peradaban yang berkembang tanpa
menjadikan ilmu sebagai ujung tombaknya ¢ mengatakan tidak semua ilmu
memiliki kebermanfaatan yang baik dengan catatan jika ilmu tersebut
disalahgunakan dengan membuat kerusakan di bumi serta membuat kerugian
bagi kehidupan alam dan perilaku kejahatan manusia mulai dari criminal,
perang, bencana alam, pencemaran lingkungan merupakan contoh dari
penyalahgunaan ilmu.

Sebuah kebenaran dapat ditemukan dan dibuktikan dengan pembuktian
empiris serta dapat dijelaskan secara nalar manusia, sehingga pada akhirnya dari
pembuktian empiris dapat memberikan kontribusi mendasar mengenai metode
ilmiah. Antara Islam dan Barat dalam hal sains atau ilmu pengetahuan memang
telah terjadi pemisahan yang tegas atau bertolak belakang (dikotomi). Pada
faktanya bahwa tidak ada dikotomi ilmu antara Islam dan Barat, hanya saja yang

4 Azizah Hanum OK Muhammad Nasrullah Ramadhana, Mat Amin, “Filsafat dan Sains
Prespektif Yunani Dan Islam,” Journal of Human And Education Volume 4, (2024): pp 1384-
1390.

> Badarussyamsi Ramandha Rudwi Hantoro, Ahmad Syukri, “Klasifikasi Ilmu
Pengetahuan Barat dan Islam Serta Kontribusinya Dalam Dunia Akademik,” Tasamuh: Jurnal
Studi Islam Volume 14, (2022): 90-114.

6 Eko Suryaddin Zain, Lc, “Filsafat Ilmu Antara Islam dan Barat,” 2013, 0-17.



219 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

terjadi adalah pengelompokan atau ilmu pengetahuan yang diklasifikasikan
karna kembali lagi tidak bisa dipungkiri bahwa jika dilihat berdasarkan sejarah
perkembangan filsafat serta dasar keilmuan yang diperoleh para filosof muslim,
para filosof muslim mempelajari serta mengambil ilmu-ilmu dari para filosofi
Yunani.

Filsafat dan sains Islam berkembang selama periode abad ke-8 hingga
ke-16 Masehi, sebuah era yang sering disebut sebagai "Zaman Keemasan
Islam". Selama periode ini, para sarjana Muslim tidak hanya melestarikan
karya-karya klasik dari Yunani, Persia, dan India tetapi juga mengembangkan,
memperluas dan mentransformasikan pengetahuan tersebut melalui lensa
budaya dan teologi Islam. Para filsuf Muslim seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu
Sina (Avicenna), dan Ibnu Rushd (Averroes) menyintesis pemikiran
Aristotelian dan Neo-Platonik dengan prinsip-prinsip Islam untuk menciptakan
sistem filosofis yang koheren 7.

Harmonisasi antara Sains, Agama dan Teknologi sering kali menjadi
diskusi dalam perkembangan pemikiran saat ini. Namun terdapat hal-hal yang
perlu disoroti untuk melihat potensi korelasi antara sain dan agama tersebut
sehingga tidak melulu melihat dari sisi ketidakmesraan keduanya. Tulisan ini
bertujuan untuk mengeksplorasi dan menjelaskan perbandingan antara
pemikiran filsafat Islam dan Barat mengenai ilmu serta implikasinya dalam
menentukan ilmiah atau tidaknya berbagai ilmu yang berkembang di zaman
sekarang sebagai asset pemikiran yang mendukung perluasan keilmuan.

METODE PENELITIAN

Penelitian pustaka (library research) digunakan dalam penelitian ini.
Data dikumpulkan melalui riset Pustaka yang bersumber dari karya ilmiah
seperti buku dan artikel publikasi (Pringgar & Sujatmiko, 2020). Adapun teknik
pengumpulan data dilakukan dengan menuliskan kata kunci Pandangan Filsuf
Muslim dan Barat tentang Filsafat dan Sains Islam pada gooegle schoolar
dengan memilih artikel terbaru dengan kurun waktu 5 tahun terakhir untuk buku
maupun artikel yang akan digunakan. Analisis penelitian menggunakan metode
deskriptif-analitis yang berfokus pada Pandangan Filsuf Muslim dan Barat
tentang Filsafat dan Sains Islam.

7 Muhammad Nasrullah Ramadhana, Mat Amin, “Filsafat dan Sains Prespektif Yunani
dan Islam.”



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 220

PEMBAHASAN

I.

2.

Defenisi Sains

Secara etimologi, ’sains’ berasal dari “science” bersumber dari
bahasa latin ”scientia” artinya mengetahui atau pengetahuan, (to know,
knowledge) dan perkataan ’scire’ yang memiliki arti belajar (fo learn) (M.
Muslih, 2016). Secara terminologi sains adalah pengetahuan empiris yang
dapat dibuktikan dengan pendekatan ilmiah seperti eksperimen, pengalaman
dan pengembangan.

Pengertian sains di atas memiliki 2 makna yang menarik, Pertama :
sains hanya berkaitan dengan objek fisik pengetahuan. Kedua, sains hanya
mengakomodir 2 sumber ilmu yakni akal dan pengalaman indrawi. Inilah
pengertian sains menurut kebudayaan Barat sekuler % Kesimpulannya
mengenai defenisi sains yang tertera di atas merupakan sebuah proses yang
terbentuk dari interaksi akal dan panca indera manusia dengan alam
sekitarnya. Sehingga dapat diartikan jika objek utama kajian sains adalah
alam empirik termasuk juga manusia. Sedangan objek sains yang utama
adalah mencari kebenaran °. Terdapat unsur-unsur dari sains yang saling
berkaitan yakni ontologis sebagai landasan keyakinan ilmiah, epistemology
sebagai landasan metodologi sebagai kebenaran dan aksiomatik sebagai

hakikat atau manfaat dari kebenaran (pengetahuan) itu sendiri .

Filsafat dan Sains

Filsafat dan sains merupakan kesatuan yang erat hubungannya,
sehingga dapat di iBaratkan anak dan ibu, sehingga dikenal sebagai
ungkapan “philosophy is the mother of science”. Filsafat adalah ibu dari
sains. Factor pendorong dari perkembangan sains adalah filsafat. Berkat
filsafat sains dapat melebarkan sayap nya dalam mengembangkan ilmu
pengetahuan serta filsafat membawa kita pada alam keterbukaan wawasan
baru. Karena filsafat memiliki karakteristik berfikir secara komprehensif
maka filsafat dapat menggiring pemikiran tentang menemukan sebuah

8 Nur Hadi Thsan et al., “Hubungan Agama dan Sains : Telaah Kritis Sejarah Filsafat

Sains Islam dan Modern” 27, no. 2 (2021): 97-111.

9 Salman Ahmadi and Muhammad Alinafiah, “Filsafat Dan Sains Islam” 2, no. 1 (2022):

454-67.

10 Daulay et al., “Epistemologi Filsafat dan Sains Perspektif Barat dan Islam Dalam

Dunia Pendidikan.”



221 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

jawaban yang bersifat empiris yang berakhir dengan hasil pengetahuan baru
11

Filsafat adalah induk dari berbagai ilmu pengetahuan, hal tersebut
bukan tanpa alasan, karena filsafat dianggap dapat menjawab semua
pertanyaan yang berhubungan dengan berbagai hal, baik itu manusia, hewan,
tumbuhan, alam semesta dengan segala permasalahan yang terdapat pada
alam semesta. Proses merupakan hal terpenting dalam memahami ilmu yang
bermakna yaitu dengan menyangkutkan pada proses yang bersifat rasional,
kognitif dan teleologi '2.

3. Pandangan Filsuf Muslim Klasik
a) Al-Kindi (801-873 M) dan Konsep Harmonisasi Filsafat Yunani dengan
Islam

Al-Kindi, yang dikenal sebagai "Filsuf Arab" pertama, memandang
filsafat dan sains sebagai pendekatan komplementer dengan wahyu untuk
mencapai kebenaran. Dalam karyanya *Risalah fi Hudud al-Ashya' wa
Rusumiha*, Al-Kindi menegaskan pentingnya mencari pengetahuan dari
berbagai sumber tanpa memandang asal-usulnya. Ia menulis: "Kita tidak
boleh malu untuk mengakui kebenaran dan mengambilnya dari sumber
manapun ia berasal, meskipun dibawa kepada kita oleh generasi
sebelumnya dan bangsa-bangsa asing"’3.

Al-Kindi memahami filsafat sebagai "pengetahuan tentang hakikat
segala sesuatu dalam batas kemampuan manusia," dan ia percaya bahwa
filsafat dan teologi pada akhirnya mengarah pada kebenaran yang sama.
Penelitian '* menunjukkan bahwa pendekatan Al-Kindi dalam
mendamaikan filsafat Yunani dengan Islam membentuk landasan bagi
perkembangan filsafat Islam berikutnya dan mencerminkan konteks sosio-
politik dari gerakan penerjemahan selama era Abbasiyah.

"' Amir Syarifuddin Fatonah, Neldi Harianto, Uswan Hasan, Denny Defrianti,
“Transtegrasi [lmu Dalam Persfektif Sejarah Filsafat,” Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari
Jambi 24, no. 2 (2024): 944-53, https://doi.org/10.33087/jiubj.v24i2.5167.

12 Jeihan Fitrah Wardanah et al., “Filsafat [lmu Dalam Pandangan Islam” 5, no. 1 (2023):
21-29.

13 Ramandha Rudwi Hantoro, Ahmad Syukri, “Klasifikasi [Imu Pengetahuan Barat Dan
Islam Serta Kontribusinya Dalam Dunia Akademik.”

14 Tlham Putra Pratama Aulia Rahmah Puteri, Salminawati, Febrina Asmiralda, Viona
Miftahuljannah, “Indonesian Research Journal on Education : Jurnal Ilmu Pendidikan” 2, no. 3
(2022): 1030-37.



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 222

b) Ibn Sina (Avicenna) (980-1037 M) dan Sintesis Rasionalisme dengan
Spiritualitas
Ibn Sina (Avicenna) mengembangkan sistem filosofis yang
komprehensif, menyintesis Aristotelianisme dan Neoplatonisme dengan
pemikiran  Islam. Dalam karya monumentalnya  *Al-Shifa*
(Penyembuhan) dan *Al-Najat* (Keselamatan), Ibn Sina menawarkan
pandangan dunia yang terintegrasi di mana metafisika, logika, fisika, dan
kedokteran membentuk keseluruhan yang koheren. Pandangan Ibn Sina
tentang hubungan antara filsafat dan sains didasarkan pada pemahaman
bahwa semua ilmu pengetahuan memiliki hierarki yang jelas. la menulis:
"I[lmu pengetahuan adalah penyusunan yang sistematis dari fakta-fakta
yang diketahui sedemikian rupa sehingga kita dapat memanfaatkannya
untuk mencapai pemahaman yang lebih baik tentang apa yang belum
diketahui” 1°.

Analisis '©

mengungkapkan bahwa Ibn Sina memandang sains
empiris dan filsafat rasional sebagai pendekatan yang saling melengkapi
untuk memahami realitas. Di satu sisi, Ibn Sina menekankan pentingnya
observasi dan eksperimen dalam sains medis; di sisi lain, ia
mengembangkan argumen metafisik yang canggih tentang eksistensi
Tuhan dan struktur realitas.

¢) Al-Ghazali (1058-1111 M) dan Kritik Terhadap Rasionalisme Ekstrem
Al-Ghazali, dalam karyanya yang berpengaruh *Tahafut al-Falasifah*
(Kerancuan Para Filsuf), mengkritik beberapa aspek filsafat peripatetik
yang dianut oleh filsuf Muslim sebelumnya. Namun, pandangan Al-
Ghazali tentang filsafat dan sains lebih kompleks daripada sekadar
penolakan. Sebagaimana dikemukakan oleh !, Al-Ghazali membedakan
antara aspek-aspek filsafat yang dapat diterima dan yang problematik dari
perspektif teologis. Ia sangat mendukung logika, matematika, dan sains
alam sebagai disiplin yang berharga. Al-Ghazali menulis: "Tidak ada yang
lebih berharga dalam sains non-religius daripada matematika dan setiap
Muslim harus mempelajarinya". Meskipun sering digambarkan sebagai
oposisi terhadap filsafat rasionalistik, '®* Menunjukkan bahwa Al-Ghazali

15 Moch. Nurcholis, “Integrasi Islam dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi,” Falasifa
Vol. 12 No (2021).

16 Abdullah Sattar, “Filsafat Islam: Antara Suplikasi dan Kreasi,” Ulumuna, Jurnal Studi
Ke Islaman Volume XIV (n.d.): 6.

17 Haidar Bagir, Mengenal Filsafat Islam (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2022).

18 Bagir.



223 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

sebenarnya mengadopsi dan mengadaptasi banyak konsep filosofis dalam
karyanya sendiri, terutama dalam tulisannya tentang etika dan kosmologi.

d) Ibn Rushd (Averroes) (1126-1198 M) dan Pembelaan Filsafat Rasional
Ibn Rushd (Averroes), filsuf dan ahli hukum dari Andalusia, membela
filsafat dari kritik Al-Ghazali dalam karyanya *Tahafut al-Tahafut*
(Kerancuan dari Kerancuan). Ia mengembangkan interpretasi Aristoteles
yang sangat berpengaruh dan berpendapat bahwa tidak ada pertentangan
yang sebenarnya antara agama dan filsafat.

Ibn Rushd memandang filsafat dan sains sebagai pendekatan yang
sah untuk mencari kebenaran, dengan metode yang berbeda tetapi
komplementer dengan agama. la menulis: "Kebenaran tidak bertentangan
dengan kebenaran, tetapi selaras dengannya dan menjadi saksi baginya" ,
19 Ibn Rushd mengartikulasikan teori "kebenaran ganda" yang sering
disalahpahami. Menurut interpretasi kontemporer, Ibn Rushd tidak
berpendapat bahwa ada kebenaran yang berlawanan dalam filsafat dan
agama, tetapi ia mengakui bahwa metode berbeda dapat mengarah pada
formulasi kebenaran yang berbeda yang secara substansial kompatibel.

4. Pandangan Filsuf Barat Abad Pertengahan

a) Thomas Aquinas (1225-1274 M) dan Pengaruh Filsafat Islam dalam

Teologi Kristen
Thomas Aquinas, teolog dan filsuf Kristen terkemuka, sangat

dipengaruhi oleh karya-karya filsuf Muslim, terutama Ibn Sina dan Ibn
Rushd. Meskipun ia sering mengkritik beberapa aspek pemikiran mereka,
Aquinas mengadaptasi banyak argumen dan kerangka konseptual dari
tradisi Islam ke dalam sintesis Kristiani-Aristotelianya sendiri.
Sebagaimana diidentifikasi oleh 2, Aquinas banyak berutang pada tradisi
filosofis Islam dalam mengembangkan argumen kosmologisnya tentang
eksistensi Tuhan, teori mengenai intelek, dan pemahaman tentang
hubungan antara iman dan akal. Ia sering mengutip "Komentator" (Ibn
Rushd) dan "Avicenna" (Ibn Sina) dalam karya-karyanya.

b) Roger Bacon (1219/20-1292 M) dan Advokasi untuk Mempelajari Sains
Islam

19 Bagir.
20 Abubakar Madani, “Pemikiran Filsafat Al-Kindi Abubakar Madani 1,” pemikiran
filsafat al-kindi ixx, no. 2 (2015): 106—17.



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 224

Roger Bacon, filsuf dan ilmuwan Inggris, sangat menganjurkan
pentingnya mempelajari bahasa Arab dan karya-karya ilmiah Muslim. 2!
menunjukkan bahwa Bacon tidak hanya mengakui utang intelektual
kepada sarjana Muslim, tetapi juga memahami bahwa kemajuan ilmiah
Eropa bergantung pada asimilasi dan pengembangan lebih lanjut dari
pengetahuan yang dipelihara dan diperluas oleh tradisi Islam. Bacon
terutama tertarik pada kontribusi Islam dalam bidang optik, matematika,
dan metodologi eksperimental.

4. Ilmu dalam Perspektif Barat

Secara umum ilmu didefinisikan berdasarkan pandangan hidup yang
dipegang dan perspektif yang dianut. Menurut Plato ilmu adalah keyakinan
yang disertai dengan kebenaran. Keyakinan yang salah bukanlah ilmu,
untuk menentukan kebenaran sebuah keyakinan hingga menjadi ilmu
dibutuhkan penalaran akal, artinya kebenaran harus dikonfirmasi oleh akal
agar dapat disebut dengan ilmu. Selain itu, keyakinan yang benar karena
kebetulan tidak memenuhi syarat sebagai ilmu. Definisi yang diungkapkan
Plato sendiri sangat singkat tapi padat dan mendalam. Dalam definisi ilmu
yang diungkapkan oleh Plato, ada tiga unsur dasar untuk menentukan
keyakinan dianggap sebagai ilmu yaitu keyakinan, kebenaran dan nalar.

Pendapat plato tersebut kemudian ditentang oleh Edmund L Gettier
yang berpendapat bahwa ketika pengetahuan seseorang itu dalam kondisi
tidak dapat dibuktikan kebenarannya pada tahap tertentu (berdasarkan
standar plato) namun memiliki keyakinan dan disepakati oleh semua orang
maka kebenaran (pengetahuan) tersebut dapat diterima sebagai ilmu . Selain
itu, jika nalar adalah ukuran kebenaran, maka ilmu yang dihasilkan akan
bersifat nisbi (tidak absolut), karena setiap kepala memiliki nalar yang
berbeda, akibatnya adalah tidak ada standar kebenaran, semua berhak
mengklaim kebenaran. Ini merupakan dampak dari diktum yang
dipopulerkan oleh Protagoras “Man is the measure of all things” dan prinsip
Rene Descartes “cogito ergo sum”™.

Problem definisi yang bermasalah ini tidak lain akibat dari pengaruh
epistomologi Aristotelianisme dan Platonisme yang dimanifestasikan dalam
kebudayaan Helenisme dan selanjutnya menjadi cikal bakal kebudayaan
Barat. Madzhab ini mengajarkan ada dua cara pengenalan terhadap

2l Hadi Sufyan et al., “Pertumbuhan Filsafat dan Sains Pada Zaman Islam Terhadap
Modernitas Era Society 5.0,” Jaqgfi: Jurnal Aqgidah dan Filsafat Islam 7, no. 2 (2022): 274-87,
https://doi.org/10.15575/jaqfi.v7i2.21274.



225 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

pengetahuan, yaitu pengenalan empiris dan pengenalan melalui akal
(rasional). Akibat dari konsep ini, peradaban Barat modern membagi ilmu
dalam 2 istilah yaitu science dan knowledge. Istilah yang pertama digunakan
untuk ilmu-sains (scientific) yang penggunaannya untuk menjelaskan hal-
hal yang bersifat empiris dan rasional, hal inilah yang dikenal sebagai ilmu.
Selanjutnya pengetahuan (knowledge) yang penggunaanya untuk memahami
hal yang bersifat non fisik seperti metafisika, agama dan konsep mental yang
tidak dapat dikategorikan sebagai ilmu karena tida dapat dibuktikan secara
ilmiah. Dalam perkembangannya, perbedaan antara ilmu dan pengetahuan
terjadi pada masa modern yang ditandai dengan lahirnya pemahaman
positivisme. Pada masa itu pengetahuan yang dapat dibuktikan secara
empiris dan rasional dikhususkan sebagai sciene, sedangkan pada abad
pertengahan kedua istilah tersebut masih belum dibedakan.

Perubahan makna pengetahuan di dunia Barat bisa dilihat dalam
definisi yang ada di Webster’s New World Dictionary, di kamus tersebut
dijelaskan arti science adalah mengetahui dengan fakta atau keadaan. Kata
tersebut sering diserap untuk menjelaskan arti pengetahuan yang
dikontraskan dengan intuisi atau kepercayaan. Namun, kata ini kemudian
mengalami perkembangan dan perubahan pemaknaan sehingga berarti
pengetahuan yang sistematis yang berasal dari observasi, kajian dan
percobaan-percobaan yang dilakukan untuk menentukan sifat dasar atau
prinsip dari apa yang dikaji. Dengan demikian, telah terjadi pergeseran
makna sains dari "pengetahuan” menjadi "pengetahuan yang sistematis
berdasarkan observasi indrawi”. Pergeseran paradigma yang terjadi
memberikan batas sains yang berada dalam ranah fisik semata. Hal ini
terlihat dari batasan defenisi yang terdapat pada kamus-kamus 2>

Selain memunculkan dikotomi ilmu, konsep epistomologi Barat juga
melahirkan paham ateisme dalam berbagai disiplin ilmu, seperti filsafat,
teologi Yahudi-Kristen, sains, sosiologi, politik, ekonomi dan lain-lain .
Paham ini muncul karena adanya sebuah anggapan bahwa Tuhan telah
mati dan posisinya digantikan oleh ilmu pengetahuan yang dilahirkan oleh
pengalaman panjang manusia. Berkaitan dengan ini Auguste Comte
membuat sebuah pernyataan yang dikutip oleh Jujun S. Suriasumatri: religi
dijadikan sebagai postulat ilmiah sehingga ilmu merupakan penjabaran dari
religi. Selanjutnya spekulasi tentang metafisika yang dijadikan sebagai objek

22 Budi Handrianto, Islamisasi Sains (Jakarta: Pustaka al Kautsar, 2010).



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 226

yang bebas dari distraksi religi, kemudian pengetahua sebagai objek yang
diuji secara objektif berdasarkan proses ilmiah. 3.

Dalam pandangan Comte, agama dan Tuhan merupakan sebuah
pengetahuan primitif yang sudah ketinggalan jaman, dan akan segera
hilang seiring dengan munculnya era positivisme dan empirisme.

Adapun mereka yang tidak terjangkit paham ateisme, akan terserang
virus sekulerisme. Hal ini terjadi karena mereka menganggap agama tidak
lagi relevan dengan perkembangan zaman, maka harus ada upaya modifikasi
terhadap pandangan teologi agar selalu selaras dengan ilmu pengetahuan.
Kemudian, mereka juga melakukan penafsiran baru terhadap kitab suci dan
ajaran agama, semua ini dilakukan agar agama tetap relevan dengan
perkembangan kehidupan masyarakat modern.

Ilmu dalam Perspektif Islam

Pembahasan mengenai hakikat ilmu tidak pernah selesai dengan
banyaknya tulisan ilmiah yang membahas tentang ilmu. Banyaknya defenisi
ilmu yang dikemukakan para ahli menunjukkan keterkaitan dan saling
menguatkan dalam keilmuan. Defenisi ilmu yang berkembang berkaitan
dengan hakikat ilmu itu sendiri yang tidak berubah. Namun dalam hal bentuk,
ukuran, berat, isi, warna dan sifat-sifat lainnya) bukan bagian dari ilmu.
Seseorang tidak dibolehkan mengklaim memiliki ilmu jika tidak
mengetahui hakikatnya, karena terkadang sesuatu itu tampak tidak
sebagaimana hakikatnya (apa adanya).

Pendapat lain diungkapkan oleh Ibn Taimiyah yang mendefinisikan
ilmu sebagai pengetahuan yang berdasar pada bukti (dalil). Dan dalil yang
dimaksud bisa berupa penukilan wahyu dengan metode yang benar (an naql
al mushaddaq) dan bisa juga berupa penelitian ilmiah (al bahts al
muhaqqaq). Pendapat ini dikuatkan oleh Ibn Qayyim al Jauziyah yang
merupakan murid paling terkenal dari Ibn Taimiyah. Ibn Qayyim
menjelaskan bahwa ilmu adalah pengetahuan yang dihasilkan melalui bukti
empiris (syawahid) dan dalil syar’i (adillah). Lebih lanjut Ibn Qayyim
mengatakan:

Dari definisi yang telah disebutkan di atas, dapat disimpulkan
bahwa wahyu adalah sumber ilmu sedangkan berbagai macam dugaan
(dzann), khayalan (wahm), ilusi, halusinasi, mitos dan semacamnya dari

2 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, Cetakan IX
(Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1995).



227 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

cakupan ilmu, karena (1) hal-hal tersebut tidak hakiki dan apa adanya; (2)
hal-hal tersebut tidak berdasarkan bukti apapun, baik yang indrawi (empiris),
akal (rasio) maupun khabar shadiq.

Dalam Bahasa Arab istilah ilmu disandarkan pada kata ‘ilm,
marifah, syu’ur. ‘ilm juga disandarkan kepada salah satu sifat Tuhan yang
bermakna maha mengetahui. Pemaknaan ilmu (science) sejak awal
kemunculan islam tidak pernah bergeser hingga saat ini. Ilmu dalam
epistemologi Islam mencakup dalam hal fisik maupun metafisik. Wan Mohd
Nor Wan Daud menuturkan bahwa konotasi istilah ilmu dipengaruhi
pandangan hidup islam itu sendiri >*. Mulai sejak kelahirnya Islam memiliki
sistem yang integral (syamil) sehingga tidak ditemukan tarik ulur antara akal
dan iman atau dunia dan agama.

Penjelasan lebih lanjut disampaikan Mulyadi Kartanegara salah satu
guru besar dalam bidang filsafat di Universitas Chicago, beliau
menyampaikan bahwa dalam epistemologi Islam dan Barat memiliki
kemiripan. Ilmu bukan sembarang pengetahuan atau sekedar opini,
melainkan pengetahuan yang telah teruji kebenarannya. Pengertian ilmu
sebenarnya tidak jauh berbeda dengan sains, hanya sementara sains dibatasi
pada bidang-bidang fisik atau indrawi, ilmu melampauinya pada bidang-
bidang nonfisik seperti metafisika” >

Berkaitan dengan obyek metafisika, Mulyadhi berpendapat bahwa:
Seperti obyek-obyek fisik, obyek-obyek metafisika juga mempunyai status
ontologis yang sah. Obyek ilmu metafisika seperti Tuhan, malaikat, jin dan
ruh adalah entitas-entitas yang sama riilnya dengan obyek-obyek fisik-
empiris. Oleh karena itu, teologi, angelologi, eskatologi, psikologi, ontologi,
kosmologi dan filsafat termasuk dalam kategori ilmu. Ilmu-ilmu tersebut
mempunyai status keilmuan yang sama kuatnya dengan ilmu fisika dan
matematika. Bahkan, bagi kalangan tertentu, mereka menempati puncak
status ilmiah sehingga metafisika sering disebut sebagai mahkota ilmu
seperti posisi fisika dalam sains modern”.

Selain perbedaan yang sudah dijelaskan di atas, terdapat perbedaan
fundamental lain antara konsep epistomologi Barat yang selalu
mengandalkan spekulasi di awal setiap pengetahuan yang mereka dapatkan.
Islam yang juga menerima kebenaran ilmiah melalui khabar shadiq (berita

24 Wan Mohd Wan Daud, Konsep Pengetahuan Dalam Islam (Bandung: Pustaka, 1997).
25 Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistomologi Islam
(Bandung: Mizan, 2003).



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 228

atau informasi yang diberikan oleh orang yang terpercaya dan jujur). Dalam
ajaran Islam informasi yang didapat dari khabar shadiq juga merupakan ilmu
yang dapat dibuktikan secara ilmiah karena berasal dari sumber yang dapat
dipercaya (otoritatif), seperti al Quran dan as Sunah.

Bahkan dalam beberapa kesempatan, ilmu yang diperoleh melalui
jalur ini juga dapat diterima secara universal. Contohnya sangat jarang
seorang anak meminta bukti empiris dan rasional terhadap status hubungan
anak dengan orangtua. Atau seorang profesor filsafat yang percaya dengan
segala penjelasan dari seorang pramugari saat bepergian dengan pesawat
terbang. Profesor tersebut menerima kebenaran ilmiah bukan berdasarkan
metode empirisisme akan tetapi melalui jalur pemberitaan yang dapat
dipercaya atau khabar shadig. Oleh karena itu, tidaklah tepat jika dalam
perspektif Islam, ilmu hanya dibatasi dengan yang diperoleh melalui metode
rasional empiris. Pengetahuan tentang Allah SWT, akhirat, dan berbagai
keutamaan ibadah didapatkan dari khabar shadig meskipun hal itu di atas
jangkauan akal (supra rasional).

Berikut tabel yang memberikan kesimpulan dari epistomologi Islam
dan Barat dalam pandangannya terhadap ilmu.

Islam Barat
Obyek Fisik (‘alam syahadah) Fisik
dan metafisik (‘alam
ghaib)
Sumber Wahyu (khabar shadiq),| Akal (rasional) dan indra

akal, rasa (kalbu, intuisi, (empiris)
akal praktis, dzaugq, sirr),

indra (empiris)

Paradigma dan metode | Logis, rasional dan

empiris (ilmiah)

Rasional empiris

Netralitas Ilmu

Dewasa ini, paradigma netralitas ilmu sangat mendapat legitimasi di
kalangan para ilmuwan, terutama mereka yang terpengaruh oleh epistomologi
Barat. Paradigma bahwa ilmu pengetahuan terbebas dari segala mitos

keagamaan seperti

wahyu,

credo (pernyataan

atau deklarasi yang

mengungkapkan keyakinan atau prinsip-prinsip filsafat yang dipegang oleh



229 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

seorang filsuf), nilai dan lain sebagainya ini merupakan dampak dari semangat
rasional sebagai raja pengetahuan.

Ide ini berkembang dengan pesat ketika Auguste Comte muncul dengan
filsafat Positivismenya yang menganggap bahwa ilmu pengetahuan dinilai
sebagai sesuatu obyektif. Pendapat ini mencoba untuk menggaris bawahi antara
fakta dan nilai, sehingga ketika hendak membuktikannya seorang peneliti harus
menarik diri dan bersikap objektif (netral).

Paham netralitas ilmu mengalami perkembangan menjadi sebuah ide
dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan itu sendiri. Namun, merebaknya
pandangan mendapat "perlawanan” dari para ilmuwan Barat dan terutama
para ilmuwan muslim. Di antara para ilmuwan Barat yang menolak klaim
netralitas ilmu adalah Karl R. Popper, para filsuf madzhab Framkurt, Paul
Feyerabend, Whitehead, Paul Illich, Thomas Kuhn dan lain-lain. Para filsuf
tersebut berpendapat bahwa ilmu tidak bebas nilai, melainkan terikat dengan
nilai-nilai tertentu. Di balik klaim bebas nilai, tersembunyi nilai-nilai ideologis
yang mempunyai maksud tersendiri. Bahkan filosof sekaliber Aristoteles
sebelumnya telah menyatakan bahwa ilmu tumbih dan terikat dengan nilai-nilai.

Para ilmuwan ini menyatakan bahwa seorang ilmuwan yang meneliti dan
mengamati obyek penelitian berada dalam kerangka pemahaman yang
dimilikinya. Bahwa hukum-hukum alam yang ada di alam semesta terbentuk
dengan pengaruh sosial masyarakat, pemikiran dan nilai yang berkembang
sebelumnya. Oleh karena itu, yang sebenarnya adalah ilmu tidak bebas nilai
dan obyektivitas suatu ilmu selalu berada pada subyektivitas dan nilai-nilai.
Bahkan Thomas S. Kuhn yang pendapatnya tentang ketidakbebasan ilmu
mengatakan bahwa netralitas ilmu adalah sebuah ilusi, karena tanpa paradigma
tertentu para ilmuwan tidak mampu mengumpulkan fakta dari berbagai jenis
eksperimen yang mereka lakukan.

Adapun para ilmuwan yang mendukung teori ketidaknetralan ilmu
diantaranya adalah Syed Muhammad Naquib al Attas, Ismail Raji al Faruqi,
Sayyed Hossein Nasr, Ziauddin Sardar, dan lain-lain®'. Dalam salah satu
karyanya yang berjudul Risalah untuk Kaum Muslimin, Syed Muhammad
Naquib al Attas menyatakan “kita harus meyakini bahwa pada dasarnya ilmu
pengetahuan tidak bersifat objektif karena setiap pemahaman berbeda meskipun
saling berkaitan”?°,

Pernyataan al Attas tersebut dikuatkan oleh salah satu muridnya Wan

26 Syed Muhammad Naquib al Attas, Risalah Untuk Kaum Muslimin (Kuala Lumpur:
ISTAC, 2001).



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 230

Mohd Nor Wan Daud yang mengatakan bahwa ilmu telah memasuki elemen-
elemen pandangan hidup, agama, kebudayaan dan peradaban seseorang.
Selain itu, sering pendapat dan spekulasi yang merefleksikan unsur-unsur
kepribadian, agama, dan kebudayaan dianggap sebagai ilmu pengetahuan.
Dikatakan bahwa ilmu itu tidak bebas nilai (neutral) karena ilmu adalah
sifat manusia.

Sementara menurut Mulyadhi Kartanegara terdapat perbedaan ilmu dan
fakta. Fakta dapat bersifat netral, namun ilmu tidak hanya sekedar fakta tetapi
berada setingkat dari fakta karena ilmu adalah fakta yang disertai dengn
penjelasan dari seorang ilmuan. Dengan demikiana ketika ilmu melibatkan
penjelasan maka sebenarnya ilmu itu tidak lagi netral dalam arti sebenarnya.
Hal ini memunculkan pemahaman baru bahwa ilmu tidak dapat menjadi ilmu
kecuali dilibatkan dengan penjelasan fakta.

Pada akhirnya dapat disimpulkan bahwa ilmu dalam pandangan Islam
tidak netral dan tidak bebas nilai tetapi sarat akan nilai (value laden), karena
dari waktu ke waktu ilmu mengalami pergeseran (shifting paradigm) karena
pengaruh sosial cultural, politik dan agama. Bahkan ilmu dapat dijadikan
sebagai alat yang sangat halus dan tajam bagi penyebarluasan cara dan
pandangan hidup suatu kebudayaan #’.

PENUTUP

Filsafat Islam tentang sains berlandaskan pada konsep "Tawhid" yang
menekankan kesatuan dan keesaan Allah SWT. Dalam konteks sains, konsep
Tawhid ini berarti bahwa semua pengetahuan dan fenomena alam dapat
dijelaskan melalui prinsip-prinsip yang bersumber dari Allah SWT. Tokoh-
tokoh filsafat Islam seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina berpendapat
bahwa sains adalah cara untuk memahami keajaiban Allah SWT dan mencapai
pengetahuan yang lebih tinggi tentang alam semesta. Sedangkan filsafat Barat
tentang sains berlandaskan pada konsep "Rasionalisme" yang menekankan
peran akal dan rasio dalam mencari pengetahuan.

Dalam konteks sains, konsep Rasionalisme ini berarti bahwa
pengetahuan dapat diperoleh melalui observasi, eksperimen, dan deduksi logis.
Tokoh-tokoh filsafat berpendapat bahwa sains adalah cara untuk memahami
alam semesta secara objektif dan bebas dari prasangka. Dalam beberapa hal,
filsafat Islam dan Barat tentang sains memiliki kesamaan, seperti pengakuan
akan pentingnya pengetahuan dan pemahaman tentang alam semesta,

7 Eko Suryaddin Zain, Lc, “Filsafat Ilmu Antara Islam dan Barat.”



231 | Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025

Penggunaan metode ilmiah dan observasi dalam mencari pengetahuan,
pengakuan akan pentingnya akal dan rasio dalam mencari pengetahuan. Namun,
dalam beberapa hal lainnya, filsafat Islam dan Barat tentang sains memiliki
perbedaan, seperti konsep Tawhid dalam filsafat Islam yang menekankan
kesatuan dan keesaan Allah SWT, sedangkan filsafat Barat lebih menekankan
peran akal dan rasio dalam mencari pengetahuan. Pendekatan filsafat Islam
yang lebih menekankan pada pengetahuan yang bersumber dari wahyu dan
tradisi, sedangkan filsafat Barat lebih menekankan pada pengetahuan yang
bersumber dari observasi dan eksperimen.

1. Ilmu adalah ujung tombak peradaban, walaupun kadang membawa
kemudharatan. Oleh karena itulah, dibutuhkan konsep penyelarasan
antara ilmu dan adab.

2. Konsep ilmu dalam epistomologi Barat hanya berkutat pada hal-hal
yang bersifat fisik dan rasional empiris serta tidak mengakui wahyu
sebagai sumber ilmu yang otoritatif, sedangkan konsep Islam lebih
unggul karena mencakup juga metafisika dan perkara yang supra-
rasional.

3. Ilmu penuh dengan nilai (value laden), oleh karena itu ia menjadi
alat yang ampuh untuk menyebarluaskan pandangan hidup (worldview).

4. Klasifikasi ilmu sangat dipengaruhi pandangan hidup seseorang.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Sattar. “Filsafat Islam: Antara Suplikasi dan Kreasi.” Ulumuna,
Jurnal Studi Ke Islaman Volume XIV (n.d.): 6.

Ahmadi, Salman, and Muhammad Alinafiah. “Filsafat dan Sains Islam” 2, no.
1(2022): 454-67.

Attas, Syed Muhammad Naquib al. Risalah Untuk Kaum Muslimin. Kuala
Lumpur: ISTAC, 2001.

Aulia Rahmah Puteri, Salminawati, Febrina Asmiralda, Viona Miftahuljannah,
Ilham Putra Pratama. “Indonesian Research Journal on Education : Jurnal
[lmu Pendidikan” 2, no. 3 (2022): 1030-37.

Bagir, Haidar. Mengenal Filsafat Islam. Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2022.

Daud, Wan Mohd Wan. Konsep Pengetahuan Dalam Islam. Bandung: Pustaka,
1997.

Daulay, Lily Sardiani, Nur Elmi, [Tham Karim Parapat, U I N Sumatera, and
Utara Medan. “Epistemologi Filsafat dan Sains Perspektif Barat dan Islam



Tasamuh, Volume 17 Nomor 2, Oktober 2025| 232

Dalam Dunia Pendidikan™ 4, no. 3 (2022): 408-21.

Eko Suryaddin Zain, “Filsafat [lmu Antara Islam dan Barat,” 2013, 0-17.

Fatonah, Neldi Harianto, Uswan Hasan, Denny Defrianti, Amir Syarifuddin.
“Transtegrasi Ilmu Dalam Persfektif Sejarah Filsafat.” Jurnal llmiah
Universitas  Batanghari Jambi 24, no. 2 (2024): 944-53.
https://doi.org/10.33087/jiubj.v24i2.5167.

Handrianto, Budi. Islamisasi Sains. Jakarta: Pustaka al Kautsar, 2010.

Ihsan, Nur Hadi, Khasib Amrullah, Usmanul Khakim, and Hadi Fatkhurrizka.
“Hubungan Agama dan Sains : Telaah Kritis Sejarah Filsafat Sains Islam
dan Modern™ 27, no. 2 (2021): 97-111.

Kartanegara, Mulyadhi. Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistomologi
Islam. Bandung: Mizan, 2003.

Madani, Abubakar. ‘“Pemikiran Filsafat Al-Kindi Abubakar Madani 1.”
Pemikiran Filsafat Al-Kindi IXX, no. 2 (2015): 106—17.

Muhammad Nasrullah Ramadhana, Mat Amin, Azizah Hanum OK. “Filsafat
dan Sains Prespektif Yunani dan Islam.” Journal of Human And Education
Volume 4, (2024): pp 1384-1390.

Nurcholis, Moch. “Integrasi Islam dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi.”
Falasifa Vol. 12 No (2021).

Ramandha Rudwi Hantoro, Ahmad Syukri, Badarussyamsi. “Klasifikasi Ilmu
Pengetahuan Barat dan Islam Serta Kontribusinya Dalam Dunia
Akademik.” Tasamuh: Jurnal Studi Islam Volume 14, (2022): 90-114.

Sufyan, Hadi, . Salminawati ., Yudhi Septian Harahap, and Hairil Anwar.
“Pertumbuhan Filsafat dan Sains Pada Zaman Islam Terhadap Modernitas
Era Society 5.0.” Jaqgfi: Jurnal Aqgidah dan Filsafat Islam 7, no. 2 (2022):
274-87. https://doi.org/10.15575/jaqfi.v712.21274.

Suriasumantri, Jujun S. Filsafat llmu: Sebuah Pengantar Populer. Cetakan 1X.
Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1995.

Wardanah, Jeihan Fitrah, Lili Aspinda, Nasyah Aurin, Yuda Akbar Nasution,
Universitas Islam, and Negeri Sumatera. “Filsafat Ilmu Dalam Pandangan
Islam” 5, no. 1 (2023): 21-29.



