
GRATIFIKASI DI MAHKAMAH KONSTITUSI
DAN WACANA HUKUMAN MATI

M. Nurul Irfan
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Jl. Ir. H. Juanda Ciputat Jakarta
Email: mnurulirfan@yahoo.com

Abstract: Gratification in The Constitutional Court and Discourse of Death Penalty. The gratification case done
by an ex-governor and an ex-judge of The Constitutional Court is very irony. As the last gate  guard in low
enforcement, the Court which concerns in struggling justice has “fallen off” due to greasing the palm done by
the ex-chief judge. In view of Islamic perspective, the gratification crime belongs to jarîmah ta’zîr, a punishment
relates to the policy of local government. It does not belong to jarîmah qishâs or hudûd which the punishment
is determinated by the Qur’an and hadîts. Hence, there is discourse of death penalty for the gratification case
in The Constitutional Court in order to make wary effect. It is because one of the ta’zîr punishments  is death
penalty that causes big hazard effect for all.

Keywords: gratification, The Constitutional Court, death penalty, qishâs, hudûd.

Abstrak: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati. Kasus gratifikasi yang melibat-
kan seorang mantan Gubernur dan mantan Ketua Mahkamah Konstitusi (MK) RI sungguh sangat mem-
perihatinkan. Sebagai gerbang terakhir lembaga penegakan hukum yang semestinya memperjuangan
keadilan justru runtuh akibat tindak pidana suap yang dilakukan mantan ketuanya. Tindak pidana gratifikasi
dalam perspektif hukum pidana Islam masuk ke dalam ranah jarimah takzir, yaitu hukuman yang didasarkan
atas kebijakan penguasa setempat, bukan jarimah qisas atau hudud yang sanksi dan jenis hukumnya telah
ditetapkan secara tegas di dalam Alquran dan hadis. Oleh sebab itu, wajar jika dalam kasus gratifiukiasi
di MK muncul wacana hukuman mati, dalam rangka menimbulkan efek jera. Hal ini dimungkinkan karena
di antara jenis hukuman takzir bisa berupa hukuman mati, khususnya terkait delik khusus yang tingkat
kerusakan yang ditimbulkannya sangat besar.

Kata kunci: gratifikasi, Mahkamah Konstitusi, hukuman mati, kisas, hudud

Pendahuluan

Menanggapi tertangkap tangannya Ketua MK
oleh KPK, Prof. Jimly Asshiddiqie mengatakan
bahwa pantasnya orang ini (AM) dihukum mati,
walau undang-undang tidak mengenal pidana mati
untuk korupsi. Sebagai pengampu mata kuliah
hukum pidana Islam, penulis merasa sangat perlu
ikut urun rembug dalam soal wacana hukuman
mati bagi koruptor seperti AM yang mengguncang
Negara ini. Walaupun tentu tidak terlalu mudah
untuk segera menyepakati wacana ini, sebab
hukuman mati dalam hukum pidana Islam masuk
dalam dua kategori, yaitu dalam ranah kisas dan
hudud. Kisas adalah hukuman setimpal atau
hukuman pembalasan yang dikenakan kepada
pelaku seperti ia melakukannya kepada korban.

Jenis hukuman ini diberlakukan baik karena ia
melakukan penganiayaan maupun pembunuhan,
setelah melalui proses pembuktian yang pasti dan
akurat. Hudud adalah jenis hukuman tertentu
yang diberlakukan kepada para pelaku tindak
pidana perzinaan, penuduhan zina, meminum
khamr, mencuri, merampok, memberontak dan
murtad.

Untuk memberlakukan hukuman kisas dan
hudud tidak bisa sembarangan dan terburu-buru,
tetapi harus hati-hati dan penuh dengan ketelitian.
Hal ini mutlak diperlukan karena pada umumnya
berbagai jenis hukuman pada kategori ini bersifat
sangat keras bahkan menyangkut kehormatan
dan nyawa manusia. Oleh sebab itu dalam
hukum pidana Islam terdapat sebuah prinsip

131 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

penting yang sangat mendasar berupa keharusan
membatalkan sanksi hudud jika ternyata terdapat
unsur keraguan. Baik keraguan itu muncul akibat
pembuktian yang belum kuat, terkait pelaku yang
bisa jadi secara psikis memang sebagai seseorang
yang sedang terganggu jiwanya, bahkan bisa jadi
keraguan ini muncul akibat perbedaan pendapat
para pakar hukum dalam menentukan status
hukum suatu hal.

Sanksi pidana mati untuk koruptor yang
mengguncangkan tatanan kehidupan dan
membangkrutkan Negara tampaknya sangat
perlu dikaji secara mendalam dan serius. Sebab
hal ini menyangkut nyawa manusia yang masuk
dalam lima hal pokok yang harus dilindungi dalam
hukum Islam selain agama, akal, harta dan nasab
atau keturunan. Bisa dibanyangkan seandainya
ada seorang koruptor yang membangkrutkan
negara sudah dieksekusi mati tetapi ternyata
dalam perkembangan berikutnya ia tidak ter-
bukti melakukan korupsi yang berakibat pada
bangkrutnya negara, atau bahkan sudah terlanjur
dihukum mati tetapi ternyata ada bukti lain yang
meringankannya dan seterusnya, pasti akan
berakibat sangat fatal. Belum lagi jika ternyata
dalam aplikasinya belum bisa dilakukan secara
adil, melainkan masih tebang pilih sesuai dengan
selera kelompok dan kepentingannya politik
tertentu, maka sungguh akan sangat runyam
akibat ketergesaan dalam menerapkan pidana
mati bagi koruptor sebelum dilakukan kajian
serius dan mendalam terlebih dahulu dengan
melibatkan banyak pakar terkait.

Pengertian dan Status Hukum Gratifikasi
Gratifikasi disebut juga suap atau risywah.

Ia merupakan salah satu bentuk korupsi yang
bukan hanya disebutkan dalam sebuah pasal UU
Korupsi, melainkan telah ada sejak zaman Nabi
saw. Berbeda dengan berbagai bentuk sanksi
yang ditetapkan dalam UU No. 31 Tahun 1999 jo
UU No 20 Tahun 2001 Tentang Pemberantasan
Tindak Pidana Korupsi.

Dalam berbagai literatur hadis, sanksi bagi
pelaku gratifilasi tidak disebutkan secara tegas.
Sanksi dimaksud lebih didominasi pada aspek
pembinaan moral bagi pelaku gratifikasi berupa
ancaman laknat dan murka Allah dalam neraka.

Untuk konteks saat ini, sanksi dalam jenis ini
sangat bisa jadi tidak akan menimbulkan efek jera
pada diri pelaku korupsi dalam kasus gratifikasi ini.

Gratifikasi adalah uang hadiah kepada pegawai
di luar gaji yang telah ditentukan.1 Gratifikasi yang
disebutkan dalam pasal 12 B dan 12 C Undang-
undang No 20 Tahun 2001 Tentang Perubahan
Atas Undang-undang Nomor 31 Tahun 1999
Tentang Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi
adalah pemberian dalam arti luas, bukan hanya
berbentuk uang, melainkan meliputi pemberian
barang, rabat (diskon), komisi, pinjaman tanpa
bunga, tiket perjalanan, fasilitas penginapan,
perjalanan wisata, pengobatan cuma-cuma, dan
fasilitas lainnya.

Gratifikasi tersebut berupa servis terhadap
pegawai negeri atau penyelenggara negara,
sehingga bukan mengenai pemberian, tetapi
mengenai penerimaan gratifikasi,2 baik yang
diterima di dalam maupun di luar negeri, dan
yang dilakukan dengan menggunakan sarana
elektronik atau tanpa sarana elektronik.3

Dengan demikian, gratifikasi sama dengan
suap yang dalam bahasa Arab disebut dengan
riyswah. Secara etimologis kata risywah berasal
dari kata kerja “ ” yang masdar atau
verbal nounnya bisa dibaca “ ”, “ ” atau
“ ”, (huruf ra nya dibaca kasrah, fathah atau
dhammah) berarti “ ”, upah, hadiah, komisi
atau suap. Ibnu Manzhur juga mengemukakan
penjelasan Abul Abas tentang makna kata risywah
yang mengatakan bahwa kata risywah terbentuk
dari kalimat “ ” anak burung merengek-
rengek ketika mengangkat kepalanya kepada
induknya untuk disuapi.4

Adapun secara terminologis, risywah adalah
sesuatu yang diberikan dalam rangka mewujudkan
kemaslahatan atau sesuatu yang diberikan dalam
rangka membenarkan yang batil/salah atau

1 Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Departemen Pendidikan Nasional, Balai Pustaka, 2003), Edisi
Ketiga, Cet. ke-3, h 371.

2 R. Wiyono, Pembahasan Undang-Undang Tindak Pidana
Korupsi, h. 109, lihat Barda Nawawi Arief, Perbandingan Hukum
Pidana, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), Cet. ke-2, h. 215.

3 Adami Chawazi, Hukum Pidana Materiil dan Formil
Korupsi di Indonesia, h. 261.

4 Ibnu Manzur, Lisân al-`Arab (Beirut: Dâru Sâdir, t.th), jilid
XIV, h. 322.

| 132

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

penting yang sangat mendasar berupa keharusan
membatalkan sanksi hudud jika ternyata terdapat
unsur keraguan. Baik keraguan itu muncul akibat
pembuktian yang belum kuat, terkait pelaku yang
bisa jadi secara psikis memang sebagai seseorang
yang sedang terganggu jiwanya, bahkan bisa jadi
keraguan ini muncul akibat perbedaan pendapat
para pakar hukum dalam menentukan status
hukum suatu hal.

Sanksi pidana mati untuk koruptor yang
mengguncangkan tatanan kehidupan dan
membangkrutkan Negara tampaknya sangat
perlu dikaji secara mendalam dan serius. Sebab
hal ini menyangkut nyawa manusia yang masuk
dalam lima hal pokok yang harus dilindungi dalam
hukum Islam selain agama, akal, harta dan nasab
atau keturunan. Bisa dibanyangkan seandainya
ada seorang koruptor yang membangkrutkan
negara sudah dieksekusi mati tetapi ternyata
dalam perkembangan berikutnya ia tidak ter-
bukti melakukan korupsi yang berakibat pada
bangkrutnya negara, atau bahkan sudah terlanjur
dihukum mati tetapi ternyata ada bukti lain yang
meringankannya dan seterusnya, pasti akan
berakibat sangat fatal. Belum lagi jika ternyata
dalam aplikasinya belum bisa dilakukan secara
adil, melainkan masih tebang pilih sesuai dengan
selera kelompok dan kepentingannya politik
tertentu, maka sungguh akan sangat runyam
akibat ketergesaan dalam menerapkan pidana
mati bagi koruptor sebelum dilakukan kajian
serius dan mendalam terlebih dahulu dengan
melibatkan banyak pakar terkait.

Pengertian dan Status Hukum Gratifikasi
Gratifikasi disebut juga suap atau risywah.

Ia merupakan salah satu bentuk korupsi yang
bukan hanya disebutkan dalam sebuah pasal UU
Korupsi, melainkan telah ada sejak zaman Nabi
saw. Berbeda dengan berbagai bentuk sanksi
yang ditetapkan dalam UU No. 31 Tahun 1999 jo
UU No 20 Tahun 2001 Tentang Pemberantasan
Tindak Pidana Korupsi.

Dalam berbagai literatur hadis, sanksi bagi
pelaku gratifilasi tidak disebutkan secara tegas.
Sanksi dimaksud lebih didominasi pada aspek
pembinaan moral bagi pelaku gratifikasi berupa
ancaman laknat dan murka Allah dalam neraka.

Untuk konteks saat ini, sanksi dalam jenis ini
sangat bisa jadi tidak akan menimbulkan efek jera
pada diri pelaku korupsi dalam kasus gratifikasi ini.

Gratifikasi adalah uang hadiah kepada pegawai
di luar gaji yang telah ditentukan.1 Gratifikasi yang
disebutkan dalam pasal 12 B dan 12 C Undang-
undang No 20 Tahun 2001 Tentang Perubahan
Atas Undang-undang Nomor 31 Tahun 1999
Tentang Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi
adalah pemberian dalam arti luas, bukan hanya
berbentuk uang, melainkan meliputi pemberian
barang, rabat (diskon), komisi, pinjaman tanpa
bunga, tiket perjalanan, fasilitas penginapan,
perjalanan wisata, pengobatan cuma-cuma, dan
fasilitas lainnya.

Gratifikasi tersebut berupa servis terhadap
pegawai negeri atau penyelenggara negara,
sehingga bukan mengenai pemberian, tetapi
mengenai penerimaan gratifikasi,2 baik yang
diterima di dalam maupun di luar negeri, dan
yang dilakukan dengan menggunakan sarana
elektronik atau tanpa sarana elektronik.3

Dengan demikian, gratifikasi sama dengan
suap yang dalam bahasa Arab disebut dengan
riyswah. Secara etimologis kata risywah berasal
dari kata kerja “ ” yang masdar atau
verbal nounnya bisa dibaca “ ”, “ ” atau
“ ”, (huruf ra nya dibaca kasrah, fathah atau
dhammah) berarti “ ”, upah, hadiah, komisi
atau suap. Ibnu Manzhur juga mengemukakan
penjelasan Abul Abas tentang makna kata risywah
yang mengatakan bahwa kata risywah terbentuk
dari kalimat “ ” anak burung merengek-
rengek ketika mengangkat kepalanya kepada
induknya untuk disuapi.4

Adapun secara terminologis, risywah adalah
sesuatu yang diberikan dalam rangka mewujudkan
kemaslahatan atau sesuatu yang diberikan dalam
rangka membenarkan yang batil/salah atau

1 Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Departemen Pendidikan Nasional, Balai Pustaka, 2003), Edisi
Ketiga, Cet. ke-3, h 371.

2 R. Wiyono, Pembahasan Undang-Undang Tindak Pidana
Korupsi, h. 109, lihat Barda Nawawi Arief, Perbandingan Hukum
Pidana, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), Cet. ke-2, h. 215.

3 Adami Chawazi, Hukum Pidana Materiil dan Formil
Korupsi di Indonesia, h. 261.

4 Ibnu Manzur, Lisân al-`Arab (Beirut: Dâru Sâdir, t.th), jilid
XIV, h. 322.

| 132

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

penting yang sangat mendasar berupa keharusan
membatalkan sanksi hudud jika ternyata terdapat
unsur keraguan. Baik keraguan itu muncul akibat
pembuktian yang belum kuat, terkait pelaku yang
bisa jadi secara psikis memang sebagai seseorang
yang sedang terganggu jiwanya, bahkan bisa jadi
keraguan ini muncul akibat perbedaan pendapat
para pakar hukum dalam menentukan status
hukum suatu hal.

Sanksi pidana mati untuk koruptor yang
mengguncangkan tatanan kehidupan dan
membangkrutkan Negara tampaknya sangat
perlu dikaji secara mendalam dan serius. Sebab
hal ini menyangkut nyawa manusia yang masuk
dalam lima hal pokok yang harus dilindungi dalam
hukum Islam selain agama, akal, harta dan nasab
atau keturunan. Bisa dibanyangkan seandainya
ada seorang koruptor yang membangkrutkan
negara sudah dieksekusi mati tetapi ternyata
dalam perkembangan berikutnya ia tidak ter-
bukti melakukan korupsi yang berakibat pada
bangkrutnya negara, atau bahkan sudah terlanjur
dihukum mati tetapi ternyata ada bukti lain yang
meringankannya dan seterusnya, pasti akan
berakibat sangat fatal. Belum lagi jika ternyata
dalam aplikasinya belum bisa dilakukan secara
adil, melainkan masih tebang pilih sesuai dengan
selera kelompok dan kepentingannya politik
tertentu, maka sungguh akan sangat runyam
akibat ketergesaan dalam menerapkan pidana
mati bagi koruptor sebelum dilakukan kajian
serius dan mendalam terlebih dahulu dengan
melibatkan banyak pakar terkait.

Pengertian dan Status Hukum Gratifikasi
Gratifikasi disebut juga suap atau risywah.

Ia merupakan salah satu bentuk korupsi yang
bukan hanya disebutkan dalam sebuah pasal UU
Korupsi, melainkan telah ada sejak zaman Nabi
saw. Berbeda dengan berbagai bentuk sanksi
yang ditetapkan dalam UU No. 31 Tahun 1999 jo
UU No 20 Tahun 2001 Tentang Pemberantasan
Tindak Pidana Korupsi.

Dalam berbagai literatur hadis, sanksi bagi
pelaku gratifilasi tidak disebutkan secara tegas.
Sanksi dimaksud lebih didominasi pada aspek
pembinaan moral bagi pelaku gratifikasi berupa
ancaman laknat dan murka Allah dalam neraka.

Untuk konteks saat ini, sanksi dalam jenis ini
sangat bisa jadi tidak akan menimbulkan efek jera
pada diri pelaku korupsi dalam kasus gratifikasi ini.

Gratifikasi adalah uang hadiah kepada pegawai
di luar gaji yang telah ditentukan.1 Gratifikasi yang
disebutkan dalam pasal 12 B dan 12 C Undang-
undang No 20 Tahun 2001 Tentang Perubahan
Atas Undang-undang Nomor 31 Tahun 1999
Tentang Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi
adalah pemberian dalam arti luas, bukan hanya
berbentuk uang, melainkan meliputi pemberian
barang, rabat (diskon), komisi, pinjaman tanpa
bunga, tiket perjalanan, fasilitas penginapan,
perjalanan wisata, pengobatan cuma-cuma, dan
fasilitas lainnya.

Gratifikasi tersebut berupa servis terhadap
pegawai negeri atau penyelenggara negara,
sehingga bukan mengenai pemberian, tetapi
mengenai penerimaan gratifikasi,2 baik yang
diterima di dalam maupun di luar negeri, dan
yang dilakukan dengan menggunakan sarana
elektronik atau tanpa sarana elektronik.3

Dengan demikian, gratifikasi sama dengan
suap yang dalam bahasa Arab disebut dengan
riyswah. Secara etimologis kata risywah berasal
dari kata kerja “ ” yang masdar atau
verbal nounnya bisa dibaca “ ”, “ ” atau
“ ”, (huruf ra nya dibaca kasrah, fathah atau
dhammah) berarti “ ”, upah, hadiah, komisi
atau suap. Ibnu Manzhur juga mengemukakan
penjelasan Abul Abas tentang makna kata risywah
yang mengatakan bahwa kata risywah terbentuk
dari kalimat “ ” anak burung merengek-
rengek ketika mengangkat kepalanya kepada
induknya untuk disuapi.4

Adapun secara terminologis, risywah adalah
sesuatu yang diberikan dalam rangka mewujudkan
kemaslahatan atau sesuatu yang diberikan dalam
rangka membenarkan yang batil/salah atau

1 Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Departemen Pendidikan Nasional, Balai Pustaka, 2003), Edisi
Ketiga, Cet. ke-3, h 371.

2 R. Wiyono, Pembahasan Undang-Undang Tindak Pidana
Korupsi, h. 109, lihat Barda Nawawi Arief, Perbandingan Hukum
Pidana, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), Cet. ke-2, h. 215.

3 Adami Chawazi, Hukum Pidana Materiil dan Formil
Korupsi di Indonesia, h. 261.

4 Ibnu Manzur, Lisân al-`Arab (Beirut: Dâru Sâdir, t.th), jilid
XIV, h. 322.

| 132



M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

menyalahkan yang benar.5

Dalam sebuah kasus risywah, setidaknya
pasti akan melibatkan tiga unsur utama yaitu
pihak pemberi ( ), pihak penerima pemberian
tersebut ( ) dan barang bentuk dan jenis
pemberian yang diserahterimakan. Akan tetapi
dalam kasus risywah tertentu, boleh jadi bukan
hanya melibatkan unsur pemberi, penerima dan
barang sebagai obyek risywahnya, melainkan
bisa juga melibatkan pihak keempat sebagai
broker atau perantara antara pihak pertama dan
kedua, bahkan bisa juga melibatkan pihak kelima,
misalnya pihak yang bertugas mencatat peristiwa
atau kesepakatan para pihak dimaksud.

Di antara beberapa definisi risywah, definisi
menurut penulis buku Kasyaf al-Qanna `an Matn
al-Iqnâ’, Mansur bin Yunus Idris al-Bahuti, menurut
penulis cukup menarik, sebab ia mengemukakan
bahwa jika pihak pertama memberikan sesuatu
kepada pihak kedua dalam rangka mencegah
pihak pertama agar terhindar dari kezaliman pihak
kedua dan agar pihak kedua mau melaksanakan
kewajibannya, maka pemberian semacam ini tidak
dianggap sebagai risywah yang dilarang agama.6

Dalam definisi ini dikemukakan sebuah
pengandaian, yaitu seandainya pihak kedua

cara menyogok atau menyuapnya, tetapi justru
sebaliknya diperingatkan, dikritik dan diberikan
saran terbaik. Senada dengan pengandaian
yang dikemukakan oleh al-Bahûtî di atas,
Syams al-Haq al-Azim mengatakan sebaiknya
pemberian-pemberian dalam kondisi seperti
ini tidak dilakukan terhadap hakim-hakim dan
para penguasa, sebab upaya untuk membela
pihak yang benar sudah merupakan kewajiban
yang harus dilakukan, menolak kezaliman yang
dilaksanakan pelaku terhadap obyek (mazhlûm)
juga wajib dilakukan oleh para hakim tersebut,
maka tidak boleh mengambil atau menerima
pemberian ini.” 7

Syams al-Haq al-Azim Abadi dalam pernyata-
annya mengemukakan bahwa pemberian yang
dilakukan dengan niat agar penyimpangan dan
penyelewengan pihak penerima bisa diubah
semakin baik, ini sebaiknya tidak dilakukan dalam
masalah peradilan dan pemerintahan ( ),
sebab tanpa diberi sogok atau hadiah pun membela
dan menegakkan keadilan sudah menjadi tugas
hakim dan pemerintah. Maka tidak layak kalau
dalam rangka berbuat adil harus memberikan suap.8

Adapun beberapa hadis tentang risywah
yang dibahas oleh para ulama tersebut adalah

melakukan kezaliman terhadap pihak pertama
dan pihak kedua tidak melaksanakan kewajiban-
kewajiban yang seharusnya ia lakukan terhadap
pihak pertama, maka dalam masalah ini boleh
diberikan sesuatu berupa suap atau sogok.
Menurut penulis, pernyataan pengandaian
seperti ini tidak wajar, sehingga dalam kasus
semacam ini tidak perlu diselesaikan dengan

5 Ibrâhîm Anîs, dkk, Al-Mu’jam al-Wasît, Mesir : Majma` al-
Lughah al-`Arabiyyah, 1972, Cet. ke-2, h. 348. Uraian lebih jelas
mengenai definisi risywah ini, bandingkan dengan beberapa
sumber 1) al-Jurjânî, Kitâb al-Ta’rîfât, h. 111, 2) Louis Ma’lûf, al-
Munjid fî al-Lughah w al-A`lâm, h. 262. 3) Ali Qarâ’ah, al-Ushûl
al-Qadhâ`iyyah fî al-Murâfa`ât al-Syar’`yyah, (Mesir : al-Ragha’ib,
1921), h. 330. 4) al-Bahûthî, Kasyâf al-Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’,
jilid VI, h.. 316. 5) Al-Sayyid Abdullâh Jamâluddîn, Ta`rîb al-
Siyâsah al-Syar’`yyah fî Huqûq al-Râ`i wa Sa`âdah al-Ra`iyyah,
(Mesir: Matba’ah al-Taraqqi, 1318 H), h. 50. 6) Syamsul Haq
al-`Azhîm Âbâdî, `Aun al-Ma`bûd, jilid 6, h. 417. 7) al-Tharîqî,
Jarîmah  al-Risywah fî al-Syarî’ah  al-Islâmiyyah, h. 50. 8) Ibnu
Hazm, al-Muhallâ, bi al-Âtsâr (Beirut: al-Maktabah al-Tijârî, t.th.,
1351 H), jilid IX, h. 157. 9) Ibnu Âbidîn, Raddi al-Muhtâr ‘Alâ Durri
al-Muhtâr, (Mesir: Mustafâ al-Bâbî al-Halabî wa Aulâduh, 1386
H), Cet. ke-2, jilid V, h. 362.

6 al-Bahûthî, Kasyâf al-Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’, jilid VI, h. 316

7 Syamsul Haq al-`Azîm âbâdî, ‘Aun al-Ma’bûd , jilid VI, h. 417.
8 Dalam hal ini al-Syaukani secara lebih tegas menge-

mukakan pendapatnya bahwa “Diharamkan menyuap seorang
hakim secara ijmak atas dasar sabda Nabi : “Allah melaknat
seorang penyuap dan yang disuap”, Imam Yahya berpendapat
bahwa pelaku dianggap telah fasiq, dengan tujuan untuk
mengancam seorang penyuap, jika ia menuntut suatu kebatilan,
maka termasuk ke dalam cakupan hadis tersebut. Almansur
Billah, Abu Ja’far dan sebagian ulama-ulama ashab Syafi’i
berpendapat bahwa kalau suap itu diberikan untuk menuntut
hak yang disepakati, maka hal itu diperbolehkan. Tetapi konon
mazhab Syafi’i yang jelas tidak memperbolehkannya atas dasar
keumuman hadis tentang haramnya risywah, tetapi kalau hal
ini masih diperselisihkan, maka risywah model ini sama dengan
batil  yang  tidak  ada  pengaruh  dari  segi  hukum.  Menurut
saya –kata al-Syaukani- upaya atau konsep takhsis tentang
diperbolehkannya menyerahkan suap kepada hakim dalam
rangka menuntut hak ini, saya tidak mengerti dengan jenis atau
metode takhsis apa dilakukan, pendapat yang benar adalah
tetap haram secara mutlaq dengan dasar sifat keumuman
hadis, jadi seseorang yang membolehkan risywah dalam
berbagai tipe dan bentuk-bentuknya bisa saja diterima asalkan
disertai dengan dalil yang kuat (maqbûl). Tetapi kalau tidak ada
dalil yang kuat (maqbûl), maka takhsisnya ditolak, sebab pada
dasarnya harta seorang muslim haram (untuk saling diganggu)
janganlah kalian memakan harta di antara kalian dengan cara
batil”. Lihat Muhammad bin ‘Alî bin Muhammad al-Syaukânî,
Nail al-Authâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), jilid IX, h. 172.

133 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

menyalahkan yang benar.5

Dalam sebuah kasus risywah, setidaknya
pasti akan melibatkan tiga unsur utama yaitu
pihak pemberi ( ), pihak penerima pemberian
tersebut ( ) dan barang bentuk dan jenis
pemberian yang diserahterimakan. Akan tetapi
dalam kasus risywah tertentu, boleh jadi bukan
hanya melibatkan unsur pemberi, penerima dan
barang sebagai obyek risywahnya, melainkan
bisa juga melibatkan pihak keempat sebagai
broker atau perantara antara pihak pertama dan
kedua, bahkan bisa juga melibatkan pihak kelima,
misalnya pihak yang bertugas mencatat peristiwa
atau kesepakatan para pihak dimaksud.

Di antara beberapa definisi risywah, definisi
menurut penulis buku Kasyaf al-Qanna `an Matn
al-Iqnâ’, Mansur bin Yunus Idris al-Bahuti, menurut
penulis cukup menarik, sebab ia mengemukakan
bahwa jika pihak pertama memberikan sesuatu
kepada pihak kedua dalam rangka mencegah
pihak pertama agar terhindar dari kezaliman pihak
kedua dan agar pihak kedua mau melaksanakan
kewajibannya, maka pemberian semacam ini tidak
dianggap sebagai risywah yang dilarang agama.6

Dalam definisi ini dikemukakan sebuah
pengandaian, yaitu seandainya pihak kedua

cara menyogok atau menyuapnya, tetapi justru
sebaliknya diperingatkan, dikritik dan diberikan
saran terbaik. Senada dengan pengandaian
yang dikemukakan oleh al-Bahûtî di atas,
Syams al-Haq al-Azim mengatakan sebaiknya
pemberian-pemberian dalam kondisi seperti
ini tidak dilakukan terhadap hakim-hakim dan
para penguasa, sebab upaya untuk membela
pihak yang benar sudah merupakan kewajiban
yang harus dilakukan, menolak kezaliman yang
dilaksanakan pelaku terhadap obyek (mazhlûm)
juga wajib dilakukan oleh para hakim tersebut,
maka tidak boleh mengambil atau menerima
pemberian ini.” 7

Syams al-Haq al-Azim Abadi dalam pernyata-
annya mengemukakan bahwa pemberian yang
dilakukan dengan niat agar penyimpangan dan
penyelewengan pihak penerima bisa diubah
semakin baik, ini sebaiknya tidak dilakukan dalam
masalah peradilan dan pemerintahan ( ),
sebab tanpa diberi sogok atau hadiah pun membela
dan menegakkan keadilan sudah menjadi tugas
hakim dan pemerintah. Maka tidak layak kalau
dalam rangka berbuat adil harus memberikan suap.8

Adapun beberapa hadis tentang risywah
yang dibahas oleh para ulama tersebut adalah

melakukan kezaliman terhadap pihak pertama
dan pihak kedua tidak melaksanakan kewajiban-
kewajiban yang seharusnya ia lakukan terhadap
pihak pertama, maka dalam masalah ini boleh
diberikan sesuatu berupa suap atau sogok.
Menurut penulis, pernyataan pengandaian
seperti ini tidak wajar, sehingga dalam kasus
semacam ini tidak perlu diselesaikan dengan

5 Ibrâhîm Anîs, dkk, Al-Mu’jam al-Wasît, Mesir : Majma` al-
Lughah al-`Arabiyyah, 1972, Cet. ke-2, h. 348. Uraian lebih jelas
mengenai definisi risywah ini, bandingkan dengan beberapa
sumber 1) al-Jurjânî, Kitâb al-Ta’rîfât, h. 111, 2) Louis Ma’lûf, al-
Munjid fî al-Lughah w al-A`lâm, h. 262. 3) Ali Qarâ’ah, al-Ushûl
al-Qadhâ`iyyah fî al-Murâfa`ât al-Syar’`yyah, (Mesir : al-Ragha’ib,
1921), h. 330. 4) al-Bahûthî, Kasyâf al-Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’,
jilid VI, h.. 316. 5) Al-Sayyid Abdullâh Jamâluddîn, Ta`rîb al-
Siyâsah al-Syar’`yyah fî Huqûq al-Râ`i wa Sa`âdah al-Ra`iyyah,
(Mesir: Matba’ah al-Taraqqi, 1318 H), h. 50. 6) Syamsul Haq
al-`Azhîm Âbâdî, `Aun al-Ma`bûd, jilid 6, h. 417. 7) al-Tharîqî,
Jarîmah  al-Risywah fî al-Syarî’ah  al-Islâmiyyah, h. 50. 8) Ibnu
Hazm, al-Muhallâ, bi al-Âtsâr (Beirut: al-Maktabah al-Tijârî, t.th.,
1351 H), jilid IX, h. 157. 9) Ibnu Âbidîn, Raddi al-Muhtâr ‘Alâ Durri
al-Muhtâr, (Mesir: Mustafâ al-Bâbî al-Halabî wa Aulâduh, 1386
H), Cet. ke-2, jilid V, h. 362.

6 al-Bahûthî, Kasyâf al-Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’, jilid VI, h. 316

7 Syamsul Haq al-`Azîm âbâdî, ‘Aun al-Ma’bûd , jilid VI, h. 417.
8 Dalam hal ini al-Syaukani secara lebih tegas menge-

mukakan pendapatnya bahwa “Diharamkan menyuap seorang
hakim secara ijmak atas dasar sabda Nabi : “Allah melaknat
seorang penyuap dan yang disuap”, Imam Yahya berpendapat
bahwa pelaku dianggap telah fasiq, dengan tujuan untuk
mengancam seorang penyuap, jika ia menuntut suatu kebatilan,
maka termasuk ke dalam cakupan hadis tersebut. Almansur
Billah, Abu Ja’far dan sebagian ulama-ulama ashab Syafi’i
berpendapat bahwa kalau suap itu diberikan untuk menuntut
hak yang disepakati, maka hal itu diperbolehkan. Tetapi konon
mazhab Syafi’i yang jelas tidak memperbolehkannya atas dasar
keumuman hadis tentang haramnya risywah, tetapi kalau hal
ini masih diperselisihkan, maka risywah model ini sama dengan
batil  yang  tidak  ada  pengaruh  dari  segi  hukum.  Menurut
saya –kata al-Syaukani- upaya atau konsep takhsis tentang
diperbolehkannya menyerahkan suap kepada hakim dalam
rangka menuntut hak ini, saya tidak mengerti dengan jenis atau
metode takhsis apa dilakukan, pendapat yang benar adalah
tetap haram secara mutlaq dengan dasar sifat keumuman
hadis, jadi seseorang yang membolehkan risywah dalam
berbagai tipe dan bentuk-bentuknya bisa saja diterima asalkan
disertai dengan dalil yang kuat (maqbûl). Tetapi kalau tidak ada
dalil yang kuat (maqbûl), maka takhsisnya ditolak, sebab pada
dasarnya harta seorang muslim haram (untuk saling diganggu)
janganlah kalian memakan harta di antara kalian dengan cara
batil”. Lihat Muhammad bin ‘Alî bin Muhammad al-Syaukânî,
Nail al-Authâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), jilid IX, h. 172.

133 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

menyalahkan yang benar.5

Dalam sebuah kasus risywah, setidaknya
pasti akan melibatkan tiga unsur utama yaitu
pihak pemberi ( ), pihak penerima pemberian
tersebut ( ) dan barang bentuk dan jenis
pemberian yang diserahterimakan. Akan tetapi
dalam kasus risywah tertentu, boleh jadi bukan
hanya melibatkan unsur pemberi, penerima dan
barang sebagai obyek risywahnya, melainkan
bisa juga melibatkan pihak keempat sebagai
broker atau perantara antara pihak pertama dan
kedua, bahkan bisa juga melibatkan pihak kelima,
misalnya pihak yang bertugas mencatat peristiwa
atau kesepakatan para pihak dimaksud.

Di antara beberapa definisi risywah, definisi
menurut penulis buku Kasyaf al-Qanna `an Matn
al-Iqnâ’, Mansur bin Yunus Idris al-Bahuti, menurut
penulis cukup menarik, sebab ia mengemukakan
bahwa jika pihak pertama memberikan sesuatu
kepada pihak kedua dalam rangka mencegah
pihak pertama agar terhindar dari kezaliman pihak
kedua dan agar pihak kedua mau melaksanakan
kewajibannya, maka pemberian semacam ini tidak
dianggap sebagai risywah yang dilarang agama.6

Dalam definisi ini dikemukakan sebuah
pengandaian, yaitu seandainya pihak kedua

cara menyogok atau menyuapnya, tetapi justru
sebaliknya diperingatkan, dikritik dan diberikan
saran terbaik. Senada dengan pengandaian
yang dikemukakan oleh al-Bahûtî di atas,
Syams al-Haq al-Azim mengatakan sebaiknya
pemberian-pemberian dalam kondisi seperti
ini tidak dilakukan terhadap hakim-hakim dan
para penguasa, sebab upaya untuk membela
pihak yang benar sudah merupakan kewajiban
yang harus dilakukan, menolak kezaliman yang
dilaksanakan pelaku terhadap obyek (mazhlûm)
juga wajib dilakukan oleh para hakim tersebut,
maka tidak boleh mengambil atau menerima
pemberian ini.” 7

Syams al-Haq al-Azim Abadi dalam pernyata-
annya mengemukakan bahwa pemberian yang
dilakukan dengan niat agar penyimpangan dan
penyelewengan pihak penerima bisa diubah
semakin baik, ini sebaiknya tidak dilakukan dalam
masalah peradilan dan pemerintahan ( ),
sebab tanpa diberi sogok atau hadiah pun membela
dan menegakkan keadilan sudah menjadi tugas
hakim dan pemerintah. Maka tidak layak kalau
dalam rangka berbuat adil harus memberikan suap.8

Adapun beberapa hadis tentang risywah
yang dibahas oleh para ulama tersebut adalah

melakukan kezaliman terhadap pihak pertama
dan pihak kedua tidak melaksanakan kewajiban-
kewajiban yang seharusnya ia lakukan terhadap
pihak pertama, maka dalam masalah ini boleh
diberikan sesuatu berupa suap atau sogok.
Menurut penulis, pernyataan pengandaian
seperti ini tidak wajar, sehingga dalam kasus
semacam ini tidak perlu diselesaikan dengan

5 Ibrâhîm Anîs, dkk, Al-Mu’jam al-Wasît, Mesir : Majma` al-
Lughah al-`Arabiyyah, 1972, Cet. ke-2, h. 348. Uraian lebih jelas
mengenai definisi risywah ini, bandingkan dengan beberapa
sumber 1) al-Jurjânî, Kitâb al-Ta’rîfât, h. 111, 2) Louis Ma’lûf, al-
Munjid fî al-Lughah w al-A`lâm, h. 262. 3) Ali Qarâ’ah, al-Ushûl
al-Qadhâ`iyyah fî al-Murâfa`ât al-Syar’`yyah, (Mesir : al-Ragha’ib,
1921), h. 330. 4) al-Bahûthî, Kasyâf al-Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’,
jilid VI, h.. 316. 5) Al-Sayyid Abdullâh Jamâluddîn, Ta`rîb al-
Siyâsah al-Syar’`yyah fî Huqûq al-Râ`i wa Sa`âdah al-Ra`iyyah,
(Mesir: Matba’ah al-Taraqqi, 1318 H), h. 50. 6) Syamsul Haq
al-`Azhîm Âbâdî, `Aun al-Ma`bûd, jilid 6, h. 417. 7) al-Tharîqî,
Jarîmah  al-Risywah fî al-Syarî’ah  al-Islâmiyyah, h. 50. 8) Ibnu
Hazm, al-Muhallâ, bi al-Âtsâr (Beirut: al-Maktabah al-Tijârî, t.th.,
1351 H), jilid IX, h. 157. 9) Ibnu Âbidîn, Raddi al-Muhtâr ‘Alâ Durri
al-Muhtâr, (Mesir: Mustafâ al-Bâbî al-Halabî wa Aulâduh, 1386
H), Cet. ke-2, jilid V, h. 362.

6 al-Bahûthî, Kasyâf al-Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’, jilid VI, h. 316

7 Syamsul Haq al-`Azîm âbâdî, ‘Aun al-Ma’bûd , jilid VI, h. 417.
8 Dalam hal ini al-Syaukani secara lebih tegas menge-

mukakan pendapatnya bahwa “Diharamkan menyuap seorang
hakim secara ijmak atas dasar sabda Nabi : “Allah melaknat
seorang penyuap dan yang disuap”, Imam Yahya berpendapat
bahwa pelaku dianggap telah fasiq, dengan tujuan untuk
mengancam seorang penyuap, jika ia menuntut suatu kebatilan,
maka termasuk ke dalam cakupan hadis tersebut. Almansur
Billah, Abu Ja’far dan sebagian ulama-ulama ashab Syafi’i
berpendapat bahwa kalau suap itu diberikan untuk menuntut
hak yang disepakati, maka hal itu diperbolehkan. Tetapi konon
mazhab Syafi’i yang jelas tidak memperbolehkannya atas dasar
keumuman hadis tentang haramnya risywah, tetapi kalau hal
ini masih diperselisihkan, maka risywah model ini sama dengan
batil  yang  tidak  ada  pengaruh  dari  segi  hukum.  Menurut
saya –kata al-Syaukani- upaya atau konsep takhsis tentang
diperbolehkannya menyerahkan suap kepada hakim dalam
rangka menuntut hak ini, saya tidak mengerti dengan jenis atau
metode takhsis apa dilakukan, pendapat yang benar adalah
tetap haram secara mutlaq dengan dasar sifat keumuman
hadis, jadi seseorang yang membolehkan risywah dalam
berbagai tipe dan bentuk-bentuknya bisa saja diterima asalkan
disertai dengan dalil yang kuat (maqbûl). Tetapi kalau tidak ada
dalil yang kuat (maqbûl), maka takhsisnya ditolak, sebab pada
dasarnya harta seorang muslim haram (untuk saling diganggu)
janganlah kalian memakan harta di antara kalian dengan cara
batil”. Lihat Muhammad bin ‘Alî bin Muhammad al-Syaukânî,
Nail al-Authâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), jilid IX, h. 172.

133 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

bahwa laknat Allah akan (ditimpakan) kepada
orang yang menyuap dan yang disuap dalam
masalah hukum9, Rasulullah saw melaknat orang
yang menyuap dan yang disuap10 dan Rasulullah
saw melaknat orang yang menyuap, orang yang
disuap dan orang yang menghubungkan, yaitu
orang yang berjalan di antara keduanya. 11

Setelah menjelaskan dan mengomentari
hadis-hadis tentang risywah di atas, dalam
paparannya al-Syaukani secara jelas mengatakan
bahwa kalau ada seseorang yang menganggap
adanya bentuk-bentuk risywah tertentu dan
dengan tujuan tertentu yang diperbolehkan, maka
hal itu harus disertai dengan alasan dan dalil
yang bisa diterima. Sebab dalam hadis tentang
terlaknatnya para pelaku risywah tidak disebutkan
tentang jenis dan kriteria-kriteria risywah.

Lebih lanjut al-Syaukani mengemukakan bahwa
di antara dalil yang menunjukkan haramnya risywah
adalah penafsiran Hasan (al-Basri) dan Sa`id bin
Jubair sebagaimana diriwayatkan oleh Ibnu Ruslan,
menurut keduanya kalimat “ ” yang
terdapat dalam Alquran surat al-Maidah ayat 42
dipahami oleh keduanya dengan risywah. Memang,
menurut riwayat Masruq bin Mas`ud ketika
ditanya tentang makna “ ” apakah berarti
risywah ?, beliau memang tidak mengatakan “

” berarti risywah, tetapi siapa pun yang
tidak menentukan hukum dengan hukum yang
diturunkan oleh Allah, maka ia termasuk orang
kafir, zalim dan fasiq, kemudian Ibnu Mas`ud
berkata, tetapi makna kata al-suht adalah jika
ada seseorang yang meminta tolong kepada
kalian atas kezaliman orang tersebut kemudian

9 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th),
jilid IX, h. 172.

10 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172.
11 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172.

dia memberikan hadiah kepada kalian, maka
jangan kalian terima12

Dengan redaksi yang sedikit berbeda al-
Qurthubi mengemukakan riwayat Ibnu Mas`ud
tentang penafsiran kata al-suht adalah seseorang
yang membantu meluluskan keperluan kawannya
kemudian orang yang ditolong tersebut mem-
berikan hadiah dan diterima oleh pihak yang
telah memberikan hadiah itu.13

Dalam definisi al-suht riwayat Ibnu Mas`ud
menurut penukilan al-Qurthubi ini tidak dibatasi
apakah hadiah diberikan kepada hakim dalam
proses pengadilan atau semua jenis hadiah kepada
siapa pun. Dalam hal ini, al-Syaukani secara tegas
membatasi pada hadiah yang diberikan kepada
hakim-hakim, atau pihak-pihak yang berkedudukan
seperti hakim.14

Pendapat-pendapat seperti ini oleh al-
Syaukani dianggap sebagai pendapat yang
amat bobrok (fi ghâyah al-suqût), khususnya
uraian al-Maghribi ketika mensyarahi hadis
risywah dalam kitab Bulûgh al-Marâm. Bertolak
dari prinsip al-Syaukani ini, Syamsul Anwar
mengkontekstualisasikan tradisi pemikiran ini
untuk kasus di Indonesia. Menurutnya, pada

12 al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172 lihat juga
Syamsuddîn Abul Faraj ‘Abdurrahmân bin Abî ‘Amr Muhammad
bin Ahmad bin Qudâmah al-Muqaddasî, al-Syarh al-Kabîr,
(Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), jilid VI, h. 170.

13 al-Qurtubî, al-Jâmi` lî Ahkâm al-Qur`ân, (Beirut: Maktabah
al-`Asriyyah, 2005), Cet. ke-1, jilid I, juz III, h. 403. bandingkan
dengan definisi al-Sya`râwî yang mengatakan bahwa :

(al-suht adalah segala bentuk upaya yang dilakukan bukan
dengan cara yang halal seperti suap, riba, mencuri, menjambret,
merampas, semua jenis perjudian dan taruhan, semuanya
disebut dengan al-suht), lihat Tafsîr al-Sya`râwî, (T.tp: T.pn, t.th),
jilid V, h. 3155.

14 Dalam hal ini al-Syaukani mengatakan bahwa Jelasnya
hadiah-hadiah yang diberikan kepada hakim-hakim atau yang
serupa dengan mereka, jelas merupakan salah satu bentuk
risywah, sebab seseorang yang memberikan hadiah tesebut
jika bukan karena sejak semula terbiasa memberikan hadiah
kepada seorang hakim sebelum diangkat menjadi seorang
hakim maka tidak mungkin ia memberikan hadiah tersebut
kepadanya kecuali pasti ada maksud/ tujuan tertentu. Yaitu
adakalanya untuk menguatkan (keputusan) batilnya atau
hadiah tersebut dimaksudkan untuk memenangkan haknya
(pemberi hadiah) dan kedua-duanya tetap haram. Lihat al-
Syaukânî, Nail al-Autâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), jilid IX, h. 173

| 134

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

bahwa laknat Allah akan (ditimpakan) kepada
orang yang menyuap dan yang disuap dalam
masalah hukum9, Rasulullah saw melaknat orang
yang menyuap dan yang disuap10 dan Rasulullah
saw melaknat orang yang menyuap, orang yang
disuap dan orang yang menghubungkan, yaitu
orang yang berjalan di antara keduanya. 11

Setelah menjelaskan dan mengomentari
hadis-hadis tentang risywah di atas, dalam
paparannya al-Syaukani secara jelas mengatakan
bahwa kalau ada seseorang yang menganggap
adanya bentuk-bentuk risywah tertentu dan
dengan tujuan tertentu yang diperbolehkan, maka
hal itu harus disertai dengan alasan dan dalil
yang bisa diterima. Sebab dalam hadis tentang
terlaknatnya para pelaku risywah tidak disebutkan
tentang jenis dan kriteria-kriteria risywah.

Lebih lanjut al-Syaukani mengemukakan bahwa
di antara dalil yang menunjukkan haramnya risywah
adalah penafsiran Hasan (al-Basri) dan Sa`id bin
Jubair sebagaimana diriwayatkan oleh Ibnu Ruslan,
menurut keduanya kalimat “ ” yang
terdapat dalam Alquran surat al-Maidah ayat 42
dipahami oleh keduanya dengan risywah. Memang,
menurut riwayat Masruq bin Mas`ud ketika
ditanya tentang makna “ ” apakah berarti
risywah ?, beliau memang tidak mengatakan “

” berarti risywah, tetapi siapa pun yang
tidak menentukan hukum dengan hukum yang
diturunkan oleh Allah, maka ia termasuk orang
kafir, zalim dan fasiq, kemudian Ibnu Mas`ud
berkata, tetapi makna kata al-suht adalah jika
ada seseorang yang meminta tolong kepada
kalian atas kezaliman orang tersebut kemudian

9 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th),
jilid IX, h. 172.

10 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172.
11 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172.

dia memberikan hadiah kepada kalian, maka
jangan kalian terima12

Dengan redaksi yang sedikit berbeda al-
Qurthubi mengemukakan riwayat Ibnu Mas`ud
tentang penafsiran kata al-suht adalah seseorang
yang membantu meluluskan keperluan kawannya
kemudian orang yang ditolong tersebut mem-
berikan hadiah dan diterima oleh pihak yang
telah memberikan hadiah itu.13

Dalam definisi al-suht riwayat Ibnu Mas`ud
menurut penukilan al-Qurthubi ini tidak dibatasi
apakah hadiah diberikan kepada hakim dalam
proses pengadilan atau semua jenis hadiah kepada
siapa pun. Dalam hal ini, al-Syaukani secara tegas
membatasi pada hadiah yang diberikan kepada
hakim-hakim, atau pihak-pihak yang berkedudukan
seperti hakim.14

Pendapat-pendapat seperti ini oleh al-
Syaukani dianggap sebagai pendapat yang
amat bobrok (fi ghâyah al-suqût), khususnya
uraian al-Maghribi ketika mensyarahi hadis
risywah dalam kitab Bulûgh al-Marâm. Bertolak
dari prinsip al-Syaukani ini, Syamsul Anwar
mengkontekstualisasikan tradisi pemikiran ini
untuk kasus di Indonesia. Menurutnya, pada

12 al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172 lihat juga
Syamsuddîn Abul Faraj ‘Abdurrahmân bin Abî ‘Amr Muhammad
bin Ahmad bin Qudâmah al-Muqaddasî, al-Syarh al-Kabîr,
(Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), jilid VI, h. 170.

13 al-Qurtubî, al-Jâmi` lî Ahkâm al-Qur`ân, (Beirut: Maktabah
al-`Asriyyah, 2005), Cet. ke-1, jilid I, juz III, h. 403. bandingkan
dengan definisi al-Sya`râwî yang mengatakan bahwa :

(al-suht adalah segala bentuk upaya yang dilakukan bukan
dengan cara yang halal seperti suap, riba, mencuri, menjambret,
merampas, semua jenis perjudian dan taruhan, semuanya
disebut dengan al-suht), lihat Tafsîr al-Sya`râwî, (T.tp: T.pn, t.th),
jilid V, h. 3155.

14 Dalam hal ini al-Syaukani mengatakan bahwa Jelasnya
hadiah-hadiah yang diberikan kepada hakim-hakim atau yang
serupa dengan mereka, jelas merupakan salah satu bentuk
risywah, sebab seseorang yang memberikan hadiah tesebut
jika bukan karena sejak semula terbiasa memberikan hadiah
kepada seorang hakim sebelum diangkat menjadi seorang
hakim maka tidak mungkin ia memberikan hadiah tersebut
kepadanya kecuali pasti ada maksud/ tujuan tertentu. Yaitu
adakalanya untuk menguatkan (keputusan) batilnya atau
hadiah tersebut dimaksudkan untuk memenangkan haknya
(pemberi hadiah) dan kedua-duanya tetap haram. Lihat al-
Syaukânî, Nail al-Autâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), jilid IX, h. 173

| 134

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

bahwa laknat Allah akan (ditimpakan) kepada
orang yang menyuap dan yang disuap dalam
masalah hukum9, Rasulullah saw melaknat orang
yang menyuap dan yang disuap10 dan Rasulullah
saw melaknat orang yang menyuap, orang yang
disuap dan orang yang menghubungkan, yaitu
orang yang berjalan di antara keduanya. 11

Setelah menjelaskan dan mengomentari
hadis-hadis tentang risywah di atas, dalam
paparannya al-Syaukani secara jelas mengatakan
bahwa kalau ada seseorang yang menganggap
adanya bentuk-bentuk risywah tertentu dan
dengan tujuan tertentu yang diperbolehkan, maka
hal itu harus disertai dengan alasan dan dalil
yang bisa diterima. Sebab dalam hadis tentang
terlaknatnya para pelaku risywah tidak disebutkan
tentang jenis dan kriteria-kriteria risywah.

Lebih lanjut al-Syaukani mengemukakan bahwa
di antara dalil yang menunjukkan haramnya risywah
adalah penafsiran Hasan (al-Basri) dan Sa`id bin
Jubair sebagaimana diriwayatkan oleh Ibnu Ruslan,
menurut keduanya kalimat “ ” yang
terdapat dalam Alquran surat al-Maidah ayat 42
dipahami oleh keduanya dengan risywah. Memang,
menurut riwayat Masruq bin Mas`ud ketika
ditanya tentang makna “ ” apakah berarti
risywah ?, beliau memang tidak mengatakan “

” berarti risywah, tetapi siapa pun yang
tidak menentukan hukum dengan hukum yang
diturunkan oleh Allah, maka ia termasuk orang
kafir, zalim dan fasiq, kemudian Ibnu Mas`ud
berkata, tetapi makna kata al-suht adalah jika
ada seseorang yang meminta tolong kepada
kalian atas kezaliman orang tersebut kemudian

9 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th),
jilid IX, h. 172.

10 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172.
11 Hadis dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172.

dia memberikan hadiah kepada kalian, maka
jangan kalian terima12

Dengan redaksi yang sedikit berbeda al-
Qurthubi mengemukakan riwayat Ibnu Mas`ud
tentang penafsiran kata al-suht adalah seseorang
yang membantu meluluskan keperluan kawannya
kemudian orang yang ditolong tersebut mem-
berikan hadiah dan diterima oleh pihak yang
telah memberikan hadiah itu.13

Dalam definisi al-suht riwayat Ibnu Mas`ud
menurut penukilan al-Qurthubi ini tidak dibatasi
apakah hadiah diberikan kepada hakim dalam
proses pengadilan atau semua jenis hadiah kepada
siapa pun. Dalam hal ini, al-Syaukani secara tegas
membatasi pada hadiah yang diberikan kepada
hakim-hakim, atau pihak-pihak yang berkedudukan
seperti hakim.14

Pendapat-pendapat seperti ini oleh al-
Syaukani dianggap sebagai pendapat yang
amat bobrok (fi ghâyah al-suqût), khususnya
uraian al-Maghribi ketika mensyarahi hadis
risywah dalam kitab Bulûgh al-Marâm. Bertolak
dari prinsip al-Syaukani ini, Syamsul Anwar
mengkontekstualisasikan tradisi pemikiran ini
untuk kasus di Indonesia. Menurutnya, pada

12 al-Syaukânî, Nail al-Authâr, jilid IX, h. 172 lihat juga
Syamsuddîn Abul Faraj ‘Abdurrahmân bin Abî ‘Amr Muhammad
bin Ahmad bin Qudâmah al-Muqaddasî, al-Syarh al-Kabîr,
(Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), jilid VI, h. 170.

13 al-Qurtubî, al-Jâmi` lî Ahkâm al-Qur`ân, (Beirut: Maktabah
al-`Asriyyah, 2005), Cet. ke-1, jilid I, juz III, h. 403. bandingkan
dengan definisi al-Sya`râwî yang mengatakan bahwa :

(al-suht adalah segala bentuk upaya yang dilakukan bukan
dengan cara yang halal seperti suap, riba, mencuri, menjambret,
merampas, semua jenis perjudian dan taruhan, semuanya
disebut dengan al-suht), lihat Tafsîr al-Sya`râwî, (T.tp: T.pn, t.th),
jilid V, h. 3155.

14 Dalam hal ini al-Syaukani mengatakan bahwa Jelasnya
hadiah-hadiah yang diberikan kepada hakim-hakim atau yang
serupa dengan mereka, jelas merupakan salah satu bentuk
risywah, sebab seseorang yang memberikan hadiah tesebut
jika bukan karena sejak semula terbiasa memberikan hadiah
kepada seorang hakim sebelum diangkat menjadi seorang
hakim maka tidak mungkin ia memberikan hadiah tersebut
kepadanya kecuali pasti ada maksud/ tujuan tertentu. Yaitu
adakalanya untuk menguatkan (keputusan) batilnya atau
hadiah tersebut dimaksudkan untuk memenangkan haknya
(pemberi hadiah) dan kedua-duanya tetap haram. Lihat al-
Syaukânî, Nail al-Autâr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), jilid IX, h. 173

| 134



M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

zaman sekarang paham seperti ini akan ikut
mendorong lajunya korupsi. Pemberian semacam
ini, lebih lanjut ia jelaskan, meskipun dilakukan
oleh pemberi untuk mendapatkan haknya yang
sah, akan membawa dampak merusak kepada
sistem pelayanan publik berupa memburuknya
kualitas pelayanan tersebut.15

Menurut penulis, pendapat Syamsul Anwar di
atas sangat tepat, sebab seandainya ketentuan
boleh memberikan suap atau menerima suap
untuk memperoleh hak penyuap yang mestinya
ia terima, untuk menolak atau memberantas
kebatilan yang terjadi—walaupun banyak orang
yang berpendapat boleh—tetap saja akan semakin
rentan terhadap maraknya praktek sogok me-

Dengan mencermati pendapat para ulama
di atas, bisa diketahui bahwa pada umumnya
ulama memperbolehkan suap yang bertujuan
untuk memperjuangkan haknya atau menolak
kezaliman yang mengancam keselamatan dirinya.
Masalahnya adalah bahwa budaya seperti ini jika
saat sekarang dipraktekkan di Indonesia yang
sedang berusaha keras untuk memberantas
korupsi, kolusi dan nepotisme, jelas justru akan
sangat rentan. Sebab orang pasti akan berupaya
mencari celah dan alasan agar bisa mendapat
hak atau supaya selamat dari ketidakadilan dan
kezaliman. Sehingga akhirnya ia melakukan
penyuapan kepada pejabat atau kepada pihak
yang berwenang.19

nyogok, kolusi, korupsi dan nepotisme bahkan
akan semakin menumbuhsuburkan pratek mafia
peradilan yang sangat tidak terpuji.

Suap merupakan salah satu dosa besar
sebagaimana yang dikemukakan oleh al-Dzahabi
dalam Kitâb al-Kabâ`ir. Menurutnya, suap termasuk
dosa besar yang ke-22,16 hanya saja al-Dzahabi
mengatakan sebuah pernyataan yang dikritik
secara keras oleh al-Syaukani di atas.17

Memang dalam masalah diperbolehkannya
suap dengan tujuan memperjuangkan hak dan
menolak kezaliman yang dirasakan oleh pihak
pemberi suap ini, al-Dzahabi tidak sendirian dan
bukan satu-satunya. Ahmad al-Siharanfuri dan al-
Mubarak Furi juga mengemukakan hal serupa.18

15 Syamsul Anwar, “Sejarah Korupsi dan Perlawanan
Terhadapnya di Zaman Awal Islam : Perspektif Studi Hadis”
dalam Hermenia, Jurnal Kajian Islam Interdisipliner, vol. 4, No. 1,
Januari - Juni 2005, h. 125.

16 al-Dzahabî, Kitâb al-Kabâ`ir, h. 111.
17 Pernyataan al-Dzahabi dimaksud adalah sebagai

berikut: “Sesungguhnya laknat/kutukan diberikan kepada
penyuap, jika suap yang dilakukannya untuk menyakiti orang
muslim atau untuk mendapatkan sesuatu yang bukan haknya.
Adapun jika suap dilakukan untuk memperjuangkan haknya
yang mestinya diterima atau untuk menolak kezaliman yang
mengancam dirinya, maka tidak termasuk dalam kategori suap
yang pelakunya terlaknat. Tetapi risywah yang melibatkan
hakim hukumnya tetap haram, baik risywah dimaksudkan
untuk membatalkan yang benar maupun untuk menolak
kezaliman”. Lihat al-Dzahabî, Kitâb al-Kabâ`ir, h. 112.

18 Ahmad al-Siharanfuri mengatakan bahwa sesungguhnya
sanksi hukum diberikan kepada mereka/ para pihak dalam
kasus suap, pemberi dan penerima, jika kedua-duanya sama
dalam hal niat dan kemauan sehingga pemberi suap melakukan
suap untuk memperoleh sesuatu yang batil dan suapnya
dimaksudkan untuk memperjuangkan sesuatu yang zalim.

Adapun suap yang dilakukan untuk memperjuangkan hak (yang
mestinya diterima) atau agar dirinya terhindar dari kezaliman,
maka tidak termasuk dalam kriteria suap dengan ancaman
hukuman laknat ini. Lihat al-Siharanfûrî, Badzlu al-Majhûd, jilid
XV, h. 258. Bandingkan dengan pernyataan al-Mubarak Furi
bahwa adapun sesuatu yang diberikan untuk mengupayakan
agar bisa mengambil hak atau menolak kezaliman maka tidak
masuk dalam cakupan hadis ini. Diriwayatkan bahwa Ibnu
Mas`ud ketika akan mengambil tanah Habsyi (sebagai haknya)
mendapatkan sedikit hambatan (dari penduduk setempat)
maka beliau memberikan hadiah dua dinar, sehingga upayanya
berhasil dengan mulus. Diriwayatkan dari sejumlah besar
tokoh-tokoh tabi`in mereka berpendapat bahwa tidak berdosa
kalau seseorang mendayagunakan diri dan hartanya (untuk
mendapat hak) ketika dia takut terhadap kezaliman. Demikian
ungkapan Ibnu al-Asîr. Dalam kitab al-Mirqah Syarh al-Misykah
disebutkan bahwa risywah adalah sesuatu yang diberikan
untuk    membatalkan/menyalahkan    yang    mestinya    benar
atau untuk membenarkan yang semestinya salah. Adapun
suatu pemberian untuk memperjuangkan hak atau menolak
kezaliman   yang   membahayakan   dirinya   maka   pemberian
itu tidak berdosa. Demikian juga pihak penerima, jika hal itu
dilakukan untuk membela pihak yang menuntut hak maka
tidak dianggap berdosa. Tetapi semua ini sebaiknya tidak
terjadi di kalangan para hakim dan para penguasa.

19 Dalam hal ini, penulis masih setuju dengan pendapat
Syamsul Anwar bahwa tradisi atau pandangan yang meng-
anggap  tidak  termasuk  suap  yang  diancam  laknat  dalam
hadis tentang risywah ini, jika penyuapan dilakukan untuk
memperjuangkan haknya atau untuk menolak ketidakadilan
yang dirasakannya harus sangat dipertimbangkan. Sebab
persoalan memperjuangkan hak dan menolak keidakadilan
atau kezaliman ini merupakan sesuatu yang sangat abstrak
dan sulit dicari tolok ukur dan standarisasinya. Di samping itu,
situasi dan kondisi Indonesia yang saat ini sedang berjuang dan
berusaha kuat untuk memberantas korupsi akan terganggu
dengan pandangan tentang diperbolehkannya suap, sogok
atau  gratifikasi yang  bertujuan  untuk  memperjuangkan  hak
dan menolak ketidakadilan atau kezaliman ini. Bahkan catatan
penting al-Syaukânî dan al-Mubarakfuri bahwa suap dalam
konteks ini seyogyanya jangan dilakukan terhadap para hakim
dan para pejabat juga harus diperhatikan, jika bangsa besar ini
mau selamat.

135 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Pendapat yang berkembang di kalangan
para ulama tentang diperbolehkannya suap untuk
memperjuangkan hak dan menolak ketidakadilan
ini tampaknya bukan berdasarkan pada teks hadis
tentang risywah yang berbunyi “
”
(Allah mengutuk penyuap dan yang disuap),20

tetapi pijakan mereka dari âtsâr atau riwayat-
riwayat para sahabat dan tabi`in yang ketika itu
melakukan praktek penyuapan dalam konteks
seperti ini. Di antara riwayat dimaksud adalah
apa yang dikemukakan oleh al-Baghawi bahwa
diriwayatkan dari al-Hasan, al-Sya`bi, Jabir bin Zaid
dan `Atha, sesungguhnya mereka berpendapat
bahwa seseorang tidak dianggap berdosa ketika
dia mendayagunakan / mengatur diri dan hartanya
(untuk melakukan penyuapan) pada saat dia
terancam dengan ketidakadilan.21

Walaupun dalam riwayat ini tidak disebutkan
secara eksplisit bahwa pemberian Ibnu Mas`ud
tersebut bukan kepada hakim atau penguasa
resmi, tetapi bisa diperkirakan dari data-data lain
seperti yang dijelaskan oleh al-Mubarakfuri di
atas, bahwa yang beliau sogok bukan hakim atau
pejabat, melainkan preman atau sejenis tukang
palak (penguasa lahan) sebagai penguasa lahan
kawasan Habsyi yang ketika itu telah berada
dalam wilayah Islam.22 Oleh sebab itu, catatan
al-Syaukani dan al-Mubarakfuri menjadi sangat
penting untuk diperhatikan agar tidak mudah
menyogok hakim dan pejabat dalam rangka
mendapatkan hak atau karena takut dizalimi.

Di samping data yang dikemukakan oleh
al-Baghawi di atas, Abu Abdullah Abdussalam
Alusy dalam Ibânah al-Ahkâm mengatakan bahwa

20 al-Syaukânî, Nail al-Authâr, (Beirut : Dâr al-Fikr, tth), jilid
IX, h. 172.

21 Abû Muhammad al-Husain bin Mas’ûd al-Baghawî, Syarh

terdapat riwayat yang berasal dari Ibnu Mas`ud dan
sahabat-sahabat lain bahwa mereka melakukan
risywah untuk memperjuangkan hak. Semua ini
dikemukakan oleh al-Khitabi dan ia memfatwakan
bahwa suap untuk memperjuangkan sesuatu yang
merupakan hak diperbolehkan” 23

Dengan demikian, tampaknya hampir seluruh
ulama hadis pada saat memberikan ulasan tentang
hadis risywah ini selalu mengemukakan tentang
jenis risywah yang bisa dianggap benar, yaitu
jika suap yang dilakukan untuk menuntut dan
memperjuangkan hak yang mesti diterima atau
suap dalam rangka menolak ketidakadilan.

Hal menarik dalam masalah suap-menyuap ini,
dikaitkan dengan pendapatan yang dianggap layak
bagi seorang hakim, dijelaskan oleh Muhammad
bin Isma`il al-Kahlâni al-Shan`ânî bahwa suap
secara ijmak dinyatakan haram, baik diberikan
kepada hakim, atau petugas atas nama sedekah
maupun bukan diberikan kepada kedua-duanya.
Pendapatan yang biasanya diperoleh seorang
hakim terdiri dari empat macam, suap, hadiah,
gaji dan rezeki.24 Pertama, suap, jika tujuannya
agar hakim memutuskan perkara secara tidak
benar, maka status hukumnya adalah haram baik
bagi pemberi maupun penerima suap. Tetapi
kalau tujuannya agar hakim memutuskan perkara
secara benar untuk (menyelesaikan) piutang
pihak pemberi suap, maka suap dengan motif
ini haram bagi hakim tetapi halal bagi penyuap,
sebab tujuannya untuk memperjuangkan hak
yang mesti diterimanya. Suap dengan motif ini
sama dengan upah bagi pemenang sayembara
yang bisa menemukan budak yang kabur, dan
sama dengan upah orang yang dipercaya dalam
memenangkan persengketaan. Tetapi konon hal
ini tetap diharamkan karena bisa menjerumuskan

al-Sunnah, (Beirut: Dâr al-Kutub al-Ilmiyyah, t.th.), jilid V, h. 330.
22 al-Mubârak Fûrî, Tuhfah al-Ahwadzî, jilid IV, h. 565.

Dalam riwayat yang dijelaskan oleh al-Mubarakfuri disebutkan
bahwa Ibnu Mas’ud mendapatkan masalah pada saat hendak
mengambil harta miliknya sebagai haknya dan dizalimi oleh
pihak-pihak tertentu tersebut terjadi di Habsyi. Habsyi adalah
Abessinia. Di antara sederetan nama gubernur yang pernah
memerintah di sana adalah Abrahah, seorang raja underbaw/
dibawah pengawasan atasannya, raja Romawi Timur yang
berkedudukan   di   Konstantinopel.   Abrahah   dari   Abessinia
inilah yang pernah menyerang Ka’bah pada hari Senin tanggal
20 April 571 M, pada saat Rasulullah saw lahir. Abrahah dan
pasukannya itulah yang oleh Alquran surat al-Fîl disebut
dengan “ashâb al-fîl».

23 Abû `Abdullâh `Abdussalâm ‘Allûsy, Ibânah al-Ahkâm
Syarh Bulûgh al-Marâm, (Beirut: Dâr al-Fikr, 2002), jilid III, h. 88.

24 Keempat sumber pendapatan bagi hakim ini, setidak-
nya menurut hasil penelitian al-San’ani yang hidup pada tahun
1059-1182 H, sekitar 245 tahun yang lalu di San’a Ibu kota
Yaman ketika itu. Sayangnya dari keempat sumber penghasilan
tersebut sumber terakhir yang ia sebut dengan rizki tidak
dijelaskan secara gamblang sebagaimana ketiga jenis sumber
pendapatan yang lain, yaitu risywah, hadiah dan gaji. Dalam
hal  ini  boleh  jadi  yang  beliau  maksud  dengan  rizki  adalah
segala bentuk penghasilan sampingan yang tidak tetap dan
masuk dalam ketegori min haitsu lâ yahtasib, tidak diduga dan
disangka-sangka.

| 136

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Pendapat yang berkembang di kalangan
para ulama tentang diperbolehkannya suap untuk
memperjuangkan hak dan menolak ketidakadilan
ini tampaknya bukan berdasarkan pada teks hadis
tentang risywah yang berbunyi “
”
(Allah mengutuk penyuap dan yang disuap),20

tetapi pijakan mereka dari âtsâr atau riwayat-
riwayat para sahabat dan tabi`in yang ketika itu
melakukan praktek penyuapan dalam konteks
seperti ini. Di antara riwayat dimaksud adalah
apa yang dikemukakan oleh al-Baghawi bahwa
diriwayatkan dari al-Hasan, al-Sya`bi, Jabir bin Zaid
dan `Atha, sesungguhnya mereka berpendapat
bahwa seseorang tidak dianggap berdosa ketika
dia mendayagunakan / mengatur diri dan hartanya
(untuk melakukan penyuapan) pada saat dia
terancam dengan ketidakadilan.21

Walaupun dalam riwayat ini tidak disebutkan
secara eksplisit bahwa pemberian Ibnu Mas`ud
tersebut bukan kepada hakim atau penguasa
resmi, tetapi bisa diperkirakan dari data-data lain
seperti yang dijelaskan oleh al-Mubarakfuri di
atas, bahwa yang beliau sogok bukan hakim atau
pejabat, melainkan preman atau sejenis tukang
palak (penguasa lahan) sebagai penguasa lahan
kawasan Habsyi yang ketika itu telah berada
dalam wilayah Islam.22 Oleh sebab itu, catatan
al-Syaukani dan al-Mubarakfuri menjadi sangat
penting untuk diperhatikan agar tidak mudah
menyogok hakim dan pejabat dalam rangka
mendapatkan hak atau karena takut dizalimi.

Di samping data yang dikemukakan oleh
al-Baghawi di atas, Abu Abdullah Abdussalam
Alusy dalam Ibânah al-Ahkâm mengatakan bahwa

20 al-Syaukânî, Nail al-Authâr, (Beirut : Dâr al-Fikr, tth), jilid
IX, h. 172.

21 Abû Muhammad al-Husain bin Mas’ûd al-Baghawî, Syarh

terdapat riwayat yang berasal dari Ibnu Mas`ud dan
sahabat-sahabat lain bahwa mereka melakukan
risywah untuk memperjuangkan hak. Semua ini
dikemukakan oleh al-Khitabi dan ia memfatwakan
bahwa suap untuk memperjuangkan sesuatu yang
merupakan hak diperbolehkan” 23

Dengan demikian, tampaknya hampir seluruh
ulama hadis pada saat memberikan ulasan tentang
hadis risywah ini selalu mengemukakan tentang
jenis risywah yang bisa dianggap benar, yaitu
jika suap yang dilakukan untuk menuntut dan
memperjuangkan hak yang mesti diterima atau
suap dalam rangka menolak ketidakadilan.

Hal menarik dalam masalah suap-menyuap ini,
dikaitkan dengan pendapatan yang dianggap layak
bagi seorang hakim, dijelaskan oleh Muhammad
bin Isma`il al-Kahlâni al-Shan`ânî bahwa suap
secara ijmak dinyatakan haram, baik diberikan
kepada hakim, atau petugas atas nama sedekah
maupun bukan diberikan kepada kedua-duanya.
Pendapatan yang biasanya diperoleh seorang
hakim terdiri dari empat macam, suap, hadiah,
gaji dan rezeki.24 Pertama, suap, jika tujuannya
agar hakim memutuskan perkara secara tidak
benar, maka status hukumnya adalah haram baik
bagi pemberi maupun penerima suap. Tetapi
kalau tujuannya agar hakim memutuskan perkara
secara benar untuk (menyelesaikan) piutang
pihak pemberi suap, maka suap dengan motif
ini haram bagi hakim tetapi halal bagi penyuap,
sebab tujuannya untuk memperjuangkan hak
yang mesti diterimanya. Suap dengan motif ini
sama dengan upah bagi pemenang sayembara
yang bisa menemukan budak yang kabur, dan
sama dengan upah orang yang dipercaya dalam
memenangkan persengketaan. Tetapi konon hal
ini tetap diharamkan karena bisa menjerumuskan

al-Sunnah, (Beirut: Dâr al-Kutub al-Ilmiyyah, t.th.), jilid V, h. 330.
22 al-Mubârak Fûrî, Tuhfah al-Ahwadzî, jilid IV, h. 565.

Dalam riwayat yang dijelaskan oleh al-Mubarakfuri disebutkan
bahwa Ibnu Mas’ud mendapatkan masalah pada saat hendak
mengambil harta miliknya sebagai haknya dan dizalimi oleh
pihak-pihak tertentu tersebut terjadi di Habsyi. Habsyi adalah
Abessinia. Di antara sederetan nama gubernur yang pernah
memerintah di sana adalah Abrahah, seorang raja underbaw/
dibawah pengawasan atasannya, raja Romawi Timur yang
berkedudukan   di   Konstantinopel.   Abrahah   dari   Abessinia
inilah yang pernah menyerang Ka’bah pada hari Senin tanggal
20 April 571 M, pada saat Rasulullah saw lahir. Abrahah dan
pasukannya itulah yang oleh Alquran surat al-Fîl disebut
dengan “ashâb al-fîl».

23 Abû `Abdullâh `Abdussalâm ‘Allûsy, Ibânah al-Ahkâm
Syarh Bulûgh al-Marâm, (Beirut: Dâr al-Fikr, 2002), jilid III, h. 88.

24 Keempat sumber pendapatan bagi hakim ini, setidak-
nya menurut hasil penelitian al-San’ani yang hidup pada tahun
1059-1182 H, sekitar 245 tahun yang lalu di San’a Ibu kota
Yaman ketika itu. Sayangnya dari keempat sumber penghasilan
tersebut sumber terakhir yang ia sebut dengan rizki tidak
dijelaskan secara gamblang sebagaimana ketiga jenis sumber
pendapatan yang lain, yaitu risywah, hadiah dan gaji. Dalam
hal  ini  boleh  jadi  yang  beliau  maksud  dengan  rizki  adalah
segala bentuk penghasilan sampingan yang tidak tetap dan
masuk dalam ketegori min haitsu lâ yahtasib, tidak diduga dan
disangka-sangka.

| 136

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Pendapat yang berkembang di kalangan
para ulama tentang diperbolehkannya suap untuk
memperjuangkan hak dan menolak ketidakadilan
ini tampaknya bukan berdasarkan pada teks hadis
tentang risywah yang berbunyi “
”
(Allah mengutuk penyuap dan yang disuap),20

tetapi pijakan mereka dari âtsâr atau riwayat-
riwayat para sahabat dan tabi`in yang ketika itu
melakukan praktek penyuapan dalam konteks
seperti ini. Di antara riwayat dimaksud adalah
apa yang dikemukakan oleh al-Baghawi bahwa
diriwayatkan dari al-Hasan, al-Sya`bi, Jabir bin Zaid
dan `Atha, sesungguhnya mereka berpendapat
bahwa seseorang tidak dianggap berdosa ketika
dia mendayagunakan / mengatur diri dan hartanya
(untuk melakukan penyuapan) pada saat dia
terancam dengan ketidakadilan.21

Walaupun dalam riwayat ini tidak disebutkan
secara eksplisit bahwa pemberian Ibnu Mas`ud
tersebut bukan kepada hakim atau penguasa
resmi, tetapi bisa diperkirakan dari data-data lain
seperti yang dijelaskan oleh al-Mubarakfuri di
atas, bahwa yang beliau sogok bukan hakim atau
pejabat, melainkan preman atau sejenis tukang
palak (penguasa lahan) sebagai penguasa lahan
kawasan Habsyi yang ketika itu telah berada
dalam wilayah Islam.22 Oleh sebab itu, catatan
al-Syaukani dan al-Mubarakfuri menjadi sangat
penting untuk diperhatikan agar tidak mudah
menyogok hakim dan pejabat dalam rangka
mendapatkan hak atau karena takut dizalimi.

Di samping data yang dikemukakan oleh
al-Baghawi di atas, Abu Abdullah Abdussalam
Alusy dalam Ibânah al-Ahkâm mengatakan bahwa

20 al-Syaukânî, Nail al-Authâr, (Beirut : Dâr al-Fikr, tth), jilid
IX, h. 172.

21 Abû Muhammad al-Husain bin Mas’ûd al-Baghawî, Syarh

terdapat riwayat yang berasal dari Ibnu Mas`ud dan
sahabat-sahabat lain bahwa mereka melakukan
risywah untuk memperjuangkan hak. Semua ini
dikemukakan oleh al-Khitabi dan ia memfatwakan
bahwa suap untuk memperjuangkan sesuatu yang
merupakan hak diperbolehkan” 23

Dengan demikian, tampaknya hampir seluruh
ulama hadis pada saat memberikan ulasan tentang
hadis risywah ini selalu mengemukakan tentang
jenis risywah yang bisa dianggap benar, yaitu
jika suap yang dilakukan untuk menuntut dan
memperjuangkan hak yang mesti diterima atau
suap dalam rangka menolak ketidakadilan.

Hal menarik dalam masalah suap-menyuap ini,
dikaitkan dengan pendapatan yang dianggap layak
bagi seorang hakim, dijelaskan oleh Muhammad
bin Isma`il al-Kahlâni al-Shan`ânî bahwa suap
secara ijmak dinyatakan haram, baik diberikan
kepada hakim, atau petugas atas nama sedekah
maupun bukan diberikan kepada kedua-duanya.
Pendapatan yang biasanya diperoleh seorang
hakim terdiri dari empat macam, suap, hadiah,
gaji dan rezeki.24 Pertama, suap, jika tujuannya
agar hakim memutuskan perkara secara tidak
benar, maka status hukumnya adalah haram baik
bagi pemberi maupun penerima suap. Tetapi
kalau tujuannya agar hakim memutuskan perkara
secara benar untuk (menyelesaikan) piutang
pihak pemberi suap, maka suap dengan motif
ini haram bagi hakim tetapi halal bagi penyuap,
sebab tujuannya untuk memperjuangkan hak
yang mesti diterimanya. Suap dengan motif ini
sama dengan upah bagi pemenang sayembara
yang bisa menemukan budak yang kabur, dan
sama dengan upah orang yang dipercaya dalam
memenangkan persengketaan. Tetapi konon hal
ini tetap diharamkan karena bisa menjerumuskan

al-Sunnah, (Beirut: Dâr al-Kutub al-Ilmiyyah, t.th.), jilid V, h. 330.
22 al-Mubârak Fûrî, Tuhfah al-Ahwadzî, jilid IV, h. 565.

Dalam riwayat yang dijelaskan oleh al-Mubarakfuri disebutkan
bahwa Ibnu Mas’ud mendapatkan masalah pada saat hendak
mengambil harta miliknya sebagai haknya dan dizalimi oleh
pihak-pihak tertentu tersebut terjadi di Habsyi. Habsyi adalah
Abessinia. Di antara sederetan nama gubernur yang pernah
memerintah di sana adalah Abrahah, seorang raja underbaw/
dibawah pengawasan atasannya, raja Romawi Timur yang
berkedudukan   di   Konstantinopel.   Abrahah   dari   Abessinia
inilah yang pernah menyerang Ka’bah pada hari Senin tanggal
20 April 571 M, pada saat Rasulullah saw lahir. Abrahah dan
pasukannya itulah yang oleh Alquran surat al-Fîl disebut
dengan “ashâb al-fîl».

23 Abû `Abdullâh `Abdussalâm ‘Allûsy, Ibânah al-Ahkâm
Syarh Bulûgh al-Marâm, (Beirut: Dâr al-Fikr, 2002), jilid III, h. 88.

24 Keempat sumber pendapatan bagi hakim ini, setidak-
nya menurut hasil penelitian al-San’ani yang hidup pada tahun
1059-1182 H, sekitar 245 tahun yang lalu di San’a Ibu kota
Yaman ketika itu. Sayangnya dari keempat sumber penghasilan
tersebut sumber terakhir yang ia sebut dengan rizki tidak
dijelaskan secara gamblang sebagaimana ketiga jenis sumber
pendapatan yang lain, yaitu risywah, hadiah dan gaji. Dalam
hal  ini  boleh  jadi  yang  beliau  maksud  dengan  rizki  adalah
segala bentuk penghasilan sampingan yang tidak tetap dan
masuk dalam ketegori min haitsu lâ yahtasib, tidak diduga dan
disangka-sangka.

| 136



M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

seorang hakim ke dalam dosa. Kedua, hadiah,
jika hadiah ini diberikan dari seseorang pada saat
sebelum penunjukkan seorang hakim yang akan
menangani perkaranya, maka status hukumnya
tidak diharamkan, tetapi kalau setelah ditentukan
hakim yang akan menanganinya, maka tetap
haram dan jika hadiah itu berasal dari seseorang
yang tidak ada pertengkaran antara dia dan
seseorang yang ada bersama dia, maka hadiah
itu diperbolehkan, tetapi makruh, dan jika hadiah
itu berasal dari seseorang yang mempunyai
persengketaan hutang dengan pihak lawan,
maka hadiah dalam kasus ini hukumnya haram
baik bagi hakim (sebagai penerima) maupun bagi
pemberi hadiah”. 25

Dengan penjelasan yang cukup sistematis
dan runtut ini al-Shan`ânî sempat memerinci
bentuk-bentuk suap dan hadiah tertentu, ada
yang dinyatakan halal dan ada yang dinyatakan
haram bahkan ada yang sekedar makruh. Namun
demikian, tampak jelas dari uraian tentang
jenis suap bahwa terdapat bentuk suap yang
dianggap halal sebagaimana para ulama hadis
pada umumnya, yaitu suap yang dilakukan
oleh seseorang dalam rangka memperjuangkan
hak yang mesti diterimanya, dalam contoh
penjelasannya disebutkan untuk bisa memperoleh
harta miliknya yang masih dalam piutang pihak
lain. Di sini, hakim menurut al-Shan`ânî dianggap
sebagai pemenang sayembara atau wakil delegasi
yang berhasil dalam usaha membela klien,26

sehingga wajar jika mendapatkan upah atas
jasanya.

Penjelasan yang sebaik dan sesistimatis
apa yang dipaparkan oleh al-Shan`ani di atas
tidak penulis temukan dalam beberapa literatur
hadis lain, baik dalam sumber aslinya yaitu Sunan
Abû Dâwud, al-Tirmizî, Ahmad dan Ibnu Mâjah
maupun dalam Bulûgh al-Marâm dengan berbagai
syarahnya yaitu Ibânah al-Ahkâm, Taudhîh al-

25 al-Shan’ânî, Subul al-Salâm, jilid IV, h. 124.
26 Untuk konteks saat ini konsep al-San’ani tentang “

” Honor wakil yang membantu seseorang atau
perkara yang dipersengketakan ini adalah berupa tunjangan,
ongkos perkara para praktisi hukum, pengacara, advokat dan
badan arbitrase. Penulis memperkirakan bahwa pada saat
245 tahun yang lalu belum ada profesi-profesi dalam bidang
peradilan sebagai yang sangat ramai di berbagai tingkat
peradilan saat ini.

Ahkâm, Hidâyah al-Anâm dan Mishbâh al-Zhulâm.
Hanya saja pada saat menjelaskan sumber-sumber
penghasilan seorang hakim, sumber pendapatan
terakhir yang al-Shan`ani sebut dengan rizki tidak
beliau uraikan. Beliau hanya memaparkan masalah
risywah, hadiah dan ujrah atau gaji.27

Berkaitan dengan jenis penghasilan hakim
yang kedua menurut al-Shan`ani yaitu tentang
gaji, ia berpendapat bahwa kalau seseorang hakim
telah mendapatkan jatah rutin dari baitul mal (kas
Negara) maka ia tidak boleh mendapatkan gaji
lagi. Menurut perkiraan penulis yang dimaksudkan
dengan gaji atau yang al-Shan`ani menyebutnya
dengan “ ” adalah upah yang dibebankan
kepada para pihak yang berperkara, sedangkan
kata “ ” adalah gaji tetap yang diambil dari
kas Negara. Konsep ini jika dikontekstualisasikan
dengan praktek peradilan di Indonesia saat ini
lebih cocok dipahami bahwa yang mendapat gaji
tetap dari kas Negara (APBN) adalah hakim pada
semua jenis peradilan dan tingkatannya yang
mempunyai NIP dari Departemen Kehakiman.

27 Mengenai sumber pendapatan hakim yang disebut
terakhir ini al-San’ani mengatakan bahwa adapun gaji, sebagai
sumber penghasilan hakim yang ketiga jika seorang hakim telah
memiliki jirâyah (jatah rutin) dari baitul mal (kas negara) yang
diberikan kepadanya, maka ulama sepakat menyatakan bahwa
gaji di luar itu hukumnya haram, sebab dia telah mendapatkan
jatah rutin karena pekerjaannya dalam bidang hukum, sehingga
dinilai tidak patut untuk diberi upah, lain halnya kalau hakim
tersebut belum mendapatkan jatah rutin dari baitul mal dalam
kondisi seperti ini tetap diperbolehkan menerima gaji karena
pekerjaannya bukan karena jabatannya sebagai hakim. Jika dia
mengambil bagian melebihi yang semestinya maka hukumnya
haram, sebab dia digaji semata-mata karena pekerjaannya
bukan karena jabatannya sebagai hakim. Oleh sebab itu, jika
dia masih menuntut lebih dari yang semestinya berarti dia
menuntut sesuatu berdasarkan status dan jabatannya sebagai
hakim,  padahal  ulama  telah  sepakat  berpendapat  bahwa
harta rakyat tidak boleh diambil untuk menggaji hakim karena
jabatannya,  dia  digaji  karena  pekerjaannya,  tambahan  atas
gaji yang telah ditentukan hukumnya haram. Maka dari itu,
ada sebuah pendapat yang menyatakan bahwa mengangkat
seseorang yang kaya untuk menduduki jabatan hakim jauh
lebih baik daripada mengangkat seseorang yang miskin untuk
menjadi hakim, sebab dengan status dan kondisi ekonominya
yang tergolong miskin akan berpotensi menimbulkan niat atau
semangat untuk mendapat fasilitas yang pada dasarnya tidak
boleh untuk dimiliki, lebih-lebih jika hakim miskin itu juga tidak
mendapatkan jatah rutin dari baitul mal. Penulis subul al-salam
berkata : pada saat ini kami tidak bisa menemukan seseorang
yang mencari kedudukan jabatan sebagai hakim kecuali secara
jelas tampak bahwa orang tersebut hanya berambisi kepada
sesuatu yang menggugah seleranya, padahal ia pun mengerti
bahwa tidak akan memperoleh apa-apa dari baitul mal.

137 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

seorang hakim ke dalam dosa. Kedua, hadiah,
jika hadiah ini diberikan dari seseorang pada saat
sebelum penunjukkan seorang hakim yang akan
menangani perkaranya, maka status hukumnya
tidak diharamkan, tetapi kalau setelah ditentukan
hakim yang akan menanganinya, maka tetap
haram dan jika hadiah itu berasal dari seseorang
yang tidak ada pertengkaran antara dia dan
seseorang yang ada bersama dia, maka hadiah
itu diperbolehkan, tetapi makruh, dan jika hadiah
itu berasal dari seseorang yang mempunyai
persengketaan hutang dengan pihak lawan,
maka hadiah dalam kasus ini hukumnya haram
baik bagi hakim (sebagai penerima) maupun bagi
pemberi hadiah”. 25

Dengan penjelasan yang cukup sistematis
dan runtut ini al-Shan`ânî sempat memerinci
bentuk-bentuk suap dan hadiah tertentu, ada
yang dinyatakan halal dan ada yang dinyatakan
haram bahkan ada yang sekedar makruh. Namun
demikian, tampak jelas dari uraian tentang
jenis suap bahwa terdapat bentuk suap yang
dianggap halal sebagaimana para ulama hadis
pada umumnya, yaitu suap yang dilakukan
oleh seseorang dalam rangka memperjuangkan
hak yang mesti diterimanya, dalam contoh
penjelasannya disebutkan untuk bisa memperoleh
harta miliknya yang masih dalam piutang pihak
lain. Di sini, hakim menurut al-Shan`ânî dianggap
sebagai pemenang sayembara atau wakil delegasi
yang berhasil dalam usaha membela klien,26

sehingga wajar jika mendapatkan upah atas
jasanya.

Penjelasan yang sebaik dan sesistimatis
apa yang dipaparkan oleh al-Shan`ani di atas
tidak penulis temukan dalam beberapa literatur
hadis lain, baik dalam sumber aslinya yaitu Sunan
Abû Dâwud, al-Tirmizî, Ahmad dan Ibnu Mâjah
maupun dalam Bulûgh al-Marâm dengan berbagai
syarahnya yaitu Ibânah al-Ahkâm, Taudhîh al-

25 al-Shan’ânî, Subul al-Salâm, jilid IV, h. 124.
26 Untuk konteks saat ini konsep al-San’ani tentang “

” Honor wakil yang membantu seseorang atau
perkara yang dipersengketakan ini adalah berupa tunjangan,
ongkos perkara para praktisi hukum, pengacara, advokat dan
badan arbitrase. Penulis memperkirakan bahwa pada saat
245 tahun yang lalu belum ada profesi-profesi dalam bidang
peradilan sebagai yang sangat ramai di berbagai tingkat
peradilan saat ini.

Ahkâm, Hidâyah al-Anâm dan Mishbâh al-Zhulâm.
Hanya saja pada saat menjelaskan sumber-sumber
penghasilan seorang hakim, sumber pendapatan
terakhir yang al-Shan`ani sebut dengan rizki tidak
beliau uraikan. Beliau hanya memaparkan masalah
risywah, hadiah dan ujrah atau gaji.27

Berkaitan dengan jenis penghasilan hakim
yang kedua menurut al-Shan`ani yaitu tentang
gaji, ia berpendapat bahwa kalau seseorang hakim
telah mendapatkan jatah rutin dari baitul mal (kas
Negara) maka ia tidak boleh mendapatkan gaji
lagi. Menurut perkiraan penulis yang dimaksudkan
dengan gaji atau yang al-Shan`ani menyebutnya
dengan “ ” adalah upah yang dibebankan
kepada para pihak yang berperkara, sedangkan
kata “ ” adalah gaji tetap yang diambil dari
kas Negara. Konsep ini jika dikontekstualisasikan
dengan praktek peradilan di Indonesia saat ini
lebih cocok dipahami bahwa yang mendapat gaji
tetap dari kas Negara (APBN) adalah hakim pada
semua jenis peradilan dan tingkatannya yang
mempunyai NIP dari Departemen Kehakiman.

27 Mengenai sumber pendapatan hakim yang disebut
terakhir ini al-San’ani mengatakan bahwa adapun gaji, sebagai
sumber penghasilan hakim yang ketiga jika seorang hakim telah
memiliki jirâyah (jatah rutin) dari baitul mal (kas negara) yang
diberikan kepadanya, maka ulama sepakat menyatakan bahwa
gaji di luar itu hukumnya haram, sebab dia telah mendapatkan
jatah rutin karena pekerjaannya dalam bidang hukum, sehingga
dinilai tidak patut untuk diberi upah, lain halnya kalau hakim
tersebut belum mendapatkan jatah rutin dari baitul mal dalam
kondisi seperti ini tetap diperbolehkan menerima gaji karena
pekerjaannya bukan karena jabatannya sebagai hakim. Jika dia
mengambil bagian melebihi yang semestinya maka hukumnya
haram, sebab dia digaji semata-mata karena pekerjaannya
bukan karena jabatannya sebagai hakim. Oleh sebab itu, jika
dia masih menuntut lebih dari yang semestinya berarti dia
menuntut sesuatu berdasarkan status dan jabatannya sebagai
hakim,  padahal  ulama  telah  sepakat  berpendapat  bahwa
harta rakyat tidak boleh diambil untuk menggaji hakim karena
jabatannya,  dia  digaji  karena  pekerjaannya,  tambahan  atas
gaji yang telah ditentukan hukumnya haram. Maka dari itu,
ada sebuah pendapat yang menyatakan bahwa mengangkat
seseorang yang kaya untuk menduduki jabatan hakim jauh
lebih baik daripada mengangkat seseorang yang miskin untuk
menjadi hakim, sebab dengan status dan kondisi ekonominya
yang tergolong miskin akan berpotensi menimbulkan niat atau
semangat untuk mendapat fasilitas yang pada dasarnya tidak
boleh untuk dimiliki, lebih-lebih jika hakim miskin itu juga tidak
mendapatkan jatah rutin dari baitul mal. Penulis subul al-salam
berkata : pada saat ini kami tidak bisa menemukan seseorang
yang mencari kedudukan jabatan sebagai hakim kecuali secara
jelas tampak bahwa orang tersebut hanya berambisi kepada
sesuatu yang menggugah seleranya, padahal ia pun mengerti
bahwa tidak akan memperoleh apa-apa dari baitul mal.

137 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

seorang hakim ke dalam dosa. Kedua, hadiah,
jika hadiah ini diberikan dari seseorang pada saat
sebelum penunjukkan seorang hakim yang akan
menangani perkaranya, maka status hukumnya
tidak diharamkan, tetapi kalau setelah ditentukan
hakim yang akan menanganinya, maka tetap
haram dan jika hadiah itu berasal dari seseorang
yang tidak ada pertengkaran antara dia dan
seseorang yang ada bersama dia, maka hadiah
itu diperbolehkan, tetapi makruh, dan jika hadiah
itu berasal dari seseorang yang mempunyai
persengketaan hutang dengan pihak lawan,
maka hadiah dalam kasus ini hukumnya haram
baik bagi hakim (sebagai penerima) maupun bagi
pemberi hadiah”. 25

Dengan penjelasan yang cukup sistematis
dan runtut ini al-Shan`ânî sempat memerinci
bentuk-bentuk suap dan hadiah tertentu, ada
yang dinyatakan halal dan ada yang dinyatakan
haram bahkan ada yang sekedar makruh. Namun
demikian, tampak jelas dari uraian tentang
jenis suap bahwa terdapat bentuk suap yang
dianggap halal sebagaimana para ulama hadis
pada umumnya, yaitu suap yang dilakukan
oleh seseorang dalam rangka memperjuangkan
hak yang mesti diterimanya, dalam contoh
penjelasannya disebutkan untuk bisa memperoleh
harta miliknya yang masih dalam piutang pihak
lain. Di sini, hakim menurut al-Shan`ânî dianggap
sebagai pemenang sayembara atau wakil delegasi
yang berhasil dalam usaha membela klien,26

sehingga wajar jika mendapatkan upah atas
jasanya.

Penjelasan yang sebaik dan sesistimatis
apa yang dipaparkan oleh al-Shan`ani di atas
tidak penulis temukan dalam beberapa literatur
hadis lain, baik dalam sumber aslinya yaitu Sunan
Abû Dâwud, al-Tirmizî, Ahmad dan Ibnu Mâjah
maupun dalam Bulûgh al-Marâm dengan berbagai
syarahnya yaitu Ibânah al-Ahkâm, Taudhîh al-

25 al-Shan’ânî, Subul al-Salâm, jilid IV, h. 124.
26 Untuk konteks saat ini konsep al-San’ani tentang “

” Honor wakil yang membantu seseorang atau
perkara yang dipersengketakan ini adalah berupa tunjangan,
ongkos perkara para praktisi hukum, pengacara, advokat dan
badan arbitrase. Penulis memperkirakan bahwa pada saat
245 tahun yang lalu belum ada profesi-profesi dalam bidang
peradilan sebagai yang sangat ramai di berbagai tingkat
peradilan saat ini.

Ahkâm, Hidâyah al-Anâm dan Mishbâh al-Zhulâm.
Hanya saja pada saat menjelaskan sumber-sumber
penghasilan seorang hakim, sumber pendapatan
terakhir yang al-Shan`ani sebut dengan rizki tidak
beliau uraikan. Beliau hanya memaparkan masalah
risywah, hadiah dan ujrah atau gaji.27

Berkaitan dengan jenis penghasilan hakim
yang kedua menurut al-Shan`ani yaitu tentang
gaji, ia berpendapat bahwa kalau seseorang hakim
telah mendapatkan jatah rutin dari baitul mal (kas
Negara) maka ia tidak boleh mendapatkan gaji
lagi. Menurut perkiraan penulis yang dimaksudkan
dengan gaji atau yang al-Shan`ani menyebutnya
dengan “ ” adalah upah yang dibebankan
kepada para pihak yang berperkara, sedangkan
kata “ ” adalah gaji tetap yang diambil dari
kas Negara. Konsep ini jika dikontekstualisasikan
dengan praktek peradilan di Indonesia saat ini
lebih cocok dipahami bahwa yang mendapat gaji
tetap dari kas Negara (APBN) adalah hakim pada
semua jenis peradilan dan tingkatannya yang
mempunyai NIP dari Departemen Kehakiman.

27 Mengenai sumber pendapatan hakim yang disebut
terakhir ini al-San’ani mengatakan bahwa adapun gaji, sebagai
sumber penghasilan hakim yang ketiga jika seorang hakim telah
memiliki jirâyah (jatah rutin) dari baitul mal (kas negara) yang
diberikan kepadanya, maka ulama sepakat menyatakan bahwa
gaji di luar itu hukumnya haram, sebab dia telah mendapatkan
jatah rutin karena pekerjaannya dalam bidang hukum, sehingga
dinilai tidak patut untuk diberi upah, lain halnya kalau hakim
tersebut belum mendapatkan jatah rutin dari baitul mal dalam
kondisi seperti ini tetap diperbolehkan menerima gaji karena
pekerjaannya bukan karena jabatannya sebagai hakim. Jika dia
mengambil bagian melebihi yang semestinya maka hukumnya
haram, sebab dia digaji semata-mata karena pekerjaannya
bukan karena jabatannya sebagai hakim. Oleh sebab itu, jika
dia masih menuntut lebih dari yang semestinya berarti dia
menuntut sesuatu berdasarkan status dan jabatannya sebagai
hakim,  padahal  ulama  telah  sepakat  berpendapat  bahwa
harta rakyat tidak boleh diambil untuk menggaji hakim karena
jabatannya,  dia  digaji  karena  pekerjaannya,  tambahan  atas
gaji yang telah ditentukan hukumnya haram. Maka dari itu,
ada sebuah pendapat yang menyatakan bahwa mengangkat
seseorang yang kaya untuk menduduki jabatan hakim jauh
lebih baik daripada mengangkat seseorang yang miskin untuk
menjadi hakim, sebab dengan status dan kondisi ekonominya
yang tergolong miskin akan berpotensi menimbulkan niat atau
semangat untuk mendapat fasilitas yang pada dasarnya tidak
boleh untuk dimiliki, lebih-lebih jika hakim miskin itu juga tidak
mendapatkan jatah rutin dari baitul mal. Penulis subul al-salam
berkata : pada saat ini kami tidak bisa menemukan seseorang
yang mencari kedudukan jabatan sebagai hakim kecuali secara
jelas tampak bahwa orang tersebut hanya berambisi kepada
sesuatu yang menggugah seleranya, padahal ia pun mengerti
bahwa tidak akan memperoleh apa-apa dari baitul mal.

137 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Mereka inilah yang memiliki “ ” gaji tetap.
Sedang pihak yang hanya memperoleh “ ”
upah dari para pihak yang berperkara adalah para
pengacara, advokat, dan konsultan-konsultan
hukum.28

Pemisahan antara “ ” dan “ ” ini di-
anggap penting agar para hakim yang telah
mendapatkan “ ” gaji tetap dari APBN tidak
lagi menuntut pemberian-pemberian tertentu
dari para pihak yang berperkara. Sebab pem-
berian-pemberian semacam ini sangat rentan
menimbulkan praktek suap menyuap. Apalagi
kalau pihak “ ” pemberi suap berdalih dengan
adanya hak yang akan ia perjuangkan atau dengan
alasan menolak kezaliman dan ketidakadilan yang
dirasakannya. Dalam kondisi seperti ini menurut
pendapat para ulama, suap dengan tujuan mem-
perjuangkan hak dan menolak ketidakadilan–bisa
dianggap benar serta tidak masuk dalam cakupan
hadis yang mengharamkan suap.

Dari uraian tentang pengertian dan hukum
risywah di atas, bisa disimpulkan bahwa risywah
atau suap adalah suatu pemberian yang diberikan
seseorang kepada hakim, petugas atau pejabat
tertentu dengan suatu tujuan yang diinginkan
oleh kedua belah pihak baik pemberi maupun
penerima pemberian tersebut. Dalam kasus
penyuapan, biasanya melibatkan tiga unsur
utama yaitu pemberi suap (al-râsyî), penerima
suap (al-murtasyî) dan barang atau nilai yang

28 Para pengacara, advokat, dan konsultan-konsultan
hukum yang biasanya tergabung dalam sebuah wadah LBH
walaupun mereka tidak mendapatkan “ ” atau gaji tetap
dan tidak memiliki NIP sebagaimana diatur dalam Undang-
Undang No. 18 tahun 2003 tentang Advokat, namun dari
sisi income sangat boleh jadi penghasilan mereka jauh lebih

diserahterimakan dalam kasus suap. Namun
demikian, tidak menutup kemungkinan dalam
suatu kasus suap juga melibatkan pihak keempat
sebagai broker atau perantara antara pemberi
dan penerima suap. Broker atau perantara ini
disebut dengan al-râisy.

Hukum perbuatan risywah disepakati oleh
para ulama adalah haram, khususnya risywah yang
terdapat unsur membenarkan yang salah dan atau
menyalahkan yang mestinya benar. Akan tetapi
para ulama menganggap halal sebuah bentuk
suap yang dilakukan dalam rangka menuntut atau
memperjuangkan hak yang mestinya diterima oleh
pihak pemberi suap atau dalam rangka menolak
kezaliman, kemudaratan dan ketidakadilan yang
dirasakan oleh pemberi suap. Hanya saja, penulis
tetap menganggap bahwa dalam bentuk seperti
ini pun suap tetap tidak baik dilakukan apalagi
dalam suasana bangsa Indonesia yang sedang
berusaha keras memberantas praktek korupsi,
kolusi dan nepotisme yang pengaruhnya sangat
merusak seluruh tatanan kehidupan bangsa. Mirip
dengan suap, sogok atau gratifikasi sebagai
terjemahan dari risywah ini adalah hadiah. Oleh
sebab itu, hadiah merupakan salah satu jenis atau
bentuk sogok, khususnya jika diberikan kepada
pegawai, petugas, pejabat apalagi kepada hakim.

Klasifikasi Gratifikasi
Pada uraian sebelumnya telah dikemukakan

bahwa setidaknya gratifikasi atau risywah, suap,
ada yang disepakati oleh para ulama haram
hukumnya dan ada yang disepakati halal hukum-
nya.29 Risywah yang disepakati haram hukumnya
oleh para ulama adalah risywah yang dilakukan
dengan tujuan untuk membenarkan yang salah dan

besar--sekalipun bersifat temporer--daripada hakim atau jaksa
penuntut umum yang memiliki NIP dan mendapatkan “ ”
dari APBN. Apalagi bagi para praktisi kondang dan senior seperti
Adnan Buyung Nasution, OC Kaligis, Todung Mulya Lubis, M.
Assegaf dan advokat serta konsultan-konsultan hukum yang lain.
Ketimpangan jumlah penghasilan antara pengacara dan hakim ini
terkadang berakibat adanya kecemburuan sosial antar mereka.
Hal ini tentu sangat rentan terhadap timbulnya praktek sogok
menyogok di dalam proses acara pengadilan. Sehingga adanya
gagasan untuk menaikkan gaji dan tunjangan hakim, mengingat
adanya fenomena-fenomena seperti ini sangat bisa dimengerti.
Karena itu wajar jika 245 tahun yang lalu al-Shan`ânî mengatakan
bahwa: “ ” meng-
angkat hakim yang sudah kaya lebih baik daripada mengangkat
hakim yang miskin, agar tidak gampang disuap. Apakah hal ini
bisa menjamin? , belum tentu.

29 Jenis suap yang oleh para ulama dinyatakan halal ini
oleh as-Syaukani dalam Nail al-Autâr, jilid IX h. 172 ditolak secara
tegas, suap dalam bentuk-bentuknya yang khusus dan dengan
tujuan apapun tetap haram sebab hadis mengenai risywah
yang sangat terkenal itu tidak bisa ditakhsis kecuali dengan dalil
yang maqbul (kuat dan bisa diterima), bukan sekedar dengan
perkiraan dan pertimbangan yang tidak mantap. Dalam hal ini
penulis lebih setuju dengan al-Syaukani tanpa harus mengkritik
pendapat  jumhur  ulama  yang  telah  sepakat  menghalalkan
jenis risywah yang tujuannya untuk membela, menuntut dan
memperjuangkan hak dan atau untuk menolak ketidakadilan.
Sebab untuk konteks Indonesia saat ini, kalau mengikuti
pendapat jumhur ulama tersebut akan sangat rentan dengan
gagalnya pemerintah dalam memberantas praktek KKN di
negeri ini.

| 138

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Mereka inilah yang memiliki “ ” gaji tetap.
Sedang pihak yang hanya memperoleh “ ”
upah dari para pihak yang berperkara adalah para
pengacara, advokat, dan konsultan-konsultan
hukum.28

Pemisahan antara “ ” dan “ ” ini di-
anggap penting agar para hakim yang telah
mendapatkan “ ” gaji tetap dari APBN tidak
lagi menuntut pemberian-pemberian tertentu
dari para pihak yang berperkara. Sebab pem-
berian-pemberian semacam ini sangat rentan
menimbulkan praktek suap menyuap. Apalagi
kalau pihak “ ” pemberi suap berdalih dengan
adanya hak yang akan ia perjuangkan atau dengan
alasan menolak kezaliman dan ketidakadilan yang
dirasakannya. Dalam kondisi seperti ini menurut
pendapat para ulama, suap dengan tujuan mem-
perjuangkan hak dan menolak ketidakadilan–bisa
dianggap benar serta tidak masuk dalam cakupan
hadis yang mengharamkan suap.

Dari uraian tentang pengertian dan hukum
risywah di atas, bisa disimpulkan bahwa risywah
atau suap adalah suatu pemberian yang diberikan
seseorang kepada hakim, petugas atau pejabat
tertentu dengan suatu tujuan yang diinginkan
oleh kedua belah pihak baik pemberi maupun
penerima pemberian tersebut. Dalam kasus
penyuapan, biasanya melibatkan tiga unsur
utama yaitu pemberi suap (al-râsyî), penerima
suap (al-murtasyî) dan barang atau nilai yang

28 Para pengacara, advokat, dan konsultan-konsultan
hukum yang biasanya tergabung dalam sebuah wadah LBH
walaupun mereka tidak mendapatkan “ ” atau gaji tetap
dan tidak memiliki NIP sebagaimana diatur dalam Undang-
Undang No. 18 tahun 2003 tentang Advokat, namun dari
sisi income sangat boleh jadi penghasilan mereka jauh lebih

diserahterimakan dalam kasus suap. Namun
demikian, tidak menutup kemungkinan dalam
suatu kasus suap juga melibatkan pihak keempat
sebagai broker atau perantara antara pemberi
dan penerima suap. Broker atau perantara ini
disebut dengan al-râisy.

Hukum perbuatan risywah disepakati oleh
para ulama adalah haram, khususnya risywah yang
terdapat unsur membenarkan yang salah dan atau
menyalahkan yang mestinya benar. Akan tetapi
para ulama menganggap halal sebuah bentuk
suap yang dilakukan dalam rangka menuntut atau
memperjuangkan hak yang mestinya diterima oleh
pihak pemberi suap atau dalam rangka menolak
kezaliman, kemudaratan dan ketidakadilan yang
dirasakan oleh pemberi suap. Hanya saja, penulis
tetap menganggap bahwa dalam bentuk seperti
ini pun suap tetap tidak baik dilakukan apalagi
dalam suasana bangsa Indonesia yang sedang
berusaha keras memberantas praktek korupsi,
kolusi dan nepotisme yang pengaruhnya sangat
merusak seluruh tatanan kehidupan bangsa. Mirip
dengan suap, sogok atau gratifikasi sebagai
terjemahan dari risywah ini adalah hadiah. Oleh
sebab itu, hadiah merupakan salah satu jenis atau
bentuk sogok, khususnya jika diberikan kepada
pegawai, petugas, pejabat apalagi kepada hakim.

Klasifikasi Gratifikasi
Pada uraian sebelumnya telah dikemukakan

bahwa setidaknya gratifikasi atau risywah, suap,
ada yang disepakati oleh para ulama haram
hukumnya dan ada yang disepakati halal hukum-
nya.29 Risywah yang disepakati haram hukumnya
oleh para ulama adalah risywah yang dilakukan
dengan tujuan untuk membenarkan yang salah dan

besar--sekalipun bersifat temporer--daripada hakim atau jaksa
penuntut umum yang memiliki NIP dan mendapatkan “ ”
dari APBN. Apalagi bagi para praktisi kondang dan senior seperti
Adnan Buyung Nasution, OC Kaligis, Todung Mulya Lubis, M.
Assegaf dan advokat serta konsultan-konsultan hukum yang lain.
Ketimpangan jumlah penghasilan antara pengacara dan hakim ini
terkadang berakibat adanya kecemburuan sosial antar mereka.
Hal ini tentu sangat rentan terhadap timbulnya praktek sogok
menyogok di dalam proses acara pengadilan. Sehingga adanya
gagasan untuk menaikkan gaji dan tunjangan hakim, mengingat
adanya fenomena-fenomena seperti ini sangat bisa dimengerti.
Karena itu wajar jika 245 tahun yang lalu al-Shan`ânî mengatakan
bahwa: “ ” meng-
angkat hakim yang sudah kaya lebih baik daripada mengangkat
hakim yang miskin, agar tidak gampang disuap. Apakah hal ini
bisa menjamin? , belum tentu.

29 Jenis suap yang oleh para ulama dinyatakan halal ini
oleh as-Syaukani dalam Nail al-Autâr, jilid IX h. 172 ditolak secara
tegas, suap dalam bentuk-bentuknya yang khusus dan dengan
tujuan apapun tetap haram sebab hadis mengenai risywah
yang sangat terkenal itu tidak bisa ditakhsis kecuali dengan dalil
yang maqbul (kuat dan bisa diterima), bukan sekedar dengan
perkiraan dan pertimbangan yang tidak mantap. Dalam hal ini
penulis lebih setuju dengan al-Syaukani tanpa harus mengkritik
pendapat  jumhur  ulama  yang  telah  sepakat  menghalalkan
jenis risywah yang tujuannya untuk membela, menuntut dan
memperjuangkan hak dan atau untuk menolak ketidakadilan.
Sebab untuk konteks Indonesia saat ini, kalau mengikuti
pendapat jumhur ulama tersebut akan sangat rentan dengan
gagalnya pemerintah dalam memberantas praktek KKN di
negeri ini.

| 138

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Mereka inilah yang memiliki “ ” gaji tetap.
Sedang pihak yang hanya memperoleh “ ”
upah dari para pihak yang berperkara adalah para
pengacara, advokat, dan konsultan-konsultan
hukum.28

Pemisahan antara “ ” dan “ ” ini di-
anggap penting agar para hakim yang telah
mendapatkan “ ” gaji tetap dari APBN tidak
lagi menuntut pemberian-pemberian tertentu
dari para pihak yang berperkara. Sebab pem-
berian-pemberian semacam ini sangat rentan
menimbulkan praktek suap menyuap. Apalagi
kalau pihak “ ” pemberi suap berdalih dengan
adanya hak yang akan ia perjuangkan atau dengan
alasan menolak kezaliman dan ketidakadilan yang
dirasakannya. Dalam kondisi seperti ini menurut
pendapat para ulama, suap dengan tujuan mem-
perjuangkan hak dan menolak ketidakadilan–bisa
dianggap benar serta tidak masuk dalam cakupan
hadis yang mengharamkan suap.

Dari uraian tentang pengertian dan hukum
risywah di atas, bisa disimpulkan bahwa risywah
atau suap adalah suatu pemberian yang diberikan
seseorang kepada hakim, petugas atau pejabat
tertentu dengan suatu tujuan yang diinginkan
oleh kedua belah pihak baik pemberi maupun
penerima pemberian tersebut. Dalam kasus
penyuapan, biasanya melibatkan tiga unsur
utama yaitu pemberi suap (al-râsyî), penerima
suap (al-murtasyî) dan barang atau nilai yang

28 Para pengacara, advokat, dan konsultan-konsultan
hukum yang biasanya tergabung dalam sebuah wadah LBH
walaupun mereka tidak mendapatkan “ ” atau gaji tetap
dan tidak memiliki NIP sebagaimana diatur dalam Undang-
Undang No. 18 tahun 2003 tentang Advokat, namun dari
sisi income sangat boleh jadi penghasilan mereka jauh lebih

diserahterimakan dalam kasus suap. Namun
demikian, tidak menutup kemungkinan dalam
suatu kasus suap juga melibatkan pihak keempat
sebagai broker atau perantara antara pemberi
dan penerima suap. Broker atau perantara ini
disebut dengan al-râisy.

Hukum perbuatan risywah disepakati oleh
para ulama adalah haram, khususnya risywah yang
terdapat unsur membenarkan yang salah dan atau
menyalahkan yang mestinya benar. Akan tetapi
para ulama menganggap halal sebuah bentuk
suap yang dilakukan dalam rangka menuntut atau
memperjuangkan hak yang mestinya diterima oleh
pihak pemberi suap atau dalam rangka menolak
kezaliman, kemudaratan dan ketidakadilan yang
dirasakan oleh pemberi suap. Hanya saja, penulis
tetap menganggap bahwa dalam bentuk seperti
ini pun suap tetap tidak baik dilakukan apalagi
dalam suasana bangsa Indonesia yang sedang
berusaha keras memberantas praktek korupsi,
kolusi dan nepotisme yang pengaruhnya sangat
merusak seluruh tatanan kehidupan bangsa. Mirip
dengan suap, sogok atau gratifikasi sebagai
terjemahan dari risywah ini adalah hadiah. Oleh
sebab itu, hadiah merupakan salah satu jenis atau
bentuk sogok, khususnya jika diberikan kepada
pegawai, petugas, pejabat apalagi kepada hakim.

Klasifikasi Gratifikasi
Pada uraian sebelumnya telah dikemukakan

bahwa setidaknya gratifikasi atau risywah, suap,
ada yang disepakati oleh para ulama haram
hukumnya dan ada yang disepakati halal hukum-
nya.29 Risywah yang disepakati haram hukumnya
oleh para ulama adalah risywah yang dilakukan
dengan tujuan untuk membenarkan yang salah dan

besar--sekalipun bersifat temporer--daripada hakim atau jaksa
penuntut umum yang memiliki NIP dan mendapatkan “ ”
dari APBN. Apalagi bagi para praktisi kondang dan senior seperti
Adnan Buyung Nasution, OC Kaligis, Todung Mulya Lubis, M.
Assegaf dan advokat serta konsultan-konsultan hukum yang lain.
Ketimpangan jumlah penghasilan antara pengacara dan hakim ini
terkadang berakibat adanya kecemburuan sosial antar mereka.
Hal ini tentu sangat rentan terhadap timbulnya praktek sogok
menyogok di dalam proses acara pengadilan. Sehingga adanya
gagasan untuk menaikkan gaji dan tunjangan hakim, mengingat
adanya fenomena-fenomena seperti ini sangat bisa dimengerti.
Karena itu wajar jika 245 tahun yang lalu al-Shan`ânî mengatakan
bahwa: “ ” meng-
angkat hakim yang sudah kaya lebih baik daripada mengangkat
hakim yang miskin, agar tidak gampang disuap. Apakah hal ini
bisa menjamin? , belum tentu.

29 Jenis suap yang oleh para ulama dinyatakan halal ini
oleh as-Syaukani dalam Nail al-Autâr, jilid IX h. 172 ditolak secara
tegas, suap dalam bentuk-bentuknya yang khusus dan dengan
tujuan apapun tetap haram sebab hadis mengenai risywah
yang sangat terkenal itu tidak bisa ditakhsis kecuali dengan dalil
yang maqbul (kuat dan bisa diterima), bukan sekedar dengan
perkiraan dan pertimbangan yang tidak mantap. Dalam hal ini
penulis lebih setuju dengan al-Syaukani tanpa harus mengkritik
pendapat  jumhur  ulama  yang  telah  sepakat  menghalalkan
jenis risywah yang tujuannya untuk membela, menuntut dan
memperjuangkan hak dan atau untuk menolak ketidakadilan.
Sebab untuk konteks Indonesia saat ini, kalau mengikuti
pendapat jumhur ulama tersebut akan sangat rentan dengan
gagalnya pemerintah dalam memberantas praktek KKN di
negeri ini.

| 138



(

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

menyalahkan yang mestinya benar atau dengan
kata lain suap yang hukumnya haram adalah suap
yang akibatnya mengalahkan pihak yang mestinya
menang dan memenangkan pihak yang mestinya
kalah. Sedangkan suap yang dinyatakan oleh
mayoritas ulama hukumnya halal adalah suap
yang dilakukan dengan tujuan untuk menuntut
atau memperjuangkan hak yang mestinya diterima
oleh pemberi suap ( ) atau untuk menolak
kemudaratan, kezaliman dan ketidakadilan yang
dirasakan oleh pihak pemberi suap tersebut.

Pembagian dua jenis suap yang haram dan
suap yang halal ini memang tidak secara eksplisit
bisa ditemukan dalam berbagai uraian para
ulama, sebab haram atau halalnya suap sangat
tergantung pada niat dan motifasi penyuap ketika
memberikan suapnya kepada penerima, sehingga
ada yang hanya dianggap halal bagi penyuap
tetapi tetap haram bagi petugas, pegawai atau
hakim sebagai pihak penerima ( ). Di antara
ulama yang menjelaskan secara mendetail per-
soalan ini adalah Ibnu Taimiyyah.30 Ibnu Taimiyyah
menjelaskan tentang alasan mengapa ada satu
jenis suap yang dianggap halal bagi pihak
pemberi dan tetap saja haram bagi penerima
suap tersebut. Dalam beberapa referensi syarah
hadis dan buku-buku fikih, alasan atau dalil ini

30 Dalam hal ini Ibnu Taimiyyah mengatakan bahwa
sesungguhnya seseorang yang memberikan hadiah kepada
petugas agar dia melakukan untuknya sesuatu yang tidak
diperbolehkan adalah haram bagi pemberi hadiah dan
penerimanya, karena hal ini termasuk suap yang disabdakan
oleh  Nabi  saw.  “Allah  mengutuk  penyuap  dan  penerima
suap” sedangkan jika seseorang memberi hadiah agar
terhindar dari kezaliman atau agar mendapatkan hak yang
wajib diberikan kepadanya maka hadiah semacam ini hanya

tidak penulis temukan, tetapi Ibnu Taimiyah dalam
Majmû’ Fatâwânya mengutip sebuah hadis yang
diriyawatkan oleh Imam Ahmad bin Hanbal bahwa
Rasulullah pernah memberikan sejumlah uang
kepada orang yang selalu meminta-minta beliau. 31

Atas dasar hadis inilah muncul pendapat
tentang adanya salah satu bentuk suap yang
bisa dibenarkan, yaitu suap yang dilakukan oleh
seseorang dengan tujuan agar bisa memperoleh
hak yang mestinya ia terima atau dalam rangka
menolak kemudaratan, ketidakadilan dan ke-
zaliman yang mengancam atau mengganggu
diri pelaku. Dalam kasus yang dialami Rasulullah
saw sebagaimana hadis riwayat Imam Ahmad di
atas adalah rasa ketidaknyamanan Nabi saw atas
tindakan seseorang yang selalu meminta-minta
kepada beliau. Sangat boleh jadi orang-orang
yang meminta kepada beliau itu sedikit memaksa
dan tanpa ada rasa malu, maka akibatnya beliau
sangat merasa terganggu sehingga beliau berikan
dua dinar, menurut informasi yang didengar
Umar melalui seseorang dan ternyata setelah
dikonfirmasi kepada Nabi saw beliau beritahu
bukan hanya 2 dinar, melainkan sejumlah besar
uang 10 sampai dengan 100 dinar bahkan terdapat
riwayat bahwa uang yang beliau berikan itu
sejumlah 10 sampai 100 atau 200 dinar, memang
dalam hal ini perawi yang ragu tentang jumlah
persisnya.

Melalui hadis ini, secara jelas bisa dipahami
bahwa tampaknya Rasulullah saw sudah bosan
bahkan telah muak dengan ulah tukang palak yang
terus meminta beliau dengan sedikit memaksa. Di
sini kemudian beliau memberikan sejumlah harta

haram bagi penerima ) tetapi boleh / halal bagi pemberi
kalau dia telah memberikan hadiah tersebut kepadanya,
sebagaimana   Nabi   saw   pernah   bersabda:   sesungguhnya
saya akan memberikan kepada salah seorang mereka sebuah
pemberian maka akan keluar dari bagian bawah ketiaknya
sebuah api ketika itu ditanyakan kepada beliau, wahai
Rasulullah mengapa engkau memberikan (sesuatu) kepada
mereka? beliau menjawab, mereka enggan (tidak bosan-bosan
akan terus meminta) padahal Allah tidak berkenan kalau saya
bersifat bakhil. Imâm Ahmad ibn Hanbal dalam Musnadnya
jilid III h. 4 memberikan penjelasan kata “ ” ini dengan
kalimat “ ” yaitu bagian bawah ketiaknya
akan mengeluarkan api. Hal ini sebagai kecaman bahwa sikap
meminta-minta dengan cara memaksa dan dengan gaya
tukang palak ( ) ini merupakan perbuatan
biadab dan sangat tercela. Lihat Abdurrahmân ibn Qâsim
al-Âsimî al-Najdî al-Hanbalî (ed.), Majmû’ Fatâwâ Syaikh al-
Islâm Ibnu Taimiyyah, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), jilid XXI, h. 286.

31 Riwayat tersebut adalah sebagai berikut ,“Dari Abu
Sa`id al-Khudriy, dia berkata Umar berkata, wahai Rasulullah
sungguh saya mendengar Fulan dan Fulan berbuat baik dengan
pujian sambil keduanya bercerita sesungguhnya engkau
memberikan dua dinar. Umar berkata, Nabi saw bersabda, akan
tetapi demi Allah si Fulan bukanlah demikian itu, saya sungguh
telah memberikannya sepuluh sampai seratus, apa yang dia
ucapkan bukan seperti itu. Demi Allah, sesungguhnya salah
seorang di antara kalian pasti akan keluar (bangkit) dengan
membawa barang yang diminta dari sisiku pada bagian bawah
ketiaknya, maksudnya di bawah ketiaknya akan mengeluarkan
api. Umar bertanya, wahai Rasulullah mengapa engkau berikan
uang itu kepada mereka ? Rasulullah menjawab, apa yang saya
lakukan itu tidak akan membuat mereka bosan, tetapi mereka
akan terus meminta, sedangkan Allah tidak berkenan jika saya
memiliki sifat bakhil “(HR. Ahmad). Lihat Ahmad ibn Hanbal,
Musnad Ahmad, jilid III, h. 4.

139 |

(

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

menyalahkan yang mestinya benar atau dengan
kata lain suap yang hukumnya haram adalah suap
yang akibatnya mengalahkan pihak yang mestinya
menang dan memenangkan pihak yang mestinya
kalah. Sedangkan suap yang dinyatakan oleh
mayoritas ulama hukumnya halal adalah suap
yang dilakukan dengan tujuan untuk menuntut
atau memperjuangkan hak yang mestinya diterima
oleh pemberi suap ( ) atau untuk menolak
kemudaratan, kezaliman dan ketidakadilan yang
dirasakan oleh pihak pemberi suap tersebut.

Pembagian dua jenis suap yang haram dan
suap yang halal ini memang tidak secara eksplisit
bisa ditemukan dalam berbagai uraian para
ulama, sebab haram atau halalnya suap sangat
tergantung pada niat dan motifasi penyuap ketika
memberikan suapnya kepada penerima, sehingga
ada yang hanya dianggap halal bagi penyuap
tetapi tetap haram bagi petugas, pegawai atau
hakim sebagai pihak penerima ( ). Di antara
ulama yang menjelaskan secara mendetail per-
soalan ini adalah Ibnu Taimiyyah.30 Ibnu Taimiyyah
menjelaskan tentang alasan mengapa ada satu
jenis suap yang dianggap halal bagi pihak
pemberi dan tetap saja haram bagi penerima
suap tersebut. Dalam beberapa referensi syarah
hadis dan buku-buku fikih, alasan atau dalil ini

30 Dalam hal ini Ibnu Taimiyyah mengatakan bahwa
sesungguhnya seseorang yang memberikan hadiah kepada
petugas agar dia melakukan untuknya sesuatu yang tidak
diperbolehkan adalah haram bagi pemberi hadiah dan
penerimanya, karena hal ini termasuk suap yang disabdakan
oleh  Nabi  saw.  “Allah  mengutuk  penyuap  dan  penerima
suap” sedangkan jika seseorang memberi hadiah agar
terhindar dari kezaliman atau agar mendapatkan hak yang
wajib diberikan kepadanya maka hadiah semacam ini hanya

tidak penulis temukan, tetapi Ibnu Taimiyah dalam
Majmû’ Fatâwânya mengutip sebuah hadis yang
diriyawatkan oleh Imam Ahmad bin Hanbal bahwa
Rasulullah pernah memberikan sejumlah uang
kepada orang yang selalu meminta-minta beliau. 31

Atas dasar hadis inilah muncul pendapat
tentang adanya salah satu bentuk suap yang
bisa dibenarkan, yaitu suap yang dilakukan oleh
seseorang dengan tujuan agar bisa memperoleh
hak yang mestinya ia terima atau dalam rangka
menolak kemudaratan, ketidakadilan dan ke-
zaliman yang mengancam atau mengganggu
diri pelaku. Dalam kasus yang dialami Rasulullah
saw sebagaimana hadis riwayat Imam Ahmad di
atas adalah rasa ketidaknyamanan Nabi saw atas
tindakan seseorang yang selalu meminta-minta
kepada beliau. Sangat boleh jadi orang-orang
yang meminta kepada beliau itu sedikit memaksa
dan tanpa ada rasa malu, maka akibatnya beliau
sangat merasa terganggu sehingga beliau berikan
dua dinar, menurut informasi yang didengar
Umar melalui seseorang dan ternyata setelah
dikonfirmasi kepada Nabi saw beliau beritahu
bukan hanya 2 dinar, melainkan sejumlah besar
uang 10 sampai dengan 100 dinar bahkan terdapat
riwayat bahwa uang yang beliau berikan itu
sejumlah 10 sampai 100 atau 200 dinar, memang
dalam hal ini perawi yang ragu tentang jumlah
persisnya.

Melalui hadis ini, secara jelas bisa dipahami
bahwa tampaknya Rasulullah saw sudah bosan
bahkan telah muak dengan ulah tukang palak yang
terus meminta beliau dengan sedikit memaksa. Di
sini kemudian beliau memberikan sejumlah harta

haram bagi penerima ) tetapi boleh / halal bagi pemberi
kalau dia telah memberikan hadiah tersebut kepadanya,
sebagaimana   Nabi   saw   pernah   bersabda:   sesungguhnya
saya akan memberikan kepada salah seorang mereka sebuah
pemberian maka akan keluar dari bagian bawah ketiaknya
sebuah api ketika itu ditanyakan kepada beliau, wahai
Rasulullah mengapa engkau memberikan (sesuatu) kepada
mereka? beliau menjawab, mereka enggan (tidak bosan-bosan
akan terus meminta) padahal Allah tidak berkenan kalau saya
bersifat bakhil. Imâm Ahmad ibn Hanbal dalam Musnadnya
jilid III h. 4 memberikan penjelasan kata “ ” ini dengan
kalimat “ ” yaitu bagian bawah ketiaknya
akan mengeluarkan api. Hal ini sebagai kecaman bahwa sikap
meminta-minta dengan cara memaksa dan dengan gaya
tukang palak ( ) ini merupakan perbuatan
biadab dan sangat tercela. Lihat Abdurrahmân ibn Qâsim
al-Âsimî al-Najdî al-Hanbalî (ed.), Majmû’ Fatâwâ Syaikh al-
Islâm Ibnu Taimiyyah, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), jilid XXI, h. 286.

31 Riwayat tersebut adalah sebagai berikut ,“Dari Abu
Sa`id al-Khudriy, dia berkata Umar berkata, wahai Rasulullah
sungguh saya mendengar Fulan dan Fulan berbuat baik dengan
pujian sambil keduanya bercerita sesungguhnya engkau
memberikan dua dinar. Umar berkata, Nabi saw bersabda, akan
tetapi demi Allah si Fulan bukanlah demikian itu, saya sungguh
telah memberikannya sepuluh sampai seratus, apa yang dia
ucapkan bukan seperti itu. Demi Allah, sesungguhnya salah
seorang di antara kalian pasti akan keluar (bangkit) dengan
membawa barang yang diminta dari sisiku pada bagian bawah
ketiaknya, maksudnya di bawah ketiaknya akan mengeluarkan
api. Umar bertanya, wahai Rasulullah mengapa engkau berikan
uang itu kepada mereka ? Rasulullah menjawab, apa yang saya
lakukan itu tidak akan membuat mereka bosan, tetapi mereka
akan terus meminta, sedangkan Allah tidak berkenan jika saya
memiliki sifat bakhil “(HR. Ahmad). Lihat Ahmad ibn Hanbal,
Musnad Ahmad, jilid III, h. 4.

139 |

(

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

menyalahkan yang mestinya benar atau dengan
kata lain suap yang hukumnya haram adalah suap
yang akibatnya mengalahkan pihak yang mestinya
menang dan memenangkan pihak yang mestinya
kalah. Sedangkan suap yang dinyatakan oleh
mayoritas ulama hukumnya halal adalah suap
yang dilakukan dengan tujuan untuk menuntut
atau memperjuangkan hak yang mestinya diterima
oleh pemberi suap ( ) atau untuk menolak
kemudaratan, kezaliman dan ketidakadilan yang
dirasakan oleh pihak pemberi suap tersebut.

Pembagian dua jenis suap yang haram dan
suap yang halal ini memang tidak secara eksplisit
bisa ditemukan dalam berbagai uraian para
ulama, sebab haram atau halalnya suap sangat
tergantung pada niat dan motifasi penyuap ketika
memberikan suapnya kepada penerima, sehingga
ada yang hanya dianggap halal bagi penyuap
tetapi tetap haram bagi petugas, pegawai atau
hakim sebagai pihak penerima ( ). Di antara
ulama yang menjelaskan secara mendetail per-
soalan ini adalah Ibnu Taimiyyah.30 Ibnu Taimiyyah
menjelaskan tentang alasan mengapa ada satu
jenis suap yang dianggap halal bagi pihak
pemberi dan tetap saja haram bagi penerima
suap tersebut. Dalam beberapa referensi syarah
hadis dan buku-buku fikih, alasan atau dalil ini

30 Dalam hal ini Ibnu Taimiyyah mengatakan bahwa
sesungguhnya seseorang yang memberikan hadiah kepada
petugas agar dia melakukan untuknya sesuatu yang tidak
diperbolehkan adalah haram bagi pemberi hadiah dan
penerimanya, karena hal ini termasuk suap yang disabdakan
oleh  Nabi  saw.  “Allah  mengutuk  penyuap  dan  penerima
suap” sedangkan jika seseorang memberi hadiah agar
terhindar dari kezaliman atau agar mendapatkan hak yang
wajib diberikan kepadanya maka hadiah semacam ini hanya

tidak penulis temukan, tetapi Ibnu Taimiyah dalam
Majmû’ Fatâwânya mengutip sebuah hadis yang
diriyawatkan oleh Imam Ahmad bin Hanbal bahwa
Rasulullah pernah memberikan sejumlah uang
kepada orang yang selalu meminta-minta beliau. 31

Atas dasar hadis inilah muncul pendapat
tentang adanya salah satu bentuk suap yang
bisa dibenarkan, yaitu suap yang dilakukan oleh
seseorang dengan tujuan agar bisa memperoleh
hak yang mestinya ia terima atau dalam rangka
menolak kemudaratan, ketidakadilan dan ke-
zaliman yang mengancam atau mengganggu
diri pelaku. Dalam kasus yang dialami Rasulullah
saw sebagaimana hadis riwayat Imam Ahmad di
atas adalah rasa ketidaknyamanan Nabi saw atas
tindakan seseorang yang selalu meminta-minta
kepada beliau. Sangat boleh jadi orang-orang
yang meminta kepada beliau itu sedikit memaksa
dan tanpa ada rasa malu, maka akibatnya beliau
sangat merasa terganggu sehingga beliau berikan
dua dinar, menurut informasi yang didengar
Umar melalui seseorang dan ternyata setelah
dikonfirmasi kepada Nabi saw beliau beritahu
bukan hanya 2 dinar, melainkan sejumlah besar
uang 10 sampai dengan 100 dinar bahkan terdapat
riwayat bahwa uang yang beliau berikan itu
sejumlah 10 sampai 100 atau 200 dinar, memang
dalam hal ini perawi yang ragu tentang jumlah
persisnya.

Melalui hadis ini, secara jelas bisa dipahami
bahwa tampaknya Rasulullah saw sudah bosan
bahkan telah muak dengan ulah tukang palak yang
terus meminta beliau dengan sedikit memaksa. Di
sini kemudian beliau memberikan sejumlah harta

haram bagi penerima ) tetapi boleh / halal bagi pemberi
kalau dia telah memberikan hadiah tersebut kepadanya,
sebagaimana   Nabi   saw   pernah   bersabda:   sesungguhnya
saya akan memberikan kepada salah seorang mereka sebuah
pemberian maka akan keluar dari bagian bawah ketiaknya
sebuah api ketika itu ditanyakan kepada beliau, wahai
Rasulullah mengapa engkau memberikan (sesuatu) kepada
mereka? beliau menjawab, mereka enggan (tidak bosan-bosan
akan terus meminta) padahal Allah tidak berkenan kalau saya
bersifat bakhil. Imâm Ahmad ibn Hanbal dalam Musnadnya
jilid III h. 4 memberikan penjelasan kata “ ” ini dengan
kalimat “ ” yaitu bagian bawah ketiaknya
akan mengeluarkan api. Hal ini sebagai kecaman bahwa sikap
meminta-minta dengan cara memaksa dan dengan gaya
tukang palak ( ) ini merupakan perbuatan
biadab dan sangat tercela. Lihat Abdurrahmân ibn Qâsim
al-Âsimî al-Najdî al-Hanbalî (ed.), Majmû’ Fatâwâ Syaikh al-
Islâm Ibnu Taimiyyah, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), jilid XXI, h. 286.

31 Riwayat tersebut adalah sebagai berikut ,“Dari Abu
Sa`id al-Khudriy, dia berkata Umar berkata, wahai Rasulullah
sungguh saya mendengar Fulan dan Fulan berbuat baik dengan
pujian sambil keduanya bercerita sesungguhnya engkau
memberikan dua dinar. Umar berkata, Nabi saw bersabda, akan
tetapi demi Allah si Fulan bukanlah demikian itu, saya sungguh
telah memberikannya sepuluh sampai seratus, apa yang dia
ucapkan bukan seperti itu. Demi Allah, sesungguhnya salah
seorang di antara kalian pasti akan keluar (bangkit) dengan
membawa barang yang diminta dari sisiku pada bagian bawah
ketiaknya, maksudnya di bawah ketiaknya akan mengeluarkan
api. Umar bertanya, wahai Rasulullah mengapa engkau berikan
uang itu kepada mereka ? Rasulullah menjawab, apa yang saya
lakukan itu tidak akan membuat mereka bosan, tetapi mereka
akan terus meminta, sedangkan Allah tidak berkenan jika saya
memiliki sifat bakhil “(HR. Ahmad). Lihat Ahmad ibn Hanbal,
Musnad Ahmad, jilid III, h. 4.

139 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

agar beliau terhindar dari kezalimannya dan agar
beliau bisa mendapatkan hak beliau untuk hidup
tenang tanpa diganggu oleh peminta-minta yang
telah sangat mengganggu beliau.

Sanksi Hukum bagi Pelaku Gratifikasi
Adapun berkaitan dengan sanksi hukum bagi

pelaku gratifikasi atau risywah, tampaknya tidak
jauh berbeda dengan sanksi hukum bagi pelaku
ghulûl atau penggelapan yaitu hukuman takzir,
sebab keduanya memang tidak termasuk dalam
ranah kisas dan hudud. Dalam hal ini, Abdullah
Muhsin al-Tariqi mengemukakan bahwa sanksi
hukum pelaku tindak pidana gratifikasi tidak di-
sebutkan secara jelas oleh Syariat (Allah dan
Rasul/Alquran dan hadis) mengingat sanksi tindak
pidana risywah masuk dalam kategori sanksi-sanksi
takzir yang kompetensinya ada di tangan hakim.
Untuk menentukan jenis sanksi, tentu harus sesuai
dengan kaidah-kaidah hukum Islam yang sejalan
dengan prinsip untuk memelihara stabilitas hidup
bermasyarakat, sehingga berat dan ringannya sanksi
hukum harus disesuaikan dengan jenis tindak pidana
yang dilakukan, disesuaikan dengan lingkungan di
mana pelanggaran itu terjadi, dikaitkan dengan
motivasi-motivasi yang mendorong sebuah tindak
pidana dilakukan. Intinya bahwa risywah masuk
dalam kategori tindak pidana takzir” 32

Dalam beberapa hadis tentang risywah,
memang disebutkan dengan pernyataan

atau dengan

”(Allah melaknat penyuap dan penerima suap atau
dengan pernyataan lain laknat Allah atas penyuap
dan penerimanya). Meskipun para pihak yang terlibat
dalam jarimah risywah dinyatakan terlaknat atau
terkutuk, yang  akibatnya risywah dikategorikan
ke dalam daftar dosa-dosa besar.33 Namun, karena
tidak ada ketentuan tegas tentang jenis dan tata
cara menjatuhkan sanksi, maka risywah dimasukkan
dalam kelompok tindak pidana takzir. Abdul Aziz
Amir mengatakan bahwa oleh karena dalam teks-
teks dalil tentang tindak pidana risywah ini tidak
disebutkan jenis sanksi yang telah ditentukan, maka
sanksi yang diberlakukan adalah hukuman takzir 34

32 al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
h. 113.

33 al-Dzahabî, Kitâb al-Kabâ`ir, h. 111
34 `Abdul `Azîz Amîr, al-Ta’zîr fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, h. 265.

Sanksi takzir bagi pelaku tindak pidana
risywah ini lebih lanjut dijelaskan oleh al-
Tariqi bahwa sanksi takzir bagi pelaku jarimah/
tindak pidana risywah merupakan konsekwensi
dari sikap melawan hukum Islam dan sebagai
konsekwensi dari sikap menentang/bermaksiat
kepada Allah. Oleh sebab itu, harus diberi
sanksi tegas yang sesuai dan mengandung
(unsur yang bertujuan) untuk menyelamatkan
orang banyak dari kejahatan para pelaku tindak
pidana, untuk membersihkan masyarakat dari
para penjahat, lebih-lebih budaya suap menyuap
termasuk salah satu dari jenis-jenis kemungkaran
yang harus diberantas dari sebuah komunitas
masyarakat, sebagaimana sabda Rasulullah
saw, “siapa salah seorang dari kalian melihat
kemungkaran, maka ubahlah kemungkaran itu
dengan tangannya…” (HR. Muslim, al-Tirmizî,
al-Nasâ’î dan Ahmad). Mengubah kemungkaran
dengan tangan sebagaimana perintah dalam
hadis ini pada dasarnya merupakan tugas yang
terletak di pundak pemerintah dan instansi yang
berwenang untuk mengubah kemungkaran ini” .35

Pernyataan al-Tarîqî ini memang sangat
logis, yaitu bahwa kemungkaran-kemungkaran
yang terjadi di masyarakat apalagi kemungkaran
kolektif seperti problem suap-menyuap yang
merupakan salah satu bentuk korupsi di Indonesia
harus ditangani langsung oleh pemerintah bekerja
sama dengan semua komponen bangsa. Sebab
tidak mungkin individu-individu tertentu akan
berusaha memberantas tradisi korupsi yang terjadi
di hampir semua lini dan sektor kehidupan ini.
Upaya pemerintah selama ini bukan hanya di masa
reformasi, bahkan sejak era orde lama dan orde
baru berbagai peraturan dan sederet undang-
undang telah bermunculan untuk berupaya
memberantas korupsi ini, tetapi seperti yang
bisa dilihat hasilnya masih belum memuaskan.

Wacana Hukuman Mati Bagi Ketua MK
sebagai Penerima Gratifikasi

Pada dasarnya hukuman mati bagi koruptor
ini sudah secara eksplisit disebutkan dalam
pasal 2 ayat (2) UU no 31 Tahun 1999 tentang

35 al- Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
h. 113.

| 140

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

agar beliau terhindar dari kezalimannya dan agar
beliau bisa mendapatkan hak beliau untuk hidup
tenang tanpa diganggu oleh peminta-minta yang
telah sangat mengganggu beliau.

Sanksi Hukum bagi Pelaku Gratifikasi
Adapun berkaitan dengan sanksi hukum bagi

pelaku gratifikasi atau risywah, tampaknya tidak
jauh berbeda dengan sanksi hukum bagi pelaku
ghulûl atau penggelapan yaitu hukuman takzir,
sebab keduanya memang tidak termasuk dalam
ranah kisas dan hudud. Dalam hal ini, Abdullah
Muhsin al-Tariqi mengemukakan bahwa sanksi
hukum pelaku tindak pidana gratifikasi tidak di-
sebutkan secara jelas oleh Syariat (Allah dan
Rasul/Alquran dan hadis) mengingat sanksi tindak
pidana risywah masuk dalam kategori sanksi-sanksi
takzir yang kompetensinya ada di tangan hakim.
Untuk menentukan jenis sanksi, tentu harus sesuai
dengan kaidah-kaidah hukum Islam yang sejalan
dengan prinsip untuk memelihara stabilitas hidup
bermasyarakat, sehingga berat dan ringannya sanksi
hukum harus disesuaikan dengan jenis tindak pidana
yang dilakukan, disesuaikan dengan lingkungan di
mana pelanggaran itu terjadi, dikaitkan dengan
motivasi-motivasi yang mendorong sebuah tindak
pidana dilakukan. Intinya bahwa risywah masuk
dalam kategori tindak pidana takzir” 32

Dalam beberapa hadis tentang risywah,
memang disebutkan dengan pernyataan

atau dengan

”(Allah melaknat penyuap dan penerima suap atau
dengan pernyataan lain laknat Allah atas penyuap
dan penerimanya). Meskipun para pihak yang terlibat
dalam jarimah risywah dinyatakan terlaknat atau
terkutuk, yang  akibatnya risywah dikategorikan
ke dalam daftar dosa-dosa besar.33 Namun, karena
tidak ada ketentuan tegas tentang jenis dan tata
cara menjatuhkan sanksi, maka risywah dimasukkan
dalam kelompok tindak pidana takzir. Abdul Aziz
Amir mengatakan bahwa oleh karena dalam teks-
teks dalil tentang tindak pidana risywah ini tidak
disebutkan jenis sanksi yang telah ditentukan, maka
sanksi yang diberlakukan adalah hukuman takzir 34

32 al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
h. 113.

33 al-Dzahabî, Kitâb al-Kabâ`ir, h. 111
34 `Abdul `Azîz Amîr, al-Ta’zîr fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, h. 265.

Sanksi takzir bagi pelaku tindak pidana
risywah ini lebih lanjut dijelaskan oleh al-
Tariqi bahwa sanksi takzir bagi pelaku jarimah/
tindak pidana risywah merupakan konsekwensi
dari sikap melawan hukum Islam dan sebagai
konsekwensi dari sikap menentang/bermaksiat
kepada Allah. Oleh sebab itu, harus diberi
sanksi tegas yang sesuai dan mengandung
(unsur yang bertujuan) untuk menyelamatkan
orang banyak dari kejahatan para pelaku tindak
pidana, untuk membersihkan masyarakat dari
para penjahat, lebih-lebih budaya suap menyuap
termasuk salah satu dari jenis-jenis kemungkaran
yang harus diberantas dari sebuah komunitas
masyarakat, sebagaimana sabda Rasulullah
saw, “siapa salah seorang dari kalian melihat
kemungkaran, maka ubahlah kemungkaran itu
dengan tangannya…” (HR. Muslim, al-Tirmizî,
al-Nasâ’î dan Ahmad). Mengubah kemungkaran
dengan tangan sebagaimana perintah dalam
hadis ini pada dasarnya merupakan tugas yang
terletak di pundak pemerintah dan instansi yang
berwenang untuk mengubah kemungkaran ini” .35

Pernyataan al-Tarîqî ini memang sangat
logis, yaitu bahwa kemungkaran-kemungkaran
yang terjadi di masyarakat apalagi kemungkaran
kolektif seperti problem suap-menyuap yang
merupakan salah satu bentuk korupsi di Indonesia
harus ditangani langsung oleh pemerintah bekerja
sama dengan semua komponen bangsa. Sebab
tidak mungkin individu-individu tertentu akan
berusaha memberantas tradisi korupsi yang terjadi
di hampir semua lini dan sektor kehidupan ini.
Upaya pemerintah selama ini bukan hanya di masa
reformasi, bahkan sejak era orde lama dan orde
baru berbagai peraturan dan sederet undang-
undang telah bermunculan untuk berupaya
memberantas korupsi ini, tetapi seperti yang
bisa dilihat hasilnya masih belum memuaskan.

Wacana Hukuman Mati Bagi Ketua MK
sebagai Penerima Gratifikasi

Pada dasarnya hukuman mati bagi koruptor
ini sudah secara eksplisit disebutkan dalam
pasal 2 ayat (2) UU no 31 Tahun 1999 tentang

35 al- Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
h. 113.

| 140

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

agar beliau terhindar dari kezalimannya dan agar
beliau bisa mendapatkan hak beliau untuk hidup
tenang tanpa diganggu oleh peminta-minta yang
telah sangat mengganggu beliau.

Sanksi Hukum bagi Pelaku Gratifikasi
Adapun berkaitan dengan sanksi hukum bagi

pelaku gratifikasi atau risywah, tampaknya tidak
jauh berbeda dengan sanksi hukum bagi pelaku
ghulûl atau penggelapan yaitu hukuman takzir,
sebab keduanya memang tidak termasuk dalam
ranah kisas dan hudud. Dalam hal ini, Abdullah
Muhsin al-Tariqi mengemukakan bahwa sanksi
hukum pelaku tindak pidana gratifikasi tidak di-
sebutkan secara jelas oleh Syariat (Allah dan
Rasul/Alquran dan hadis) mengingat sanksi tindak
pidana risywah masuk dalam kategori sanksi-sanksi
takzir yang kompetensinya ada di tangan hakim.
Untuk menentukan jenis sanksi, tentu harus sesuai
dengan kaidah-kaidah hukum Islam yang sejalan
dengan prinsip untuk memelihara stabilitas hidup
bermasyarakat, sehingga berat dan ringannya sanksi
hukum harus disesuaikan dengan jenis tindak pidana
yang dilakukan, disesuaikan dengan lingkungan di
mana pelanggaran itu terjadi, dikaitkan dengan
motivasi-motivasi yang mendorong sebuah tindak
pidana dilakukan. Intinya bahwa risywah masuk
dalam kategori tindak pidana takzir” 32

Dalam beberapa hadis tentang risywah,
memang disebutkan dengan pernyataan

atau dengan

”(Allah melaknat penyuap dan penerima suap atau
dengan pernyataan lain laknat Allah atas penyuap
dan penerimanya). Meskipun para pihak yang terlibat
dalam jarimah risywah dinyatakan terlaknat atau
terkutuk, yang  akibatnya risywah dikategorikan
ke dalam daftar dosa-dosa besar.33 Namun, karena
tidak ada ketentuan tegas tentang jenis dan tata
cara menjatuhkan sanksi, maka risywah dimasukkan
dalam kelompok tindak pidana takzir. Abdul Aziz
Amir mengatakan bahwa oleh karena dalam teks-
teks dalil tentang tindak pidana risywah ini tidak
disebutkan jenis sanksi yang telah ditentukan, maka
sanksi yang diberlakukan adalah hukuman takzir 34

32 al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
h. 113.

33 al-Dzahabî, Kitâb al-Kabâ`ir, h. 111
34 `Abdul `Azîz Amîr, al-Ta’zîr fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, h. 265.

Sanksi takzir bagi pelaku tindak pidana
risywah ini lebih lanjut dijelaskan oleh al-
Tariqi bahwa sanksi takzir bagi pelaku jarimah/
tindak pidana risywah merupakan konsekwensi
dari sikap melawan hukum Islam dan sebagai
konsekwensi dari sikap menentang/bermaksiat
kepada Allah. Oleh sebab itu, harus diberi
sanksi tegas yang sesuai dan mengandung
(unsur yang bertujuan) untuk menyelamatkan
orang banyak dari kejahatan para pelaku tindak
pidana, untuk membersihkan masyarakat dari
para penjahat, lebih-lebih budaya suap menyuap
termasuk salah satu dari jenis-jenis kemungkaran
yang harus diberantas dari sebuah komunitas
masyarakat, sebagaimana sabda Rasulullah
saw, “siapa salah seorang dari kalian melihat
kemungkaran, maka ubahlah kemungkaran itu
dengan tangannya…” (HR. Muslim, al-Tirmizî,
al-Nasâ’î dan Ahmad). Mengubah kemungkaran
dengan tangan sebagaimana perintah dalam
hadis ini pada dasarnya merupakan tugas yang
terletak di pundak pemerintah dan instansi yang
berwenang untuk mengubah kemungkaran ini” .35

Pernyataan al-Tarîqî ini memang sangat
logis, yaitu bahwa kemungkaran-kemungkaran
yang terjadi di masyarakat apalagi kemungkaran
kolektif seperti problem suap-menyuap yang
merupakan salah satu bentuk korupsi di Indonesia
harus ditangani langsung oleh pemerintah bekerja
sama dengan semua komponen bangsa. Sebab
tidak mungkin individu-individu tertentu akan
berusaha memberantas tradisi korupsi yang terjadi
di hampir semua lini dan sektor kehidupan ini.
Upaya pemerintah selama ini bukan hanya di masa
reformasi, bahkan sejak era orde lama dan orde
baru berbagai peraturan dan sederet undang-
undang telah bermunculan untuk berupaya
memberantas korupsi ini, tetapi seperti yang
bisa dilihat hasilnya masih belum memuaskan.

Wacana Hukuman Mati Bagi Ketua MK
sebagai Penerima Gratifikasi

Pada dasarnya hukuman mati bagi koruptor
ini sudah secara eksplisit disebutkan dalam
pasal 2 ayat (2) UU no 31 Tahun 1999 tentang

35 al- Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
h. 113.

| 140



M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

Pemberantasan Tindak pidana Korupsi. Dalam
rumusan pasal ini dikemukakan bahwa dalam hal
tindak pidana korupsi sebagaimana dimaksudkan
dalam ayat (1) dilakukan dalam keadaan tertentu,
pidana mati dapat dijatuhkan. Namun, penulis
yakin bahwa hingga saat ini belum ada seorang
koruptor pun yang dituntut dengan pidana mati.
Hal ini sangat penulis fahami karena para ahli
hukum termasuk para penegak hukumnya masih
belum sepakat dan memiliki pemahaman yang
bulat mengenai istilah “dalam keadaan tertentu”
ini, sekalipun jika dicermati dalam penjelasan
UU tersebut secara gamblang dijelaskan bahwa
yang dimaksud dengan “keadaan tertentu” ini
dimaksudkan sebagai pemberatan bagi pelaku
tindak pidana korupsi apabila tindak pidana
tersebut dilakukan pada waktu negara dalam
keadaan bahaya sesuai dengan undangundang
yang berlaku, pada waktu terjadi bencana alam
nasional, sebagai pengulangan tindak pidana
korupsi, atau pada waktu negara dalam keadaan
krisis ekonomi dan moneter dan pengulangan
tindak pidana korupsi.

Para ahli hukum masih berdebat pada tataran
makna kata dalam keadaan tertentu bahkan masih
ada yang berusaha untuk mencermati kata “dapat”
dalam rumusan pasal pidana mati bagi koruptor
ini. Kata dapat bersifak fakultatif, sehingga kalau
seorang koruptor melakukan korupsi dalam
keadaan tertentu dapat dijatuhi hukuman mati,

mati, para ulama berbeda pendapat. Perbedaan
pendapat mereka bisa dikemukakan sebagai
berikut:

a. Menurut ulama Hanafiyah

Menurut mereka, hukuman mati sebagai
takzir bisa diberlakukan sebagai siyâsah
(pertimbangan politik Negara) bagi pelaku
jarimah-jarimah tertentu yang sangat keji
dan dilakukan secara berulang-ulang serta
dengan pertimbangan kemaslahatan umum
seperti terhadap pelaku pembunuhan dengan
benda keras, pelaku sodomi dan terhadap
seorang muslim yang berulang kali melakukan
penghinaan dan pelecehan terhadap Nabi
Muhammad saw.37 Demikian juga orang yang
berulang kali mencuri, perampok, tukang sihir
dan orang-orang zindiq,38 bahkan seseorang
yang melakukan perselingkuhan dengan wanita
lain yang tidak halal.39 Terhadap contoh terakhir
tentang perselingkuhan, Abdul Muhsin at-Tariqi
mengatakan “ ” (walau tidak
diketahui secara pasti bahwa lelaki tersebut
melakukan perbuatan keji / berzina atau tidak).
Tentu dalam masalah perselingkuhan ini akan
sangat sulit upaya pembuktiannya, sebab
menuduh berzina pihak lain tanpa bukti juga
merupakan jarimah.

b. Menurut sebagian ulama Syafi`iyah

Menurut mereka, hukuman mati sebagai

maka ia dapat pula tidak dijatuhi hukuman
mati. Hal ini menunjukkan bahwa hukuman
mati bagi koruptor seperti AM ini, sekalipun
telah mengakibatkan negara berguncang, jika
mengacu pada rumusan pasal ini, maka dapat pula
ia tidak dihukum mati. Oleh sebab itu, wacana
hukuman mati ini mutlak diperlukan pembahasan
komprehensif, simultan, mendalam dan serius
dengan melibatkan banyak pihak agar benar-benar
bisa membawa kemashatan dan ketenteraman
sesuai dengan rasa keadilan masyarakat di negara
kesatuan Republik Indonesia tercinta ini.

Hukuman mati sebagai takzir memang di-
perbolehkan,36 tetapi dalam masalah penentuan
jarimah apa yang layak diganjar dengan hukuman

36 Dalam masalah ini Abdul Qadîr Audah tampaknya
sangat berat hati untuk mengatakan bahwa takzir boleh dalam
bentuk hukuman mati. Secara tegas ia mengatakan bahwa :

(Seyogyanya sanksi takzir bukan sanksi yang bersifat mematikan,
maka dari itu takzir tidak boleh dalam bentuk hukuman mati
atau pemotongan anggota tubuh pelaku. Tetapi mayoritas
fukaha membolehkan sebagai pengecualian dari prinsip umum
ini, untuk menetapkan hukuman mati sebagai takzir, kalau akan
membawa kemaslahatan umum. Lihat Abdul Qadîr Audah, jilid
I, h. 687 paragraf 480.

37 Ibnu Abidin, Radd al-Mukhtâr `ala al-Durr al-Mukhtâr,
Syarh Tanwîr al-Abshâr, (al-Qahirah: al-Maktabah al-
Maimuniyyah, 1337 H), jilid IV, h. 62-64.

38 Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr  fi al-Syarî`ah  al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 305-306, lihat juga Ibnu
Taimiyyah, Kitâb al-Siyâsah al-Syar`iyyah fi Islâhi al-Râ`î wa al-
Ra`iyyah, (Beirut: Dâr al-Jail, 1988), Cet. ke 2, h. 99.

39 Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fi Syarî`ah
al-Islâmiyyah ma`a Dirâsati Nizhâmi Muhafafah al-Risywah fi al-
Mamlakah al-`Arabiyyah al-Su`ûdiyyah, (T.tp: t.pn, t.th), h. 25.

141 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

Pemberantasan Tindak pidana Korupsi. Dalam
rumusan pasal ini dikemukakan bahwa dalam hal
tindak pidana korupsi sebagaimana dimaksudkan
dalam ayat (1) dilakukan dalam keadaan tertentu,
pidana mati dapat dijatuhkan. Namun, penulis
yakin bahwa hingga saat ini belum ada seorang
koruptor pun yang dituntut dengan pidana mati.
Hal ini sangat penulis fahami karena para ahli
hukum termasuk para penegak hukumnya masih
belum sepakat dan memiliki pemahaman yang
bulat mengenai istilah “dalam keadaan tertentu”
ini, sekalipun jika dicermati dalam penjelasan
UU tersebut secara gamblang dijelaskan bahwa
yang dimaksud dengan “keadaan tertentu” ini
dimaksudkan sebagai pemberatan bagi pelaku
tindak pidana korupsi apabila tindak pidana
tersebut dilakukan pada waktu negara dalam
keadaan bahaya sesuai dengan undangundang
yang berlaku, pada waktu terjadi bencana alam
nasional, sebagai pengulangan tindak pidana
korupsi, atau pada waktu negara dalam keadaan
krisis ekonomi dan moneter dan pengulangan
tindak pidana korupsi.

Para ahli hukum masih berdebat pada tataran
makna kata dalam keadaan tertentu bahkan masih
ada yang berusaha untuk mencermati kata “dapat”
dalam rumusan pasal pidana mati bagi koruptor
ini. Kata dapat bersifak fakultatif, sehingga kalau
seorang koruptor melakukan korupsi dalam
keadaan tertentu dapat dijatuhi hukuman mati,

mati, para ulama berbeda pendapat. Perbedaan
pendapat mereka bisa dikemukakan sebagai
berikut:

a. Menurut ulama Hanafiyah

Menurut mereka, hukuman mati sebagai
takzir bisa diberlakukan sebagai siyâsah
(pertimbangan politik Negara) bagi pelaku
jarimah-jarimah tertentu yang sangat keji
dan dilakukan secara berulang-ulang serta
dengan pertimbangan kemaslahatan umum
seperti terhadap pelaku pembunuhan dengan
benda keras, pelaku sodomi dan terhadap
seorang muslim yang berulang kali melakukan
penghinaan dan pelecehan terhadap Nabi
Muhammad saw.37 Demikian juga orang yang
berulang kali mencuri, perampok, tukang sihir
dan orang-orang zindiq,38 bahkan seseorang
yang melakukan perselingkuhan dengan wanita
lain yang tidak halal.39 Terhadap contoh terakhir
tentang perselingkuhan, Abdul Muhsin at-Tariqi
mengatakan “ ” (walau tidak
diketahui secara pasti bahwa lelaki tersebut
melakukan perbuatan keji / berzina atau tidak).
Tentu dalam masalah perselingkuhan ini akan
sangat sulit upaya pembuktiannya, sebab
menuduh berzina pihak lain tanpa bukti juga
merupakan jarimah.

b. Menurut sebagian ulama Syafi`iyah

Menurut mereka, hukuman mati sebagai

maka ia dapat pula tidak dijatuhi hukuman
mati. Hal ini menunjukkan bahwa hukuman
mati bagi koruptor seperti AM ini, sekalipun
telah mengakibatkan negara berguncang, jika
mengacu pada rumusan pasal ini, maka dapat pula
ia tidak dihukum mati. Oleh sebab itu, wacana
hukuman mati ini mutlak diperlukan pembahasan
komprehensif, simultan, mendalam dan serius
dengan melibatkan banyak pihak agar benar-benar
bisa membawa kemashatan dan ketenteraman
sesuai dengan rasa keadilan masyarakat di negara
kesatuan Republik Indonesia tercinta ini.

Hukuman mati sebagai takzir memang di-
perbolehkan,36 tetapi dalam masalah penentuan
jarimah apa yang layak diganjar dengan hukuman

36 Dalam masalah ini Abdul Qadîr Audah tampaknya
sangat berat hati untuk mengatakan bahwa takzir boleh dalam
bentuk hukuman mati. Secara tegas ia mengatakan bahwa :

(Seyogyanya sanksi takzir bukan sanksi yang bersifat mematikan,
maka dari itu takzir tidak boleh dalam bentuk hukuman mati
atau pemotongan anggota tubuh pelaku. Tetapi mayoritas
fukaha membolehkan sebagai pengecualian dari prinsip umum
ini, untuk menetapkan hukuman mati sebagai takzir, kalau akan
membawa kemaslahatan umum. Lihat Abdul Qadîr Audah, jilid
I, h. 687 paragraf 480.

37 Ibnu Abidin, Radd al-Mukhtâr `ala al-Durr al-Mukhtâr,
Syarh Tanwîr al-Abshâr, (al-Qahirah: al-Maktabah al-
Maimuniyyah, 1337 H), jilid IV, h. 62-64.

38 Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr  fi al-Syarî`ah  al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 305-306, lihat juga Ibnu
Taimiyyah, Kitâb al-Siyâsah al-Syar`iyyah fi Islâhi al-Râ`î wa al-
Ra`iyyah, (Beirut: Dâr al-Jail, 1988), Cet. ke 2, h. 99.

39 Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fi Syarî`ah
al-Islâmiyyah ma`a Dirâsati Nizhâmi Muhafafah al-Risywah fi al-
Mamlakah al-`Arabiyyah al-Su`ûdiyyah, (T.tp: t.pn, t.th), h. 25.

141 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

Pemberantasan Tindak pidana Korupsi. Dalam
rumusan pasal ini dikemukakan bahwa dalam hal
tindak pidana korupsi sebagaimana dimaksudkan
dalam ayat (1) dilakukan dalam keadaan tertentu,
pidana mati dapat dijatuhkan. Namun, penulis
yakin bahwa hingga saat ini belum ada seorang
koruptor pun yang dituntut dengan pidana mati.
Hal ini sangat penulis fahami karena para ahli
hukum termasuk para penegak hukumnya masih
belum sepakat dan memiliki pemahaman yang
bulat mengenai istilah “dalam keadaan tertentu”
ini, sekalipun jika dicermati dalam penjelasan
UU tersebut secara gamblang dijelaskan bahwa
yang dimaksud dengan “keadaan tertentu” ini
dimaksudkan sebagai pemberatan bagi pelaku
tindak pidana korupsi apabila tindak pidana
tersebut dilakukan pada waktu negara dalam
keadaan bahaya sesuai dengan undangundang
yang berlaku, pada waktu terjadi bencana alam
nasional, sebagai pengulangan tindak pidana
korupsi, atau pada waktu negara dalam keadaan
krisis ekonomi dan moneter dan pengulangan
tindak pidana korupsi.

Para ahli hukum masih berdebat pada tataran
makna kata dalam keadaan tertentu bahkan masih
ada yang berusaha untuk mencermati kata “dapat”
dalam rumusan pasal pidana mati bagi koruptor
ini. Kata dapat bersifak fakultatif, sehingga kalau
seorang koruptor melakukan korupsi dalam
keadaan tertentu dapat dijatuhi hukuman mati,

mati, para ulama berbeda pendapat. Perbedaan
pendapat mereka bisa dikemukakan sebagai
berikut:

a. Menurut ulama Hanafiyah

Menurut mereka, hukuman mati sebagai
takzir bisa diberlakukan sebagai siyâsah
(pertimbangan politik Negara) bagi pelaku
jarimah-jarimah tertentu yang sangat keji
dan dilakukan secara berulang-ulang serta
dengan pertimbangan kemaslahatan umum
seperti terhadap pelaku pembunuhan dengan
benda keras, pelaku sodomi dan terhadap
seorang muslim yang berulang kali melakukan
penghinaan dan pelecehan terhadap Nabi
Muhammad saw.37 Demikian juga orang yang
berulang kali mencuri, perampok, tukang sihir
dan orang-orang zindiq,38 bahkan seseorang
yang melakukan perselingkuhan dengan wanita
lain yang tidak halal.39 Terhadap contoh terakhir
tentang perselingkuhan, Abdul Muhsin at-Tariqi
mengatakan “ ” (walau tidak
diketahui secara pasti bahwa lelaki tersebut
melakukan perbuatan keji / berzina atau tidak).
Tentu dalam masalah perselingkuhan ini akan
sangat sulit upaya pembuktiannya, sebab
menuduh berzina pihak lain tanpa bukti juga
merupakan jarimah.

b. Menurut sebagian ulama Syafi`iyah

Menurut mereka, hukuman mati sebagai

maka ia dapat pula tidak dijatuhi hukuman
mati. Hal ini menunjukkan bahwa hukuman
mati bagi koruptor seperti AM ini, sekalipun
telah mengakibatkan negara berguncang, jika
mengacu pada rumusan pasal ini, maka dapat pula
ia tidak dihukum mati. Oleh sebab itu, wacana
hukuman mati ini mutlak diperlukan pembahasan
komprehensif, simultan, mendalam dan serius
dengan melibatkan banyak pihak agar benar-benar
bisa membawa kemashatan dan ketenteraman
sesuai dengan rasa keadilan masyarakat di negara
kesatuan Republik Indonesia tercinta ini.

Hukuman mati sebagai takzir memang di-
perbolehkan,36 tetapi dalam masalah penentuan
jarimah apa yang layak diganjar dengan hukuman

36 Dalam masalah ini Abdul Qadîr Audah tampaknya
sangat berat hati untuk mengatakan bahwa takzir boleh dalam
bentuk hukuman mati. Secara tegas ia mengatakan bahwa :

(Seyogyanya sanksi takzir bukan sanksi yang bersifat mematikan,
maka dari itu takzir tidak boleh dalam bentuk hukuman mati
atau pemotongan anggota tubuh pelaku. Tetapi mayoritas
fukaha membolehkan sebagai pengecualian dari prinsip umum
ini, untuk menetapkan hukuman mati sebagai takzir, kalau akan
membawa kemaslahatan umum. Lihat Abdul Qadîr Audah, jilid
I, h. 687 paragraf 480.

37 Ibnu Abidin, Radd al-Mukhtâr `ala al-Durr al-Mukhtâr,
Syarh Tanwîr al-Abshâr, (al-Qahirah: al-Maktabah al-
Maimuniyyah, 1337 H), jilid IV, h. 62-64.

38 Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr  fi al-Syarî`ah  al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 305-306, lihat juga Ibnu
Taimiyyah, Kitâb al-Siyâsah al-Syar`iyyah fi Islâhi al-Râ`î wa al-
Ra`iyyah, (Beirut: Dâr al-Jail, 1988), Cet. ke 2, h. 99.

39 Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah fi Syarî`ah
al-Islâmiyyah ma`a Dirâsati Nizhâmi Muhafafah al-Risywah fi al-
Mamlakah al-`Arabiyyah al-Su`ûdiyyah, (T.tp: t.pn, t.th), h. 25.

141 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

takzir bisa diberlakukan terhadap orang
yang mengajak pihak lain berlaku bid`ah dan
penyimpangan-penyimpangan agama yang
bertentangan dengan Alquran dan hadis.
Di kalangan ulama  Syafi`iyah juga ada yang
berpendapat bahwa pelaku sodomi harus
diganjar dengan hukuman mati sebagai
takzir, tanpa dibedakan antara pelaku sudah
pernah menikah secara sah atau belum.40 Hal
ini merupakan pendapat minoritas ulama
Syafi`iyah. Adapun pendapat mayoritas,
mereka tetap tidak mengakui adanya hukuman
mati sebagai takzir, sebagaimana dinyatakan
Abdul Qadîr Audah sebagai berikut:

41

(Ulama-ulama kalangan Syafi`iyah dan tokoh-
tokoh besar ulama kalangan Malikiyah tidak
memperbolehkan diberlakukannya hukuman
mati sebagai takzir. Mereka cenderung
memilih untuk memperlama masa penahanan
(penjara seumur hidup) bagi pelaku kejahatan
yang bisa merusak dan membahayakan
sampai pada masa yang tidak ditentukan agar
kriminalitasnya bisa ditahan/dicegah tidak
menyebar di masyarakat. Pendapat seperti
ini diikuti oleh sebagian ulama Hanabilah).

Pernyataan Abdul Qadîr Audah ini tampak-
nya cukup beralasan, sebab kalau memang
mayoritas ulama Syafi`iyah memperbolehkan
hukuman mati sebagai takzir, tentu dalam
referensi-referensi ulama mazhab Syafi`i
seperti al-Majmû` karya Imam al-Nawawi,
Kitâb al-Ahkâm al-Sulthâniyyah dan al-Hâwi
al-Kabîr, keduanya karya al-Mawardi akan
disebutkan. Tetapi ternyata dalam ketiga
kitab itu tidak disinggung tentang hukuman
mati sebagai takzir.

40 Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr fi al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th) h. 306, lihat juga Ibnu Taimiyyah,
Kitab al-Siyâsah..., h. 99, Abdul Qadir Audah, al-Tasyrî` al-Jinâ’i
al-Islâmi Muqâranan bi al-Qânûn al-Wadh`i, (Beirut: Mu’assasah
al-Risâlah, 1992), jilid II, h. 688.

41 Abdul Qâdir Audah, al-Tasyrî’ al-Jinâ`î al-Islâmî, h. 688.

c. Menurut ulama kalangan Malikiyah.

Menurut mereka, hukuman mati sebagai takzir
diperbolehkan seperti hukuman mati bagi mata-
mata perang yang beragama Islam dan berpihak
kepada musuh.42 Tentang boleh dan tidaknya
seorang mata-mata perang yang merugikan
negara Islam ini dihukum mati, Shâlih al-`Usaimin
mengemukakan tiga pendapat. Pendapat yang
pertama dihukum mati, pendapat kedua tidak
dihukum mati, dan pendapat ketiga tawaqquf,
tidak berpendapat. Menurutnya, pendapat yang
tepat adalah pendapat yang pertama, boleh
dibunuh. Alasannya adalah kasus  Hatib bin
Abi Baltha`ah,43 jika bukan karena ia termasuk
peserta perang Badar, pasti sudah dihukum
mati.44

Dalam masalah hukuman mati sebagai
takzir ini, Abdul Aziz Amir, mengatakan bahwa
konon Imam Malik membolehkan hukuman
mati diberlakukan kepada kaum Qadariah
karena fasad, bukan karena kemurtadan
mereka.45

Dalam mengungkapkan  pendapat ulama
kalangan Malikiah tentang hukuman mati
sebagai takzir ini, Wahbah al-Zuhaili tidak
menyinggung tentang eksekusi mati bagi
golongan Qadariah yang konon sebagai
pendapat Imam Malik. Al-Zuhaili hanya me-
ngatakan:

46

42 Ibnu Taimiyyah, Kitab al-Siyâsah…, h. 98, lihat juga
Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr fi al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, (T.tp: Dâr
al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 306, Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarimah
al-Risywah fi Syari’ah…, h. 25.

43 Informasi lengkap dan data-data tentang kasus Hatib
bin Balta’ah ini telah penulis kemukakan pada waktu membahas
masalah sanksi hukum pelaku khianat pada bab tiga bagian A.4,
khianat. Ada baiknya pembaca menelaah ulang uraian penulis
pada bagian tersebut.

44 Muhammad Shâlih al-Usaimin, Syarh Kitab al-Siyâsah al-
Syar`iyyah li Syaikh al-Islâmi Ibnu Taimiyyah, (Ttp : Dâr al-Kutub,
2005), Cet. ke-1, h. 336-337.

45 Abdul  Aziz  Amir, al-Ta’zîr  fi al-Syarî`ah  al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 306, lihat juga Muhammad
Shâlih al-Usaimin, Syarh Kitab al-Siyâsah…, h. 337.

46 Wahbah al-Zuhailî, al-Fiqh al-Islâmî wa Adillatuh, (Beirut:
Dâr al-Fikr, 1997), Cet. ke-4, jilid VII, h. 5594-5595.

| 142

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

takzir bisa diberlakukan terhadap orang
yang mengajak pihak lain berlaku bid`ah dan
penyimpangan-penyimpangan agama yang
bertentangan dengan Alquran dan hadis.
Di kalangan ulama  Syafi`iyah juga ada yang
berpendapat bahwa pelaku sodomi harus
diganjar dengan hukuman mati sebagai
takzir, tanpa dibedakan antara pelaku sudah
pernah menikah secara sah atau belum.40 Hal
ini merupakan pendapat minoritas ulama
Syafi`iyah. Adapun pendapat mayoritas,
mereka tetap tidak mengakui adanya hukuman
mati sebagai takzir, sebagaimana dinyatakan
Abdul Qadîr Audah sebagai berikut:

41

(Ulama-ulama kalangan Syafi`iyah dan tokoh-
tokoh besar ulama kalangan Malikiyah tidak
memperbolehkan diberlakukannya hukuman
mati sebagai takzir. Mereka cenderung
memilih untuk memperlama masa penahanan
(penjara seumur hidup) bagi pelaku kejahatan
yang bisa merusak dan membahayakan
sampai pada masa yang tidak ditentukan agar
kriminalitasnya bisa ditahan/dicegah tidak
menyebar di masyarakat. Pendapat seperti
ini diikuti oleh sebagian ulama Hanabilah).

Pernyataan Abdul Qadîr Audah ini tampak-
nya cukup beralasan, sebab kalau memang
mayoritas ulama Syafi`iyah memperbolehkan
hukuman mati sebagai takzir, tentu dalam
referensi-referensi ulama mazhab Syafi`i
seperti al-Majmû` karya Imam al-Nawawi,
Kitâb al-Ahkâm al-Sulthâniyyah dan al-Hâwi
al-Kabîr, keduanya karya al-Mawardi akan
disebutkan. Tetapi ternyata dalam ketiga
kitab itu tidak disinggung tentang hukuman
mati sebagai takzir.

40 Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr fi al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th) h. 306, lihat juga Ibnu Taimiyyah,
Kitab al-Siyâsah..., h. 99, Abdul Qadir Audah, al-Tasyrî` al-Jinâ’i
al-Islâmi Muqâranan bi al-Qânûn al-Wadh`i, (Beirut: Mu’assasah
al-Risâlah, 1992), jilid II, h. 688.

41 Abdul Qâdir Audah, al-Tasyrî’ al-Jinâ`î al-Islâmî, h. 688.

c. Menurut ulama kalangan Malikiyah.

Menurut mereka, hukuman mati sebagai takzir
diperbolehkan seperti hukuman mati bagi mata-
mata perang yang beragama Islam dan berpihak
kepada musuh.42 Tentang boleh dan tidaknya
seorang mata-mata perang yang merugikan
negara Islam ini dihukum mati, Shâlih al-`Usaimin
mengemukakan tiga pendapat. Pendapat yang
pertama dihukum mati, pendapat kedua tidak
dihukum mati, dan pendapat ketiga tawaqquf,
tidak berpendapat. Menurutnya, pendapat yang
tepat adalah pendapat yang pertama, boleh
dibunuh. Alasannya adalah kasus  Hatib bin
Abi Baltha`ah,43 jika bukan karena ia termasuk
peserta perang Badar, pasti sudah dihukum
mati.44

Dalam masalah hukuman mati sebagai
takzir ini, Abdul Aziz Amir, mengatakan bahwa
konon Imam Malik membolehkan hukuman
mati diberlakukan kepada kaum Qadariah
karena fasad, bukan karena kemurtadan
mereka.45

Dalam mengungkapkan  pendapat ulama
kalangan Malikiah tentang hukuman mati
sebagai takzir ini, Wahbah al-Zuhaili tidak
menyinggung tentang eksekusi mati bagi
golongan Qadariah yang konon sebagai
pendapat Imam Malik. Al-Zuhaili hanya me-
ngatakan:

46

42 Ibnu Taimiyyah, Kitab al-Siyâsah…, h. 98, lihat juga
Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr fi al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, (T.tp: Dâr
al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 306, Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarimah
al-Risywah fi Syari’ah…, h. 25.

43 Informasi lengkap dan data-data tentang kasus Hatib
bin Balta’ah ini telah penulis kemukakan pada waktu membahas
masalah sanksi hukum pelaku khianat pada bab tiga bagian A.4,
khianat. Ada baiknya pembaca menelaah ulang uraian penulis
pada bagian tersebut.

44 Muhammad Shâlih al-Usaimin, Syarh Kitab al-Siyâsah al-
Syar`iyyah li Syaikh al-Islâmi Ibnu Taimiyyah, (Ttp : Dâr al-Kutub,
2005), Cet. ke-1, h. 336-337.

45 Abdul  Aziz  Amir, al-Ta’zîr  fi al-Syarî`ah  al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 306, lihat juga Muhammad
Shâlih al-Usaimin, Syarh Kitab al-Siyâsah…, h. 337.

46 Wahbah al-Zuhailî, al-Fiqh al-Islâmî wa Adillatuh, (Beirut:
Dâr al-Fikr, 1997), Cet. ke-4, jilid VII, h. 5594-5595.

| 142

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

takzir bisa diberlakukan terhadap orang
yang mengajak pihak lain berlaku bid`ah dan
penyimpangan-penyimpangan agama yang
bertentangan dengan Alquran dan hadis.
Di kalangan ulama  Syafi`iyah juga ada yang
berpendapat bahwa pelaku sodomi harus
diganjar dengan hukuman mati sebagai
takzir, tanpa dibedakan antara pelaku sudah
pernah menikah secara sah atau belum.40 Hal
ini merupakan pendapat minoritas ulama
Syafi`iyah. Adapun pendapat mayoritas,
mereka tetap tidak mengakui adanya hukuman
mati sebagai takzir, sebagaimana dinyatakan
Abdul Qadîr Audah sebagai berikut:

41

(Ulama-ulama kalangan Syafi`iyah dan tokoh-
tokoh besar ulama kalangan Malikiyah tidak
memperbolehkan diberlakukannya hukuman
mati sebagai takzir. Mereka cenderung
memilih untuk memperlama masa penahanan
(penjara seumur hidup) bagi pelaku kejahatan
yang bisa merusak dan membahayakan
sampai pada masa yang tidak ditentukan agar
kriminalitasnya bisa ditahan/dicegah tidak
menyebar di masyarakat. Pendapat seperti
ini diikuti oleh sebagian ulama Hanabilah).

Pernyataan Abdul Qadîr Audah ini tampak-
nya cukup beralasan, sebab kalau memang
mayoritas ulama Syafi`iyah memperbolehkan
hukuman mati sebagai takzir, tentu dalam
referensi-referensi ulama mazhab Syafi`i
seperti al-Majmû` karya Imam al-Nawawi,
Kitâb al-Ahkâm al-Sulthâniyyah dan al-Hâwi
al-Kabîr, keduanya karya al-Mawardi akan
disebutkan. Tetapi ternyata dalam ketiga
kitab itu tidak disinggung tentang hukuman
mati sebagai takzir.

40 Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr fi al-Syarî`ah al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th) h. 306, lihat juga Ibnu Taimiyyah,
Kitab al-Siyâsah..., h. 99, Abdul Qadir Audah, al-Tasyrî` al-Jinâ’i
al-Islâmi Muqâranan bi al-Qânûn al-Wadh`i, (Beirut: Mu’assasah
al-Risâlah, 1992), jilid II, h. 688.

41 Abdul Qâdir Audah, al-Tasyrî’ al-Jinâ`î al-Islâmî, h. 688.

c. Menurut ulama kalangan Malikiyah.

Menurut mereka, hukuman mati sebagai takzir
diperbolehkan seperti hukuman mati bagi mata-
mata perang yang beragama Islam dan berpihak
kepada musuh.42 Tentang boleh dan tidaknya
seorang mata-mata perang yang merugikan
negara Islam ini dihukum mati, Shâlih al-`Usaimin
mengemukakan tiga pendapat. Pendapat yang
pertama dihukum mati, pendapat kedua tidak
dihukum mati, dan pendapat ketiga tawaqquf,
tidak berpendapat. Menurutnya, pendapat yang
tepat adalah pendapat yang pertama, boleh
dibunuh. Alasannya adalah kasus  Hatib bin
Abi Baltha`ah,43 jika bukan karena ia termasuk
peserta perang Badar, pasti sudah dihukum
mati.44

Dalam masalah hukuman mati sebagai
takzir ini, Abdul Aziz Amir, mengatakan bahwa
konon Imam Malik membolehkan hukuman
mati diberlakukan kepada kaum Qadariah
karena fasad, bukan karena kemurtadan
mereka.45

Dalam mengungkapkan  pendapat ulama
kalangan Malikiah tentang hukuman mati
sebagai takzir ini, Wahbah al-Zuhaili tidak
menyinggung tentang eksekusi mati bagi
golongan Qadariah yang konon sebagai
pendapat Imam Malik. Al-Zuhaili hanya me-
ngatakan:

46

42 Ibnu Taimiyyah, Kitab al-Siyâsah…, h. 98, lihat juga
Abdul Aziz Amir, al-Ta’zîr fi al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, (T.tp: Dâr
al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 306, Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarimah
al-Risywah fi Syari’ah…, h. 25.

43 Informasi lengkap dan data-data tentang kasus Hatib
bin Balta’ah ini telah penulis kemukakan pada waktu membahas
masalah sanksi hukum pelaku khianat pada bab tiga bagian A.4,
khianat. Ada baiknya pembaca menelaah ulang uraian penulis
pada bagian tersebut.

44 Muhammad Shâlih al-Usaimin, Syarh Kitab al-Siyâsah al-
Syar`iyyah li Syaikh al-Islâmi Ibnu Taimiyyah, (Ttp : Dâr al-Kutub,
2005), Cet. ke-1, h. 336-337.

45 Abdul  Aziz  Amir, al-Ta’zîr  fi al-Syarî`ah  al-Islâmiyyah,
(T.tp: Dâr al-Fikr al-`Arabi, t.th.) h. 306, lihat juga Muhammad
Shâlih al-Usaimin, Syarh Kitab al-Siyâsah…, h. 337.

46 Wahbah al-Zuhailî, al-Fiqh al-Islâmî wa Adillatuh, (Beirut:
Dâr al-Fikr, 1997), Cet. ke-4, jilid VII, h. 5594-5595.

| 142



M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

(Ulama Malikiah, Hanabilah dan yang lain
memperbolehkan diberlakukannya hukuman
mati bagi mata-mata perang beragama Islam
yang membocorkan berita kepada musuh
dan membahayakan kaum muslimin, tetapi
Imam Abu Hanifah dan Imam Syafi’i tidak
membolehkannya).

d. Menurut ulama kalangan Hanabilah

Sekelompok ulama Hanabilah antara lain Ibnu
Aqil berpendapat bahwa seorang mata-mata
perang beragama Islam yang membocorkan
rahasia kepada musuh dan membahayakan
kaum muslimin boleh dihukum mati sebagai
takzir. Pendapat ini sama dengan pendapat
sebagian mereka yang mengatakan bahwa
para pelaku bid’ah yang menyimpang dan
menodai ajaran Islam juga bisa dihukum
mati. Demikian pula setiap orang yang selalu
berbuat kerusakan yang merugikan banyak
pihak dan tidak bisa diberantas kecuali
dengan hukuman mati, maka orang seperti
ini harus diganjar dengan hukuman mati
sebagai takzir.47

Di antara alasan yang mereka kemuka-
kan adalah hadis riwayat Muslim sebagai
berikut:

48

(Dari Arfajah al-Asyja’i ra. berkata, saya
mendengar Rasulullah saw bersabda : Barang
siapa mendatangi kalian, padahal keadaan
kalian berada dalam suatu kepemimpinan
seseorang (yang sah), orang tersebut datang
dengan maksud memecahkan tongkat (per-
satuan) kalian, atau bermaksud memecah
persatuan kalian maka bunuhlah orang
tersebut). (HR. Muslim).

Dalam hadis lain riwayat Muslim disebutkan:

47 Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah…, h. 26.
Cek pada sumber aslinya al-Bahuthi al-Hanbali, Kasyf al-Qannâ’
`an Matn al-Iqna`, (al-Qahirah: al-Matba`ah al-Syarfiyyah, 1319
H), jilid 6, h. 124.

48 Muhyiddin Abu Zakaria Yahya ibn Syaraf ibn Murry al-
Nawawi, al-Minhâj fi Shahîh Muslim ibn al-Hajjâj Syarh al-Nawawi
`Ala Muslim, (Riyad: Bait al-Afkâr al-Dauliyyah, t.th), h. 1852.

49

(Dari Ziyad bin `Alaqah berkata, saya mendengar
`Arfajah berkata saya mendengar Rasulullah
saw bersabda “akan terjadi fitnah dan bid`ah,50

maka siapa bermaksud memecah persatuan
umat ini, padahal mereka dalam persatuan,
maka pukullah orang tersebut dengan pedang).
(HR. Muslim).

Dari berbagai pendapat para ulama mazhab
sebagaimana uraian di atas, bisa diketahui bahwa
hukuman mati sebagai takzir terhadap beberapa
jenis kejahatan tertentu seperti pelaku sodomi,
orang muslim yang menjadi mata-mata perang
dan merugikan kaum muslimin, pelaku bid`ah
yang mengajak massa untuk menodai agama
Islam, orang muslim yang berulang kali menghina
dan melecehkan Nabi Muhammad saw, dan
pelaku sebuah tindak pidana yang berulang kali
melakukan tindakan merusak dan merugikan
banyak pihak.

Dalam hal ini, penulis berpendapat bahwa
tindak pidana korupsi yang dilakukan dalam
keadaan tertentu sebagaimana dimaksudkan
dalam pasal 2 ayat (2) Undang-Undang No.
31 tahun 1999 tentang pemberantasan tindak
pidana korupsi sudah sangat patut dan layak

49 Kalimat pukullah orang tersebut dengan pedang oleh
Imam al-Nawawi ditafsirkan dengan mengatakan:

(Dalam hadis ini terdapat perintah untuk menghukum mati orang
yang keluar (membangkan) penguasa atau bermaksud untuk
memecah belah persatuan kaum muslimin dan semacamnya.
Hadis ini juga berisi perintah untuk mencegah segala bentuk
tindakan seperti ini. Kalau pihak yang dilarang tidak mau ber-
henti maka dia harus dihukum mati, kalau kejahatannya tidak
bisa dicegah kecuali dengan cara dihukum mati maka darahnya
tidak lagi terpelihara) (lihat Muhyiddin Abu Zakaria Yahya ibn
Syaraf ibn Murry al-Nawawi, al-Minhâj fi Shahîh Muslim ibn al-
Hajjâj Syarh al-Nawawi `Ala Muslim, (Riyadh: Bait al-Afkâr al-
Dauliyyah, t.th.), h. 1852.

50 Imam al-Nawawi menafsirkan kata “ ” dengan
mengatakan:

“ ” maksud dari kata
“hanat”

di sini adalah berbagai fitnah dan masalah-masalah baru atau
bid`ah.

143 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

(Ulama Malikiah, Hanabilah dan yang lain
memperbolehkan diberlakukannya hukuman
mati bagi mata-mata perang beragama Islam
yang membocorkan berita kepada musuh
dan membahayakan kaum muslimin, tetapi
Imam Abu Hanifah dan Imam Syafi’i tidak
membolehkannya).

d. Menurut ulama kalangan Hanabilah

Sekelompok ulama Hanabilah antara lain Ibnu
Aqil berpendapat bahwa seorang mata-mata
perang beragama Islam yang membocorkan
rahasia kepada musuh dan membahayakan
kaum muslimin boleh dihukum mati sebagai
takzir. Pendapat ini sama dengan pendapat
sebagian mereka yang mengatakan bahwa
para pelaku bid’ah yang menyimpang dan
menodai ajaran Islam juga bisa dihukum
mati. Demikian pula setiap orang yang selalu
berbuat kerusakan yang merugikan banyak
pihak dan tidak bisa diberantas kecuali
dengan hukuman mati, maka orang seperti
ini harus diganjar dengan hukuman mati
sebagai takzir.47

Di antara alasan yang mereka kemuka-
kan adalah hadis riwayat Muslim sebagai
berikut:

48

(Dari Arfajah al-Asyja’i ra. berkata, saya
mendengar Rasulullah saw bersabda : Barang
siapa mendatangi kalian, padahal keadaan
kalian berada dalam suatu kepemimpinan
seseorang (yang sah), orang tersebut datang
dengan maksud memecahkan tongkat (per-
satuan) kalian, atau bermaksud memecah
persatuan kalian maka bunuhlah orang
tersebut). (HR. Muslim).

Dalam hadis lain riwayat Muslim disebutkan:

47 Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah…, h. 26.
Cek pada sumber aslinya al-Bahuthi al-Hanbali, Kasyf al-Qannâ’
`an Matn al-Iqna`, (al-Qahirah: al-Matba`ah al-Syarfiyyah, 1319
H), jilid 6, h. 124.

48 Muhyiddin Abu Zakaria Yahya ibn Syaraf ibn Murry al-
Nawawi, al-Minhâj fi Shahîh Muslim ibn al-Hajjâj Syarh al-Nawawi
`Ala Muslim, (Riyad: Bait al-Afkâr al-Dauliyyah, t.th), h. 1852.

49

(Dari Ziyad bin `Alaqah berkata, saya mendengar
`Arfajah berkata saya mendengar Rasulullah
saw bersabda “akan terjadi fitnah dan bid`ah,50

maka siapa bermaksud memecah persatuan
umat ini, padahal mereka dalam persatuan,
maka pukullah orang tersebut dengan pedang).
(HR. Muslim).

Dari berbagai pendapat para ulama mazhab
sebagaimana uraian di atas, bisa diketahui bahwa
hukuman mati sebagai takzir terhadap beberapa
jenis kejahatan tertentu seperti pelaku sodomi,
orang muslim yang menjadi mata-mata perang
dan merugikan kaum muslimin, pelaku bid`ah
yang mengajak massa untuk menodai agama
Islam, orang muslim yang berulang kali menghina
dan melecehkan Nabi Muhammad saw, dan
pelaku sebuah tindak pidana yang berulang kali
melakukan tindakan merusak dan merugikan
banyak pihak.

Dalam hal ini, penulis berpendapat bahwa
tindak pidana korupsi yang dilakukan dalam
keadaan tertentu sebagaimana dimaksudkan
dalam pasal 2 ayat (2) Undang-Undang No.
31 tahun 1999 tentang pemberantasan tindak
pidana korupsi sudah sangat patut dan layak

49 Kalimat pukullah orang tersebut dengan pedang oleh
Imam al-Nawawi ditafsirkan dengan mengatakan:

(Dalam hadis ini terdapat perintah untuk menghukum mati orang
yang keluar (membangkan) penguasa atau bermaksud untuk
memecah belah persatuan kaum muslimin dan semacamnya.
Hadis ini juga berisi perintah untuk mencegah segala bentuk
tindakan seperti ini. Kalau pihak yang dilarang tidak mau ber-
henti maka dia harus dihukum mati, kalau kejahatannya tidak
bisa dicegah kecuali dengan cara dihukum mati maka darahnya
tidak lagi terpelihara) (lihat Muhyiddin Abu Zakaria Yahya ibn
Syaraf ibn Murry al-Nawawi, al-Minhâj fi Shahîh Muslim ibn al-
Hajjâj Syarh al-Nawawi `Ala Muslim, (Riyadh: Bait al-Afkâr al-
Dauliyyah, t.th.), h. 1852.

50 Imam al-Nawawi menafsirkan kata “ ” dengan
mengatakan:

“ ” maksud dari kata
“hanat”

di sini adalah berbagai fitnah dan masalah-masalah baru atau
bid`ah.

143 |

M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

(Ulama Malikiah, Hanabilah dan yang lain
memperbolehkan diberlakukannya hukuman
mati bagi mata-mata perang beragama Islam
yang membocorkan berita kepada musuh
dan membahayakan kaum muslimin, tetapi
Imam Abu Hanifah dan Imam Syafi’i tidak
membolehkannya).

d. Menurut ulama kalangan Hanabilah

Sekelompok ulama Hanabilah antara lain Ibnu
Aqil berpendapat bahwa seorang mata-mata
perang beragama Islam yang membocorkan
rahasia kepada musuh dan membahayakan
kaum muslimin boleh dihukum mati sebagai
takzir. Pendapat ini sama dengan pendapat
sebagian mereka yang mengatakan bahwa
para pelaku bid’ah yang menyimpang dan
menodai ajaran Islam juga bisa dihukum
mati. Demikian pula setiap orang yang selalu
berbuat kerusakan yang merugikan banyak
pihak dan tidak bisa diberantas kecuali
dengan hukuman mati, maka orang seperti
ini harus diganjar dengan hukuman mati
sebagai takzir.47

Di antara alasan yang mereka kemuka-
kan adalah hadis riwayat Muslim sebagai
berikut:

48

(Dari Arfajah al-Asyja’i ra. berkata, saya
mendengar Rasulullah saw bersabda : Barang
siapa mendatangi kalian, padahal keadaan
kalian berada dalam suatu kepemimpinan
seseorang (yang sah), orang tersebut datang
dengan maksud memecahkan tongkat (per-
satuan) kalian, atau bermaksud memecah
persatuan kalian maka bunuhlah orang
tersebut). (HR. Muslim).

Dalam hadis lain riwayat Muslim disebutkan:

47 Abdul Muhsin al-Tharîqî, Jarîmah al-Risywah…, h. 26.
Cek pada sumber aslinya al-Bahuthi al-Hanbali, Kasyf al-Qannâ’
`an Matn al-Iqna`, (al-Qahirah: al-Matba`ah al-Syarfiyyah, 1319
H), jilid 6, h. 124.

48 Muhyiddin Abu Zakaria Yahya ibn Syaraf ibn Murry al-
Nawawi, al-Minhâj fi Shahîh Muslim ibn al-Hajjâj Syarh al-Nawawi
`Ala Muslim, (Riyad: Bait al-Afkâr al-Dauliyyah, t.th), h. 1852.

49

(Dari Ziyad bin `Alaqah berkata, saya mendengar
`Arfajah berkata saya mendengar Rasulullah
saw bersabda “akan terjadi fitnah dan bid`ah,50

maka siapa bermaksud memecah persatuan
umat ini, padahal mereka dalam persatuan,
maka pukullah orang tersebut dengan pedang).
(HR. Muslim).

Dari berbagai pendapat para ulama mazhab
sebagaimana uraian di atas, bisa diketahui bahwa
hukuman mati sebagai takzir terhadap beberapa
jenis kejahatan tertentu seperti pelaku sodomi,
orang muslim yang menjadi mata-mata perang
dan merugikan kaum muslimin, pelaku bid`ah
yang mengajak massa untuk menodai agama
Islam, orang muslim yang berulang kali menghina
dan melecehkan Nabi Muhammad saw, dan
pelaku sebuah tindak pidana yang berulang kali
melakukan tindakan merusak dan merugikan
banyak pihak.

Dalam hal ini, penulis berpendapat bahwa
tindak pidana korupsi yang dilakukan dalam
keadaan tertentu sebagaimana dimaksudkan
dalam pasal 2 ayat (2) Undang-Undang No.
31 tahun 1999 tentang pemberantasan tindak
pidana korupsi sudah sangat patut dan layak

49 Kalimat pukullah orang tersebut dengan pedang oleh
Imam al-Nawawi ditafsirkan dengan mengatakan:

(Dalam hadis ini terdapat perintah untuk menghukum mati orang
yang keluar (membangkan) penguasa atau bermaksud untuk
memecah belah persatuan kaum muslimin dan semacamnya.
Hadis ini juga berisi perintah untuk mencegah segala bentuk
tindakan seperti ini. Kalau pihak yang dilarang tidak mau ber-
henti maka dia harus dihukum mati, kalau kejahatannya tidak
bisa dicegah kecuali dengan cara dihukum mati maka darahnya
tidak lagi terpelihara) (lihat Muhyiddin Abu Zakaria Yahya ibn
Syaraf ibn Murry al-Nawawi, al-Minhâj fi Shahîh Muslim ibn al-
Hajjâj Syarh al-Nawawi `Ala Muslim, (Riyadh: Bait al-Afkâr al-
Dauliyyah, t.th.), h. 1852.

50 Imam al-Nawawi menafsirkan kata “ ” dengan
mengatakan:

“ ” maksud dari kata
“hanat”

di sini adalah berbagai fitnah dan masalah-masalah baru atau
bid`ah.

143 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

untuk dijatuhi hukuman mati. Oleh sebab itu,
semua pihak yang bertugas dan berwenang
untuk memberantas korupsi di Indonesia tidak
perlu ragu untuk memberlakukan pasal 2 ayat (2)
Undang-Undang No. 31 tahun 1999 tersebut agar
target pemberantasan korupsi bisa terlaksana
dengan baik dan memuaskan.

Secara khusus, penulis tegaskan bahwa
kepada para jaksa penuntut umum agar tidak
perlu ragu dan merasa takut atau bersalah
dalam memberlakukan pasal 2 ayat 2 UU no
31 tahun 1999 tentang Pemberantasan Tindak
Pidana Korupsi. Demikian juga kepada para
hakim pada semua tingkat pengadilan agar tidak
ragu dalam mengetok palu untuk mengganjar
seorang koruptor yang terbukti melakukan
korupsi sebagaimana bunyi rumusan pasal 2 ayat
2 tersebut dengan hukuman mati. Hal ini harus
diupayakan agar rumusan pasal sebuah undang-
undang tidak hanya sebagai jargon simbolis yang
tidak bermakna, dan target pemberantasan
korupsi di negeri ini bisa terealisasi.

Di samping itu, walaupun dalam rumusan
pasal 2 ayat (2) Undang-Undang No. 31 tahun
1999 tersebut hanya disebutkan bahwa dalam hal
tindak pidana korupsi sebagaimana dimaksudkan
dalam ayat (1) dilakukan dalam keadaan tertentu,
pidana mati dapat dijatuhkan, namun pihak-
pihak yang berwenang dalam hal ini para jaksa
penuntut umum dan para hakim tidak perlu ragu
dan merasa bersalah,51 dalam memberlakukan
rumusan pasal ini, karena pidana mati tidak
bertentangan dengan hukum pidana Islam
yang di antara ketentuannya terdapat konsep
hukuman mati sebagai takzir, tentu saja setelah
dilakukan penelitian dan penyelidikan dengan

51 Hal mendasar yang sangat berpotensi membuat hakim
ragu atau bahkan takut untuk menjatuhkan pidana mati
kepada pelaku korupsi sebagaimana diatur dalam pasal 2 ayat
(2) UU PTPK tahun 1999, di samping faktor-faktor politis, ewuh
pekewuh, takut melanggar HAM dan lain-lain, juga disebabkan
oleh bunyi rumusan pasal 2 ayat (2) itu sendiri. Sebab dalam
pasal tersebut hanya dirumuskan dengan kata “dapat” bukan
dengan kata “harus”, sehingga pasal 2 ayat (2) ini bersifat
fakultatif, artinya sekalipun tindak pidana korupsi nyata-nyata
dilakukan dalam keadaan tertentu, hukuman mati dapat pula
tidak dijatuhkan. Hal ini jelas akan berbeda jika rumusannya
bukan dengan kata “dapat” tetapi menggunakan kata “harus”.
Walaupun memang dalam rumusan dalam bahasa Arabnya
juga menggunakan kata “ ” artinya “dapat” lihat
catatan kaki berikutnya.

teliti dan seksama bahwa tindak pidana korupsi
benar-benar dilakukan dalam keadaan tertentu
sebagaimana diatur dalam undang-undang.

Dalam penjelasan pasal ini disebutkan bahwa
di antara maksud dari kata “keadaan tertentu”
di samping karena tindak pidana korupsi itu
dilakukan pada waktu negara dalam bahaya, ketika
terjadi bencana nasional, dan pada saat negara
dalam keadaan krisis ekonomi dan moneter, juga
dimaksudkan sebagai pengulangan tindak pidana.
Hal terakhir inilah yang sangat sesuai dengan
pendapat ulama kalangan mazhab Hanabilah
yang memperbolehkan penjatuhan hukuman
mati sebagai takzir, kalau pelaku berulang kali
melakukan tindak pidana.52

Penutup
Dari uraian di atas, bisa penulis simpulkan

bahwa wacana hukuman mati bagi AM, ketua MK,
sebagaimana dikemukakan Prof. Jimly Asshiddiqie
bahwa ia sudah sepantasnya dijatuhi hukuman
mati, jika ditinjau dari perspektif pidana Islam,
harus melalui ranah takzir, bukan kisas dan hudud.
Di antara pendapat ulama yang membolehkan
hukuman mati diberlakukan sebagai takzir adalah
ulama kalangan Hanafiyah. Menurut mereka,
hukuman mati sebagai takzir bisa diberlakukan
sebagai siyâsah (pertimbangan politk Negara)
bagi pelaku jarimah-jarimah tertentu yang sangat
keji. Di kalangan ulama Syafi`iyah juga ada yang
berpendapat bahwa pelaku sodomi harus diganjar
dengan hukuman mati sebagai takzir, tanpa
dibedakan antara pelaku sudah pernah menikah
secara sah atau belum. Menurut ulama Malikiyah,
hukuman mati sebagai takzir diperbolehkan
seperti hukuman bagi mata-mata perang yang
beragama Islam dan berpihak kepada musuh.

52 Mansur al-Bahuthi dalam Kasyf al-Qannâ’…, jilid VI, h.
124 dan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah dalam al-Thuruq al-Hukmiyyah
fi Siyâsah al-Syar`iyyah h. 107, keduanya mengatakan bahwa
pelaku  tindak  pidana  yang  bersifat  merusak  dan  berulang
kali melakukannya bisa dijatuhi hukuman mati sebagai takzir.
Secara lengkap disebutkan dalam kitab tersebut:

(Siapa  berulang  kali  melakukan  sebuah  jenis  kerusakan  dan
dia tidak bisa diatasi dengan hukuman hudud yang telah jelas
ukurannya, bahkan dia terus menerus melakukan perbuatan
tersebut, maka dapat dijatuhi pidana mati sebagai takzir).

| 144

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

untuk dijatuhi hukuman mati. Oleh sebab itu,
semua pihak yang bertugas dan berwenang
untuk memberantas korupsi di Indonesia tidak
perlu ragu untuk memberlakukan pasal 2 ayat (2)
Undang-Undang No. 31 tahun 1999 tersebut agar
target pemberantasan korupsi bisa terlaksana
dengan baik dan memuaskan.

Secara khusus, penulis tegaskan bahwa
kepada para jaksa penuntut umum agar tidak
perlu ragu dan merasa takut atau bersalah
dalam memberlakukan pasal 2 ayat 2 UU no
31 tahun 1999 tentang Pemberantasan Tindak
Pidana Korupsi. Demikian juga kepada para
hakim pada semua tingkat pengadilan agar tidak
ragu dalam mengetok palu untuk mengganjar
seorang koruptor yang terbukti melakukan
korupsi sebagaimana bunyi rumusan pasal 2 ayat
2 tersebut dengan hukuman mati. Hal ini harus
diupayakan agar rumusan pasal sebuah undang-
undang tidak hanya sebagai jargon simbolis yang
tidak bermakna, dan target pemberantasan
korupsi di negeri ini bisa terealisasi.

Di samping itu, walaupun dalam rumusan
pasal 2 ayat (2) Undang-Undang No. 31 tahun
1999 tersebut hanya disebutkan bahwa dalam hal
tindak pidana korupsi sebagaimana dimaksudkan
dalam ayat (1) dilakukan dalam keadaan tertentu,
pidana mati dapat dijatuhkan, namun pihak-
pihak yang berwenang dalam hal ini para jaksa
penuntut umum dan para hakim tidak perlu ragu
dan merasa bersalah,51 dalam memberlakukan
rumusan pasal ini, karena pidana mati tidak
bertentangan dengan hukum pidana Islam
yang di antara ketentuannya terdapat konsep
hukuman mati sebagai takzir, tentu saja setelah
dilakukan penelitian dan penyelidikan dengan

51 Hal mendasar yang sangat berpotensi membuat hakim
ragu atau bahkan takut untuk menjatuhkan pidana mati
kepada pelaku korupsi sebagaimana diatur dalam pasal 2 ayat
(2) UU PTPK tahun 1999, di samping faktor-faktor politis, ewuh
pekewuh, takut melanggar HAM dan lain-lain, juga disebabkan
oleh bunyi rumusan pasal 2 ayat (2) itu sendiri. Sebab dalam
pasal tersebut hanya dirumuskan dengan kata “dapat” bukan
dengan kata “harus”, sehingga pasal 2 ayat (2) ini bersifat
fakultatif, artinya sekalipun tindak pidana korupsi nyata-nyata
dilakukan dalam keadaan tertentu, hukuman mati dapat pula
tidak dijatuhkan. Hal ini jelas akan berbeda jika rumusannya
bukan dengan kata “dapat” tetapi menggunakan kata “harus”.
Walaupun memang dalam rumusan dalam bahasa Arabnya
juga menggunakan kata “ ” artinya “dapat” lihat
catatan kaki berikutnya.

teliti dan seksama bahwa tindak pidana korupsi
benar-benar dilakukan dalam keadaan tertentu
sebagaimana diatur dalam undang-undang.

Dalam penjelasan pasal ini disebutkan bahwa
di antara maksud dari kata “keadaan tertentu”
di samping karena tindak pidana korupsi itu
dilakukan pada waktu negara dalam bahaya, ketika
terjadi bencana nasional, dan pada saat negara
dalam keadaan krisis ekonomi dan moneter, juga
dimaksudkan sebagai pengulangan tindak pidana.
Hal terakhir inilah yang sangat sesuai dengan
pendapat ulama kalangan mazhab Hanabilah
yang memperbolehkan penjatuhan hukuman
mati sebagai takzir, kalau pelaku berulang kali
melakukan tindak pidana.52

Penutup
Dari uraian di atas, bisa penulis simpulkan

bahwa wacana hukuman mati bagi AM, ketua MK,
sebagaimana dikemukakan Prof. Jimly Asshiddiqie
bahwa ia sudah sepantasnya dijatuhi hukuman
mati, jika ditinjau dari perspektif pidana Islam,
harus melalui ranah takzir, bukan kisas dan hudud.
Di antara pendapat ulama yang membolehkan
hukuman mati diberlakukan sebagai takzir adalah
ulama kalangan Hanafiyah. Menurut mereka,
hukuman mati sebagai takzir bisa diberlakukan
sebagai siyâsah (pertimbangan politk Negara)
bagi pelaku jarimah-jarimah tertentu yang sangat
keji. Di kalangan ulama Syafi`iyah juga ada yang
berpendapat bahwa pelaku sodomi harus diganjar
dengan hukuman mati sebagai takzir, tanpa
dibedakan antara pelaku sudah pernah menikah
secara sah atau belum. Menurut ulama Malikiyah,
hukuman mati sebagai takzir diperbolehkan
seperti hukuman bagi mata-mata perang yang
beragama Islam dan berpihak kepada musuh.

52 Mansur al-Bahuthi dalam Kasyf al-Qannâ’…, jilid VI, h.
124 dan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah dalam al-Thuruq al-Hukmiyyah
fi Siyâsah al-Syar`iyyah h. 107, keduanya mengatakan bahwa
pelaku  tindak  pidana  yang  bersifat  merusak  dan  berulang
kali melakukannya bisa dijatuhi hukuman mati sebagai takzir.
Secara lengkap disebutkan dalam kitab tersebut:

(Siapa  berulang  kali  melakukan  sebuah  jenis  kerusakan  dan
dia tidak bisa diatasi dengan hukuman hudud yang telah jelas
ukurannya, bahkan dia terus menerus melakukan perbuatan
tersebut, maka dapat dijatuhi pidana mati sebagai takzir).

| 144

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

untuk dijatuhi hukuman mati. Oleh sebab itu,
semua pihak yang bertugas dan berwenang
untuk memberantas korupsi di Indonesia tidak
perlu ragu untuk memberlakukan pasal 2 ayat (2)
Undang-Undang No. 31 tahun 1999 tersebut agar
target pemberantasan korupsi bisa terlaksana
dengan baik dan memuaskan.

Secara khusus, penulis tegaskan bahwa
kepada para jaksa penuntut umum agar tidak
perlu ragu dan merasa takut atau bersalah
dalam memberlakukan pasal 2 ayat 2 UU no
31 tahun 1999 tentang Pemberantasan Tindak
Pidana Korupsi. Demikian juga kepada para
hakim pada semua tingkat pengadilan agar tidak
ragu dalam mengetok palu untuk mengganjar
seorang koruptor yang terbukti melakukan
korupsi sebagaimana bunyi rumusan pasal 2 ayat
2 tersebut dengan hukuman mati. Hal ini harus
diupayakan agar rumusan pasal sebuah undang-
undang tidak hanya sebagai jargon simbolis yang
tidak bermakna, dan target pemberantasan
korupsi di negeri ini bisa terealisasi.

Di samping itu, walaupun dalam rumusan
pasal 2 ayat (2) Undang-Undang No. 31 tahun
1999 tersebut hanya disebutkan bahwa dalam hal
tindak pidana korupsi sebagaimana dimaksudkan
dalam ayat (1) dilakukan dalam keadaan tertentu,
pidana mati dapat dijatuhkan, namun pihak-
pihak yang berwenang dalam hal ini para jaksa
penuntut umum dan para hakim tidak perlu ragu
dan merasa bersalah,51 dalam memberlakukan
rumusan pasal ini, karena pidana mati tidak
bertentangan dengan hukum pidana Islam
yang di antara ketentuannya terdapat konsep
hukuman mati sebagai takzir, tentu saja setelah
dilakukan penelitian dan penyelidikan dengan

51 Hal mendasar yang sangat berpotensi membuat hakim
ragu atau bahkan takut untuk menjatuhkan pidana mati
kepada pelaku korupsi sebagaimana diatur dalam pasal 2 ayat
(2) UU PTPK tahun 1999, di samping faktor-faktor politis, ewuh
pekewuh, takut melanggar HAM dan lain-lain, juga disebabkan
oleh bunyi rumusan pasal 2 ayat (2) itu sendiri. Sebab dalam
pasal tersebut hanya dirumuskan dengan kata “dapat” bukan
dengan kata “harus”, sehingga pasal 2 ayat (2) ini bersifat
fakultatif, artinya sekalipun tindak pidana korupsi nyata-nyata
dilakukan dalam keadaan tertentu, hukuman mati dapat pula
tidak dijatuhkan. Hal ini jelas akan berbeda jika rumusannya
bukan dengan kata “dapat” tetapi menggunakan kata “harus”.
Walaupun memang dalam rumusan dalam bahasa Arabnya
juga menggunakan kata “ ” artinya “dapat” lihat
catatan kaki berikutnya.

teliti dan seksama bahwa tindak pidana korupsi
benar-benar dilakukan dalam keadaan tertentu
sebagaimana diatur dalam undang-undang.

Dalam penjelasan pasal ini disebutkan bahwa
di antara maksud dari kata “keadaan tertentu”
di samping karena tindak pidana korupsi itu
dilakukan pada waktu negara dalam bahaya, ketika
terjadi bencana nasional, dan pada saat negara
dalam keadaan krisis ekonomi dan moneter, juga
dimaksudkan sebagai pengulangan tindak pidana.
Hal terakhir inilah yang sangat sesuai dengan
pendapat ulama kalangan mazhab Hanabilah
yang memperbolehkan penjatuhan hukuman
mati sebagai takzir, kalau pelaku berulang kali
melakukan tindak pidana.52

Penutup
Dari uraian di atas, bisa penulis simpulkan

bahwa wacana hukuman mati bagi AM, ketua MK,
sebagaimana dikemukakan Prof. Jimly Asshiddiqie
bahwa ia sudah sepantasnya dijatuhi hukuman
mati, jika ditinjau dari perspektif pidana Islam,
harus melalui ranah takzir, bukan kisas dan hudud.
Di antara pendapat ulama yang membolehkan
hukuman mati diberlakukan sebagai takzir adalah
ulama kalangan Hanafiyah. Menurut mereka,
hukuman mati sebagai takzir bisa diberlakukan
sebagai siyâsah (pertimbangan politk Negara)
bagi pelaku jarimah-jarimah tertentu yang sangat
keji. Di kalangan ulama Syafi`iyah juga ada yang
berpendapat bahwa pelaku sodomi harus diganjar
dengan hukuman mati sebagai takzir, tanpa
dibedakan antara pelaku sudah pernah menikah
secara sah atau belum. Menurut ulama Malikiyah,
hukuman mati sebagai takzir diperbolehkan
seperti hukuman bagi mata-mata perang yang
beragama Islam dan berpihak kepada musuh.

52 Mansur al-Bahuthi dalam Kasyf al-Qannâ’…, jilid VI, h.
124 dan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah dalam al-Thuruq al-Hukmiyyah
fi Siyâsah al-Syar`iyyah h. 107, keduanya mengatakan bahwa
pelaku  tindak  pidana  yang  bersifat  merusak  dan  berulang
kali melakukannya bisa dijatuhi hukuman mati sebagai takzir.
Secara lengkap disebutkan dalam kitab tersebut:

(Siapa  berulang  kali  melakukan  sebuah  jenis  kerusakan  dan
dia tidak bisa diatasi dengan hukuman hudud yang telah jelas
ukurannya, bahkan dia terus menerus melakukan perbuatan
tersebut, maka dapat dijatuhi pidana mati sebagai takzir).

| 144



M. Nurul Irfan: Gratifikasi di Mahkamah Konstitusi dan Wacana Hukuman Mati

Menurut ulama kalangan Hanabilah antara lain
Ibnu `Aqil berpendapat bahwa seorang mata-
mata perang beragama Islam yang membocorkan
rahasia kepada musuh dan membahayakan kaum
muslimin, boleh dihukum mati sebagai takzir.
Oleh sebab itu, sekalipun pasti akan menuai pro
dan kontra, hukuman mati pantas dijatuhkan
kepada AM yang mengguncang wibawa hakim
dan negara.

Pendapat ulama kalangan Hanafiyah ini
sangat cocok disinkronkan dengan komentar
Prof. Jimly di atas, dalam rangka siyâsah inilah
AM layak dijatuhi hukuman mati, mengingat
kedudukannya sebagai wakil Tuhan di muka
bumi (chief justice). Terlebih sebagai ketua MK
yang selama ini sangat diperhitungkan bahkan
putusannya bersifat final and binding, terakhir dan
mengikat serta tidak bisa diubah oleh putusan
pengadilan dalam tingkat yang lain. Gratifikasi
yang telah dilakukan merupakan tindakan yang
merusak di muka bumi. Dalam hal ini, ulama-ulama
Muhammadiyah dalam buku Fikih Muhammadiyah
pernah merestui diberlakukannya hukuman mati
bagi koruptor atas dasar Q.S: Al-Mâ’idah [5]: 33,
karena seorang koruptor jelas-jelas telah berbuat
kerusakan di muka bumi. Ayat ini memang
sedang berbicara tentang hukuman mati bagi
para perampok yang menyerang Allah dan rasul.
Artinya menyerang hak Allah atau hak rakyat.
Kerusakan tatanan hukum akan sangat dirasakan
oleh seluruh rakyat akibat ulah hakim MK, terlebih
lagi kapasitasnya sebagai ketua yang sangat
strategis dalam menetapkan sebuah putusan.
Wacana hukuman mati bagi koruptor sangat perlu
mendapatkan tanggapan pemikiran serius bila
benar-benar akan dilaksanakan.

Sanksi bagi pelaku gratifikasi sebagaimana
tercantum dalam berbagai peraturan perundang-
undangan yang dibuat untuk menanggulangi dan
memberantas korupsi di negeri ini, khususnya
pasal 12 B dan 12 C Undang-undang No. 20 Tahun
2001 Tentang Perubahan Atas Undang-undang
Nomor 31 Tahun 1999 Tentang Pemberantasan
Tindak Pidana Korupsi, sudah jauh lebih baik dan
ideal bila dibandingkan dengan konsep yang masih
merupakan doktrin hukum yang terdapat dalam
kitab-kitab fikih. Berbagai peraturan perundang-
undangan itulah yang merupakan bentuk kongkrit

dari konsep takzir yang ditawarkan oleh fikih
jinayah, yaitu sebuah sanksi hukum yang tidak
dijelaskan secara tegas mengenai jenis dan teknis
serta tata cara melaksanakannya oleh Alquran dan
hadis-hadis Nabi, melainkan diserahkan kepada
pemerintah dan hakim setempat.

Pustaka Acuan
Âbâdî, Abû al-Tayyib Muhammad Syamsul Haq al-

‘Azîm, ‘Aun al-Ma’bûd Syarh Sunan Abî Dâwûd,
al-Qâhirah: Dâr al-Hadîts, 2001.

Âbidîn, Muhammad Amîn ibn, Radd al-Mukhtâr
`Alâ Durr al-Mukhtâr, Mesir: Musthafâ al-Bâbî
al-Halabî wa Aulâduh, 1386 H. Cet. ke-2,

‘Allûsy, Abû ‘Abdullâh Abdus Salâm, Ibânah al-
Ahkâm Syarh Bulûgh al-Marâm, Beirut: Dâr
al-Fikr, 2002.

Âmir, ‘Abdul ‘Azîz al-Ta’zîr fî al-Syarî’ah al-Islâmiyyah,
al-Qâhirah: Dâr al-Fikr al- ‘Arabi, 1954.

Anîs, Ibrâhîm, dkk, Al-Mu’jam al-Wasît, Mesir:
Majma’ al-Lughah al-Arabiyyah, 1972, cet. ke-2.

Anwar, Syamsul, “Sejarah Korupsi dan Perlawanan
Terhadapnya di Zaman Awal Islam: Perspektif
Studi Hadis”, dalam Hermenia, Jurnal Kajian
Islam Interdisipliner, Yogyakarta: PPS UIN
Suka, vol. 4, No. 1, 2005.

‘Âsimî, ‘Abdurrahmân bin Qâsim al-Najdî al-Hanbalî
al- (ed), Majmû’ Fatâwâ Syaikh al-Islâm Ibnu
Taimiyyah, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th, jilid 21.

Baghawî, Abû Muhammad al-Husain Ibn Mas’ûd
al-, Syarh al-Sunnah, Beirut: Dâr al-Kutub al-
Ilmiyyah, t.th, jilid 5.

Bahûthî, Manshûr ibn Yûnus Idrîs al-, Kasyâf al-
Qannâ’ `an Matn al-Iqnâ’, Beirut: Dâr al-Fikr,
1982.

Chawazi, Adami, Hukum Pidana Materiil dan Formil
Korupsi di Indonesia, Jakarta: Bayu Media,
2005, Cet ke-2.

Dzahabî, Syamsuddîn al-, Kitâb al-Kabâ`ir, Jakarta:
Syirkah Dina Mutiara Berkah Utama, tth.

Hanbal, Ahmad Ibn, Musnad Ahmad, Beirut: Dâr
al-Fikr, t.th, jilid III.

Hazm, Abû Muhammad `Alî Ibn Ahmad bin Sa’îd
Ibn, al-Muhallâ, bi al-Âtsâr, Beirut: al-Maktabah
al-Tijârî, 1351 H.

Jamâluddîn, Abdullâh, Al-Sayyid, Ta’rîb al-Siyâsah
al-Syar’iyyah fî Huqûq al-Râ’i wa Sa`âdah al-
Ra`iyyah, Mesir: Matba`ah al-Taraqqi, 1318 H.

145 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Jurjânî, ‘Alî Ibn Muhammad al-, Kitâb al-Ta’rîfât,
Jakarta: Dâr al-Hikmah, t.th.

Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi Ketiga,
Jakarta: Departemen Pendidikan Nasional,
Balai Pustaka, 2003, cet. ke-3.

Ma’lûf, Louis, al-Munjid fî al-Lughah wa al-Alâm,
Beirut: Dâr al-Masyriq, 1977.

Manzur, Abû al-Fadhal Jamâluddîn Muhammad
ibn Makram bin al-Afriqî al-Misrî Ibn, Lisân
al-`Arab, Beirut: Dâr Shâdir, t.th.

Nawawi Arief, Barda, Perbandingan Hukum Pidana,
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002, Cet. ke-2.

Qarâ`ah, Ali, al-Ushûl al-Qadhâ’iyyah fî al-Murâfa`ât
al-Syar`iyyah, Mesir: al-Raghâ’ib, 1921.

Qudâmah, Syamsuddîn Abul Faraj ‘Abdurrahmân
bin Abî ‘Amr Muhammad Ibn Ahmad al-
Muqaddasî ibn, al-Syarh al-Kabîr, Beirut: Dâr
al-Fikr, t.th.

San`ânî, al-Muhammad ibn Ismâ`îl al-Kahlânî, Subul
al-Salâm, Indonesia: t.tp: Dahlan, t.th, jilid IV.

Sya`râwî, Tafsîr al-Sya`râwî, khawâtiri Fadhilah
al-Syaikh Muhammad Mutawallî al-Sya`rawi
Haul al-Qur`ân, t.tp: t.pn, t.th, jilid V.

Syaukânî, Muhammad ibn `Ali ibn Muhammad
al-, Nail al-Authâr, Beirut: Dâr al- Fikr, t.th,
jilid VIII dan IX.

Tarîqî al-, `Abdullâh ibn Abdul Muhsin, Jarîmah
al-Risywah fî al-Syarî`ah al- Islâmiyyah, Ma`a
Dirâsah Nizhâm Mukâfahah al-Risywah fî al-
Mamlakah al `Arabiyyah al-Su`ûdiyyah,t.tp:
t.pn, t.th.

Wiyono, Pembahasan Undang-undang Pemberantasan
Tindak Pidana Korupsi, Jakarta: Sinar Grafika,
2005, Cet ke-1.




