
113

Ghendhing Dangdut: Artikulasi Budaya Masyarakat Madura dalam 
Seni Tabbhuwân

Panakajaya Hidayatullah1 dan Sigit Setiawan
Universitas Jember

ABSTRACT

Ghendhing Dangdut: �e Culture Articulation of the Madurese Community in the Art of 
Tabbhuwân. �is paper is the result of anthropological music research with ethnographic methods 
that examine the cultural articulation of the Madurese community through ghendhing dangdut in 
the art of Madurese tabbhuwân. �e highlight of this research is the relationship between music 
and society: how the Madurese people interpret their culture throughout the tabbhuwân art, and 
how they express it. �roughout musicalological analysis, the musical patterns, rules, and tendencies 
used by the Madurese community will be compared with dangdut patterns in Javanese gamelan. 
Based on musicological analysis, it can be said that dangdut ghendhing in Madurese culture is more 
�exible, loose, and dynamic compared to Javanese culture. �is shows that the Madurese society is a 
dynamic, inclusive, resilient, �rm and adaptive society. �ey are also able to respond to changing times, 
questioning the reliability of modernity and the cultural integrity. �e dynamic form of tabbhuwân is 
the way Madurese people interpret the culture and today’s reality (contemporary). Tabbhuwân is the 
manifestation of the interaction of Madurese culture with other cultures, the meaning of modernity, 

and the manifestation of local cultural conservation. 

Keywords: dangdut ghendhing; Madurese music; tabbhuwân

ABSTRAK

Penelitian ini menelaah artikulasi budaya masyarakat Madura melalui ghendhing dangdut dalam 
seni tabbhuwân Madura. Penelitian difokuskan pada cara masyarakat Madura memaknai budayanya 
melalui seni tabbhuwân dan cara mengekspresikannya. Melalui analisis musikologis, akan dilihat pola-
pola, kaidah dan kecenderungan musikal yang digunakan oleh masyarakat Madura dan dikomparasikan 
dengan pola-pola garap dangdut pada gamelan Jawa.  Berdasarkan analisis musikologis dapat dikatakan 
bahwa ghendhing dangdut dalam budaya Madura bersifat lebih luwes, longgar, dan dinamis dibanding 
dengan budaya Jawa. Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat Madura merupakan masyarakat 
yang dinamis, inklusif, ulet, tegas dan adaptatif. Mereka juga mampu merespon perubahan jaman, 
mempertanyakan kemapanan modernitas dan ke’adiluhung’-an budaya. Bentuk tabbhuwân yang dinamis 
adalah cara masyarakat Madura memaknai budaya dan realitas hari ini (kontemporer). Tabbhuwân 
merupakan wujud interaksi budaya Madura dengan budaya lain, pemaknaan atas modernitas serta 

wujud konservasi budaya lokal.

Kata kunci: ghendhing dangdut; musik Madura; tabbhuwân

Vol. 18 No. 3, Desember 2017: 113-132

Alamat korespondensi: Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Jember. E-mail: panakajaya.hidayatullah@gmail.
com; HP: +62 8990523702

1

Pendahuluan

Musik dalam sebuah kebudayaan memiliki 

peran yang signi�kan dalam mengartikulasikan 

identitas sosial masyarakat (Rice, 1983; Turino, 

1999). Dalam hal ini musik (kesenian) dianggap 

sebagai rangkaian peristiwa masyarakat untuk 

memahami, memaknai serta mengalami lingkungan 

dan realitas budayanya. Retsikas (2007,  193–194) 

dalam penelitiannya pada orang campur Jawa – 

Madura menjelaskan bahwa etnisitas merupakan 

sesuatu yang performatif dan embodiment. Orang 

Naskah diterima: 4 Agustus 2017; Revisi akhir: 10 September 2017



114

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

Jawa mengartikulasikan sifat/karakter halusnya 

melalui bahasa dan kesenian, seperti gerakan 

tarian yang lemah gemulai, tempo lambat dan 

suara yang lembut, sedangkan orang Madura 

mengartikulasikan sifat/karakter kasar melalui 

tarian bermusik keras, cepat dan gerakan yang 

enerjik. Kesenian dalam hal ini dianggap sebagai 

perwujudan sifat/karakter/kualitas suatu kelompok 

masyarakat. 

Sebagaimana pendapat Retsikas, masyarakat 

Madura memiliki cara pandang, alam piker, dan 

ekspresi yang berbeda dengan masyarakat Jawa 

dilihat dari artikulasi keseniannya. Salah satu 

contohnya dalam musik gamelan. Berdasarkan 

catatan sejarahnya, gamelan di Madura 

merupakan warisan dari kebudayaan Jawa, serta 

karya ciptaan bangsawan keraton yang memiliki 

hubungan kekerabatan dengan bangsawan Jawa 

(Bouvier, 2002, p. 61). Bouvier menjelaskan 

bahwa di bagian timur pulau Madura, memiliki 

kedekatan hubungan antara keraton Sumenep 

dengan keraton Solo. Interaksi budaya tersebut 

kemudian mendorong masuknya kesenian Jawa 

seperti gamelan dan tembang macapat. Di sisi lain, 

Hood juga menjelaskan tentang relasi gamelan Jawa 

Tengah dengan beberapa gamelan di daerah lain, 

salah satunya Madura yakni

“Gamelan Jawa Tengah mempunyai saudara 
se-ayah di Sunda, saudara sepupu di Bali, 
saudara sepupu lainnya di Siam, kerabat 
jauh di Filipina Selatan dan mungkin 
leluhur di Indocina. Beberapa anggota 
keluarga lainnya tersesat di Jawa Timur, 
Madura, Sumatera, dan Kalimantan” 
(Bouvier, 2002, p. 61).

Masyarakat Madura menyebut musik gamelan 

dengan pelbagai istilah lokal yakni tabbhuwân, 
klèningan, kalèningan, kelèningan, dan ghâmellan. 
Penamaan tersebut digunakan secara tidak teratur 

dan memiliki arti yang sama (Bouvier, 2002, 

p. 62). Dalam konteks masyarakat Madura di 

Situbondo (Jawa Timur), musik gamelan dikenal 

dengan sebutan tabbhuwân (Hidayatullah, 2017d, 

pp. 6–7, 2017a, p. 152). Secara hara�ah dalam 

bahasa Madura tabbhuwân berarti ‘tabuhan’, 

secara kultural memiliki makna yang cukup luas 

di antaranya dipakai untuk menamai seluruh 

jenis seni pertunjukan tradisi yang menggunakan 

instrumentasi gamelan (baik dengan format 

lengkap maupun tidak). Beberapa pertunjukan 

tersebut di antaranya adalah pertunjukan loddrok, 

topèng kertè, strèkan dan layang-layang (ketoprak 

Madura) (Hidayatullah, 2017c, pp. 141–142). 

Dalam perkembangannya, gamelan (baik di 

Madura maupun di Jawa) telah mengalami berbagai 

pembaruan musikal sebagai konsekuensi dari 

interaksi musikal dengan berbagai perkembangan 

musik di Indonesia. Ihwal yang paling dominan 

adalah interaksinya dengan musik dangdut sejak 

era 1970-an (Sumiyoto, 1999, p. 1). Interaksi 

musikal tersebut kemudian melahirkan kreativitas 

baru dalam garap komposisi karawitan. Dikenal 

dengan istilah garap dangdut, yang menurut 

beberapa peneliti berkaitan erat dengan peran 

Nartosabdo sebagai tokoh yang menciptakan 

gending-gending baru di era tersebut. Seperti yang 

telah diulas sebelumnya, ekspresi orang Madura 

dalam kaitannya dengan gamelan (khususnya garap 

dangdut) juga berbeda dari orang Jawa. Bentuk 

dan pola musikal yang berbeda mengindikasikan 

bentuk kreativitas dan ekspresi budaya yang 

berbeda pula. 

Tulisan ini akan menelaah tentang artikulasi 

budaya masyarakat Madura melalui seni 

tabbhuwân. Secara umum akan membahas relasi 

seni tabbhuwân dengan masyarakat Madura 

di Situbondo, bagaimana mereka memaknai 

budayanya melalui tabbhuwân, dan bagaimana 

mereka mengekspresikannya. Secara khusus akan 

membaca bentuk ekspresi simboliknya melalui 

analisis musikologis bentuk-bentuk musikal 

garap dangdut pada tabbhuwân Madura. Melalui 

analisis musikologis, akan dilihat pola-pola, kaidah 

dan kecenderungan musikal yang digunakan 

oleh masyarakat Madura dan nantinya akan 

dikomparasikan dengan pola-pola garap dangdut 

pada gamelan Jawa.  

Teori tentang etnisitas dan senses digunakan 

untuk memahami masyarakat Madura mengarti-

kulasikan budayanya secara simbolik melalui seni. 

Retsikas (2007, 183–210) memaknai etnisitas se-

cara embodiment. Ia menemukan konsep ‘halus’ dan 

‘kasar’ dalam etnisitas masyarakat campuran Jawa-

Madura. Konsep tersebut mengacu pada haluan 



115

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

spesi�k dari tindakan dan perilaku seseorang, ter-

masuk di dalamnya perilaku berkesenian, preferensi 

warna dan rasa (senses). Senses dalam kesenian dapat 

dibaca melalui bentuknya, sebagai contoh orang 

Madura diidentikkan dengan ‘kasar’ karena bentuk 

keseniannya didominasi oleh musik yang keras, 

cepat, dan enerjik, sedangkan orang Jawa diiden-

tikkan dengan ‘halus’ karena bentuk keseniannya 

didominasi oleh musik yang lembut, pelan, dan 

lemah gemulai. Melalui konsepsi tersebut analisis 

musikal akan dihubungnkan dengan bagaimana 

sebuah musik (sense) merepresentasikan identitas 

budayanya. 

Penelitian ini merupakan penelitian antro-

pologi musik, menggunakan metode etnogra� 

(Spradley, 2006). Penelitian dilakukan di Kabu-

paten Situbondo yang notabene mayoritas ma-

syarakatnya merupakan etnik Madura. Adapun 

pengumpulan data dilakukan melalui wawancara, 

pengamatan langsung, pengamatan melalui media 

online, dan pengamatan melalui karya seni industri 

(kaset dan VCD tabbhuwân). Data musikal (reka-

man dan pengamatan) ditranskripsi menggunakan 

notasi kepatihan dan balok, kemudian dianalisis 

menggunakan analisis musikologis. Analisis musi-

kal difokuskan untuk menelaah pola garap dangdut 

pada ghendhing Madura. Hasil analisis kemudian 

ditentukan pola serta kaidah musikalnya kemudian 

dihubungkan dengan konteks artikulasi kebuda-

yaan. 

Adapun karya musik tabbhuwân yang akan 

dianalisis adalah ghendhing Angling Sapolo dan Pus-
powarno. Alasan memilih kedua ghendhing tersebut 

adalah karena keduanya cukup representatif untuk 

membaca garap dangdut pada tabbhuwân Madura. 

Ghending Angling Sapolo mewakili pertunjukan 

tabbhuwân Layang-Layang (ketoprak), dan ghen-
ding Puspowarno mewakili pertunjukan tabbhuwân 
topeng Kerté. Pertimbangan lainnya, Angling Sapolo 
merupakan ghendhing ‘asli’ Madura. Angling Sapolo 
merupakan salah satu di antara banyak ghendhing 

angling lainnya yang paling populer. Kepopuler-

annya terlihat dari intensitas dan frekuensi peng-

gunaannya dalam pertunjukan tabbhuwân, tidak 

hanya digunakan untuk mengiringi Layang-layang 

tetapi juga kerap kali hadir dalam pertunjukan 

topeng Kertè, Strèkan, dan tayub. Begitupun juga 

dengan Puspowarno, ia merupakan ghendhing klasik 

yang juga populer di kalangan masyarakat Madura, 

dan menjadi ghendhing penting dalam pertunjukan 

topeng Kertè untuk mengiringi masuknya Arjuna 

(janoko). Puspowarno adalah salah satu dari banyak 

ghendhing Madura yang mempunyai nama yang 

sama dengan gending Jawa seperti Uler Kambang 
dan Ijo-Ijo.

Tabbhuwan Madura dalam Konteks 

Masyarakat Situbondo

Sebagian besar masyarakat Situbondo 

merupakan masyarakat etnik Madura. Dalam 

sejarahnya, mereka merupakan masyarakat Madura 

migran yang berasal dari Sumenep dan Pamekasan 

(Hidayatullah, 2017a, pp. 18–22; Husson, 1997, 

p. 93). Sebagai masyarakat migran, orang Madura 

di Situbondo masih tetap melestarikan kebudayaan 

Maduranya (Hidayatullah, 2015b, p. 459, 2015a, 

pp. 1–14, 2016, pp. 178–194, 2017d, pp. 1–12, 

2017b, pp. 103–112) hal tersebut dapat dilihat 

dari corak kebudayaan masyarakat Situbondo yang 

masih kental dengan idiom Madura. Dalam hal 

kesenian, masyarakat Situbondo masih istiqomah 

dalam menghidupi warisan leluhurnya di Madura 

yakni kesenian tabbhuwân. Seni tabbhuwân 
memiliki fungsi yang penting dalam kehidupan 

masyarakat Madura di Situbondo. Tabbhuwân 
berkaitan dengan perayaan-perayaan masyarakat 

baik yang sakral maupun profan (Mistortoify, 

2018, pp. 137–138).

Hampir dalam setiap perayaan seperti parlo 

(pernikahan), sonnatan (khitanan), pertemuan 

sosial, rokat tasè’ (selametan laut), pangajhiân 
(pengajian), dan selametan desa dilakukan dengan 

melibatkan pertunjukan tabbhuwân. Penggunaan 

musik dalam perayaan-perayaan tersebut berperan 

penting dalam menggerakkan dinamika budaya. 

Selain memiliki fungsi sebagai hiburan, tabbhuwân 
juga difungsikan sebagai media transformasi 

pengetahuan, wahana spiritualitas, artikulasi diri 

dan identitas masyarakat, serta media kritik. 

Di Situbondo tabbhuwân dimaknai sebagai 

sebuah seni pertunjukan yang integratif terdiri atas 

seni musik, drama, rupa, tari, dan sastra. Secara 

kultural, terminologi tabbhuwân merujuk pada 



116

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

semua bentuk seni pertunjukan tradisi Madura 

yang menggunakan instrumentasi gamelan. Di 

Situbondo, tema ini mengacu secara spesi�k pada 

kesenian Layang–layang (ketoprak), Loddrok, 
Strèkan, Tayub dan Topeng Kertè. Pertunjukan 

tabbhuwân Madura saat ini hanya diselenggarakan 

melalui sistem tangghâ’ân (tanggapan/undangan) 

dan sudah tidak berlaku lagi sistem ageddong 

(berkarcis/dalam masyarakat Jawa dikenal dengan 

istilah tobong). Ageddong adalah format penyajian 

(model pementasan) seni pertunjukan yang 

dilakukan dengan sistem karcis dan tertutup. 

Di Jawa sering disebut dengan istilah tobong 

(Hidayatullah, 2017a, 159–164). Artikel ini 

secara sepesi�k membatasi pembahasan hanya pada 

tabbhuwân layang-layang (ketoprak Madura) dan 

topeng Kertè. Alasannya karena di Situbondo hanya 

kedua genre tabbhuwân ini yang masih dihidupi 

oleh masyarakat.

Perihal yang unik dan menarik dari seni 

tabbhuwân Madura adalah sajian ghendhing. 
Ghendhing secara umum dapat dimaknai sebagai 

karya musik dalam karawitan. Dalam konteks 

karawitan Jawa, gending dapat ditampilkan dalam 

bentuk instrumentalia (ditampilkan dengan alat 

musik gamelan saja) dan ditempilkan dalam 

bentuk vokal (ditampilkan dengan tembang)

(Suparto, 2012, 74). Di masyarakat Madura 

ghendhing juga berlaku demikian, bentuk vokal 

dalam sajian ghendhing Madura disebut dengan 

kèjhungan. Kèjhungan merupakan ihwal yang khas 

dan unik dalam sajian ghendhing pada pertunjukan 

tabbhuwân Madura. Kèjhungan merupakan gaya 

nyanyian (vokal) khas Madura dengan teknik 

vokal yang melengking, berasal dari kata kèjhung 
yang berarti nyanyian. Dalam konsep karawitan 

Jawa estetika kèjhungan mirip dengan lantunan 

bowo, dimana ada unsur kebebasan dalam olah 

vokal namun masih terikat pada konsep musikal 

Jawa seperti kepekaan pathet (Suyoto, Haryono, 

& Hastanto, 2015, 36). Mistortoify menjelaskan 

bahwa kèjhungan mencakup makna kepemilikian 

sebagai gaya nyanyian rakyat yang diwariskan 

secara tradisi lisan oleh masyarakat Madura dengan 

cengkok yang khas dan mencerminkan perasaan 

kolektif masyarakatnya (Mistortoify, 2014, 2–3). 

Seperti halnya sindenan dalam karawitan Jawa 

diperlukan teknik penyuaraan meliputi teknik luk, 
wiled, gregel, angkatan, seleh, dan teknik pernafasan 

(Budiarti, 2013, 148). Hal ini juga berlaku dalam 

konsep kejhungan masyarakat Madura. Ekspresi dari 

suara lengkingan yang menonjol menggambarkan 

ekspresi orang yang berkeluh kesah, meratap dan 

dilantunkan dengan nyaring (setengah berteriak) 

atau istilahnya ong-klaongan (Mistortoify, 2014, 

1). Secara musikologis bentuk musik ghendhing 
Madura sangat dipengaruhi oleh unsur kèjhungan. 

Dalam bagian analisis musikologis nanti akan 

dijelaskan seberapa besar pengaruh unsur kèjhungan 

dalam pembentukan ghendhing Madura.

Secara instrumentasi, format ansambel 

tabbhuwân Madura hampir sama seperti format 

ansambel gamelan Jawa, hanya mungkin 

lebih sederhana. Semua tabbhuwân Madura 

menggunakan skala salindru (slendro) (Bouvier, 

2002, p. 62) dan secara musikal umumnya 

sistem penalaannya lebih rendah dari gamelan 

Jawa, berikut penjelasan Jisto dan Sunar perihal 

karakteristik tabbhuwân Madura,

“Mon è Madhurá Salèndro, Lorghâ tabbhu-
wânna, tabbhuwân mabâ, Sèttongnga jhâbâ 
dhâddi duá’ ka madhurâ lebbih mabâ. Prei 
rebbhát, tâ’ endâ’, ta’ bisa moso’ ka ghendhing 
Madhurâ, kako mon bâdâ rebbhâb, ngalèng-
sèngi”. (Komunikasi Pribadi, 15 Oktober 
2017).

“Kalau di Madura slendro, luwes 
gamelannya, gamelan yang rendah. Satu di 
Jawa menjadi dua kalau di Madura, sistem 
penalaannya lebih rendah. Tidak memakai 
rebab, sebab tidak masuk dengan karakter 
gending Madura, kaku, menjadi aneh kalau 
pakai rebab”.

Pernyataan Jisto dan Sunar menunjukkan 

karakteristik tabbhuwân Madura yang luwes, 

memiliki penalaan yang lebih rendah dari Jawa, 

serta tidak menggunakan istrumen rebab karena 

dianggap tidak sesuai dengan karakter musik 

Madura. Penggunaan penalaan yang rendah 

ada sebabnya, yaitu untuk mengantisipasi vokal 

kèjhungan yang rata-rata dinyanyikan dengan 

notasi yang melengking dan tinggi, maka itulah 

gamelan Madura menggunakan sistem penalaan 

lebih rendah dari pada Jawa.



117

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

Gambar 1. Format Strèkan Rombongan Rukun Karya di 

Desa Mimbo, Situbondo. (Foto: Hidayatullah, 2017)

Perlu dijelaskan bahwa dalam pertunjukan 

tabbhuwân di Situbondo ada beberapa bagian 

pertunjukan yang sudah lazim dilaksanakan dalam 

acara parlo (pernikahan) yakni pertama strèkan, 

merupakan bagian acara yang dilaksanakan pada 

pagi hari sekitar pukul 09.00 sampai menjelang 

malam pukul 20.00, istirahat (toron) hanya dua 

kali dilakukan yakni di waktu jam dzuhur dan 

maghrib. Strèkan bertujuan untuk menghibur 

para undangan yang hadir ke acara pernikaan 

(Hidayatullah, 2017d, 1–17). Sajian musiknya 

hanya berupa dhing-ghendhingan yaitu memainkan 

beberapa repertoar ghendhing Madura, terkadang 

juga disesuaikan dengan permintaan undangan 

(request ghendhing). Ghendhing yang dimainkan 

tergolong yang halus dan dimainkan dengan irama 

yang kompleks sebagaimana pernyataan Jondro, 

seorang panjhâk (istilah lokal untuk menyebut 

pelaku seni baik itu penabuh, pelawak maupun 

aktor) Rukun Karya berikut,

“Mon amaèn lagghu biasana molaè pokol 
sanga’, toron bâkto dzuhur bân maghrib. Sè 
èkamaèn dhing-ghendhing an alos, iramana 
bisa ghenna’, dâri sèttong ongghâ ka sètong 
satengnga, mèrong, gombyang pas koplo. Mon 
main sangposangan ta’ ngangghuy irama 
sèttong satengnga bân mèrongan, polana 
langsung ka dangdut”. (Komunikasi Pribadi, 
19 Oktober 2017).

“Jika main di pagi hari biasanya dimulai 
dari pukul sembilan, istirahat waktu dzuhur 
dan maghrib. Yang dimainkan ghendhing 
yang halus, iramanya bisa lengkap. 
Dari irama satu, naik ke satu setengah, 
mèrong, gombyang, lalu koplo. Kalau 
main sangposangan (di malam hari) tidak 
menggunakan irama satu setengah dan 
mèrongan, karena langsung ke dangdut”.

Pernyataan Jondro Rukun Karya menunjukkan 

bahwa sajian ghendhing dalam acara strèkan pagi 

hari berbeda dengan sajian waktu pentas malam 

hari. Perbedaannya dilihat dari karakter ghendhing-

nya yang lembut dan kasar, serta pengembangan 

pola iramanya. Hal ini juga berpengaruh terhadap 

pemilihan instrumen yang digunakan. Di pagi hari 

instrumen dan format yang digunakan adalah sebagai 

berikut, instrumen ghung (gong), ghaghambhang 

(gambang), ghendhir kèni/di Situbondo disebut 

warung (gender kecil), ghendhir rajâ (gender 

besar), bhunang rajâ (bonang besar), bhunang kèni’ 
(bonang kecil), dua saron/di Situbondo disebut 

rampasan (balungan), ghâdhemmong (demung), 

lèntèng (slentem), punggang (kenong), solèng (suling 

bambu), siter (siter), katipung (tam-tam/ketipung/

kendang dangdut), bass elektrik, dan seperangkat 

ghendhâng malang yang terdiri dari empat jenis yaitu 

panembhung (untuk yang paling besar), panèmang 

(untuk yang paling dekat dengan pemukul), tung-
tung kèni’ (disusun di atas panèmang) dan tung-
tung rajâ (yang diletakkan dengan berdiri tegak 

di samping kanan pengendang). Seluruh pemain 

dalam format strèkan berseragam, bersarung dan 

berkopyah serta bermain di atas panggung. 

Begian kedua adalah pementasan di malam 

harinya. Umumnya diawali oleh acara tèmangan 

yakni satu acara dimana pasangan pengantin di-

hadirkan ke atas panggung tabbhuwân lalu ditimang 

(diiringi nyanyian pujian) menggunakan ghendhing 
dan kèjhungan oleh rombongan tabbhuwân, sembari 

segenap anggota keluarganya memberikan sawèran 

kepada mempelai di atas panggung. Setelah 

acara tèmangan, lalu dilanjutkan dengan acara 

pembukaan, tari-tarian (bedaya), pertunjukan 

lawak (adaptasi loddrok), kemudian inti acara yang 

disebut main. Pada pentas malam hari formasi 

ansambel musiknya sudah berubah, yakni bermain 

di bawah pentas dangan susunan instrumentasi 

yang berbeda. Khusus pertunjukan malam hari 

yang dianggap lebih rancak dan kasar, instrumen 

halus seperti ghaghambhang sudah tidak digunakan 

lagi, begitupun juga dengan penyajian ghendhing-
nya yang cenderung menggunakan ghendhing-
ghendhing yang rancak.



118

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

Peranan ghendhing dalam tabbhuwân sangat-

lah penting, ia berfungsi sebagai penanda alur 

lakon, pengatur ritme pertunjukan, ilustrasi 

cerita, pembangun nuansa dan emosi, serta simbol 

penanda karakter penokohan tertentu. Pada pentas 

tabbhuwân Layang-layang (ketoprak), ghendhing 

yang biasa dibawakan antara lain adalah Tallang 

(untuk sedih), Angling Sapolo dan Angling Madhurâ 

(untuk fragmen sangposangan), Puspowarno, 

Ram-èram, Ijo-ijo dan Lanjalan (untuk fragmen 

biscabisân atau adegan istri raja). 

Berbeda dari tabhhuwân Layang-layang, 
tabbhuwân Topeng Kertè juga punya sistem 

penggunaan ghendhing tersendiri sebagaimana 

menurut penuturan Sunar selaku panjhâk Sri 
Rahayu,

“Ghendhing Kertè Pasèsèran bân Tunggul 
Angin nèko laen cong, Mon Pasèsèran nèka 
Krisna: ngangguy ghendhing Lembè, Ngedril, 
Lombo; Rato: ghendhing Gunungsarè, 
Agaga’, Sekar Ganggung; Patih: ghendhing 
Pabondetan, Pemandapan, Tawang Serang; 
Janoko: ghendhing Pospowarno bân 
Gunungsarè; Srikandi: ghendhing Nyabrang 
Wetan bân Pelog Tèmor; Subadra: ghendhing 
Rarari, Pantang, Tallang; Gatotkoco: 
ghendhing Agaga’. Lamon Kertè Tunggul 
Angin biasana ngangghuy ghendhing 
Bèndrung, Bhiskalan, Sampa’, Puspowarno, 
Rarari, Pantang, Nyabrang Wètan, Angling, 
Ngedril, Pèlog Temor”. (Komunikasi Pribadi, 
15 Oktober 2017).

“Ghendhing kertè Pasisiran dan Tunggul 
Angin itu berbeda Nak, kalau Pesisiran 
itu tokoh Krisna menggunakan ghendhing 
Lembè, Ngedril, Lombo; Raja: ghendhing 

Gunungsarè, Agaga’, Sekar Ganggung; Patih: 
ghendhing Pabondetan, Pemandapan, Tawang 
Serang; Janoko: ghendhing Pospowarno dan 
Gunungsarè; Srikandi: ghendhing Nyabrang 
Wetan dan Pelog Tèmor; Subadra: ghendhing 
Rarari, Pantang, Tallang; Gatotkoco: 
ghendhing Agaga’. Kalau Kertè Tunggul 
Angin biasanya menggunakan ghendhing 
Bèndrung, Bhiskalan, Sampa’, Puspowarno, 
Rarari, Pantang, Nyabrang Wètan, Angling, 
Ngedril, Pèlog Tèmor”.

Sunar sebagai penabuh yang sudah malang 

melintang di pentas tabbhuwân sejak era pak 

Kertisuwignya tahun 1945 menjelaskan bahwa 

tabbhuwân Topèng Kertè ada dua gaya yakni 

Pasèsèran dan Tunggul Angin. Keduanya dibedakan 

secara bentuk melalui pemakaian ghendhing-nya. 

Berbagai macam ghendhing yang sudah dipa-

parkan baik dalam tabbhuwân Layang dan Kertè 
hanya akan dianalisis dua ghendhing saja yang me-

wakili yakni ghendhing Angling Sapolo dan Puspow-
arno. Analisis ghendhing akan dispesi�kkan pada 

bentuk ghendhing dangdut-nya. Perlu dijelaskan 

bahwa semua bentuk ghendhing dalam pertunjuk-

an tabbhuwân Madura saat ini telah berinteraksi 

dan beradaptasi dengan musik dangdut. Menurut 

pengamatan penulis (observasi tahun 2016-2017), 

semua pertunjukan tabbhuwân yang dihelat di Si-

tubondo tidak ada satupun yang lepas dari bentuk 

garap dangdut, gaya ghendhing dangdut kemudian 

menjadi sebuah gaya garapan yang niscaya untuk 

dilakukan oleh semua rombongan tabbhuwân. 
Dalam sejarahnya, sebenarnya silang bentuk dan 

gaya ini sudah terjadi sejak tahun 1970-an sejak 

era dangdut Rhoma Irama booming di Situbondo, 
ketika itu beberapa rombongan tabbhuwân Kertè 
di Situbondo sudah mulai mencoba-coba mema-

sukkan garap dangdut ke dalam ghendhing–nya 

(Sunar, Komunikasi Pribadi, 15 Oktober 2017). 

Sejalan dengan fenomena tersebut, para pemain 

musik orkes dangdut Madura (lokal) juga melaku-

kan kawin silang gaya dangdutnya dengan tabbhu-
wân, yaitu memasukkan unsur musik tabbhuwân 

(gamelan) dalam karya-karyanya (Hidayatullah, 

2015a, 1–14, 2017a, 150–158). Dari interaksi ini-

lah persilangan gaya dangdut dan gamelan Madura 

menjadi intens di Situbondo. Musisi orkes dangdut 
Gambar 2. Format Main pada Malam Hari. Pemusik 

Bermain dibawah Pentas. (Foto: Hidayatullah, 2017)



119

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

dan tabbhuwân kemudian kerap kali melakukan 

kolaborasi dalam menggarap beberapa produk 

rekaman dan pentas live.

Ghendhing Angling Sapolo yang Luwes dan 

Dinamis

 Ghendhing Angling Sapolo adalah ghendhing 
yang paling menonjol dalam pertunjukan 

tabbhuwân Layang-layang (ketoprak). Ia menjadi 

penting karena dipakai dalam fragmen sangposangan 

(bagian inti dari pertunjukan ketoprak Madura). 

Angling sapolo seolah menjadi ‘ring tinju’ 

untuk menunjukkan eksistensi kemampuan 

kèjhungan masyarakat Madura sekaligus sebagai 

ruang partisipasi penonton untuk turut hadir 

dalam pertunjukan melalui momen nyompèngi 
(memberikan saweran). Angling Sapolo bukan lagi 

sekedar repertoar, namun menyimpan ‘daya pikat’ 

serta keluwesan yang lebih dibanding ghendhing  

lainnya. Guna melihat kedinamisan ghendhing 
Angling Sapolo maka akan diuraikan melalui 

analisis musikologis. Guna memudahkan dalam 

pemahaman pembaca maka akan digunakan dua 

peristilahan dalam analisisnya yakni istilah lokal 

dalam bahasa Madura dan pembandingnya dalam 

bahasa Jawa.

Berikut notasi bhâlungan (balungan) yang 

ditulis oleh rombongan Rukun Karya (didapat dari 

Suharjono, pemain ghendhir) dan hasil pengamatan 

atas permainan yang dimainkan pada tanggal 10 

Oktober 2017 di Situbondo,

Pamukka’ ghámbhâng (buko gambang) 

 3 5 6 !  @ ! 6 5  3 . 3 5  6 ! 5 g6
   A. 5 3 ! 6  5 3 2 1  5 3 2 1  5 3 5 2
 5 3 5 2  5 3 2 1  2 1 5 3  2 1 3 g6

Jalan sajian ghendhing Angling Sapolo di 

atas, pertama diawali dari pamukka’ ghámbhâng 

yang disambut khendhâng (kendang) lalu masuk 

pada irama 1 (sèttong). Irama I disajikan satu 

kali poterran (rambahan)/putaran (satu pukulan 

gong). Setelah gong, satu gatra setelahnya pos/pause 
(mandheg) disambut alunan kèjhung (vokal) sesaat 

kemudian ètampani/ disambut oleh kendhâng – 

serta ghendhir dan ghambhang – semua instrumen 

(kecuali ghung/gong) masuk tepat pada gatra 

kedua pokolan (sabetan)/ketukan keempat. Sajian 

irama I ini selanjutnya dikembangkan menjadi 

irama settong satengnga (satu setengah). Dalam 

perspektif karawitan Jawa biasa disebut sebagai 

garap rangkep, namun najâgâ (nayaga) Rukun 

Karya menyebutnya dengan istilah irama settong 
satengnga. Secara pukulan, lèntèng (slenthem) 

tidak berubah, tetapi instrumentasi garap seperti 

siter, ghâmbhâng, ghendhir bermain dua kali lipat 

dari sajian sebelumnya. Ritmenya dipertegas 

oleh tamborin, sementara rampasan (saron) 1 

dan rampasan (saron) 2 memainkan teknik imbal 
(teknik jalinan, interloking). Sajian seperti ini 

disajikan dua kali putaran yang ketika menjelang 

ghung (gong) berubah menjadi irama mèrong, 
kemudian setelah ghung (gong) gatra berkembang 

menjadi irama mèrong. Dalam perspektif karawitan 

Jawa biasa disebut sebagai irama II, namun najâgâ 
Rukun Karya menyebutnya dengan istilah irama 

mèrong, Berikut notasi irama mèrong berdasarkan 

pukulan lèntèng (slenthem),

   B.   5 6 5 3  5 6 ! 6  5 6 5 3  5 2 3 1
  5 6 5 3  5 2 3 1  5 6 5 3  6 5 3 2
  5 6 5 3  6 5 3 2  5 6 5 3  5 2 3 1
  5 3 2 1  5 6 5 3  5 2 3 1  3 2 1 g6
Irama mèrong ini disajikan sebanyak dua kali sajian. 

Seperti halnya irama sèttong (I), tempat pos/pause 

tidak berubah. Irama mèrong putaran kedua, setelah 

pause yang dilanjutkan sajian kèjhung (vokal), 

kendhâng masuk bersama instrumen lainnya 

menuju irama gombyang, yakni tepat setelah gatra 

kedua ketukan ketiga dan keempat sudah masuk 

pada irama gombyang. Dalam perspektif karawitan 

Jawa dapat dibaca sebagai irama III, namun 

najâgâ Rukun Karya menyebutnya dengan istilah 

irama gombyang. Sajian irama gombyang dapat 

diidenti�kasi dengan semakin rapatnya pukulan 

lèntèng (slenthem) dan punggang (kenong) seperti 

di bawah ini,
  . . . .  . . . .md   . . . .   . . . n1

_.5.n6.25n3  5n15n15n15n1  5n35n35n35n3  5n25n25n25n2

 5n35n35n35n3  5n25n25n25n2  5n35n35n35n3  5n15n15n15n1

 5n35n35n15n1  5n35n35n35n3  5n25n25n15n1  5n65n65n65ng6

 5n65n65n35n3  5n35n35n65n6  ........  .......n1_

Irama gombyang ini, disajikan satu setengah 

dengan menggunakan kendhâng malang, lalu tepat 

pada gatra ke delapan masuk kendang dangdut 



120

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

(katipung) dengan tempo melambat seperti pindah 

irama, tetapi pada sajian dangdut dilihat dari 

pukulan lèntèng (slenthem) dan pukulan punggang 
(kenong) digantikan oleh instrumen electric 
bass, tidak pada tingkatan yang berbeda hanya 

instrumentasinya yang berubah yaitu hampir semua 

instrumen (yang dapat memainkan lagu) mengacu 

pada ketukan berat setiap gatra-nya. Sajian dangdut 

ini berakhir dua gatra setelah gong. Sebagai melodi 

suwuk (berhenti-selesai) menggunakan gubahan 

melodi menjelang pos (mandheg).

Struktur Ghendhing Angling Sapolo

Analisis strukutur merupakan hal baru di 

dalam studi dunia karawitan (gamelan). Istilah 

struktur juga merupakan istilah yang tidak popular 

di kalangan pelaku karawitan. Supanggah memba-

has penggolongan ricikan (instrumen) karawitan 

dilihat dari perspektif garap, yaitu melihat pem-

bagian instrumen berdasarkan kaidah komposisio-

nalnya (Supanggah, 2007, pp. 193–198). Dalam 

hal ini, terdapat istilah kelompok ricikan (instru-

men) struktural. Pengertian struktural menurut Su-

panggah adalah pola permainan yang menengarai 

bentuk tertentu. Seperti bentuk lancaran dalam 

karawitan Jawa Gaya Surakarta. Berikut notasi pola 

bentuk lancaran dalam permainan instrumen gong, 

kempul, kethuk, kenong seperti di bawah ini,

. . . n.  . p. . n.  . p. . n.  . p. . ng.

+       +        +    +         +     +     +     +
Melihat pola permainan kethuk, kenong dan 

gong di atas gending  apapun yang mempunyai 

pola seperti di atas menunjukan bahwa gending 

tersebut adalah berbentuk lancaran. Dalam bentuk 

ini, terdapat puluhan bahkan ratusan gending. 

Satu bentuk lancaran dalam karawitan Jawa Gaya 

Surakarta terdapat lebih dari satu komposisi 

gending. Artinya, lancaran di sini adalah sebuah 

bentuk dari struktur permainan instrumen kethuk, 
kenong dan gong dengan pola yang ajeg (konsisten). 

Arah diskusi struktur Angling Sapolo merujuk pada 

pengertian struktur seperti halnya kasus lancaran 

seperti di atas meski pada akhirnya akan banyak 

perbedaan di antara keduanya karena sifat dan 

pertimbangan garap ghendhing-nya. 

Angling Sapolo apabila dilihat dari jumlah gatra 

(satuan atau unit terkecil yang terdiri dari empat 

sabetan (pukulan) balungan, dalam kasus Angling 
Sapolo merupakan abstraksi permainan instrumen 

lèntèng/slenthem) dalam satu kali pukulan gong 

mempunyai 8 gatra untuk irama sèttong (I) (A) dan 

16 gatra untuk irama gombyang (III) (B). Masing-

masing gatra di isi dengan balungan nibani (nada 

yang diletakan pada pukulan ke dua dan ke empat 

pada masing-masing gatra) kemudian berkembang 

menjadi balungan mlaku (nada yang ditempatkan 

mulai dari pukulan pertama hingga pukulan ke 

empat pada masing-masing gatra) dan balungan 

ngadhal. Lebih jelasnya lihat perbandingan gatra 

ke 16 pada ghendhing Angling Sapolo berikut ini,

. 5 . g6 balungan nibani
3 2 1 g6 balungan mlaku
j23j25j65gj63 balungan ngadhal

Perubahan-perubahan balungan pada setiap gatra-
nya tergantung pada tingkatan irama dan garap di 

setiap iramanya yang akan di bahas pada sub-bab 

tersendiri. 

Metode identi�kasi bentuk berdasarkan 

kombinasi permainan instrumen memerlukan 

kehadiran lebih dari satu instrumen struktural. 

Dalam kasus tabbhhuwân Madura terutama 

ghendhing Angling Sapolo, instrumen struktural 

yang hadir (secara musikal) adalah instrument 

ghung (gong). Keberadaan punggang (kenong) 

di tabbhuwân tidak pada fungsi strukturalnya, 

tetapi pada tugas mempertebal bhâlungan lèntèng 
(slenthem). Konsep musikal seperti ini pada 

gamelan Jawa terdapat pada permainan gending 

sekaten yakni pola permainan pada instrumen 

bonang penembung. Hal ini dapat diidenti�kasi 

melalui permainan kenong pada ghendhing Angling 
Sapolo yang juga “hidup” mengikuti perkembangan 

gatranya. Lihat contoh di bawah ini,

. 3 . n2 letak kenong pada sabetan keempat 

setiap gatra, berkembang menjadi

3 n5 3 n2 letak kenong pada sabetan kedua dan 

keempat, berkembang menjadi

3n53n53n23n2 letak kenong pada sabetan satu, kedua, 

ketiga dan keempat.

Sebagai perbandingan garap kenongan, guna 

mengidenti�kasi bentuk Angling Sapolo, idealnya 

tabuhan kenong seperti berikut ini,



121

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

. 3 . n2 

3 5 3 n2 

j53j53j23nj23
Tetapi teknik permainan kenong seperti simulasi 

di atas tidak ditemukan dalam sajian ghendhing 

Angling Sapolo. Teknik permainan kenong pada 

kasus Angling Sapolo seperti di atas lebih menunjuk 

kepada permainan seperti bonang penembung 

daripada kenong. Hal ini menjadi unik mengingat 

garap kenong – dan kempul – pada ghendhing 

Madura lainnya (pada tabbhuwân Kertè) seperti 

Pansampanan, Puspowarno dan Pelog Tèmor terlihat 

jelas permainan instrumen strukturalnya – bahkan 

ketika masuk dalam garap dangdut. 

Tidak munculnya “bentuk” pada sajian 

ghendhing Angling Sapolo dikarenakan garap 

ghendhing Angling Sapolo tidak mendasarkan dirinya 

pada “bentuk” tetapi lebih menitik beratkan pada 

kalimat lagu. Kalimat lagu yang digunakan sebagai 

acuan adalah lagu yang dilantunkan oleh tokang 

kèjhung (vokalis). Ghendhing dengan karakter 

seperti ini lazim ditemukan dalam karawitan 

Jawa. Para pengrawit (pemain gamelan Jawa) 

cenderung tidak akan menyebut bentuk gending 

tetapi langsung menyebut nama atau jenisnya, 

seperti jineman Uler Kambang, dolanan Jago Kate 
dan sebagainya. Kata jineman dan dolanan dalam 

judul gending tersebut merujuk pada jenis gending-

nya bukan bentuknya. Gending-gending dalam 

kategori ini cenderung akan menggunakan vokal 

sebagai kekuatan garap dalam sajian gendingnya. 

Angling Sapolo masuk dalam kategori gending-

gending seperti yang telah disebutkan di atas.

Pola Perubahan Irama Angling Sapolo

Irama dalam karawitan mempunyai penger-

tian pelebaran dan/atau penyempitan gatra 

(Martopangrawit, 1972, 1). Dua unsur penting 

yang terkandung dalam irama yaitu ruang dan 

waktu. Ruang adalah tempat yang diberikan kepada 

beberapa instrumen (dan vokal) untuk mengisi 

ruang yang ditentukan oleh atau yang berkaitan 

dengan irama tertentu. Sedangkan waktu adalah 

durasi atau tenggang waktu yang diperlukan oleh 

atau yang disediakan bagi penyajian atau gerakan 

dari suatu balungan atau nada, atau nyanyian atau 

tabuhan tertentu dari suatu ricikan (instrumen) dari 

yang satu ke yang berikutnya menyusul balungan, 

tabuhan, nada atau lagu/nyanyian yang telah 

mendahuluinya (Supanggah, 2007, 216–217).

Irama dalam karawitan Jawa mempunyai 

dua makna. Pertama, kata irama diidentikan 

dengan pengertian di atas yakni pelebaran dan 

penyempitan gatra. Kedua irama dalam makna 

yang berarti tempo (laya). Jadi dalam satu tingkatan 

irama tertentu, dapat disajikan dalam laya yang 

bervarisasi. Laya/tempo inilah yang sebenarnya 

oleh para pengrawit disebut juga dengan irama. 

Kebiasaan pengrawit menyebut irama dalam 

arti tingkatan langsung menyebut tingkatan 

iramanya tanpa ada kata “irama” di depannya 

seperti lagsung menyebut tanggung, dados dan 

sebagainya sedangkan ketika menyebut tempo 

mereka baru menyebutnya dengan istilah irama. 

Kalimat yang sering terucap seperti ini, iramane 
kesesegken (iramanya – temponya – terlalu cepat) 

atau iramane kenglendhehen (iramanya – temponya 

– terlalu lambat).

Karawitan Jawa terdapat enam jenis irama 

yakni, gropak, lancar, tanggung, dados (dadi), wilet, 
dan rangkep (Supanggah, 2002, 125). Keenam 

tingkatan irama tersebut tidak serta merta harus 

dihadirkan secara hirearki, tetapi setiap gending 

memiliki kebebasan untuk memilih iramanya. 

Perlu diketahui bahwa rangkep selain dimaknai 

sebagai irama juga dimaknai sebagai garap, 

sedangkan gropak juga – disatu sisi – dimaknai 

tingkatan laya (tempo). 

Angling Sapolo apabila dilihat dari sudut pan-

dang irama (bukan tempo) terdapat tiga irama dan 

lima perubahan tempo. Hal ini dkarenakan pada 

setiap perubahan irama pasti ada perubahan tempo. 

Setelah pamukka’/ buka gambang kemudian 

disambut kendang, pola tabuhan lèntèng (slenthem) 
di tiga gatra pertama seperti di bawah ini,

. . . n2  . . . =n5  . . . n2  . 1 . n6
Hal ini menunjukan bahwa, apabila sabetan kedua 

diisi dengan nada tertentu maka permainan lèntèng 

(slenthem) sangat cepat. Guna mengantisipasi agar 

tepat sabetan keempat di setiap gatranya maka 

sabetan kedua dihilangkan langsung menuju sabetan 

ke empat. Tiga gatra awal tersebut menunjukan area 



122

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

perpindahan dari irama lancar menuju dados, dan 

baru benar-benar “nyaman” di gatra ke lima. Analisa 

struktur iramanya sebagai berikut,

. . . n2  . . . =n5       . . . n2  . 1 . n2
lancar         lancar laya lambat    tanggung    tanggung laya lambat

. 3 . n2
dados

gatra pertama, diindikasikan dari permainan 

ghendhir (gender) (instrumen garap) yang masih 

mbalung/ seperti permainan lèntèng (slenthem). 

Masuk gatra kedua sudah mulai melagu dan tidak 

lagi mbalung. Pada gatra ketiga sama dengan gatra 

kedua, yakni melagu tetapi temponya melambat 

baru kemudian gatra keempat lebih melambat 

dan benar-benar berubah ke irama dados di gatra 

kelima. Irama ini menjadi irama pokok pertama 

dalam sajian ghendhing Angling Sapolo atau para 

penabuh menyebut irama sèttong (I). Pada tataran 

irama sèttong terdapat dua garap. Pertama garap 

irama dados dan kedua garap rangkep. Pada garap 

rangkep, tabuhan lèntèng (slenthem) tetap seperti 

garap irama dados tetapi instrumen garap-nya, 

ghendhir rajâ, ghendhir kèni’, siter dua kali lipat lebih 

rapat. Garap rangkep ini oleh najâgâ Rukun Karya 

disebut irama sèttong satengnga (satu setengah).

5 3  ! 6 5 3 2 1 5 3 2 1 5 3 5 2
5 3 5 2 5 3 2 1 2 1 5 3 2 1 3 g6
Tingkatan kedua yang disebut dengan istilah 

irama mèrong oleh najâgâ Rukun Karya masuk 

menjelang ghung (gong) dengan laya yang semakin 

melambat kemudian benar-benar berubah setelah 

tabuhan ghung (gong) yakni di gatra pertama 

dengan abstraksi bhâlungan sebagai berikut,

5 6 5 3 5 6  ! 6 5 6 5 3 5 2 3 1
5 6 5 3 5 2 3 1 5 6 5 3 6 5 3 2
5 6 5 3 6 5 3 2 5 6 5 3 5 2 3 1
5 3 2 1 5 6 5 3 5 2 3 1 3 2 1 g6

Tingkatan irama ini dalam karawitan Jawa 

disebut irama wiled, di mana masing-masing gatra 

berkembang menjadi lebih lebar dua kali lipat. 

Dalam karawitan Jawa juga sering disebut irama 

II, namun di masyarakat Madura umum disebut 

sebagai irama mèrong. 

Irama selanjutnya adalah irama gombyang (III) 
lalu berkembang menjadi irama dangdut. Irama 

gombyang dan dangdut ini merupakan pengertian 

garap rangkep. Dalam kasus Angling Sapolo, garap 

rangkep disajikan untuk Irama sèttong satengnga, 
gombyang, dan dangdut. Dilihat dari pelebaran 

gatra, garap rangkep juga mengalami pelebaran 

gatra. Untuk itu pada kasus Angling Sapolo, garap 
rangkep dangdut masih dapat dimaknai sebagai 

irama gombyang (III), namun masyarakat Madura 

menyebutnya dengan irama dangdut.

  . . . .   . . . .md  . . . .    . . . n1
_.5.n6.25n3   5n15n15n15n1  5n35n35n35n3  5n25n25n25n2
 5n35n35n35n3   5n25n25n25n2  5n35n35n35n3  5n15n15n15n1
 5n35n35n15n1   5n35n35n35n3  5n25n25n15n1  5n65n65n65ng6
 5n65n65n35n3   5n35n35n65n6  ........  .......n1_

Keunikan Melodi Pos (mandheg) Angling 

Sapolo

Keunikan di sini adalah sesuatu yang tidak 

dimiliki oleh ghendhing lain. Angling Sapolo (juga 

ghendhing lain dalam kategori Angling) memiliki 

kekhasan sendiri yakni penekanan pada melodi 

menjelang ngepos (andhegan). Melodi dimainkan 

setelah sabetan nada kedua gatra kedua. Berikut 

melodi yang dimaksud,

Gatra      .  5  .  3     .  5  .  6
Melodi andhegan   6!@#%@j!#6
Melodi andhegan di atas selalu menonjol, dan 

dimainkan secara unisono oleh instrumen garap. 

Bahkan, lèntèng (slenthem) yang dalam hal ini 

termasuk dalam instrumen bhâlungan juga ikut 

memainkan melodi tersebut. Melodi tersebut 

sangat ikonik dan mudah diingat, intensitasnya 

yang tinggi dimainkan di pentas tabbhuwân Layang 

Gambar 3. Skema Irama Pokok Ghendhing Angling 

Sapolo. (Sumber: Transkripsi Sigit Se琀椀awan dan 
Panakajaya Hidayatullah)



123

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

(ketoprak), kemudian mengonstruksi ghendhing 

Angling sebagai identitas dari tabbhuwân ketoprak 

Madura.

Ihwal inilah yang membuat ghendhing Angling 
menjadi “spesial”, karena secara melodis hampir 

semua instrumen tabbhuwân (kecuali gong) 

menyajikan melodi itu secara bersama. Melodi 

itu tidak hanya dimainkan oleh rombongan Rukun 

Karya saja, namun juga didapati pada penyajian 

Angling Sapolo yang dimainkan rombongan lain 

seperti Rukun Famili dan Kelompok Zaini dengan 

perilaku instrumental yang sama. Angling Sapolo 

merupakan ghendhing yang paling popular dari 

angling-angling lain. Melodi andhegan pada angling 

lainnya juga menggunakan kontur melodi yang 

sama dengan Angling Sapolo. Artinya kontur melodi 

andhegan pada ghendhing angling sangat identik 

tergantng dari nada seleh pada gatra kedua setelah 

gong. Sebagai contoh lihat abstraksi berikut ini,

Balungan seleh 6 melodinya  6!@#%@j!#6
Balungan seleh 2 melodinya  2356!5j362

Pola Kendhângan Angling Sapolo

Seperti disebutkan sebelumnya, bahwa 

kendang merupakan instrumen penting dalam 

sajian karawitan (Jawa). Peran kendang dalam 

karawitan Jawa adalah seperti yang dituturkan 

Martopangrawit berikut ini:

“Kendang sebagai ririkan pamurba irama, 

bertugas untuk menentukan bentuk gending, 

mengatur irama dan jalannya laya (tempo), 

mengatur mandheg (mandheg adalah suatu teknik 

penyajian suatu gending dimana seluruh ricikan 

berhenti, namun tidak suwuk/ selesai, dan dimulai 

lagi dengan vokal (sidhénan andhegan)) dan suwuk-
nya (berhentinya sebuah komposisi gending) 

gending, serta buka (suatu lagu atau pola tertentu 

untuk mengawali gending) untuk gending - gending  

kendang” (Martopangrawit, 1972, p. 3).

Atmojo menegaskan bahwa kendang selalu 

hadir dalam sajian uyon-uyon, iringan tari, iring-

an pakeliran, dan iringan kethoprak dengan peran 

utamanya sebagai pamurbo wiromo, yaitu bertu-

gas menguasai jalannya irama, menentukan tem-

po, serta memulai atau menghentikan penyajian 

(ghendhing)(Atmojo, 2010, p. 45). Selain fungsi 

kendang menurut pendapat di atas, kendang juga 

menentukan karakter gending yang disajikan. 

Pikiran ini didasarkan bahwa pengendang dalam 

menafsirkan gending sesuai dengan bekal dan 

kemantapan rasanya. Hubungannya dengan kon-

teks ini, seorang pengendang memiliki peran yang 

sangat besar terhadap hidup dan tidaknya sebuah 

sajian gending. Untuk itu, di kalangan masyarakat 

karawitan Jawa beredar suatu pengertian, bahwa 

pengendang yang baik adalah yang mampu meng-

hidupkan sajian gending sesuai dengan karakternya 

(Waridi, 2001, 278). Pernyataan Waridi tersebut 

di atas dipertegas oleh Trustho bahwa:

“Kehadiran kendang dalam karawitan 
mandiri memiliki multiperan, selain 
sebagai pemimpin jalannya pertunjukan 
juga berperan membentuk karakter sebuah 
gending melalui permainan ritme dan 
warna suaranya” (Trustho, 2005, 24).

Peran dan fungsi kendang di atas, berlaku 

pula untuk sajian ghendhing Madura terutama pada 

kasus Angling Sapolo. Perbedaannya terletak pada 

batas kedalaman analisis di mana untuk mencapai 

tahap karakterisasi kendangan dibutuhkan waktu 

yang lebih lama serta “berbaur” dengan para pelaku 

tabbhuwân. Untuk penelitian ini, penotasian 

kendangan digunakan sebagai dokumentasi tertulis 

dan juga perangkat analisis perubahan pada masing-

masing irama, karena setiap perubahan masing-

masing irama selalu dipimpin oleh kendang. Dalam 

istilah masyarakat Madura, pola-pola atau pukulan 

kode yang mengarah pada perubahan irama biasa 

disebut ngetap atau ngalèrè’è (Jondro, Komunikasi 

Pribadi, 19 Oktober 2017).
Pelaku tabbhuwân, terutama pemain kendang 

tidak mende�nisikan kendangan Angling Sapolo 

berpola A berbentuk B atau mempunyai aturan-

aturan tertulis (pakem). Mereka menyebut 

kendangan Angling Sapolo merupakan interprestasi 

bebas mereka - melalui instrumen kendang - atas 

lagu-lagu kèhjungan (Jondro, Komunikasi Pribadi, 

19 Oktober 2017).
Kendangan dengan interprestasi individual 

seperti di atas, dalam karawitan Jawa disebut 

kendangan pematut. Kendangan pematut kendangan 

yang diterapkan pada gending – gending yang 

belum memiliki aturan penyajian kendangan 



124

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

secara ketat (belum terbakukan) berdasarkan lagu 

dan solah atas tafsir pengendang sendiri dengan 

menggunakan vokabuler kendangan yang sudah 

ada atau dengan membuat kendangan “baru” yang 

mana kendangan yang telah disajikan tersebut 

dapat berubah sesuai dengan kebutuhan penyajian 

berdasarkan faktor-faktor pembentuknya seperti 

kalimat lagu, ritme, cakepan, dan garap balungan 

yang disesuaikan dengan karakter gendingnya 

sehingga menghasilkan kesan rasa tertentu yang 

telah disepakati oleh masyarakat karawitan (S. 

Setiawan, 2015, 90).

Melihat de�nisi di atas tentunya kendangan-

kendangan yang disajikan pada ghendhing Angling 
Sapolo sangat bervariasi dan sangat individu. 

Guna mengkonstruksi kendangan Angling Sapolo, 

berikut dituliskan salah satu notasi versi kelompok 

tabbuwân  Rukun Karya.

Irama sèttong (I) disajikan kendangan dengan pola-

pola seperti berikut,

.   5    .    3    .   5   .    2

. j.IPB  . P P .    . j.IPB  C .jPP.
Irama settong satengnga (satu setengah) - garap 

rangkep kendangan yang disajikan adalah sebagai 

berikut,

.    5    .    3     .    5    .    2

.Ij.P.PIPDBIj.P.PBPI   .Ij.P.PIPDBIj.P.PBPI
Irama mèrong (II), gatranya berkembang, pola 

kendangannya sebagai berikut,

.   5    .    6    .    5    .     3
IPKIP.B  .B..PLPI  IPKIP.B  .C..PLPI
.   5    .    6    .    5    .     3
IPKIP.B  .B..PLPI  IPKIP.B  .C..PLPI

Kendangan Irama gombyang (III), gatranya 

berkembang dari gatra irama II, pola kendangannya 

sebagai berikut,

. 5 . 6   . 5 . 6  . 5 . 3  . 5 . 3
OIODBVPI  OIODBVPI ODOVODOVODOVVVVC
. 6 . 5   . 6 . 5  . 3 . 2  . 3 . 2
OIODBVPI  OIODBVPI ..BPj.PPP.B.BPj.PPPC
Pada irama gombyang (III) ini di garap dua versi, 

yakni versi “asli”-nya dan versi dangdut. Dilihat 

dari pelebaran gatranya, versi dangdut ini masih 

dalam kategori irama gombyang (III). Hal ini dapat 

dilihat dari pola permainan lèntèng (slenthem) yang 

mengubah permainan yang semula menyajikan 

bhâlungan seperti berikut ini,

. 5 . 6   . 5 . 6  . 5 . 3  . 5 . 3
menjadi seperti ini,

. 3 . 3   . 3 . 3  . 3 . 3  . 3 . 3
Dengan kata lain mengganti sabetan bhâlungan 

pertama dan ketiga sesuai dengan nada sabetan 
ke-empat di setiap gatranya. Pada irama dangdut 

fungsi kendhângan malang kemudian diganti oleh 

katipung dangdut (kendang tam-tam/ketipung 

dangdut). Gambar 4 merupakan transkripsi 

kendangan dangdut pada irama dangdut ghendhing 
Angling Sapolo.

Pola-pola yang dituliskan dalam artikel ini 

merupakan pola-pola kendangan yang disarikan 

melalui perbandingan pola-pola yang paling 

banyak disajikan dan dimaknai sebagai pola dasar. 

Pola dasar inilah yang oleh pengendang tabbhuwân 

dikembangkan menurut kreativitas individu. 

Pola-pola pengembangan berdasarkan penelitian 

lapangan mengarah pada citarasa gabungan antara 

kendangan Sunda, permainan instrumen cello 

pada musik keroncong, pola kendang kempul 

banyuwangi dan pola-pola kendangan ciblon Jawa. 

Seperti disebutkan sebelumnya, bahwa pola 

kendangannya sangat beragam dan bersifat sangat 

personal. Artinya dari masing-masing rombongan 
tabbhuwân pasti berbeda permainan kendangnya. 

Meski demikian terdapat pola-pola kendangan 

yang identik pada beberapa bagian di antaranya 

adalah kendangan andhegan, kendangan ketika 

menyambut vokal andhegan (tampanan/nampani), 
dan juga kendangan sebagai aba-aba gong.

Perbandingan Instrumentasi Garap Dangdut 

Gamelan Madura dengan Jawa

Instrumentasi yang dimaksud adalah analisis 

terhadap instrumen-instrumen yang berubah di 

setiap pergantian irama maupun garap-nya. Dengan 

pertimbangan banyaknya instrument garap seperti 

ghendhir (gender), ghâmbhâng (gambang), siter, 

Gambar 4. Transkripsi Notasi Pola Kendangan Dangdut. 

(Sumber: Transkripsi Panakajaya Hidayatullah)



125

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

bhunang râja (bonang barung/besar) dan rampasan 
(saron) (yang dimainkan secara melodis), maka 

tidak mungkin menuliskan semuanya. Hal ini 

karena pertimbangan-pertimbangan e�siensi serta 

konvensi gamelan yang tidak lazim menghadirkan 

notasi untuk instrumen-instrumen garap secara 

khusus – kecuali untuk kepentingan ujian-ujian 

sekolah maupun perguruan tinggi seni. Notasi 

yang paling umum dihadirkan dalam adalah 

notasi balungan dan notasi instrumen struktural 

serta khusus untuk notasi-notasi vokal. Guna 

pertimbangan tersebut, analisis perubahan 

instrumentasinya diwakilkan instrumen yang secara 

garap berubah di setiap tahap iramanya yang dalam 

konteks Angling Sapolo adalah instrumen saron.

Saron dalam konteks ini seperti pola permainan 

instrumen garap seperti ghendhir rajâ, ghendhir 
kèni’, siter dan ghâmbhâng, saron menyajikan 

melodi di Irama sèttong (I), sèttong satengnga 
(garap rangkep), mèrong (II) dan gombyang (III). 
Perbedaan mendasar terjadi pada garap dangdut di 

irama gombyang (III) yang tidak lagi melagu tetapi 

menggunakan pola interloking atau imbal. Berikut 

perbedaan (per-gatra) yang dimaksud,

Irama sèttong I     .            3            .            2

Saron                  2 3 2 1 2 3 5 6 2 3 2 1 6 5 3 2

Irama sèttong satengnga    .            3            .            2

Saron          23212356232126532321235623216532

Dari notasi di atas terlihat bahwa pada irama 

sèttong (I), setiap gatra terdapat 16 kali pukulan 

saron dan pada garap rangkepnya (irama sèttong 
satengnga) terdapat 32 kali pukulan saron. Prinsip 

seperti ini berlaku pula pada irama mèrong (II) 

dan gombyang (III). Ketika irama mèrong (II), gatra 

melebar dalam satu pola pukulan saron seperti di 

atas digunakan untuk setengah gatra atau dalam 

satu gatra dibutuhkan 2 kali pola melodi saron 

irama sèttong (I). Hal ini berlaku pula pada irama 

gombyang (III).
Perbedaan instrumentasi saron secara jelas 

terlihat pada garap irama gombyang (III) dan garap 

dangdut. Pada garap irama gombyang (III) terlihat 

seperti di bawah ini,

.  3  .  5  .  3  .  5  .  3  .  2  .  3  .  2
232123562321321y232123562321321y 
232123562321321y2321235623216532

pada tataran irama gombyang (III) ini terdapat satu 

garap dangdut. Secara gatra, masih dalam tataran 

irama gombyang (III), secara instrumentasi, saron 

berubah seperti di bawah ini,

.  3  .  5  .  3  .  5  .  3  .  2  .  3  .  2

565.  565.  565.  565.   232.  232.  232. 232.

Pola di atas tidak lagi disajikan berdasarkan tafsir 

melodi seperti garap irama gombyang (III), tetapi 

pola sama/ajeg dengan memainkan nada yang 

mengacu pada nada ditengah gatra atau akhir gatra 

dengan teknik memainkan nada pokok (nada akhir 

atau tengah gatra) pada sabetan pertama dan ketiga 

serta nada kedua memainkan satu nada di atas nada 

pokok. Misalkan nada pokok 2 maka dimainkan 

menjadi 232. dan seterusnya.

Pada garap (irama) dangdut dalam ghendhing 
Madura juga terdapat perubahan fungsi pada 

instrumentasi tertentu, yakni bergantinya 

permainan punggang (kenong), menjadi bass 

elektrik. Instrumen punggang dan bass elektrik pada 

rombongan Rukun Karya dimainkan oleh seorang 

pemain, jadi ketika irama gombyang beralih menjadi 

irama dangdut pemain yang semula memainkan 

punggang akan berhenti memainkan instrumen 

punggang tersebut, lalu beralih pada instrumen 

bass elektrik. Tentu saja dengan pola karakter 

permainan bass elektrik khususnya pola permainan 

bass pada musik dangdut koplo.  Permainan bass 

juga dibarengi dengan permainan blocking chord 
dari keyboard elektrik yang berfungsi sebagai 

rhythm section musik ghendhing dangdut tersebut. 

Selain itu dominasi kendhâng malang yang awalnya 

berfungsi sebagai pemimpin irama kemudian 

digantikan oleh permainan katipung (kendang 

Gambar 5. Transkripsi Notasi Keyboard, Bass Elektrik, 

dan Kendang Dangdut. (Sumber: Transkripsi 

Panakajaya Hidayatullah)



126

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

dangdut) yang memainkan pola pukulan kendang 

koplo. Gambar 5 adalah transkripsi permainan bas, 

kendang dangdut dan keyboard dalam notasi balok.

Sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya 

bahwa di dalam irama gombyang (III) terdapat garap 

dangdut, di mana secara aturan gatra-nya garap 

dangdut Angling Sapolo ini masih berada pada 

tataran irama gombyang (III). Sesuatu yang tidak 

lazim apabila dilihat dari garap dangdut ala Jawa. 

Perbedaan signi�kan terjadi dalam “peristiwa” ini. 

Lazim dalam garap dangdut gamelan Jawa adalah 

ketika sajian gending – langgam – irama dados 
kemudian di-garap rangkep lalu dilanjutkan garap 

dangdut. Irama yang disajikan dalam garap dangdut 

di gamelan Jawa adalah irama dados atau kembali 

ke garap irama pokoknya. Hal ini dapat dipahami 

karena garap dangdut Jawa lebih menekankan 

irama yang lebih tegas dengan cara mempersempit 

gatra sehingga pola tabuhan gong dan balungan 

menjadi lebih rapat. Sebaliknya, garap dangdut 

pada ghendhing Angling Sapolo, secara tingkatan 

irama tidak kembali ke irama dados, tetapi tetap 

pada irama rangkep.

Perbedaan dua garap dangdut Jawa dan 

Madura dapat dianalogikan sebagai berikut. 

Katakanlah bahwa bangunan musikal gending 

adalah sebuah unit rumah. Ada rumah Jawa dan 

rumah Madura. Rumah Madura dibangun dengan 

menyusun irama sèttong (I), irama mèrong (II) 

dan irama gombyang (III) dengan interpretasinya 

masing-masing. Begitu pula dengan rumah Jawa 

disusun sedemikian rupa dengan sajian irama-irama 

sejenis. Kemudian di mana letak perbedaannya? 

Pada irama tertentu – garap dangdut – rumah 

Jawa belum tentu mau dan mampu untuk menjadi 

rumah, sebaliknya Madura membutuhkan semua 

irama untuk menjadikan rumah dan menjadikan 

garap dangdut sebagai bagian dari rumahnya. Di 

Jawa, garap dangdut didudukam sebagai rumah 

yang lain, tidak diikutkan dalam “rumah Jawa”-

nya. Sedangkan Madura garap dangdut, masuk 

dalam satu rumah Madura. Satu hal yang bisa 

didapat dari poin ini adalah bahwa konsep garap 

dangdut di Madura bersifat lebih bersifat inklusif 

di banding Jawa.

Kasus garap dangdut Jawa contohnya pada 

gending Caping Gunung yang sering disajiakan 

dalam laras Slendro pathet Sanga. Caping Gunung 

termasuk dalam kategori gending  langgam. Apabila 

dilihat dari bentuknya masuk dalam kategori 

ketawang. Lihat notasi balungan berikut,

1 2 1 6  3 2 6 n5  6 ! 2 p1  3 2 y gnt
Secara umum irama yang digunakan untuk 

menyajikan Caping Gunung menggunakan dua 

garap irama, yaitu irama dados dan garap rangkep 

lalu opsi lainnya adalah garap dangdut. Garap 

dangdut ini mempunyai irama sendiri yang terlepas 

dari irama dados. Serta tidak lazim menyebut garap 

dangdut termasuk dalam kategori irama dados, 
wiled dan rangkep. Bisa saja pada garap dangdut 

slenthem menyajikan balungan gending (irama 

I) seperti notasi di atas, tetapi pola permainan 

instrumen yang lain berubah dan apabila dilihat 

satuan gatranya (pukulan slenthem) dalam satu gatra 

terdapat permainan balungan yang memainkan 

melodi seperti vokal. Lihat notasi di bawah ini,

1  2  1  6   3  2  6  n5   6  !  2  p1   3  2  y  gnt
... j.!j@!@j5!6  .j.3j532j.6!j.65 ..j56!j.5321  .j.2jy12j.23j25g5
.6j2jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6j2jk.6j.62jk.6j.6jg2jk.6

5555  6666    2222  5555    1111  1111    2222 555g5
Melalui contoh di atas dapat dilihat, apabila garap 

dangdut mempunyai instrumentasi tersendiri. 

Paling menonjol ditunjukan oleh permainan gong, 

kempul dan kenong hingga menunjukan struktur 

seperti di bawah ini,

j.p  n.  p.  ng.
apabila dilihat dari irama berdasarkan pukulan 
slenthem, garap dangdut berada pada tataran irama I. 

Perlu diketahui, bahwa garap dangdut seperti kasus 

Caping Gunung di atas jarang sekali kalau bukannya 

tidak ada yang menyejajarkan garap dangdut dengan 

irama tertentu. Bahkan beberapa seniman (dalang) 

apabila mengkode pengendang untuk segera meng-

garap dangdut lagu Caping Gunung – dari irama 

dadi/rangkep - biasanya dengan kalimat “irama 

dangdut” atau “didangdutke” (di-garap menjadi 

dangdut). Selain berubah secara instrumentasinya, 

beberapa instrumen juga berubah secara fungsinya, 

seperti instrumen balungan – demung dan saron – 

memainkan melodi, kemudian instrumen garap 

– siter, gambang, gender penerus, gender, rebab dan 

suling – dalam garap dangdut Jawa berhenti bermain. 

Berhenti di sini lebih dikarenakan, secara volume 

instrumen garap kalah dengan balungan sehingga 



127

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

instrumen garap yang cenderung berkarakter halus 

akan kalis atau tertutup oleh instrumen balungan. 
Selain itu pada garap dangdut lebih dibutuhkan 

ketegasan ritme yang tentu bukan tugas utama 

instrumen garap – selain kendang. Fungsi melodis 

dalam instrumen garap sudah terwakili oleh vokal 

dan garap instrumen balungan. Ritme dimainkan 

oleh kendang, slenthem, kethuk, kenong, kempul dan 

gong. Pertanyaan yang timbul kemudian adalah, 

kenapa banyak sekali perubahan bahkan sampai 

dapat menggeser fungsi instrumen dalam musikal? 

Jawabannya karena garap dangdut bukanlah garap 

yang “asli” karawitan Jawa. Garap dangdut dalam 

gamelan (karawitan) adalah adaptasi dari musik 

dangdut yang menekankan pada aspek ritme 

seperti kombinasi instrumen kempul dan gong yang 

menirukan bass dan pola kendangan menjadi mirip 

dangdut. Seperti diketahui penggunakan gamelan 

sebagai media garap dangdut baru dilakukan di 

tahun 1970-an (Sumiyoto, 1999, p. 2). Hal 

tersebut tentu merombak hampir semua fungsi 

musikal di dalam gamelan – yang telah mapan.

Penjelasan mengenai garap dangdut dalam 

gamelan Jawa di atas, jelas memiliki karakter yang 

berbeda. Kasus Caping Gunung sangat identik – 

secara garap – dengan gending-gending langgam 

yang lain (dan popular) seperti Sri Huning, 
Slendhang Sutra Kuning, Tembang Kangen dan lain-

lainnya. Gending-gending  tersebut lazim disajikan 

seperti garap Caping Gunung. 

Begitu pula dengan garap dangdut pada 

ghendhing Madura, dalam hal ini ghendhing Angling 
Sapolo, secara garap dangdut identik dengan 

ghendhing Madura lainnya, seperti Rarari, Pelog 
Temur dan Sampasanan seperti sama-sama “taat” 

terhadap pelebaran gatra. Sebagai contoh, ketika 

Angling Sapolo menyajikan irama gombyang (III) 

(rangkep) kemudian masuk garap dangdut, secara 

gatra (pukulan lèntèng/slenthem), Angling Sapolo 

masih dalam tataran irama gombyang (III) tidak 

kembali ke irama sèttong (I) (dados). Pola “taat” 

terhadap pelebaran gatra ini juga ditemui dalam 

sajian ghendhing dangdut Madura lainnya. Selain 

itu, dalam sajian dangdut Madura – kasus Angling 
Sapolo – konsisten melibatkan instrumen garap, 

tanpa adanya eliminasi instrumen seperti dalam 

kasus dangdut Jawa. Ihwal inilah yang menjadikan 

garap dangdut pada ghendhing Madura menjadi 

unik dan berbeda. 
Gending dagdut Jawa dan ghendhing dangdut 

Madura sama-sama memaknai gending dangdut 

sebagai adaptasi garap atas musik dangdut sekaligus 

sebagai salah satu alternatif garap. Perbedaanya, 

ghendhing dangdut Madura adalah bentuk gubahan 

dari ghendhing - ghendhing (klasik) Madura melalui 

cara memasukan garap dangdut sebagai bagian 

hirearki garap-nya, ia bersifat inklusif. Sedangkan 

dangdut (gamelan) Jawa, hadirnya garap dangdut 

sekaligus menjadi lahirnya komposisi baru sehingga 

menghadirkan repertoar (gending) baru (lahirnya 

gending dolanan serta tidak menggubah repertoar 

klasik karawitan), bisa dikatakan bersifat eksklusif. 

Hal ini berbeda dengan kalimat “gending 

klasik yang didangdutkan”. Perilaku seperti kali-

mat yang bertanda kutip, menjadi masalah bagi 

telinga orang-orang karawitan klasik (Surakarta). 

Hal ini lazim dilakukan oleh masyarakat karawi-

tan bergaya bladhutan atau badhutan atau cokekan 

atau Sragenan. Kenapa istilahnya Sragenan? karena 

gaya badhutan ini dulu lahir dari kreativitas Karno 

KD di Sragen serta menyebut gaya Karno KD ini 

sebagai gending cokekan (Sumiyoto, 1999, p. 4). 

Menggubah gending klasik menjadi dangdut bagi 

praktisi karawitan klasik Jawa merupakan sesuatu 

yang “diharamkan”. Sikap kontra seperti ini sudah 

terjadi sejak dicetuskannya garap gending dangdut 

oleh Karno KD (Sumiyoto, 1999, 5). Dari sudut 

pandang praktisi, garap klasik gamelan Jawa telah 

mempunyai cita rasa tersendiri. Pada akhirnya, 

perilaku memilahkan ini setidaknya memberikan 

jalan tengah. Sebagai praktisi karawitan akhirnya 

dapat menikmati dua-duanya, baik gending klasik 

atau gending (baru) garap dangdut. Tentu dengan 

repertoar yang berbeda. Bahkan dalam perhelatan 

klenengan (pergelaran karawitan mandiri) klasik 

gaya Surakarta, seperti yang dilakukan secara rutin 

oleh kelompok Pujangga Laras di Solo sejak tahun 

2000-an awal hingga sekarang, tidak memasukan 

garap dangdut sebagai salah satu alternatif garap sa-

jian. Ini membuktikan bahwa garap dangdut meru-

pakan alternatif garap yang benar-benar “baru” 

di dalam dunia karawitan atau “anak tiri” yang 

memang tidak akan pernah menjadi “anak kan-

dung” bagi orang tua bernama “klasik” itu. Seba-



128

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

gai konsekuensi logis dari wujud ke-‘adiluhung’-an 

gending klasik, ia akan tetap menjadi gending yang 

eksklusif secara musikal. Menariknya, masyarakat 

penikmat maupun pelakunya tabbhuwân Madura 

sangat longgar dalam urusan ini bahkan menyatu 

menjadi satu dalam sajian ghendhing yang utuh 

serta cara memaknainya tidak sepelik masyarakat 

karawitan Jawa.

Dangdut Puspowarno: Ghendhing Klasik 

yang Melonggar

Kelonggaran masyarakat Madura dalam 

memaknai ghendhing dangdut salah satunya juga 

tercermin dalam garap ghendhing Puspowarno yang 

termasuk dalam kategori ghendhing ‘klasik’ dalam 

tabbhuwân Kertè, wayang topeng dhâlâng Madura. 

Berikut ulasan salah satu contoh garap ghendhing 

dangdut Madura ‘klasik’ Puspowarno dalam sajian 

garap klasik dan dangdut.

Puspowarno memiliki dua bentuk irama. Irama 

settong (I) adalah irama dados sedang irama yang 

kedua adalah irama duâ’ (II) dan di-garap rangkep. 

Berikut perbandingan irama I dan irama II,

Irama I  .2.3 .2.1 .3.2 .1.g6
Irama II 3253  6231  5362  312gy
Pada ilustrasi di atas terlihat adanya perkembangan 

gatra atau dengan kata lain gatra-nya melebar. Selain 

dari notasi, perkembangan gatra juga dapat terlihat 

(baca: terdengar) dari instrumen garap dalam 

setiap gatranya. Perkembangan gatra ditunjukan 

ketika irama I instrumen ghendhir (gender) cukup 

bermain dengan satu cengkok yang menuju nada ke-

empat setiap gatra-nya sedangkan irama II ghendhir 
membutuhkan dua cengkok untuk menuju nada 

kedua dan keempat di setiap gatra-nya.

Pada garap dangdut, secara irama masuk dalam 

kategori irama duâ’ (II) tetapi secara melodi acuan 

pokoknya tetap pada nada ke-empat setiap gatra, 

tetapi kenong dan kempul (kemudian bersamaan 

dengan bass) dengan pola seperti srepegan (+ n. + np. + n.  
+ np.) mengacu pada nada-nada yang ada dalam satuan 

gatra irama II. Contohnya pada gatra keempat,

Gatra      3      1        2 gy
Kenong     3 3 3 3  1 1 1 1  2 2 2 2  y y y y
Kempul     . 3 . 3  . 1 . 1  . 2 . 2  . y . y
Secara jalan sajian, Puspowarno cenderung 

monoton – tidak sevariatif Angling Sapolo. Selain 

“hanya” terjadi dua perpindahan irama dan satu 

variasi garap dangdut di irama II, Puspowarno juga 

tidak ada variasi berhenti (pos). Puspowarno secara 

bentuk dapat disejajarkan dengan bentuk ketawang 

dalam karawitan Jawa. Artinya Puspowarno lebih 

terstruktur. Berbeda dengan Angling Sapolo yang 

cenderung tidak terstruktur, artinya dari dimensi 

permainannya instrumennya, dilihat dari ketiadaan 

struktur di Angling Sapolo, para pemain tabbhuwân 

tidak akan terbebani benar atau salah. Unsur 

kesamaan ghendhing Puspowarno dan Angling 
Sapolo – selain tentu pada lagu ghendhing-nya, 

nama dan jumlah gatra per-gong-nya – adalah garap 

dangdut yang taat terhadap pelebaran gatra. Ihwal 

ini semakin memperkuat argumentasi musikologis 

bahwa garap dangdut pada tabbhuwân Madura lebih 

bersifat inklusif, adaptif, serta terbuka dibanding 

dengan Jawa. Kendati ghendhing Puspowarno 

Tabel 1. Perbandingan Musikologis Garap Dangdut Jawa dan Madura.

Garap Dangdut Jawa Garap Dangdut Madura

Terjadi eliminasi instrumen, yakni instrumen 
garap tidak dimainkan 

Irama berubah dari irama rangkep kembali ke 
irama I (dados) – apabila dilihat dari permainan 
slenthem.

Membuat komposisi baru dan bukan bagian dari 
sajian irama “yang seharusnya”

Tidak lazim untuk gending-gending  klasik.

Tidak atau belum dimaknai sebagai garap 
karawitan klasik.

Instrumen garap tetap konsisten disajikan

Irama tidak berubah, taat terhadap pelebaran 
gatra.

Menggubah ghendhing yang ada dan “diakui” 
sebagai bagian garap ghendhing  secara utuh.

Lazim untuk ghendhing-ghendhing  (klasik).

Termasuk dalam garap konvensional.



129

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

tergolong jenis ghendhing yang klasik, namun pada 

kenyataannya ia tetap bersifat longgar, dan tidak 

meng-eksklusifkan dirinya.

Analisis Musikologis

Ulasan mengenai ghendhing dangdut Madura 

yang dikomparasikan dengan kasus gending dang-

dut Jawa melahirkan beberapa perbedaan bentuk 

musikologis yang signi�kan (Tabel 1).

Angling Sapolo merupakan ghendhing yang 

memiliki kelonggaran-kelonggaran, seperti – se-

cara musikal – tidak terwadahi dalam struktur. 

Artinya unsur kebebasan ngèhjung menjadi acuan 

utama dalam penyajiannya. Dengan kebebasannya 

tersebut, Angling Sapolo menjadi popular dengan 

frekuensi kehadirannya dalam berbagai pertunju-

kan seperti layang-layang (ketoprak), tayub, dan 

strèkan. Berbanding terbalik dengan Puspowarno 

yang terikat secara bentuk. Hal ini, mungkin ber-

pengaruh terhadap frekuensi Puspowarno yang han-

ya hadir di pertunjukan Kertè dan jarang sekali dite-

mui di layang-layang. Namun, berdasarkan analisis 

musikologis, keduanya menunjukkan karakteristik 

yang sama, sehingga dapat membentuk identitas 

garap dangdut pada gamelan (tabbhuwân) Madura. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa ghendhing dang-
dut pada tabbhuwân Madura baik yang popular 

(Angling Sapolo) maupun yang klasik (Puspowarno) 

bersifat sangat dinamis. Ia membuka peluang atas 

kemungkinan-kemungkinan yang baru dalam 

pengembangan musikalnya. Garap dangdut juga 

menunjukkan karakteristik inklusif, terbuka dan 

adaptif terhadap perubahan-perubahan jaman. 

Dibuktikan dari keluwesan bentuk musik yang 

mampu memasukkan idiom-idiom musikal dang-

dut ke dalam bagian ‘rumah’ musikal ghendhing 

Madura, tanpa memilahnya ke dalam bentuk yang 

baru sebagaimana yang terjadi pada gamelan Jawa. 

Karakter musik Madura yang inklusif tidak hanya 

terjadi pada musik tabbhuwân tapi juga pada musik 

dangdutnya (Hidayatullah, 2017b, 103–112).

Artikulasi Budaya Masyarakat Madura

Secara kultural memang diakui bahwa Madura 

memiliki kedekatan dengan Jawa sejak era kerajaan 

Mataram (Buys, 1928; Pigeaud, 1938; Ra�es, 

1978, 325). Hal ini dibuktikan dengan dekatnya 

relasi kesenian gamelan Madura dengan Jawa. Babad 
Madura mengilustrasikan bahwa gamelan dulunya 

merupakan wahana yang penting dalam suatu 

acara iring-iringan prajurit dari keraton Surakarta 

dalam rangka penjemputan calon permaisuri dari 

Madura (Sastroyatmo, 1981; A. Setiawan, 2018, 

1). Eratnya hubungan politis raja Jawa dan Madura 

di masa silam turut mempengaruhi kebudayaan di 

Madura, banyak aspek kesenian Jawa yang akhirnya 

diadaptasi oleh masyarakat Madura salah satunya 

adalah musik gamelan. Sukesi menegaskan bahwa 

(gamelan) Madura memiliki irama gamelan yang 

mendapat pengaruh dari Jawa Timur dan Jawa 

Tengah (Sukesi, 2010, 86). Banyaknya adaptasi 

gending dari gamelan Jawa ke Madura serta 

secara instrumentasi gamelan Madura juga sangat 

dekat dengan gamelan solo. Masyarakat Madura 

sangat mengagumi Jawa, seringkali mereka 

mengungkapkan bahwa gamelan Jawa adalah 

ukuran dari estetika musik gamelan dan mereka 

ingin mencapai itu. Sebagaimana pernyataan Sunar 

dan Jisto berikut,

“Mon tabbhuwân madura niko menang 
langngo bân nyaman, tapè mon rassa tada’, 
ta’ nyapo’ ka jhâbâ. Mon madhura pèra’ 
sanyamanan. Mon ghendhirrâ madhurâ 
ghâmpang, tapè mon jhâbâ bâk sara” 
(Komunikasi Pribadi, 15 Oktober 2017).

“Kalau gamelan Madura itu menang nik-
mat dan nyaman, tapi kalau rasa masih be-
lum bisa menandingi gamelan Jawa. Kalau 
madura hanya pada tataran nikmat. Per-
mainan gender Madura itu gampang tapi 
kalau Jawa itu sulit, banyak macamnya”.

Namun karena kompleksitas kebudayaan 

Jawa dan Madura itu berbeda, mereka selalu gagal 

menjadi Jawa. Bentuk artikulasi masyarakat Madura 

melalui gamelan justru menunjukkan identitas 

diri mereka sesungguhnya, merepresentasikan 

alam pikirnya serta pandangan hidupnya. Bentuk 

musikal ghendhing dangdut Madura merupakan 

ejawantah dari karakter budaya masyarakat 

Madura. Sebagaimana pernyataan Retsikas bahwa 

etnisitas merupakan sesuatu yang performatif 

dan embodiment, maka dapat dikatakan bahwa 



130

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

kedinamisan musik ghendhing dangdut Madura 

mencerminkan gerak atau ritme kehidupan 

masyarakat Madura yang juga penuh dengan 

kedinamisan. Karakter musik yang terbuka, dan 

adaptif merepresentasikan karakter masyarakat 

Madura yang terbuka dan mampu beradaptasi 

atas perubahan-perubahan jaman (Paisun, 2010, 

165; Rifai, 2007). Pemilihan instrumen yang 

menghindari permainan rebab (yang memiliki 

karakter melankolis) juga menunjukkan bahwa 

orang Madura memiliki karakter yang tegas dan 

lugas (Wiyata, 2013, 5–10). Masyarakat Madura 

dibentuk oleh kondisi lingkungan hidup yang 

penuh dengan tantangan dan resiko, perihal inilah 

yang membentuk karakter masyarakat Madura 

sebagai masyarakat yang ulet, tegas dan terbuka atas 

perubahan-perubahan (Mistortoify, 2018, 135). 

Masyarakat Madura dikenal sebagai masyarakat 

perantau. Kondisi alam yang kurang baik di pulau 

Madura memaksa sebagian masyarakatnya untuk 

mencari nafkah di luar pulau Madura (Husson, 

1997, 79).

Sebagaimana masyarakat Madura di Situbon-

do (Jawa Timur), di tanah perantauan masyarakat 

Madura harus mengatasi perbedaan-perbedaan bu-

daya yang dihasilkan dari persinggungan dengan 

budaya lain. Hal inilah yang membuat masyara-

kat Madura lebih inklusif terhadap budaya luar. Ia 

mencoba untuk terus menerus memaknai realitas 

yang ia alami. Jurriëns (2006, 6) menyebutnya 

dengan istilah migransi budaya yakni perpindah-

an orang yang masih membawa kultur asalnya 

guna bertahan hidup di tempat yang baru. Secara 

antropologis, melalui sudut pandang migransi bu-

daya, fenomena ghendhing dangdut di Situbondo 

merupakan usaha-usaha masyarakat Madura un-

tuk membangun rumah kulturnya yang baru di 

tanah rantau. Masyarakat Madura berusaha untuk 

membawa kebudayaannya dan terus diekspresikan 

dalam berbagai bentuk salah satunya ghendhing 
dangdut. Jika diandaikan rumah, tentu ia memiliki 

tetangga dan mengandaikan adanya interaksi satu 

sama lain. Interaksi inilah yang membuat kebu-

dayaan menjadi dinamis dan inklusif. Dalam hal 

ghendhing dangdut, ia merupakan wujud dari hasil 

interaksi antara kultur Madura, Jawa, India, Arab, 

Melayu dan Indonesia. Ghendhing dangdut juga 

merupakan bentuk penegasan eksistensi komunitas 

Madura di Situbondo yang terus menerus bergerak 

memaknai modernitas dan globalisasi.

Penutup

Seni tabbhuwân merupakan salah satu ekspresi 

simbolik masyarakat Madura yang merepresentasi-

kan identitas kebudayaan Madura. Dalam peneli-

tian ini telah dilakukan penelaahan atas artikulasi 

budaya masyarakat Madura melalui salah satu ben-

tuk seninya yaitu ghendhing dangdut dalam pertun-

jukan tabbhuwân. Berdasarkan analisis musikolo-

gis, dapat dikatakan bahwa ghendhing dangdut 

dalam budaya Madura bersifat lebih luwes, long-

gar dan dinamis dibanding dengan budaya Jawa. 

Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat Madura 

merupakan masyarakat yang dinamis, inklusif, ulet, 

tegas dan adaptatif. Mereka juga mampu merespon 

perubahan jaman, mempertanyakan kemapanan 

modernitas dan ke’adiluhung’-an budaya. Ber-

banding terbalik dengan masyarakat Jawa yang 

penuh dengan ke hati-hatian, dan bersifat eksklu-

sif, dibuktikan dari bagaimana mereka memaknai 

musiknya (garap dangdut). 

Kedinamisan garap dangdut dalam masyarakat 

Madura senantiasa didorong oleh tantangan jaman 

guna menyikapi persaingan di ranah komersil 

(industri) baik persaingan bisnis di ranah seni 

tradisi, maupun dalam wilayah budaya pop. Jaman 

yang semakin modern justru semakin menyulitkan 

gerak seniman tradisi (tabbhuwân). Perubahan 

jaman yang cepat dan tak terbendung memaksa 

mereka untuk terus menerus bergerak mengatasi 

gap tersebut. Kondisi jaman dan karakteristik 

masyarakatnya yang dinamis menegaskan bahwa 

transformasi bentuk-bentuk seni tradisi dalam 

masyarakat Madura adalah sebuah keniscayaan 

yang tak dapat dielakkan. Bentuk tabbhuwân yang 

dinamis adalah cara masyarakat Madura memaknai 

budaya dan realitas hari ini (kontemporer). 

Tabbhuwân merupakan wujud interaksi budaya 

Madura dengan budaya lain, pemaknaan atas 

modernitas serta wujud konservasi budaya 

lokal. Dinamika perubahan, proses adaptasi dan 

transformasi sejatinya merupakan bentuk dari 

kreativitas masyarakat yang penting untuk terus 



131

Vol. 18 No. 3, Desember 2017

menerus ditelaah. Hal ini penting supaya dinamika 

kebudayaan dapat berlanjut dan mampu untuk 

diinterpretasi dalam kehidupan masyarakat hari ini.

Kepustakaan

Atmojo, B. S. (2010). Kendhangan Pamijen 

Gending Gaya Yogyakarta. Resital: Jurnal Seni 
Pertunjukan, 11(1), 45–58.

Bouvier, H. (2002). Lèbur!: Seni Musik dan 
Pertunjukan dalam Masyarakat Madura. 

Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Budiarti, M. (2013). Konsep Kepesindenan dan 

Elemen-elemen Dasarnya. Harmonia: Journal 
of Arts Research and Education, 13(2), 147-

156. https://doi.org/10.1080/21645515.20

17.1336271

Buys, Brandts, van Zijp, J. . & A. (1928). De 
Toonkunst Bij De Madoereezen, (Jawa VIII). 
Weltevreden.

Hidayatullah, P. (2015a). Musik Adaptasi Dangdut 

Madura. Resital : Jurnal Seni Pertunjukan, 
16(1), 1-14.

Hidayatullah, P. (2015b). Upacara Seni Hodo 

Sebagai Ritual Kesuburan Masyarakat Dukuh 

Pariopo Situbondo. International Conference 
on Nusantara Philosophy (pp. 459–471). 

Yogyakarta: Fakultas FIlsafat, Universitas 

Gadjah Mada.

Hidayatullah, P. (2016). Alam Pikir Masyarakat 

Madura yang Terepresentasikan melalui Lagu 

Ta’ Andi’ Rokok. Jurnal Kajian Seni, 2(2), 

178-194.

Hidayatullah, P. (2017a). Dangdut Madura 
Situbondoan. Yogyakarta: Diandra Kreatif.

Hidayatullah, P. (2017b). Kosmopolitanisme 

dalam Industri Dangdut Madura Pada Tahun 

2000-an di Situbondo. In H. K. Keuwel 

(Ed.), Seri Studi Kebudayaan I: Pluralisme, 
Multikulturalisme, dan Batas-Batas Toleransi 
(pp. 103–112). Malang: Program Studi 

Antropologi FIB Universitas Brawijaya.

Hidayatullah, P. (2017c). Panjhâk Sebagai 

Agen Pengembang Karakter Budaya dalam 

Masyarakat Madura di Situbondo. Jantra, 

12(2), 139–151.

Hidayatullah, P. (2017d). �e dynamic phenomena 

of strékan music from colonial to contemporary 

era in Situbondo. Harmonia: Journal of Arts 
Research and Education, 17(1), 1-12. https://

doi.org/10.15294/harmonia.v17i1.9398

Husson, L. (1997). Eight centuries of Madurese 

migration to East Java. Asian and Paci�c 
Migration Journal, 6(1), 77-102. https://doi.

org/10.1177/011719689700600105

Jurriëns, E. (2006). Ekspresi Lokal dalam Fenomena 
Global: Safari dan Migransi Budaya. Jakarta: 

Pustaka LP3ES.

Martopangrawit. (1972). Titilaras Kendhangan. 

Surakarta: Konservatori Karawitan Indonesia.

Mistortoify, Z. (2014). Pola Kelleghan dan Teknik 

Vokal Kejhungan Representasi Ekspresi 

Budaya Madura dan Pengalaman Estetiknya. 

Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 15(1), 1–17.

Mistortoify, Z. (2018). Site Performances Gamelan 

Keraton Sumenep. In Peta dan Arkeologi 
Gamelan Nusantara. Yogyakarta: LKIS.

Paisun, P. (2010). Dinamika Islam Kultural: Studi 

atas Dialektika Islam dan Budaya Lokal 

Madura. El-Harakah, 12(2), 154-168. https://

doi.org/10.18860/el.v0i0.450

Pigeaud, T. G. T. (1938). Javaanse Volksvertoningen: 
Bijdrage tot de Beschrijving van Land en Volk. 

(Muhammad, Ed.). Batavia: Volkslectuur.

Ra�es, T. S. (1978). �e History of Java Vol.1. Kuala 

Lumpur: Oxford University Press.

Retsikas, K. (2007). �e Power of the Senses 

Ethnicity, History and Embodiment in East 

Java, Indonesia. Jurnal Indonesia and the 
Malay World, 35(102), 183-210.

Rice, T. (2007). Re�ection on Music and Identity. 

Ethnomusicology, 7(1), 17-38. https://doi.

org/10.2298/MUZ0707017R

Rifai, M. A. (2007). Manusia Madura: Pembawaan, 
Prilaku, Etos Kerja, Penampilan, dan Pandangan 
Hidupnya seperti Dicitrakan Peribahasanya. 

Yogyakarta: Pilar Media.

Sastroyatmo, M. (Ed.). (1981). Babad Madura. 

Jakarta: Depdikbud, Proyek Penerbitan Buku 

Sastra Indonesia dan Daerah.

Setiawan, A. (2018). Arkeologi Gamelan di Sumenep: 
Dari Imaji Masyarakat Akar Rumput tentang 
Gamelan Hingga Penelusuran Gamelan Langka 
Dengan Berbagai Problematiknya. Surakarta: 



132

Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

ISI Press.

Setiawan, S. (2015). Kendangan Pematut dalam 
Karawitan Jawa Gaya Surakarta. Institut Seni 

Indonesia Surakarta.

Spradley, J. P. (2006). Metode Etnogra�. Yogyakarta: 

Tiara Wacana.

Sukesi. (2010). Musikalitas Karawitan Jawatimuran. 

Lakon: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan 
Wayang, 7(1), 85–107.

Sumiyoto, I. (1999). Gendhing Dangdut: 
Pembentukan dan Pengaruhnya Terhadap 
Kehidupan Karawitan Jawa di Sragen. 

Universitas Gadjah Mada.

Supanggah, R. (2002). Bothekan Karawitan I. 
Surakarta: MSPI.

Supanggah, R. (2007). Bothekan Karawitan II : 
Garap. Surakarta: ISI Press.

Suparto. (2012). Tembang Macapat Sebagai 

Sumber Ide Gending-Gending Karya Ki 

Nartosabdo. Selonding: Jurnal Etnomusikologi, 
1(1), 73–99.

Suyoto, Haryono, T., & Hastanto, S. (2015). 

Estetika Bawa dalam Karawitan Gaya 

Surakarta. Resital : Jurnal Seni Pertunjukan, 
16(1), 36-51.

Trustho. (2005). Kendhang Dalam Tradisi Tari 
Jawa. Surakarta: STSI Press.

Turino, T. (1999). Signs of Imagination, Identity, 

and Experience: A Peircian Semiotic �eory 

for Music. Ethnomusicology, 43(2), 221-255. 

https://doi.org/10.2307/852734

Waridi. (2001). Martopangrawit Empu Karawitan 
Gaya Surakarta. Yogyakarta: Mahavhira.

Wiyata, L. (2013). Mencari Madura. Jakarta: Bidik-

Phronesis Publishing.

Informan

Jisto (60 th), Pemain musik grup Sri Rahayu, 

tinggal di Situbondo.

Jondro (20 th), Pemain musik grup Rukun Karya, 

tinggal di Situbondo.

Suharjono (Enjo) (60 th), Pemain musik grup 

Rukun Karya, tinggal di Situbondo.

Sunar (70 th), Pemain musik grup Sri Rahayu, 

tinggal di Situbondo.


