Resital vor 18 No. 3, Desember 2017 113-132

Ghendhing Dangdut: Artikulasi Budaya Masyarakat Madura dalam
Seni Tabbhuwin

Panakajaya Hidayatullah' dan Sigit Setiawan

Universitas Jember

ABSTRACT

Ghendhing Dangdut: The Culture Articulation of the Madurese Community in the Art of
Tabbhuwan. This paper is the result of anthropological music research with ethnographic methods
that examine the cultural articulation of the Madurese community through ghendhing dangdut in
the art of Madurese tabbhuwén. The highlight of this research is the relationship between music
and society: how the Madurese people interpret their culture throughout the tabbhuwén art, and
how they express it. Throughout musicalological analysis, the musical patterns, rules, and tendencies
used by the Madurese community will be compared with dangdut patterns in Javanese gamelan.
Based on musicological analysis, it can be said that dangdut ghendhing in Madurese culture is more
flexible, loose, and dynamic compared to Javanese culture. This shows that the Madurese society is a
dynamic, inclusive, resilient, firm and adaptive society. They are also able to respond to changing times,
questioning the reliability of modernity and the cultural integrity. The dynamic form of tabbhuwén is
the way Madurese people interpret the culture and today’s reality (contemporary). Tabbhuwan is the
manifestation of the interaction of Madurese culture with other cultures, the meaning of modernity,
and the manifestation of local cultural conservation.

Keywords: dangdut ghendhing; Madurese music; tabbhuwén

ABSTRAK

Penelitian ini menelaah artikulasi budaya masyarakat Madura melalui ghendhing dangdut dalam
seni tabbhuwin Madura. Penelitian difokuskan pada cara masyarakat Madura memaknai budayanya
melalui seni t@bbhuwdin dan cara mengekspresikannya. Melalui analisis musikologis, akan dilihat pola-
pola, kaidah dan kecenderungan musikal yang digunakan oleh masyarakat Madura dan dikomparasikan
dengan pola-pola garap dangdut pada gamelan Jawa. Berdasarkan analisis musikologis dapat dikatakan
bahwa ghendhing dangdut dalam budaya Madura bersifat lebih luwes, longgar, dan dinamis dibanding
dengan budaya Jawa. Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat Madura merupakan masyarakat
yang dinamis, inklusif, ulet, tegas dan adaptatif. Mereka juga mampu merespon perubahan jaman,
mempertanyakan kemapanan modernitas dan ke’adiluhung’-an budaya. Bentuk mbbhuwin yang dinamis
adalah cara masyarakat Madura memaknai budaya dan realitas hari ini (kontemporer). 72bbhuwin
merupakan wujud interaksi budaya Madura dengan budaya lain, pemaknaan atas modernitas serta

wujud konservasi budaya lokal.

Kata kunci: ghendhing dangdus; musik Madura; tabbhuwin

Pendahuluan sebagai rangkaian peristiwa masyarakat untuk
memahami, memaknai serta mengalami lingkungan

Musik dalam sebuah kebudayaan memiliki  dan realitas budayanya. Retsikas (2007, 193-194)
peran yang signifikan dalam mengartikulasikan ~ dalam penelitiannya pada orang campur Jawa —
identitas sosial masyarakat (Rice, 1983; Turino, = Madura menjelaskan bahwa etnisitas merupakan
1999). Dalam hal ini musik (kesenian) dianggap  sesuatu yang performatif dan embodiment. Orang

' Alamat korespondensi: Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Jember. E-mail: panakajaya.hidayatullah@gmail.

com; HP: +62 8990523702

Naskah diterima: 4 Agustus 2017; Revisi akhir: 10 September 2017 113



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

Jawa mengartikulasikan sifat/karakter halusnya
melalui bahasa dan kesenian, seperti gerakan
tarian yang lemah gemulai, tempo lambat dan
suara yang lembut, sedangkan orang Madura
mengartikulasikan sifat/karakter kasar melalui
tarian bermusik keras, cepat dan gerakan yang
enerjik. Kesenian dalam hal ini dianggap sebagai
perwujudan sifat/karakter/kualitas suatu kelompok
masyarakat.

Sebagaimana pendapat Retsikas, masyarakat
Madura memiliki cara pandang, alam piker, dan
ckspresi yang berbeda dengan masyarakat Jawa
dilihat dari artikulasi keseniannya. Salah satu
contohnya dalam musik gamelan. Berdasarkan
sejarahnya, Madura
merupakan warisan dari kebudayaan Jawa, serta

catatan gamelan  di
karya ciptaan bangsawan keraton yang memiliki
hubungan kekerabatan dengan bangsawan Jawa
(Bouvier, 2002, p. 61). Bouvier menjelaskan
bahwa di bagian timur pulau Madura, memiliki
kedekatan hubungan antara keraton Sumenep
dengan keraton Solo. Interaksi budaya tersebut
kemudian mendorong masuknya kesenian Jawa
seperti gamelan dan tembang macapat. Di sisi lain,
Hood juga menjelaskan tentang relasi gamelan Jawa
Tengah dengan beberapa gamelan di daerah lain,
salah satunya Madura yakni

“Gamelan Jawa Tengah mempunyai saudara
se-ayah di Sunda, saudara sepupu di Bali,
saudara sepupu lainnya di Siam, kerabat
jauh di Filipina Selatan dan mungkin
leluhur di Indocina. Beberapa anggota
keluarga lainnya tersesat di Jawa Timur,
Madura, Sumatera, dan Kalimantan”
(Bouvier, 2002, p. 61).

Masyarakat Madura menyebut musik gamelan
dengan pelbagai istilah lokal yakni mbbhuwin,
kléningan, kaléningan, keléningan, dan ghimellan.
Penamaan tersebut digunakan secara tidak teratur
dan memiliki arti yang sama (Bouvier, 2002,
p. 62). Dalam konteks masyarakat Madura di
Situbondo (Jawa Timur), musik gamelan dikenal
dengan sebutan tabbhuwin (Hidayatullah, 20174,
pp. 67, 2017a, p. 152). Secara harafiah dalam
bahasa Madura tabbbhuwin berarti ‘tabuhan’,
secara kultural memiliki makna yang cukup luas
di antaranya dipakai untuk menamai seluruh

114

jenis seni pertunjukan tradisi yang menggunakan
instrumentasi gamelan (baik dengan format
lengkap maupun tidak). Beberapa pertunjukan
tersebut di antaranya adalah pertunjukan loddrok,
topéng kerté, strékan dan layang-layang (ketoprak
Madura) (Hidayatullah, 2017c, pp. 141-142).

Dalam perkembangannya, gamelan (baik di
Madura maupun di Jawa) telah mengalami berbagai
pembaruan musikal sebagai konsekuensi dari
interaksi musikal dengan berbagai perkembangan
musik di Indonesia. IThwal yang paling dominan
adalah interaksinya dengan musik dangdut sejak
era 1970-an (Sumiyoto, 1999, p. 1). Interaksi
musikal tersebut kemudian melahirkan kreativitas
baru dalam garap komposisi karawitan. Dikenal
dengan istilah garap dangdut, yang menurut
beberapa peneliti berkaitan erat dengan peran
Nartosabdo sebagai tokoh yang menciptakan
gending-gending baru di era tersebut. Seperti yang
telah diulas sebelumnya, ekspresi orang Madura
dalam kaitannya dengan gamelan (khususnya garap
dangdut) juga berbeda dari orang Jawa. Bentuk
dan pola musikal yang berbeda mengindikasikan
bentuk kreativitas dan ekspresi budaya yang
berbeda pula.

Tulisan ini akan menelaah tentang artikulasi
budaya Madura
tabbhuwdin. Secara umum akan membahas relasi

masyarakat melalui  seni
seni tabbhuwin dengan masyarakat Madura
di Situbondo, bagaimana merecka memaknai
budayanya melalui zabbhuwin, dan bagaimana
mereka mengekspresikannya. Secara khusus akan
membaca bentuk ekspresi simboliknya melalui
musikologis bentuk-bentuk musikal
garap dangdut pada tabbhuwin Madura. Melalui
analisis musikologis, akan dilihat pola-pola, kaidah

dan kecenderungan musikal yang digunakan

analisis

oleh masyarakat Madura dan nantinya akan
dikomparasikan dengan pola-pola garap dangdut
pada gamelan Jawa.

Teori tentang etnisitas dan senses digunakan
untuk memahami masyarakat Madura mengarti-
kulasikan budayanya secara simbolik melalui seni.
Retsikas (2007, 183—-210) memaknai etnisitas se-
cara embodiment. la menemukan konsep ‘halus’ dan
‘kasar’ dalam etnisitas masyarakat campuran Jawa-
Madura. Konsep tersebut mengacu pada haluan



spesifik dari tindakan dan perilaku seseorang, ter-
masuk di dalamnya perilaku berkesenian, preferensi
warna dan rasa (seznses). Senses dalam kesenian dapat
dibaca melalui bentuknya, sebagai contoh orang
Madura diidentikkan dengan ‘kasar’ karena bentuk
keseniannya didominasi oleh musik yang keras,
cepat, dan enerjik, sedangkan orang Jawa diiden-
tikkan dengan ‘halus’ karena bentuk keseniannya
didominasi oleh musik yang lembut, pelan, dan
lemah gemulai. Melalui konsepsi tersebut analisis
musikal akan dihubungnkan dengan bagaimana
sebuah musik (sezse) merepresentasikan identitas
budayanya.

Penelitian ini merupakan penelitian antro-
pologi musik, menggunakan metode etnografi
(Spradley, 2006). Penelitian dilakukan di Kabu-
paten Situbondo yang notabene mayoritas ma-
syarakatnya merupakan etnik Madura. Adapun
pengumpulan data dilakukan melalui wawancara,
pengamatan langsung, pengamatan melalui media
online, dan pengamatan melalui karya seni industri
(kaset dan VCD tabbhuwin). Data musikal (reka-
man dan pengamatan) ditranskripsi menggunakan
notasi kepatihan dan balok, kemudian dianalisis
menggunakan analisis musikologis. Analisis musi-
kal difokuskan untuk menelaah pola garap dangdut
pada ghendhing Madura. Hasil analisis kemudian
ditentukan pola serta kaidah musikalnya kemudian
dihubungkan dengan konteks artikulasi kebuda-
yaan.

Adapun karya musik mbbhuwin yang akan
dianalisis adalah ghendhing Angling Sapolo dan Pus-
powarno. Alasan memilih kedua ghendhing tersebut
adalah karena keduanya cukup representatif untuk
membaca garap dangdut pada tabbhuwin Madura.
Ghending Angling Sapolo mewakili pertunjukan
tabbhuwin Layang-Layang (ketoprak), dan ghen-
ding Puspowarno mewakili pertunjukan tabbhuwin
topeng Kerté, Pertimbangan lainnya, Angling Sapolo
merupakan ghendhing ‘asli’ Madura. Angling Sapolo
merupakan salah satu di antara banyak ghendhing
angling lainnya yang paling populer. Kepopuler-
annya terlihat dari intensitas dan frekuensi peng-
gunaannya dalam pertunjukan tabbhuwin, tidak
hanya digunakan untuk mengiringi Layang-layang
tetapi juga kerap kali hadir dalam pertunjukan
topeng Kerté, Strékan, dan tayub. Begitupun juga

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

dengan Puspowarno, ia merupakan ghendhing klasik
yang juga populer di kalangan masyarakat Madura,
dan menjadi ghendhing penting dalam pertunjukan
topeng Kerté untuk mengiringi masuknya Arjuna
(janoko). Puspowarno adalah salah satu dari banyak
ghendhing Madura yang mempunyai nama yang
sama dengan gending Jawa seperti Uler Kambang
dan Jjo-Ijo.

Tabbbuwan Madura dalam Konteks
Masyarakat Situbondo
Sebagian  besar Situbondo
merupakan masyarakat etnik Madura. Dalam
sejarahnya, mereka merupakan masyarakat Madura

masyarakat

migran yang berasal dari Sumenep dan Pamekasan
(Hidayatullah, 2017a, pp. 18-22; Husson, 1997,
p- 93). Sebagai masyarakat migran, orang Madura
di Situbondo masih tetap melestarikan kebudayaan
Maduranya (Hidayatullah, 2015b, p. 459, 2015a,
pp. 1-14, 2016, pp. 178-194, 2017d, pp. 1-12,
2017b, pp. 103-112) hal tersebut dapat dilihat
dari corak kebudayaan masyarakat Situbondo yang
masih kental dengan idiom Madura. Dalam hal
kesenian, masyarakat Situbondo masih istiqomah
dalam menghidupi warisan leluhurnya di Madura
yakni kesenian tabbhuwin. Seni tabbhuwin
memiliki fungsi yang penting dalam kehidupan
masyarakat Madura di Situbondo. 7azbbhuwin
berkaitan dengan perayaan-perayaan masyarakat
baik yang sakral maupun profan (Mistortoify,
2018, pp. 137-138).

Hampir dalam setiap perayaan seperti parlo
(pernikahan), somnatan (khitanan), pertemuan
sosial, rokat tas¢ (selametan laut), pangajhiin
(pengajian), dan selametan desa dilakukan dengan
melibatkan pertunjukan tabbhuwain. Penggunaan
musik dalam perayaan-perayaan tersebut berperan
penting dalam menggerakkan dinamika budaya.
Selain memiliki fungsi sebagai hiburan, zabbhuwin
juga difungsikan sebagai media transformasi
pengetahuan, wahana spiritualitas, artikulasi diri
dan identitas masyarakat, serta media kritik.

Di Situbondo #bbhuwdin dimaknai sebagai
sebuah seni pertunjukan yang integratif terdiri atas
seni musik, drama, rupa, tari, dan sastra. Secara
kultural, terminologi tbbhuwin merujuk pada

115



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

semua bentuk seni pertunjukan tradisi Madura
yang menggunakan instrumentasi gamelan. Di
Situbondo, tema ini mengacu secara spesifik pada
kesenian Layang—layang (ketoprak), Loddrok,
Strékan, Tayub dan Topeng Kerté. Pertunjukan
tabbhuwdin Madura saat ini hanya diselenggarakan
melalui sistem tangghiin (tanggapan/undangan)
dan sudah tidak berlaku lagi sistem ageddong
(berkarcis/dalam masyarakat Jawa dikenal dengan
istilah robong). Ageddong adalah format penyajian
(model pementasan) seni pertunjukan yang
dilakukan dengan sistem karcis dan tertutup.
Di Jawa sering disebut dengan istilah z0bong
(Hidayatullah, 2017a, 159-164). Artikel ini
secara sepesifik membatasi pembahasan hanya pada
tabbhuwin layang-layang (ketoprak Madura) dan
topeng Kerté. Alasannya karena di Situbondo hanya
kedua genre tabbhuwdin ini yang masih dihidupi
oleh masyarakat.

Perihal yang unik dan menarik dari seni
tabbhuwin Madura adalah sajian ghendhing.
Ghendhing secara umum dapat dimaknai sebagai
karya musik dalam karawitan. Dalam konteks
karawitan Jawa, gending dapat ditampilkan dalam
bentuk instrumentalia (ditampilkan dengan alat
musik gamelan saja) dan ditempilkan dalam
bentuk vokal (ditampilkan dengan tembang)
(Suparto, 2012, 74). Di masyarakat Madura
ghendhing juga berlaku demikian, bentuk vokal
dalam sajian ghendhing Madura disebut dengan
kéjhungan. Kéjhungan merupakan ihwal yang khas
dan unik dalam sajian ghendhing pada pertunjukan
tabbhuwin Madura. Kéjhungan merupakan gaya
nyanyian (vokal) khas Madura dengan teknik
vokal yang melengking, berasal dari kata kéjhung
yang berarti nyanyian. Dalam konsep karawitan
Jawa estetika kéjhungan mirip dengan lantunan
bowo, dimana ada unsur kebebasan dalam olah
vokal namun masih terikat pada konsep musikal
Jawa seperti kepekaan pather (Suyoto, Haryono,
& Hastanto, 2015, 36). Mistortoify menjelaskan
bahwa kéjhungan mencakup makna kepemilikian
sebagai gaya nyanyian rakyat yang diwariskan
secara tradisi lisan oleh masyarakat Madura dengan
cengkok yang khas dan mencerminkan perasaan
kolektif masyarakatnya (Mistortoify, 2014, 2-3).
Seperti halnya sindenan dalam karawitan Jawa

116

diperlukan teknik penyuaraan meliputi teknik /uk,
wiled, gregel, angkatan, seleh, dan teknik pernafasan
(Budiarti, 2013, 148). Hal ini juga berlaku dalam
konsep kejhungan masyarakat Madura. Ekspresi dari
suara lengkingan yang menonjol menggambarkan
ckspresi orang yang berkeluh kesah, meratap dan
dilantunkan dengan nyaring (setengah berteriak)
atau istilahnya ong-klaongan (Mistortoify, 2014,
1). Secara musikologis bentuk musik ghendhing
Madura sangat dipengaruhi oleh unsur #éjhungan.
Dalam bagian analisis musikologis nanti akan
dijelaskan seberapa besar pengaruh unsur kéjhungan
dalam pembentukan ghendhing Madura.

Secara instrumentasi, format ansambel
tabbhuwin Madura hampir sama seperti format
ansambel gamelan Jawa, hanya
lebih sederhana. Semua tabbhuwin Madura

menggunakan skala salindru (slendro) (Bouvier,

mungkin

2002, p. 62) dan secara musikal umumnya
sistem penalaannya lebih rendah dari gamelan
Jawa, berikut penjelasan Jisto dan Sunar perihal
karakteristik tabbhuwin Madura,

“Mon é Madhurd Saléndro, Lorghd tabbhu-
wanna, tabbhuwin mabd, Séttongnga jhiabi
dhiddi dud ka madburd lebbih maba. Prei
rebbhdt, td’ endd’, ta’ bisa moso’ ka ghendhing
Madhuré, kako mon bida rebbhib, ngaléng-
séngi”. (Komunikasi Pribadi, 15 Oktober
2017).

“Kalau di Madura slendro,
gamelannya, gamelan yang rendah. Satu di
Jawa menjadi dua kalau di Madura, sistem
penalaannya lebih rendah. Tidak memakai
rebab, sebab tidak masuk dengan karakter
gending Madura, kaku, menjadi aneh kalau
pakai rebab”.

luwes

Pernyataan Jisto dan Sunar menunjukkan
karakteristik tabbhuwin Madura yang luwes,
memiliki penalaan yang lebih rendah dari Jawa,
serta tidak menggunakan istrumen rebab karena
dianggap tidak sesuai dengan karakter musik
Madura. Penggunaan penalaan yang rendah
ada sebabnya, yaitu untuk mengantisipasi vokal
kéjhungan yang rata-rata dinyanyikan dengan
notasi yang melengking dan tinggi, maka itulah
gamelan Madura menggunakan sistem penalaan

lebih rendah dari pada Jawa.



Perlu dijelaskan bahwa dalam pertunjukan
tabbhuwdin di Situbondo ada beberapa bagian
pertunjukan yang sudah lazim dilaksanakan dalam
acara parlo (pernikahan) yakni pertama szrékan,
merupakan bagian acara yang dilaksanakan pada
pagi hari sekitar pukul 09.00 sampai menjelang
malam pukul 20.00, istirahat (z0707) hanya dua
kali dilakukan yakni di waktu jam dzuhur dan
maghrib. Strékan bertujuan untuk menghibur
para undangan yang hadir ke acara pernikaan
(Hidayatullah, 2017d, 1-17). Sajian musiknya
hanya berupa dhing-ghendhingan yaitu memainkan
beberapa repertoar ghendhing Madura, terkadang
juga disesuaikan dengan permintaan undangan
(request ghendhing). Ghendhing yang dimainkan
tergolong yang halus dan dimainkan dengan irama
yang kompleks sebagaimana pernyataan Jondro,
seorang panjhik (istilah lokal untuk menyebut
pelaku seni baik itu penabuh, pelawak maupun
aktor) Rukun Karya berikut,

“Mon amaeén lagghu biasana molaé pokol
sanga’, toron bikto dzubur bin maghrib. S¢
ekamaén dhing-ghendhing an alos, iramana
bisa ghenna, dari sétrong ongghd ka sétong
satengnga, mérong, gombyang pas koplo. Mon
main sangposangan ta’ ngangghuy irama
séttong satengnga bin mérongan, polana
langsung ka dangdut”. (Komunikasi Pribadi,
19 Oktober 2017).

“Jika main di pagi hari biasanya dimulai
dari pukul sembilan, istirahat waktu dzuhur
dan maghrib. Yang dimainkan ghendhing
yang halus, iramanya bisa lengkap.
Dari irama satu, naik ke satu setengah,
mérong, gombyang, lalu koplo. Kalau
main sangposangan (di malam hari) tidak
menggunakan irama satu setengah dan
mérongan, karena langsung ke dangdut”.

Pernyataan Jondro Rukun Karya menunjukkan
bahwa sajian ghendhing dalam acara strékan pagi
hari berbeda dengan sajian waktu pentas malam
hari. Perbedaannya dilihat dari karakter ghendhing-
nya yang lembut dan kasar, serta pengembangan
pola iramanya. Hal ini juga berpengaruh terhadap
pemilihan instrumen yang digunakan. Di pagi hari
instrumen dan formatyangdigunakan adalah sebagai

berikut, instrumen ghung (gong), ghaghambhang

%‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

(gambang), ghendhir kéni/di Situbondo disebut
warung (gender kecil), ghendhir raji (gender
besar), bhunang raji (bonang besar), bhunang kéni’
(bonang kecil), dua saron/di Situbondo disebut
rampasan (balungan), ghddhemmong (demung),
lénténg (slentem), punggang (kenong), soléng (suling
bambu), sizer (siter), katipung (tam-tam/ketipung/
kendang dangdut), bass elektrik, dan seperangkat
ghendhing malang yang terdiri dari empat jenis yaitu
panembhung (untuk yang paling besar), panémang
(untuk yang paling dekat dengan pemukul), zung-
tung kéni’ (disusun di atas panémang) dan tung-
tung rajé (yang diletakkan dengan berdiri tegak
di samping kanan pengendang). Seluruh pemain
dalam format strékan berseragam, bersarung dan
berkopyah serta bermain di atas panggung.
Begian kedua adalah pementasan di malam
harinya. Umumnya diawali oleh acara témangan
yakni satu acara dimana pasangan pengantin di-
hadirkan ke atas panggung tabbhuwdin lalu ditimang
(diiringi nyanyian pujian) menggunakan ghendhing
dan kéjhungan oleh rombongan tabbhuwain, sembari
segenap anggota keluarganya memberikan sawéran
kepada mempelai di atas panggung. Setelah
acara rémangan, lalu dilanjutkan dengan acara
pembukaan, tari-tarian (bedaya), pertunjukan
lawak (adaptasi loddrok), kemudian inti acara yang
disebut main. Pada pentas malam hari formasi
ansambel musiknya sudah berubah, yakni bermain
di bawah pentas dangan susunan instrumentasi
yang berbeda. Khusus pertunjukan malam hari
yang dianggap lebih 7ancak dan kasar, instrumen

halus seperti ghaghambhang sudah tidak digunakan

lagi, begitupun juga dengan penyajian ghendhing-
nya yang cenderung menggunakan ghendhing-
ghendhing yang rancak.

Gambar 1. Format Strékan Rombongan Rukun Karya di
Desa Mimbo, Situbondo. (Foto: Hidayatullah, 2017)

117



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

Peranan ghendhing dalam tabbhuwdin sangat-
lah penting, ia berfungsi sebagai penanda alur
lakon, pengatur ritme pertunjukan, ilustrasi
cerita, pembangun nuansa dan emosi, serta simbol
penanda karakter penokohan tertentu. Pada pentas
tabbhuwin Layang-layang (ketoprak), ghendhing
yang biasa dibawakan antara lain adalah 7allang
(untuk sedih), Angling Sapolo dan Angling Madhuri
(untuk fragmen sangposangan), Puspowarno,
Ram-éram, Ijo-ijo dan Lanjalan (untuk fragmen
biscabisin atau adegan istri raja).

Berbeda dari  tabhhuwin Layang-layang,
tabbhuwin lopeng Kerté juga punya sistem
penggunaan ghendhing tersendiri sebagaimana
menurut penuturan Sunar selaku panjhik Sri
Rahayu,

“Ghendhing Kerté Paséséran bin Tunggul
Angin néko laen cong, Mon Paséséran néka
Krisna: ngangguy ghendhing Lembé, Ngedril,
Lombo;  Rato:  ghendhing  Gunungsaré,
Agaga, Sekar Ganggung; Patih: ghendhing
Pabondetan, Pemandapan, Tawang Serang;
Janoko:  ghendhing  Pospowarno  bin
Gunungsaré; Srikandi: ghendhing Nyabrang
Wetan bin Pelog 1émor; Subadra: ghendhing
Rarari,  Pantang, lallang;  Gatotkoco:
ghendhing Agaga’. Lamon Kerte Tunggul
Angin  biasana  ngangghuy  ghendhing
Beéndrung, Bhiskalan, Sampa, Puspowarno,
Rarari, Pantang, Nyabrang Wetan, Angling,
Ngedril, Pélog Temor”. (Komunikasi Pribadi,
15 Oktober 2017).

“Ghendhing kerte Pasisiran dan Tunggul
Angin itu berbeda Nak, kalau Pesisiran
itu tokoh Krisna menggunakan ghendhing
Lembe, Ngedril, Lombo; Raja: ghendhing

Gambar 2. Format Main pada Malam Hari. Pemusik
Bermain dibawah Pentas. (Foto: Hidayatullah, 2017)

118

Gunungsaré, Agaga’, Sekar Ganggung; Patih:
ghendhing Pabondetan, Pemandapan, Tawang
Serang; Janoko: ghendhing Pospowarno dan
Gunungsaré; Srikandi: ghendhing Nyabrang
Wetan dan Pelog Témor; Subadra: ghendhing
Rarari, Pantang, Tallang;  Gatotkoco:
ghendhing Agaga’. Kalau Kerté Tunggul
Angin biasanya menggunakan ghendhing
Beéndrung, Bhiskalan, Sampa’, Puspowarno,
Rarari, Pantang, Nyabrang Wetan, Angling,
Ngedril, Pélog Témor”.

Sunar sebagai penabuh yang sudah malang
melintang di pentas rabbhuwin sejak era pak
Kertisuwignya tahun 1945 menjelaskan bahwa
tabbhuwin Topéng Kerté ada dua gaya yakni
Paséséran dan Tunggul Angin. Keduanya dibedakan
secara bentuk melalui pemakaian ghendhing-nya.

Berbagai macam ghendhing yang sudah dipa-
parkan baik dalam zabbhuwin Layang dan Kerté
hanya akan dianalisis dua ghendhing saja yang me-
wakili yakni ghendhing Angling Sapolo dan Puspow-
arno. Analisis ghendhing akan dispesifikkan pada
bentuk ghendhing dangdur-nya. Perlu dijelaskan
bahwa semua bentuk ghendhing dalam pertunjuk-
an tabbhuwdin Madura saat ini telah berinteraksi
dan beradaptasi dengan musik dangdut. Menurut
pengamatan penulis (observasi tahun 2016-2017),
semua pertunjukan tabbhuwain yang dihelat di Si-
tubondo tidak ada satupun yang lepas dari bentuk
garap dangdut, gaya ghendhing dangdut kemudian
menjadi sebuah gaya garapan yang niscaya untuk
dilakukan oleh semua rombongan tabbhuwin.
Dalam sejarahnya, sebenarnya silang bentuk dan
gaya ini sudah terjadi sejak tahun 1970-an sejak
era dangdut Rhoma Irama booming di Situbondo,
ketika itu beberapa rombongan tabbhuwin Kerté
di Situbondo sudah mulai mencoba-coba mema-
sukkan garap dangdut ke dalam ghendhing—nya
(Sunar, Komunikasi Pribadi, 15 Oktober 2017).
Sejalan dengan fenomena tersebut, para pemain
musik orkes dangdut Madura (lokal) juga melaku-
kan kawin silang gaya dangdutnya dengan tabbhu-
wdn, yaitu memasukkan unsur musik zabbhuwain
(gamelan) dalam karya-karyanya (Hidayatullah,
2015a, 1-14, 2017a, 150—158). Dari interaksi ini-
lah persilangan gaya dangdut dan gamelan Madura
menjadi intens di Situbondo. Musisi orkes dangdut



dan tabbhuwin kemudian kerap kali melakukan
kolaborasi dalam menggarap beberapa produk
rekaman dan pentas Jve.

Ghendhing Angling Sapolo yang Luwes dan
Dinamis

Ghendhing Angling Sapolo adalah ghendhing
yang paling menonjol
tabbhuwin Layang-layang (ketoprak). Ia menjadi
penting karena dipakai dalam fragmen sangposangan
(bagian inti dari pertunjukan ketoprak Madura).
Angling  sapolo  seolah menjadi ‘ring tinju’

dalam  pertunjukan

untuk menunjukkan eksistensi kemampuan
kéjhungan masyarakat Madura sekaligus sebagai
ruang partisipasi penonton untuk turut hadir
dalam pertunjukan melalui momen nyompéngi
(memberikan saweran). Angling Sapolo bukan lagi
sekedar repertoar, namun menyimpan ‘daya pikat’
serta keluwesan yang lebih dibanding ghendhing
lainnya. Guna melihat kedinamisan ghendhing
Angling Sapolo maka akan diuraikan melalui
analisis musikologis. Guna memudahkan dalam
pemahaman pembaca maka akan digunakan dua
peristilahan dalam analisisnya yakni istilah lokal
dalam bahasa Madura dan pembandingnya dalam
bahasa Jawa.

Berikut notasi bhdlungan (balungan) yang
ditulis oleh rombongan Rukun Karya (didapat dari
Suharjono, pemain ghendhir) dan hasil pengamatan
atas permainan yang dimainkan pada tanggal 10
Oktober 2017 di Situbondo,

Pamukka’ ghdmbhing (buko gambang)
35 615(
5321

3561 2165 3.

A 5316 5321 5352

5352 5321 2153 213

Jalan sajian ghendhing Angling Sapolo di
atas, pertama diawali dari pamukka’ ghdimbhing
yang disambut kbendhing (kendang) lalu masuk
pada irama 1 (sértong). Irama I disajikan satu
kali poterran (rambahan)/putaran (satu pukulan
gong). Setelah gong, satu gatra setelahnya pos/pause
(mandheg) disambut alunan kéjhung (vokal) sesaat
kemudian émampani/ disambut oleh kendhing —
serta ghendhir dan ghambhang — semua instrumen
(kecuali ghung/gong) masuk tepat pada garra

kedua pokolan (sabetan)/ketukan keempat. Sajian

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

irama I ini selanjutnya dikembangkan menjadi
irama settong satengnga (satu setengah). Dalam
perspektif karawitan Jawa biasa disebut sebagai
garap rangkep, namun najigi (nayaga) Rukun
Karya menyebutnya dengan istilah irama settong
satengnga. Secara pukulan, /lenténg (slenthem)
tidak berubah, tetapi instrumentasi garap seperti
siter, ghdmbhing, ghendhir bermain dua kali lipat
dari sajian sebelumnya. Ritmenya dipertegas
oleh tamborin, sementara rampasan (saron) 1
dan rampasan (saron) 2 memainkan teknik imbal
(teknik jalinan, interloking). Sajian seperti ini
disajikan dua kali putaran yang ketika menjelang
ghung (gong) berubah menjadi irama mérong,
kemudian setelah ghung (gong) gatra berkembang
menjadi irama mérong. Dalam perspektif karawitan
Jawa biasa disebut sebagai irama I1, namun najigi
Rukun Karya menyebutnya dengan istilah irama
mérong, Berikut notasi irama mérong berdasarkan
pukulan lnténg (slenthem),

B. 5653 5616 5653 5231
5653 5231 5653 6532
5653 6532 5653 5231
5321 5653 5231 321

Irama mérong ini disajikan sebanyak dua kali sajian.
Seperti halnya irama séttong (1), tempat pos/pause
tidak berubah. Irama mérong putaran kedua, setelah
pause yang dilanjutkan sajian kéjhung (vokal),
kendhing masuk bersama instrumen lainnya
menuju irama gombyang, yakni tepat setelah gatra
kedua ketukan ketiga dan keempat sudah masuk
pada irama gombyang. Dalam perspektif karawitan
Jawa dapat dibaca sebagai irama III, namun
najégd Rukun Karya menyebutnya dengan istilah
irama gombyang. Sajian irama gombyang dapat
diidentifikasi dengan semakin rapatnya pukulan
lénténg (slenthem) dan punggang (kenong) seperti
di bawah ini,

— ~

.0 e e e e |
|.5.6.253 51515151 53535353 s2525252
53535353 52525252 53535353 51515151
53535151 53535353 52525151 5656565
56565353 53535656 .eeeuii aeiin.s 1|

Irama gombyang ini, disajikan satu setengah
dengan menggunakan kendhing malang, lalu tepat
pada garra ke delapan masuk kendang dangdut

119



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

(katipung) dengan tempo melambat seperti pindah
irama, tetapi pada sajian dangdut dilihat dari
pukulan lénténg (slenthem) dan pukulan punggang
(kenong) digantikan oleh instrumen electric
bass, tidak pada tingkatan yang berbeda hanya
instrumentasinya yang berubah yaitu hampir semua
instrumen (yang dapat memainkan lagu) mengacu
pada ketukan berat setiap gazra-nya. Sajian dangdut
ini berakhir dua gatra setelah gong. Sebagai melodi
suwuk (berhenti-selesai) menggunakan gubahan
melodi menjelang pos (mandheg).

Struktur Ghendhing Angling Sapolo

Analisis strukutur merupakan hal baru di
dalam studi dunia karawitan (gamelan). Istilah
struktur juga merupakan istilah yang tidak popular
di kalangan pelaku karawitan. Supanggah memba-
has penggolongan ricikan (instrumen) karawitan
dilihat dari perspektif garap, yaitu melihat pem-
bagian instrumen berdasarkan kaidah komposisio-
nalnya (Supanggah, 2007, pp. 193-198). Dalam
hal ini, terdapat istilah kelompok ricikan (instru-
men) struktural. Pengertian struktural menurut Su-
panggah adalah pola permainan yang menengarai
bentuk tertentu. Seperti bentuk /lancaran dalam
karawitan Jawa Gaya Surakarta. Berikut notasi pola
bentuk lancaran dalam permainan instrumen gong,
kempul, kethuk, kenong seperti di bawah ini,

-0

N N N N N N N N

Melihat pola permainan kethuk, kenong dan
gong di atas gending apapun yang mempunyai
pola seperti di atas menunjukan bahwa gending
tersebut adalah berbentuk /zncaran. Dalam bentuk
ini, terdapat puluhan bahkan ratusan gending.
Satu bentuk lancaran dalam karawitan Jawa Gaya
Surakarta terdapat lebih dari satu komposisi
gending. Artinya, lancaran di sini adalah sebuah
bentuk dari struktur permainan instrumen kezhuk,
kenong dan gong dengan pola yang ajeg (konsisten).
Arah diskusi struktur Angling Sapolo merujuk pada
pengertian strukeur seperti halnya kasus lancaran
seperti di atas meski pada akhirnya akan banyak
perbedaan di antara keduanya karena sifat dan

pertimbangan garap ghendhing-nya.

120

Angling Sapolo apabila dilihat dari jumlah gatra
(satuan atau unit terkecil yang terdiri dari empat
sabetan (pukulan) balungan, dalam kasus Angling
Sapolo merupakan abstraksi permainan instrumen
lénténg/slenthem) dalam satu kali pukulan gong
mempunyai 8 gatra untuk irama sézzong (I) (A) dan
16 gatra untuk irama gombyang (111) (B). Masing-
masing gatra di isi dengan balungan nibani (nada
yang diletakan pada pukulan ke dua dan ke empat
pada masing-masing gatra) kemudian berkembang
menjadi balungan mlaku (nada yang ditempatkan
mulai dari pukulan pertama hingga pukulan ke
empat pada masing-masing gatra) dan balungan
ngadhal. Lebih jelasnya lihat perbandingan garra
ke 16 pada ghendhing Angling Sapolo berikut ini,

.5 .  balungan nibani

3210  balungan mlaku

23256563 balungan ngadhal
Perubahan-perubahan balungan pada setiap garra-
nya tergantung pada tingkatan irama dan garap di
setiap iramanya yang akan di bahas pada sub-bab
tersendiri.

Metode identifikasi

kombinasi permainan instrumen memerlukan

bentuk berdasarkan

kehadiran lebih dari satu instrumen struktural.
Dalam kasus zabbhhuwin Madura terutama
ghendhing Angling Sapolo, instrumen struktural
yang hadir (secara musikal) adalah instrument
ghung (gong). Keberadaan punggang (kenong)
di tabbhuwdin tidak pada fungsi strukturalnya,
tetapi pada tugas mempertebal bhilungan lénténg
(slenthem). Konsep musikal seperti ini pada
gamelan Jawa terdapat pada permainan gending
sekaten yakni pola permainan pada instrumen
bonang penembung. Hal ini dapat diidentifikasi
melalui permainan kenong pada ghendhing Angling
Sapolo yang juga “hidup” mengikuti perkembangan
gatranya. Lihat contoh di bawah ini,

. 3.2 letak kenong pada sabetan keempat
setiap gatra, berkembang menjadi

3532 letak kenong pada sabetan kedua dan
keempat, berkembang menjadi

35353232 letak kenong pada sabetan satu, kedua,

ketiga dan keempat.
Sebagai perbandingan garap kenongan, guna
mengidentifikasi bentuk Angling Sapolo, idealnya
tabuhan kenong seperti berikut ini,



.3 .

N N

353

- o

53532323
Tetapi teknik permainan kenong seperti simulasi
di atas tidak ditemukan dalam sajian ghendhing
Angling Sapolo. Teknik permainan kenong pada
kasus Angling Sapolo seperti di atas lebih menunjuk
kepada permainan seperti bonang penembung
daripada kenong. Hal ini menjadi unik mengingat
garap kenong — dan kempul — pada ghendhing
Madura lainnya (pada tabbhuwin Kerté) seperti
Pansampanan, Puspowarno dan Pelog Témor terlihat
jelas permainan instrumen strukturalnya — bahkan
ketika masuk dalam garap dangdut.

Tidak munculnya “bentuk” pada sajian
ghendhing Angling Sapolo dikarenakan garap
ghendhing Angling Sapolo tidak mendasarkan dirinya
pada “bentuk” tetapi lebih menitik beratkan pada
kalimat lagu. Kalimat lagu yang digunakan sebagai
acuan adalah lagu yang dilantunkan oleh rokang
kéjhung (vokalis). Ghendhing dengan karakeer
seperti ini lazim ditemukan dalam karawitan
Jawa. Para pengrawit (pemain gamelan Jawa)
cenderung tidak akan menyebut bentuk gending
tetapi langsung menyebut nama atau jenisnya,
seperti jineman Uler Kambang, dolanan Jago Kate
dan sebagainya. Kata jineman dan dolanan dalam
judul gending tersebut merujuk pada jenis gending-
nya bukan bentuknya. Gending-gending dalam
kategori ini cenderung akan menggunakan vokal
sebagai kekuatan garap dalam sajian gendingnya.
Angling Sapolo masuk dalam kategori gending-
gending seperti yang telah disebutkan di atas.

Pola Perubahan Irama Angling Sapolo

Irama dalam karawitan mempunyai penger-
tian pelebaran dan/atau penyempitan gatra
(Martopangrawit, 1972, 1). Dua unsur penting
yang terkandung dalam irama yaitu ruang dan
waktu. Ruang adalah tempat yang diberikan kepada
beberapa instrumen (dan vokal) untuk mengisi
ruang yang ditentukan oleh atau yang berkaitan
dengan irama tertentu. Sedangkan waktu adalah
durasi atau tenggang waktu yang diperlukan oleh
atau yang disediakan bagi penyajian atau gerakan

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

dari suatu balungan atau nada, atau nyanyian atau
tabuhan tertentu dari suatu ricikan (instrumen) dari
yang satu ke yang berikutnya menyusul balungan,
tabuban, nada atau lagu/nyanyian yang telah
mendahuluinya (Supanggah, 2007, 216-217).

Irama dalam karawitan Jawa mempunyai
dua makna. Pertama, kata irama diidentikan
dengan pengertian di atas yakni pelebaran dan
penyempitan gatra. Kedua irama dalam makna
yang berarti tempo (laya). Jadi dalam satu tingkatan
irama tertentu, dapat disajikan dalam /zya yang
bervarisasi. Laya/tempo inilah yang sebenarnya
oleh para pengrawit disebut juga dengan irama.
Kebiasaan pengrawit menyebut irama dalam
arti tingkatan langsung menyebut tingkatan
iramanya tanpa ada kata “irama” di depannya
seperti lagsung menyebut tanggung, dados dan
sebagainya sedangkan ketika menyebut tempo
mereka baru menyebutnya dengan istilah irama.
Kalimat yang sering terucap seperti ini, iramane
kesesegken (iramanya — temponya — terlalu cepat)
atau iramane kenglendhehen (iramanya — temponya
— terlalu lambat).

Karawitan Jawa terdapat enam jenis irama
yakni, gropak, lancar, tanggung, dados (dadi), wilet,
dan rangkep (Supanggah, 2002, 125). Keenam
tingkatan irama tersebut tidak serta merta harus
dihadirkan secara hirearki, tetapi setiap gending
memiliki kebebasan untuk memilih iramanya.
Perlu diketahui bahwa rangkep selain dimaknai
sebagai irama juga dimaknai sebagai garap,
sedangkan gropak juga — disatu sisi — dimaknai
tingkatan /aya (tempo).

Angling Sapolo apabila dilihat dari sudut pan-
dang irama (bukan tempo) terdapat tiga irama dan
lima perubahan tempo. Hal ini dkarenakan pada
setiap perubahan irama pasti ada perubahan tempo.

Setelah pamukkal buka gambang kemudian
disambut kendang, pola tabuhan lénténg (slenthem)
di tiga gatra pertama seperti di bawah ini,

S2 . ..5 ...2 .1.6

Hal ini menunjukan bahwa, apabila sabetan kedua
diisi dengan nada tertentu maka permainan /nteng
(slenthem) sangat cepat. Guna mengantisipasi agar
tepat sabetan keempat di setiap gafranya maka
sabetan kedua dihilangkan langsung menuju sabetan
ke empat. Tiga gatra awal tersebut menunjukan area

121



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

perpindahan dari irama /ancar menuju dados, dan
baru benar-benar “nyaman” di ga#ra ke lima. Analisa
struktur iramanya sebagai berikut,

2 . . .5 2 1 2
lancar laya lambat  tanggung tanggung laya lambat

lancar

.3 .2
dados

gatra pertama, diindikasikan dari permainan
ghendhir (gender) (instrumen garap) yang masih
mbalungl seperti permainan /lénténg (slenthem).
Masuk gatra kedua sudah mulai melagu dan tidak
lagi mbalung. Pada gatra ketiga sama dengan garra
kedua, yakni melagu tetapi temponya melambat
baru kemudian gasra keempat lebih melambat
dan benar-benar berubah ke irama dados di gatra
kelima. Irama ini menjadi irama pokok pertama
dalam sajian ghendhing Angling Sapolo atau para
penabuh menyebut irama sézzong (I). Pada tataran
irama sértong terdapat dua garap. Pertama garap
irama dados dan kedua garap rangkep. Pada garap
rangkep, tabuhan /én#éng (slenthem) tetap seperti
garap irama dados tetapi instrumen garap-nya,
ghendhir raji, ghendhir kéni’, siter dua kali lipat lebih
rapat. Garap rangkep ini oleh najigi Rukun Karya
disebut irama séttong satengnga (satu setengah).

53 1653215321535 2
535253212153213()

Tingkatan kedua yang disebut dengan istilah
irama mérong oleh najigid Rukun Karya masuk
menjelang ghung (gong) dengan /aya yang semakin
melambat kemudian benar-benar berubah setelah
tabuhan ghung (gong) yakni di gatra pertama
dengan abstraksi bhdlungan sebagai berikut,

565356 1656535231
5653523156536532
5653653256535231
532156535231321()
Tingkatan irama ini dalam karawitan Jawa
disebut irama wiled, di mana masing-masing gatra
berkembang menjadi lebih lebar dua kali lipat.
Dalam karawitan Jawa juga sering disebut irama
II, namun di masyarakat Madura umum disebut
sebagai irama mérong.

Irama selanjutnya adalah irama gombyang (111)
lalu berkembang menjadi irama dangdut. Irama
gombyang dan dangdut ini merupakan pengertian

garap rangkep. Dalam kasus Angling Sapolo, garap

122

rangkep disajikan untuk Irama sértong satengnga,
gombyang, dan dangdut. Dilihat dari pelebaran
gatra, garap rangkep juga mengalami pelebaran
gatra. Untuk itu pada kasus Angling Sapolo, garap
rangkep dangdut masih dapat dimaknai sebagai
irama gombyang (11I), namun masyarakat Madura
menyebutnya dengan irama dangdut.

. [ R |
|.5.6.255 51515151 53535353 52525252
53535353 52505252 53535353 51515151
53535151 53535353 52525151 56565650
56565353 53535656 1ruuiii. ern.. 1|

Keunikan Melodi Pos (mandheg) Angling
Sapolo

Keunikan di sini adalah sesuatu yang tidak
dimiliki oleh ghendhing lain. Angling Sapolo (juga
ghendhing lain dalam kategori Angling) memiliki
kekhasan sendiri yakni penekanan pada melodi
menjelang ngepos (andhegan). Melodi dimainkan
setelah sabetan nada kedua gatra kedua. Berikut

melodi yang dimaksud,
Gatra . 5 . 3 . 5 . &
Melodi andhegan 612352136

Melodi andhegan di atas selalu menonjol, dan
dimainkan secara unisono oleh instrumen garap.
Bahkan, /lénténg (slenthem) yang dalam hal ini
termasuk dalam instrumen bhdlungan juga ikut
memainkan melodi tersebut. Melodi tersebut
sangat ikonik dan mudah diingat, intensitasnya
yang tinggi dimainkan di pentas tabbhuwin Layang

Irama Sértong (1)

Iy

(Garap Rangkep)
Irama Séttong Satengnga

Irama Merong (II)

4L

Irama Gombyang (111)

\

(Garap Rangkep)
Irama Dangduct (III)

Gambar 3. Skema Irama Pokok Ghendhing Angling
Sapolo. (Sumber: Transkripsi Sigit Setiawan dan
Panakajaya Hidayatullah)



(ketoprak), kemudian mengonstruksi ghendhing
Angling sebagai identitas dari tabbhuwin ketoprak
Madura.

Ihwal inilah yang membuat ghendhing Angling
menjadi “spesial”, karena secara melodis hampir
semua instrumen tabbhuwin (kecuali gong)
menyajikan melodi itu secara bersama. Melodi
itu tidak hanya dimainkan oleh rombongan Rukun
Karya saja, namun juga didapati pada penyajian
Angling Sapolo yang dimainkan rombongan lain
seperti Rukun Famili dan Kelompok Zaini dengan
perilaku instrumental yang sama. Angling Sapolo
merupakan ghendhing yang paling popular dari
angling-angling lain. Melodi andhegan pada angling
lainnya juga menggunakan kontur melodi yang
sama dengan Angling Sapolo. Artinya kontur melodi
andhegan pada ghendhing angling sangat identik
tergantng dari nada seleh pada gatra kedua setelah
gong. Sebagai contoh lihat abstraksi berikut ini,

Balungan seleh 2 melodinya 235615362
Pola Kendhdingan Angling Sapolo

Seperti  disebutkan sebelumnya, bahwa
kendang merupakan instrumen penting dalam
sajian karawitan (Jawa). Peran kendang dalam
karawitan Jawa adalah seperti yang dituturkan
Martopangrawit berikut ini:

“Kendang sebagai ririkan pamurba irama,
bertugas untuk menentukan bentuk gending,
mengatur irama dan jalannya /lzya (tempo),
mengatur mandheg (mandheg adalah suatu teknik
penyajian suatu gending dimana seluruh ricikan
berhenti, namun tidak suwuk/ selesai, dan dimulai
lagi dengan vokal (sidhénan andhegan)) dan suwuk-
nya (berhentinya sebuah komposisi gending)
gending, serta buka (suatu lagu atau pola tertentu
untuk mengawali gending) untuk gending - gending
kendang” (Martopangrawit, 1972, p. 3).

Atmojo menegaskan bahwa kendang selalu
hadir dalam sajian wyon-uyon, iringan tari, iring-
an pakeliran, dan iringan kethoprak dengan peran
utamanya sebagai pamurbo wiromo, yaitu bertu-
gas menguasai jalannya irama, menentukan tem-

po, serta memulai atau menghentikan penyajian
(ghendhing) (Atmojo, 2010, p. 45). Selain fungsi

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

kendang menurut pendapat di atas, kendang juga
menentukan karakter gending yang disajikan.
Pikiran ini didasarkan bahwa pengendang dalam
menafsirkan gending sesuai dengan bekal dan
kemantapan rasanya. Hubungannya dengan kon-
teks ini, seorang pengendang memiliki peran yang
sangat besar terhadap hidup dan tidaknya sebuah
sajian gending. Untuk itu, di kalangan masyarakat
karawitan Jawa beredar suatu pengertian, bahwa
pengendang yang baik adalah yang mampu meng-
hidupkan sajian gending sesuai dengan karakternya
(Waridi, 2001, 278). Pernyataan Waridi tersebut
di atas dipertegas oleh Trustho bahwa:
“Kehadiran kendang dalam karawitan
mandiri multiperan,
sebagai pemimpin jalannya pertunjukan
juga berperan membentuk karakter sebuah
gending melalui permainan ritme dan
warna suaranya’ (Trustho, 2005, 24).

memiliki selain

Peran dan fungsi kendang di atas, berlaku
pula untuk sajian ghendhing Madura terutama pada
kasus Angling Sapolo. Perbedaannya terletak pada
batas kedalaman analisis di mana untuk mencapai
tahap karakterisasi kendangan dibutuhkan waktu
yang lebih lama serta “berbaur” dengan para pelaku
tabbhuwdn. Untuk penelitian ini, penotasian
kendangan digunakan sebagai dokumentasi tertulis
dan juga perangkat analisis perubahan pada masing-
masing irama, karena setiap perubahan masing-
masing irama selalu dipimpin oleh kendang. Dalam
istilah masyarakat Madura, pola-pola atau pukulan
kode yang mengarah pada perubahan irama biasa
disebut ngetap atau ngaléré? (Jondro, Komunikasi
Pribadi, 19 Oktober 2017).

Pelaku tabbhuwain, terutama pemain kendang
tidak mendefinisikan kendangan Angling Sapolo
berpola A berbentuk B atau mempunyai aturan-
aturan tertulis (pakem). Mereka menyebut
kendangan Angling Sapolo merupakan interprestasi
bebas mereka - melalui instrumen kendang - atas
lagu-lagu kéhjungan (Jondro, Komunikasi Pribadi,
19 Oktober 2017).

Kendangan dengan interprestasi individual
seperti di atas, dalam karawitan Jawa disebut
kendangan pematutr. Kendangan pematurkendangan
yang diterapkan pada gending — gending yang

belum memiliki aturan penyajian kendangan

123



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

secara ketat (belum terbakukan) berdasarkan lagu
dan solah atas tafsir pengendang sendiri dengan
menggunakan vokabuler kendangan yang sudah
ada atau dengan membuat kendangan “baru” yang
mana kendangan yang telah disajikan tersebut
dapat berubah sesuai dengan kebutuhan penyajian
berdasarkan faktor-faktor pembentuknya seperti
kalimat lagu, ritme, cakepan, dan garap balungan
yang disesuaikan dengan karakter gendingnya
sehingga menghasilkan kesan rasa tertentu yang
telah disepakati oleh masyarakat karawitan (S.
Setiawan, 2015, 90).

Melihat definisi di atas tentunya kendangan-
kendangan yang disajikan pada ghendhing Angling
Sapolo sangat bervariasi dan sangat individu.
Guna mengkonstruksi kendangan Angling Sapolo,
berikut dituliskan salah satu notasi versi kelompok
tabbuwin Rukun Karya.

Irama sértong (1) disajikan kendangan dengan pola-
pola seperti berikut,

. 5 . 3 .. 5 . 2

. .tPh L PP . L .tPh B .PP.
Irama settong satengnga (satu setengah) - garap
rangkep kendangan yang disajikan adalah sebagai
berikut,

5 . 3 .5 . 2
AP PEPILELPLPEPE Lt P PPAbELP.LPHPE
Irama mérong (1), gatranya berkembang, pola

kendangannya sebagai berikut,

. 5 . 6 . 5 . 3
tPktP.b .b..PEPt  tPktP.b  .B..PEPt

5 . 6 . 5 . 3
tPktP.b  .b..PEPt  tPktP.b  .B..PEPt

Kendangan Irama gombyang (I1l), gatranya
berkembang dari gasra irama II, pola kendangannya
sebagai berikut,

.5 .6 .5.6 .5.3 .5.3
otodbhPt  otedbhPt odohodohodeohbbAB
.6 .5 .6 .5 .3 .2 .3 .2
otodbhPt otedbhPt ..bP.PPP.L.LP.PPPB

Pada irama gomzbyang (111) ini di garap dua versi,
yakni versi “asli”’-nya dan versi dangdut. Dilihat
dari pelebaran gatranya, versi dangdut ini masih
dalam kategori irama gombyang (111). Hal ini dapat
dilihat dari pola permainan /lnténg (slenthem) yang
mengubah permainan yang semula menyajikan
bhalungan seperti berikut ini,

124

.5 .6 .5.6 .5 .3 .5.3

menjadi seperti ini,
3.3 .3.3 .3.3 .3.3

Dengan kata lain mengganti sabetan bhilungan
pertama dan ketiga sesuai dengan nada sabetan
ke-empar di setiap gatranya. Pada irama dangdut
fungsi kendhingan malang kemudian diganti oleh
katipung dangdut (kendang tam-tam/ketipung
dangdut). Gambar 4 merupakan transkripsi
kendangan dangdut pada irama dangdut ghendhing
Angling Sapolo.

Pola-pola yang dituliskan dalam artikel ini
merupakan pola-pola kendangan yang disarikan
melalui perbandingan pola-pola yang paling
banyak disajikan dan dimaknai sebagai pola dasar.
Pola dasar inilah yang oleh pengendang rabbhuwin
dikembangkan menurut kreativitas individu.
Pola-pola pengembangan berdasarkan penelitian
lapangan mengarah pada citarasa gabungan antara
kendangan Sunda, permainan instrumen cello
pada musik keroncong, pola kendang kempul
banyuwangi dan pola-pola kendangan ciblon Jawa.

Seperti disebutkan sebelumnya, bahwa pola
kendangannya sangat beragam dan bersifat sangat
personal. Artinya dari masing-masing rombongan
tabbhuwdn pasti berbeda permainan kendangnya.
Meski demikian terdapat pola-pola kendangan
yang identik pada beberapa bagian di antaranya
adalah kendangan andhegan, kendangan ketika
menyambut vokal andhegan (tampanan/nampani),
dan juga kendangan sebagai aba-aba gong.

Perbandingan Instrumentasi Garap Dangdut
Gamelan Madura dengan Jawa

Instrumentasi yang dimaksud adalah analisis
terhadap instrumen-instrumen yang berubah di
setiap pergantian irama maupun garap-nya. Dengan
pertimbangan banyaknya instrument garap seperti
ghendhir (gender), ghimbhing (gambang), siter,

<= 175 tung) (plak)
Kendang Dangdut
(tam-tam) H=—e—"7—+ i e i e 2

————
(dang) (tung)

S S — Y
Gambar 4. Transkripsi Notasi Pola Kendangan Dangdut.

(Sumber: Transkripsi Panakajaya Hidayatullah)



bhunang rija (bonang barung/besar) dan rampasan
(saron) (yang dimainkan secara melodis), maka
tidak mungkin menuliskan semuanya. Hal ini
karena pertimbangan-pertimbangan efisiensi serta
konvensi gamelan yang tidak lazim menghadirkan
notasi untuk instrumen-instrumen garap secara
khusus — kecuali untuk kepentingan ujian-ujian
sekolah maupun perguruan tinggi seni. Notasi
yang paling umum dihadirkan dalam adalah
notasi balungan dan notasi instrumen struktural
serta khusus untuk notasi-notasi vokal. Guna
pertimbangan  tersebut, analisis perubahan
instrumentasinya diwakilkan instrumen yang secara
garap berubah di setiap tahap iramanya yang dalam
konteks Angling Sapolo adalah instrumen saron.

Saron dalam konteks ini seperti pola permainan
instrumen garap seperti ghendbir raji, ghendhir
kéni’, siter dan ghdmbhing, saron menyajikan
melodi di Irama sérong (1), séttong satengnga
(garap rangkep), mérong (1) dan gombyang (111).
Perbedaan mendasar terjadi pada garap dangdut di
irama gombyang (111) yang tidak lagi melagu tetapi
menggunakan pola interloking atau imbal. Berikut
perbedaan (per-gatra) yang dimaksud,

Irama settong 1 . 3 . 2
Saron 2321235623216532
Irama settong satengnga . 3 . 2
Saron 23212356232126532321235623216532

Dari notasi di atas terlihat bahwa pada irama
séttong (1), setiap gatra terdapat 16 kali pukulan
saron dan pada garap rangkepnya (irama sértong
satengnga) terdapat 32 kali pukulan saron. Prinsip
seperti ini berlaku pula pada irama mérong (1)
dan gombyang (111). Ketika irama mérong (I1), gatra
melebar dalam satu pola pukulan saron seperti di
atas digunakan untuk setengah gasra atau dalam
satu gatra dibutuhkan 2 kali pola melodi saron
irama sértong (I). Hal ini berlaku pula pada irama
gombyang (111).

Perbedaan instrumentasi saron secara jelas
terlihat pada garap irama gombyang (111) dan garap
dangdut. Pada garap irama gombyang (I11) terlihat
seperti di bawah ini,

3 .5 .3 .5 .3 .2 .3 .2

23212356232132162321235623213216
23212356232132162321235623216532
pada tataran irama gombyang (111) ini terdapat satu

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

garap dangdut. Secara gatra, masih dalam tataran
irama gombyang (111), secara instrumentasi, saron
berubah seperti di bawah ini,
.3.5.3.5.3.2.3.2
565. 565. 565. 565. 232. 232. 232.232.
Pola di atas tidak lagi disajikan berdasarkan tafsir

melodi seperti garap irama gombyang (111), tetapi
pola sama/ajeg dengan memainkan nada yang
mengacu pada nada ditengah gatra atau akhir gatra
dengan teknik memainkan nada pokok (nada akhir
atau tengah gatra) pada sabetan pertama dan ketiga
serta nada kedua memainkan satu nada di atas nada
pokok. Misalkan nada pokok 2 maka dimainkan
menjadi 232. dan seterusnya.

Pada garap (irama) dangdut dalam ghendhing
Madura juga terdapat perubahan fungsi pada
instrumentasi yakni
permainan punggang (kenong), menjadi bass
elektrik. Instrumen punggang dan bass elektrik pada
rombongan Rukun Karya dimainkan oleh seorang

tertentu, bergantinya

pemain, jadi ketika irama gombyang beralih menjadi
irama dangdut pemain yang semula memainkan
punggang akan berhenti memainkan instrumen
punggang tersebut, lalu beralih pada instrumen
bass elektrik. Tentu saja dengan pola karakeer
permainan bass elektrik khususnya pola permainan
bass pada musik dangdut koplo. Permainan bass
juga dibarengi dengan permainan blocking chord
dari keyboard elektrik yang berfungsi sebagai
rhythm section musik ghendhing dangdut tersebut.
Selain itu dominasi kendhing malang yang awalnya
berfungsi sebagai pemimpin irama kemudian
digantikan oleh permainan katipung (kendang

T L A A
G e e e ————=—

\ NI \ NN
r e N NN T N—NN ]
Bass X g fw 7 & & 7+ | ftw 7 & & 7|

i LAl

4=175 ung) (plak)
Kendang Dangdut .
(tam-tam) ya I3

(dang) (tung)

keyboard

bass

I

KD

e e e e et —
Gambar 5. Transkripsi Notasi Keyboard, Bass Elektrik,
dan Kendang Dangdut. (Sumber: Transkripsi

Panakajaya Hidayatullah)

125



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

dangdut) yang memainkan pola pukulan kendang
koplo. Gambar 5 adalah transkripsi permainan bas,
kendang dangdut dan keyboard dalam notasi balok.

Sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya
bahwa di dalam irama gombyang (111) terdapat garap
dangdut, di mana secara aturan gatra-nya garap
dangdut Angling Sapolo ini masih berada pada
tataran irama gombyang (I1I). Sesuatu yang tidak
lazim apabila dilihat dari garap dangdut ala Jawa.
Perbedaan signifikan terjadi dalam “peristiwa” ini.
Lazim dalam garap dangdut gamelan Jawa adalah
ketika sajian gending — langgam — irama dados
kemudian di-garap rangkep lalu dilanjutkan garap
dangdut. Irama yang disajikan dalam garap dangdut
di gamelan Jawa adalah irama dados atau kembali
ke garap irama pokoknya. Hal ini dapat dipahami
karena garap dangdut Jawa lebih menekankan
irama yang lebih tegas dengan cara mempersempit
gatra sehingga pola tabuhan gong dan balungan
menjadi lebih rapat. Sebaliknya, garap dangdut
pada ghendhing Angling Sapolo, secara tingkatan
irama tidak kembali ke irama dados, tetapi tetap
pada irama rangkep.

Perbedaan dua garap dangdut Jawa dan
Madura dapat dianalogikan sebagai berikut.
Katakanlah bahwa bangunan musikal gending
adalah sebuah unit rumah. Ada rumah Jawa dan
rumah Madura. Rumah Madura dibangun dengan
menyusun irama séttong (I), irama mérong (1I)
dan irama gombyang (I1I) dengan interpretasinya
masing-masing. Begitu pula dengan rumah Jawa
disusun sedemikian rupa dengan sajian irama-irama
sejenis. Kemudian di mana letak perbedaannya?
Pada irama tertentu — garap dangdut — rumah
Jawa belum tentu mau dan mampu untuk menjadi
rumah, sebaliknya Madura membutuhkan semua
irama untuk menjadikan rumah dan menjadikan
garap dangdut sebagai bagian dari rumahnya. Di
Jawa, garap dangdut didudukam sebagai rumah
yang lain, tidak diikutkan dalam “rumah Jawa’-
nya. Sedangkan Madura garap dangdut, masuk
dalam satu rumah Madura. Satu hal yang bisa
didapat dari poin ini adalah bahwa konsep garap
dangdut di Madura bersifat lebih bersifat inklusif
di banding Jawa.

Kasus garap dangdut Jawa contohnya pada
gending Caping Gunung yang sering disajiakan

126

dalam laras Slendro pathet Sanga. Caping Gunung
termasuk dalam kategori gending langgam. Apabila
dilihat dari bentuknya masuk dalam kategori
ketawang. Lihat notasi balungan berikut,
1216 3265 6121 32@@

Secara umum irama yang digunakan untuk
menyajikan Caping Gunung menggunakan dua
garap irama, yaitu irama dados dan garap rangkep
lalu opsi lainnya adalah garap dangdut. Garap
dangdut ini mempunyai irama sendiri yang terlepas
dari irama dados. Serta tidak lazim menyebut garap
dangdut termasuk dalam kategori irama dados,
wiled dan rangkep. Bisa saja pada garap dangdut
slenthem menyajikan balungan gending (irama
I) seperti notasi di atas, tetapi pola permainan
instrumen yang lain berubah dan apabila dilihat
satuan gatranya (pukulan slenthem) dalam satu gatra
terdapat permainan balungan yang memainkan
melodi seperti vokal. Lihat notasi di bawah ini,

"y

. .12135i6 ..3532.61.65 ..561.5321 ..2612.23250)

1 2 1 6 3 2 6 5 6 1 2 1

5555 6666 2222 5555 1111 1111 2222 5550)
Melalui contoh di atas dapat dilihat, apabila garap
dangdut mempunyai instrumentasi tersendiri.
Paling menonjol ditunjukan oleh permainan gong,
kempul dan kenong hingga menunjukan strukeur
seperti di bawah ini,
0

apabila dilihat dari irama berdasarkan pukulan
slenthem, garap dangdut berada pada tataran irama I.
Perlu diketahui, bahwa garap dangdut seperti kasus
Caping Gunung di atas jarang sekali kalau bukannya
tidak ada yang menyejajarkan garap dangdut dengan
irama tertentu. Bahkan beberapa seniman (dalang)
apabila mengkode pengendang untuk segera meng-
garap dangdut lagu Caping Gunung — dari irama
dadi/rangkep - biasanya dengan kalimat “irama
dangdut” atau “didangdutke” (di-garap menjadi
dangdut). Selain berubah secara instrumentasinya,
beberapa instrumen juga berubah secara fungsinya,
seperti instrumen balungan — demung dan saron —
memainkan melodi, kemudian instrumen garap
— siter, gambang, gender penerus, gender, rebab dan
suling— dalam garap dangdut Jawa berhenti bermain.
Berhenti di sini lebih dikarenakan, secara volume

instrumen garap kalah dengan balungan sehingga



instrumen garap yang cenderung berkarakeer halus
akan kalis atau tertutup oleh instrumen balungan.
Selain itu pada garap dangdut lebih dibutuhkan
ketegasan ritme yang tentu bukan tugas utama
instrumen garap — selain kendang. Fungsi melodis
dalam instrumen garap sudah terwakili oleh vokal
dan garap instrumen balungan. Ritme dimainkan
oleh kendang, slenthem, kethuk, kenong, kempul dan
gong. Pertanyaan yang timbul kemudian adalah,
kenapa banyak sekali perubahan bahkan sampai
dapat menggeser fungsi instrumen dalam musikal?
Jawabannya karena garap dangdut bukanlah garap
yang “asli” karawitan Jawa. Garap dangdut dalam
gamelan (karawitan) adalah adaptasi dari musik
dangdut yang menekankan pada aspek ritme
seperti kombinasi instrumen kempul dan gong yang
menirukan bass dan pola kendangan menjadi mirip
dangdut. Seperti diketahui penggunakan gamelan
sebagai media garap dangdut baru dilakukan di
tahun 1970-an (Sumiyoto, 1999, p. 2). Hal
tersebut tentu merombak hampir semua fungsi
musikal di dalam gamelan — yang telah mapan.

Penjelasan mengenai garap dangdut dalam
gamelan Jawa di atas, jelas memiliki karakter yang
berbeda. Kasus Caping Gunung sangat identik —
secara garap — dengan gending-gending langgam
yang lain (dan popular) seperti Sri Huning,
Slendhang Sutra Kuning, Tembang Kangen dan lain-
lainnya. Gending-gending tersebut lazim disajikan
seperti garap Caping Gunung.

Begitu pula dengan garap dangdut pada
ghendhing Madura, dalam hal ini ghendhing Angling
Sapolo, secara garap dangdut identik dengan
ghendhing Madura lainnya, seperti Rarari, Pelog
Temur dan Sampasanan seperti sama-sama “taat”
terhadap pelebaran gatra. Sebagai contoh, ketika
Angling Sapolo menyajikan irama gombyang (111)
(rangkep) kemudian masuk garap dangdut, secara
gatra (pukulan lénténg/slenthem), Angling Sapolo
masih dalam tataran irama gombyang (I1I) tidak
kembali ke irama séztong (1) (dados). Pola “taat”
terhadap pelebaran gatra ini juga ditemui dalam
sajian ghendhing dangdut Madura lainnya. Selain
itu, dalam sajian dangdut Madura — kasus Angling
Sapolo — konsisten melibatkan instrumen garap,
tanpa adanya eliminasi instrumen seperti dalam
kasus dangdut Jawa. Ihwal inilah yang menjadikan

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

garap dangdut pada ghendhing Madura menjadi
unik dan berbeda.

Gending dagdut Jawa dan ghendhing dangdut
Madura sama-sama memaknai gending dangdut
sebagai adaptasi garap atas musik dangdut sekaligus
sebagai salah satu alternatif garap. Perbedaanya,
ghendhing dangdut Madura adalah bentuk gubahan
dari ghendhing - ghendhing (klasik) Madura melalui
cara memasukan garap dangdut sebagai bagian
hirearki garap-nya, ia bersifat inklusif. Sedangkan
dangdut (gamelan) Jawa, hadirnya garap dangdut
sekaligus menjadi lahirnya komposisi baru sehingga
menghadirkan repertoar (gending) baru (lahirnya
gending dolanan serta tidak menggubah repertoar
klasik karawitan), bisa dikatakan bersifat eksklusif.

Hal ini berbeda dengan kalimat “gending
klasik yang didangdutkan”. Perilaku seperti kali-
mat yang bertanda kutip, menjadi masalah bagi
telinga orang-orang karawitan klasik (Surakarta).
Hal ini lazim dilakukan oleh masyarakat karawi-
tan bergaya bladhutan atau badhutan atau cokekan
atau Sragenan. Kenapa istilahnya Sragenan? karena
gaya badhutan ini dulu lahir dari kreativitas Karno
KD di Sragen serta menyebut gaya Karno KD ini
sebagai gending cokekan (Sumiyoto, 1999, p. 4).
Menggubah gending klasik menjadi dangdut bagi
praktisi karawitan klasik Jawa merupakan sesuatu
yang “diharamkan”. Sikap kontra seperti ini sudah
terjadi sejak dicetuskannya garap gending dangdut
oleh Karno KD (Sumiyoto, 1999, 5). Dari sudut
pandang praketisi, garap klasik gamelan Jawa telah
mempunyai cita rasa tersendiri. Pada akhirnya,
perilaku memilahkan ini setidaknya memberikan
jalan tengah. Sebagai praktisi karawitan akhirnya
dapat menikmati dua-duanya, baik gending klasik
atau gending (baru) garap dangdut. Tentu dengan
repertoar yang berbeda. Bahkan dalam perhelatan
klenengan (pergelaran karawitan mandiri) klasik
gaya Surakarta, seperti yang dilakukan secara rutin
oleh kelompok Pujangga Laras di Solo sejak tahun
2000-an awal hingga sekarang, tidak memasukan
garap dangdut sebagai salah satu alternatif garap sa-
jian. Ini membuktikan bahwa garap dangdut meru-
pakan alternatif garap yang benar-benar “baru”
di dalam dunia karawitan atau “anak tiri” yang
memang tidak akan pernah menjadi “anak kan-
dung” bagi orang tua bernama “klasik” itu. Seba-

127



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

gai konsekuensi logis dari wujud ke-‘adiluhung’-an
gending klasik, ia akan tetap menjadi gending yang
eksklusif secara musikal. Menariknya, masyarakat
penikmat maupun pelakunya tabbhuwin Madura
sangat longgar dalam urusan ini bahkan menyatu
menjadi satu dalam sajian ghendhing yang utuh
serta cara memaknainya tidak sepelik masyarakat
karawitan Jawa.

Dangdut Puspowarno: Ghendhing Klasik
yang Melonggar

Kelonggaran masyarakat Madura dalam
memaknai ghendhing dangdut salah satunya juga
tercermin dalam garap ghendhing Puspowarno yang
termasuk dalam kategori ghendhing klasik’ dalam
tabbhuwain Kerté, wayang topeng dhiling Madura.
Berikut ulasan salah satu contoh garap ghendhing
dangdut Madura ‘klasik’ Puspowarno dalam sajian
garap klasik dan dangdut.

Puspowarno memiliki dua bentuk irama. Irama
settong (I) adalah irama dados sedang irama yang
kedua adalah irama dua’(I1) dan di-garap rangkep.
Berikut perbandingan irama I dan irama II,
Irama I .1.(9

312

Pada ilustrasi di atas terlihat adanya perkembangan

.2.3 2.1 .3.2

Irama II 3253 6231 5362
gatra atau dengan kata lain gatra-nya melebar. Selain
dari notasi, perkembangan gatra juga dapat terlihat
(baca: terdengar) dari instrumen garap dalam
setiap gatranya. Perkembangan gatra ditunjukan
ketika irama I instrumen ghendhir (gender) cukup

bermain dengan satu cengkok yang menuju nada ke-

empat setiap gatra-nya sedangkan irama Il ghendhir
membutuhkan dua cengkok untuk menuju nada
kedua dan keempat di setiap gatra-nya.

Pada garap dangdut, secara irama masuk dalam
kategori irama dud’(II) tetapi secara melodi acuan
pokoknya tetap pada nada ke-empat setiap gatra,
tetapi kenong dan kempul (kemudian bersamaan
dengan bass) dengan pola seperti srepegan ( . A

.) mengacu pada nada-nada yang ada dalam satuan
gatra irama 1. Contohnya pada gatra keempat,

Gatra 3 1 2 ©
Kenong 3333 1111 2222 6666
Kempul .3.3 1.1 .2.2 .6.6

Secara jalan sajian, Puspowarno cenderung
monoton — tidak sevariatif Angling Sapolo. Selain
“hanya” terjadi dua perpindahan irama dan satu
variasi garap dangdut di irama II, Puspowarno juga
tidak ada variasi berhenti (pos). Puspowarno secara
bentuk dapat disejajarkan dengan bentuk ketawang
dalam karawitan Jawa. Artinya Puspowarno lebih
terstruktur. Berbeda dengan Angling Sapolo yang
cenderung tidak terstrukeur, artinya dari dimensi
permainannya instrumennya, dilihat dari ketiadaan
struktur di Angling Sapolo, para pemain tabbhuwin
tidak akan terbebani benar atau salah. Unsur
kesamaan ghendhing Puspowarno dan Angling
Sapolo — selain tentu pada lagu ghendhing-nya,
nama dan jumlah gatra per-gong-nya — adalah garap
dangdut yang taat terhadap pelebaran gasra. Thwal
ini semakin memperkuat argumentasi musikologis
bahwa garap dangdut pada rabbhuwin Madura lebih
bersifat inklusif, adaptif, serta terbuka dibanding
dengan Jawa. Kendati ghendhing Puspowarno

Tabel 1. Perbandingan Musikologis Garap Dangdut Jawa dan Madura.

Garap Dangdut Jawa

Garap Dangdut Madura

Terjadi eliminasi instrumen, yakni instrumen
garap tidak dimainkan

Irama berubah dari irama rangkep kembali ke
irama I (dados) — apabila dilihat dari permainan
slenthem.

Membuat komposisi baru dan bukan bagian dari
sajian irama “yang scharusnya”

Tidak lazim untuk gending-gending klasik.

Tidak atau belum dimaknai sebagai garap
karawitan klasik.

Instrumen garap tetap konsisten disajikan

Irama tidak berubah, taat terhadap pelebaran
gatra.

Menggubah ghendhing yang ada dan “diakui”
sebagai bagian garap ghendhing secara utuh.

Lazim untuk ghendhing-ghendhing (klasik).

Termasuk dalam garap konvensional.

128



tergolong jenis ghendhing yang klasik, namun pada
kenyataannya ia tetap bersifat longgar, dan tidak
meng-eksklusifkan dirinya.

Analisis Musikologis

Ulasan mengenai ghendhing dangdut Madura
yang dikomparasikan dengan kasus gending dang-
dut Jawa melahirkan beberapa perbedaan bentuk
musikologis yang signifikan (Tabel 1).

Angling Sapolo merupakan ghendhing yang
memiliki kelonggaran-kelonggaran, seperti — se-
cara musikal — tidak terwadahi dalam struktur.
Artinya unsur kebebasan ngéhjung menjadi acuan
utama dalam penyajiannya. Dengan kebebasannya
tersebut, Angling Sapolo menjadi popular dengan
frekuensi kehadirannya dalam berbagai pertunju-
kan seperti layang-layang (ketoprak), tayub, dan
strékan. Berbanding terbalik dengan Puspowarno
yang terikat secara bentuk. Hal ini, mungkin ber-
pengaruh terhadap frekuensi Puspowarno yang han-
ya hadir di pertunjukan Kerzé dan jarang sekali dite-
mui di layang-layang. Namun, berdasarkan analisis
musikologis, keduanya menunjukkan karakteristik
yang sama, schingga dapat membentuk identitas
garap dangdut pada gamelan (tabbhuwin) Madura.
Hasil analisis menunjukkan bahwa ghendhing dang-
dut pada tabbhuwin Madura baik yang popular
(Angling Sapolo) maupun yang klasik (Puspowarno)
bersifat sangat dinamis. Ia membuka peluang atas
kemungkinan-kemungkinan yang baru dalam
pengembangan musikalnya. Garap dangdut juga
menunjukkan karakteristik inklusif, terbuka dan
adaptif terhadap perubahan-perubahan jaman.
Dibuktikan dari keluwesan bentuk musik yang
mampu memasukkan idiom-idiom musikal dang-
dut ke dalam bagian ‘rumal’ musikal ghendhing
Madura, tanpa memilahnya ke dalam bentuk yang
baru sebagaimana yang terjadi pada gamelan Jawa.
Karakter musik Madura yang inklusif tidak hanya
terjadi pada musik zbbhuwdin tapi juga pada musik
dangdutnya (Hidayatullah, 2017b, 103-112).

Artikulasi Budaya Masyarakat Madura

Secara kultural memang diakui bahwa Madura
memiliki kedekatan dengan Jawa sejak era kerajaan

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

Mataram (Buys, 1928; Pigeaud, 1938; Raffles,
1978, 325). Hal ini dibuktikan dengan dekatnya
relasi kesenian gamelan Madura dengan Jawa. Babad
Madura mengilustrasikan bahwa gamelan dulunya
merupakan wahana yang penting dalam suatu
acara iring-iringan prajurit dari keraton Surakarta
dalam rangka penjemputan calon permaisuri dari
Madura (Sastroyatmo, 1981; A. Setiawan, 2018,
1). Eratnya hubungan politis raja Jawa dan Madura
di masa silam turut mempengaruhi kebudayaan di
Madura, banyak aspek kesenian Jawa yang akhirnya
diadaptasi oleh masyarakat Madura salah satunya
adalah musik gamelan. Sukesi menegaskan bahwa
(gamelan) Madura memiliki irama gamelan yang
mendapat pengaruh dari Jawa Timur dan Jawa
Tengah (Sukesi, 2010, 86). Banyaknya adaptasi
gending dari gamelan Jawa ke Madura serta
secara instrumentasi gamelan Madura juga sangat
dekat dengan gamelan solo. Masyarakat Madura
sangat mengagumi Jawa, seringkali mereka
mengungkapkan bahwa gamelan Jawa adalah
ukuran dari estetika musik gamelan dan mereka
ingin mencapai itu. Sebagaimana pernyataan Sunar
dan Jisto berikut,

“Mon tabbhuwin madura niko menang
langngo bin nyaman, tapé mon rassa tada,
ta’ nyapo’ ka jhiba. Mon madbura péra’
sanyamanan. Mon  ghendhirri  madhurd
ghimpang, tapé mon jhibi bik sara”
(Komunikasi Pribadi, 15 Oktober 2017).

“Kalau gamelan Madura itu menang nik-
mat dan nyaman, tapi kalau rasa masih be-
lum bisa menandingi gamelan Jawa. Kalau
madura hanya pada tataran nikmat. Per-
mainan gender Madura itu gampang tapi
kalau Jawa itu sulit, banyak macamnya”.

Namun karena kompleksitas kebudayaan
Jawa dan Madura itu berbeda, mereka selalu gagal
menjadi Jawa. Bentuk artikulasi masyarakat Madura
melalui gamelan justru menunjukkan identitas
diri mereka sesungguhnya, merepresentasikan
alam pikirnya serta pandangan hidupnya. Bentuk
musikal ghendhing dangdut Madura merupakan
ejawantah dari karakter budaya masyarakat
Madura. Sebagaimana pernyataan Retsikas bahwa
etnisitas merupakan sesuatu yang performatif
dan embodiment, maka dapat dikatakan bahwa

129



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

kedinamisan musik ghendhing dangdut Madura
mencerminkan gerak atau ritme kehidupan
masyarakat Madura yang juga penuh dengan
kedinamisan. Karakter musik yang terbuka, dan
adaptif merepresentasikan karakter masyarakat
Madura yang terbuka dan mampu beradaptasi
atas perubahan-perubahan jaman (Paisun, 2010,
165; Rifai, 2007). Pemilihan instrumen yang
menghindari permainan rebab (yang memiliki
karakter melankolis) juga menunjukkan bahwa
orang Madura memiliki karakter yang tegas dan
lugas (Wiyata, 2013, 5-10). Masyarakat Madura
dibentuk oleh kondisi lingkungan hidup yang
penuh dengan tantangan dan resiko, perihal inilah
yang membentuk karakter masyarakat Madura
sebagai masyarakat yang ulet, tegas dan terbuka atas
perubahan-perubahan (Mistortoify, 2018, 135).
Masyarakat Madura dikenal sebagai masyarakat
perantau. Kondisi alam yang kurang baik di pulau
Madura memaksa sebagian masyarakatnya untuk
mencari nafkah di luar pulau Madura (Husson,
1997, 79).

Sebagaimana masyarakat Madura di Situbon-
do (Jawa Timur), di tanah perantauan masyarakat
Madura harus mengatasi perbedaan-perbedaan bu-
daya yang dihasilkan dari persinggungan dengan
budaya lain. Hal inilah yang membuat masyara-
kat Madura lebih inklusif terhadap budaya luar. Ia
mencoba untuk terus menerus memaknai realitas
yang ia alami. Jurriéns (2006, 6) menyebutnya
dengan istilah migransi budaya yakni perpindah-
an orang yang masih membawa kultur asalnya
guna bertahan hidup di tempat yang baru. Secara
antropologis, melalui sudut pandang migransi bu-
daya, fenomena ghendhing dangdut di Situbondo
merupakan usaha-usaha masyarakat Madura un-
tuk membangun rumah kulturnya yang baru di
tanah rantau. Masyarakat Madura berusaha untuk
membawa kebudayaannya dan terus diekspresikan
dalam berbagai bentuk salah satunya ghendhing
dangdut. Jika diandaikan rumah, tentu ia memiliki
tetangga dan mengandaikan adanya interaksi satu
sama lain. Interaksi inilah yang membuat kebu-
dayaan menjadi dinamis dan inklusif. Dalam hal
ghendhing dangdut, ia merupakan wujud dari hasil
interaksi antara kultur Madura, Jawa, India, Arab,
Melayu dan Indonesia. Ghendhing dangdut juga

130

merupakan bentuk penegasan eksistensi komunitas
Madura di Situbondo yang terus menerus bergerak
memaknai modernitas dan globalisasi.

Penutup

Seni tabbhuwdin merupakan salah satu ekspresi
simbolik masyarakat Madura yang merepresentasi-
kan identitas kebudayaan Madura. Dalam peneli-
tian ini telah dilakukan penelaahan atas artikulasi
budaya masyarakat Madura melalui salah satu ben-
tuk seninya yaitu ghendhing dangdut dalam pertun-
jukan tabbhuwin. Berdasarkan analisis musikolo-
gis, dapat dikatakan bahwa ghendhing dangdut
dalam budaya Madura bersifat lebih luwes, long-
gar dan dinamis dibanding dengan budaya Jawa.
Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat Madura
merupakan masyarakat yang dinamis, inklusif, ulet,
tegas dan adaptatif. Mereka juga mampu merespon
perubahan jaman, mempertanyakan kemapanan
modernitas dan ke’adiluhung’-an budaya. Ber-
banding terbalik dengan masyarakat Jawa yang
penuh dengan ke hati-hatian, dan bersifat eksklu-
sif, dibuktikan dari bagaimana mereka memaknai
musiknya (garap dangdut).

Kedinamisan garap dangdut dalam masyarakat
Madura senantiasa didorong oleh tantangan jaman
guna menyikapi persaingan di ranah komersil
(industri) baik persaingan bisnis di ranah seni
tradisi, maupun dalam wilayah budaya pop. Jaman
yang semakin modern justru semakin menyulitkan
gerak seniman tradisi (fabbhuwin). Perubahan
jaman yang cepat dan tak terbendung memaksa
mereka untuk terus menerus bergerak mengatasi
gap tersebut. Kondisi jaman dan karakeeristik
masyarakatnya yang dinamis menegaskan bahwa
transformasi bentuk-bentuk seni tradisi dalam
masyarakat Madura adalah sebuah keniscayaan
yang tak dapat dielakkan. Bentuk tbbhuwin yang
dinamis adalah cara masyarakat Madura memaknai
budaya dan realitas hari ini (kontemporer).
1abbhuwin merupakan wujud interaksi budaya
Madura dengan budaya lain, pemaknaan atas
modernitas serta wujud konservasi budaya
lokal. Dinamika perubahan, proses adaptasi dan
transformasi sejatinya merupakan bentuk dari
kreativitas masyarakat yang penting untuk terus



menerus ditelaah. Hal ini penting supaya dinamika
kebudayaan dapat berlanjut dan mampu untuk
diinterpretasi dalam kehidupan masyarakat hari ini.

Kepustakaan

Atmojo, B. S. (2010). Kendhangan Pamijen
Gending Gaya Yogyakarta. Resital: Jurnal Seni
Pertunjukan, 11(1), 45-58.

Bouvier, H. (2002). Lébur!: Seni Musik dan
Pertunjukan  dalam Masyarakat Madura.
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Budiarti, M. (2013). Konsep Kepesindenan dan
Elemen-elemen Dasarnya. Harmonia: Journal
of Arts Research and Education, 13(2), 147-
156. https://doi.org/10.1080/21645515.20
17.1336271

Buys, Brandts, van Zijp, J. . & A. (1928). De
Toonkunst Bij De Madoereezen, (Jawa VIII).
Weltevreden.

Hidayatullah, P. (2015a). Musik Adaptasi Dangdut
Madura. Resital : Jurnal Seni Pertunjukan,
16(1), 1-14.

Hidayatullah, P. (2015b). Upacara Seni Hodo
Sebagai Ritual Kesuburan Masyarakat Dukuh
Pariopo Situbondo. International Conference
on  Nusantara Philosophy (pp. 459-471).
Yogyakarta: Fakultas Fllsafat, Universitas
Gadjah Mada.

Hidayatullah, P. (2016). Alam Pikir Masyarakat
Madura yang Terepresentasikan melalui Lagu
Ta Andi’ Rokok. furnal Kajian Seni, 2(2),
178-194.

Hidayatullah, P (2017a). Dangdut Madura
Situbondoan. Yogyakarta: Diandra Kreatif.

Hidayatullah, P. (2017b). Kosmopolitanisme
dalam Industri Dangdut Madura Pada Tahun
2000-an di Situbondo. In H. K. Keuwel
(Ed.), Seri Studi Kebudayaan I: Pluralisme,
Multikulturalisme, dan Batas-Batas Toleransi
(pp- 103-112). Malang: Program Studi
Antropologi FIB Universitas Brawijaya.

Hidayatullah, P (2017c). Panjhik Sebagai
Agen Pengembang Karakter Budaya dalam
Masyarakat Madura di Situbondo. Jantra,
12(2), 139-151.

Hidayatullah, P. (2017d). The dynamic phenomena

I&‘ital Vol. 18 No. 3, Desember 2017

of strékan music from colonial to contemporary
era in Situbondo. Harmonia: Journal of Arts
Research and Education, 17(1), 1-12. hteps://
doi.org/10.15294/harmonia.v17i1.9398

Husson, L. (1997). Eight centuries of Madurese
migration to East Java. Asian and Pacific
Migration Journal, 6(1), 77-102. https://doi.
org/10.1177/011719689700600105

Jurriéns, E. (20006). Ekspresi Lokal dalam Fenomena
Global: Safari dan Migransi Budaya. Jakarta:
Pustaka LP3ES.

Martopangrawit. (1972). Titilaras Kendhangan.
Surakarta: Konservatori Karawitan Indonesia.

Mistortoify, Z. (2014). Pola Kelleghan dan Teknik
Vokal Kejhungan Representasi Ekspresi
Budaya Madura dan Pengalaman Estetiknya.
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 15(1), 1-17.

Mistortoify, Z. (2018). Site Performances Gamelan
Keraton Sumenep. In Peta dan Arkeologi
Gamelan Nusantara. Yogyakarta: LKIS.

Paisun, P. (2010). Dinamika Islam Kultural: Studi
atas Dialektika Islam dan Budaya Lokal
Madura. El-Harakah, 12(2), 154-168. https://
doi.org/10.18860/el.v0i0.450

Pigeaud, T. G. T. (1938). Javaanse Volksvertoningen:
Bijdrage tot de Beschrijving van Land en Volk.
(Muhammad, Ed.). Batavia: Volkslectuur.

Raffles, T. S. (1978). The History of Java Vol. 1. Kuala
Lumpur: Oxford University Press.

Retsikas, K. (2007). The Power of the Senses
Ethnicity, History and Embodiment in East
Java, Indonesia. Jurnal Indonesia and the
Malay World, 35(102), 183-210.

Rice, T. (2007). Reflection on Music and Identity.
Ethnomusicology, 7(1), 17-38. https://doi.
org/10.2298/MUZ0707017R

Rifai, M. A. (2007). Manusia Madura: Pembawaan,
Prilaku, Etos Kerja, Penampilan, dan Pandangan
Hidupnya seperti Dicitrakan Peribahasanya.
Yogyakarta: Pilar Media.

Sastroyatmo, M. (Ed.). (1981). Babad Madura.
Jakarta: Depdikbud, Proyek Penerbitan Buku
Sastra Indonesia dan Daerah.

Setiawan, A. (2018). Arkeologi Gamelan di Sumenep:
Dari Imaji Masyarakat Akar Rumput tentang
Gamelan Hingga Penelusuran Gamelan Langka
Dengan Berbagai Problematiknya. Surakarta:

131



Hidayatullah & Setiawan, Ghendhing Dangdut dalam Seni Tabbhuwan Madura

ISI Press.

Setiawan, S. (2015). Kendangan Pematut dalam
Karawitan Jawa Gaya Surakarta. Institut Seni
Indonesia Surakarta.

Spradley, ]. P. (2006). Metode Etnografi. Yogyakarta:
Tiara Wacana.

Sukesi. (2010). Musikalitas Karawitan Jawatimuran.
Lakon: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan
Wayang, 7(1), 85-107.

(1999).  Gendhing Dangdus:
Pembentukan dan  Pengarubnya Ierbadap
Kebidupan Karawitan Jawa di  Sragen.
Universitas Gadjah Mada.

Supanggah, R. (2002). Bothekan Karawitan I.
Surakarta: MSPL.

Supanggah, R. (2007). Bothekan Karawitan II :
Garap. Surakarta: ISI Press.

Suparto. (2012). Tembang Macapat Sebagai
Sumber Ide Gending-Gending Karya Ki
Nartosabdo. Selonding: Jurnal Etnomusikologi,
1(1), 73-99.

Suyoto, Haryono, T., & Hastanto, S. (2015).
Estetika Bawa dalam Karawitan Gaya

Sumiyoto, I.

132

Surakarta. Resital : Jurnal Seni Pertunjukan,
16(1), 36-51.

Trustho. (2005). Kendhang Dalam Tradisi Tari
Jawa. Surakarta: STSI Press.

Turino, T. (1999). Signs of Imagination, Identity,
and Experience: A Peircian Semiotic Theory
for Music. Ethnomusicology, 43(2), 221-255.
https://doi.org/10.2307/852734

Waridi. (2001). Martopangrawit Empu Karawitan
Gaya Surakarta. Yogyakarta: Mahavhira.

Wiyata, L. (2013). Mencari Madura. Jakarta: Bidik-
Phronesis Publishing.

Informan

Jisto (60 th), Pemain musik grup Sri Rahayu,
tinggal di Situbondo.

Jondro (20 th), Pemain musik grup Rukun Karya,
tinggal di Situbondo.

Suharjono (Enjo) (60 th), Pemain musik grup
Rukun Karya, tinggal di Situbondo.

Sunar (70 th), Pemain musik grup Sri Rahayu,
tinggal di Situbondo.



